
~ 54 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

I. I. Maslikova, Dr Hab., Associate Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
THE SPHERE OF CULTURE IN THE PROCESSES OF NATION-BUILDING AND THE CONSOLIDATION OF CITIZENS:  

THE EXPERIENCE OF THE CULTURAL POLICY IN FRANCE AND GERMANY 
 

The article examines the positive and negative experience of the consolidation of French and German citizens in process of nation-building by 
means of culture. The research deals with: practice of collecting masterpieces that influenced the development of public museums and the ability to 
defend national interests; the practice of consolidation of citizens around monuments of cultural figures; practices of confrontation between 
conservative intellectuals and modern artistic circles, which led to the fight against dissent, the destruction of books and the formation of the 
ideology of Nazism; practices of nazification of the education system, which revealed growing of the conflict between ideal virtues and the real 
behavior of participants in the educational process and politicians, and which subsequently legitimized absolute obedience to the leader; practices 
of collecting library collections, accompanied by theft of public libraries and private collections. 

The positive consequences of the consolidation citizens with the help of cultural institutions are indicated: the institutionally formed sphere of 
culture allows citizens to experience national pride, to be aware of themselves as a part of an original and rich national culture, to form their 
national identity. Cultural institutions create a space, which creativity is encouraged, opportunity for public discussions about culture and society 
are provided; educational and scientific activities are carried out. 

Recommendations on building a strategy for the cultural policy of Ukraine: the sphere of culture should be aimed at consolidating citizens; 
should expand the possibilities of various subjects of cultural activity and minimize the negative influences of the state; should expand access to 
quality education that fosters a culture of critical and creative thinking; should expand opportunities for international cooperation in educational 
and cultural projects based on the values of rights and freedom of individuals, mutual understanding and mutual respect of representatives of 
different cultures. 

Key words: the sphere of culture, cultural policy, the processes of nation-building, consolidation of citizens, cultural institutions. 
 
И. И. Масликова, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

СФЕРА КУЛЬТУРЫ В ПРОЦЕССАХ СТАНОВЛЕНИЯ НАЦИЙ И КОНСОЛИДАЦИИ ГРАЖДАН:  
ОПЫТ КУЛЬТУРНОЙ ПОЛИТИКИ ФРАНЦИИ И ГЕРМАНИИ 

 
Исследован положительный и отрицательный опыт консолидации граждан Франции и Германии в процессах становления наций 

средствами культуры. Рассмотрены практики сбора произведений искусства, повлиявшие на развитие публичных музеев и способ-
ность отстаивать национальные интересы; практики объединения граждан вокруг увековеченных в памятниках деятелей куль-
туры; практики противостояния консервативных интеллектуалов и новых художественных кругов, которые привели к борьбе с 
инакомыслием, уничтожению книг и формированию идеологии нацизма; практики нацификации системы образования, обнаружившие 
обострение конфликта между идеальными добродетелями и реальным поведением участников образовательного процесса и поли-
тиков, а впоследствии легитимизовавшие абсолютную покорность лидеру; практики комплектации библиотечных фондов, сопро-
вождавшиеся хищением публичных библиотек и частных коллекций. Указаны  положительные последствия объединения граждан с 
помощью культурных институтов и выявлены негативные эффекты консолидации граждан в современной культурной ситуации. 
Даны рекомендации по выстраиванию стратегии культурной политики Украины. 

Ключевые слова: сфера культуры, культурная политика, процессы становления нации, консолидация граждан, культурные институты. 
 

 
 
УДК 008 (39+130.2) 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
invinover19@gmail.com 

 
ПРОБЛЕМА СПІВВІДНОШЕННЯ ПОЛІВ КУЛЬТУРНОЇ ТА ВІЗУАЛЬНОЇ АНТРОПОЛОГІЇ  

В ЛОГІЦІ КРИЗИ ТЕКСТОЦЕНТРИЧНИХ МЕТОДІВ ДОСЛІДЖЕННЯ КУЛЬТУРИ 
 

Присвячено вивченню актуальності антропологічних питань початку ХХ ст. та соціокультурних умов виникнен-
ня корпусу антропологічних наук. Досліджено специфіку предмета та метода антропології загалом як науки, що зорі-
єнтована на систематизацію емпіричного матеріалу. У цьому контексті проаналізовано логіку формування культур-
ної/соціальної антропології та її інструментального інтересу до візуальної продукції технічних медіа. Накопичення 
емпіричного матеріалу в польових дослідженнях антропологів дозволяло значно розширити предметну сферу й оп-
тику антропологічної науки та поступово вийти візуальній антропології за межі тієї інструментальної функції, що 
була передбачена для неї на початку. Між тим текстоцентричний розгляд етнографічного матеріалу приводив до 
переведення культури корінних народів у коди західної цивілізації, а отже, до її редукції. Накопичення відеопродукції 
етнографією дозволило не лише зберігати зникаючу аутентичну культуру, але й напрацювати методи системати-
зації візуального матеріалу, усвідомити роль візуальної антропології як автономної дисципліни поля гуманітарних 
наук, а також виявити непрозорість дискурсоцентричних методів дослідження культури.   

Ключові слова: антропологія, культурна антропологія, візуальна антропологія, текстоцентризм, текстоцентричний розгляд ет-
нографії, дискурсоцентричні методи дослідження культури. 

 
Постановка проблеми. А. Купер у "Міжнародній 

енциклопедії антропології" відносить до антропології як 
сфери академічного знання чотири поля: культурну 
(американський варіант) та/або соціальну (британський) 
антропологію, біологічну антропологію, доісторичну 
археологію та лінгвістику [9]. Вони були започатковані 
наприкінці ХІХ – на початку ХХ ст. в різних країнах (як 
свідчить відмінність походження між культурною та со-
ціальною антропологією). Незважаючи на те, що згодом 
зазначені дисципліни отримали різні стратегії пробле-
матизації та інституалізації, вони мали спільні вихідні 

інтенції, що досі об'єднують достатньо різні галузі знан-
ня. До таких інтенцій належать:  

• В індустріальну добу великий рівень спеціалізації 
та диференціації видів людської діяльності та культур-
них практик із новою силою актуалізував кантівське 
запитання про те, ким власне є людина взагалі. Зазна-
чений ракурс дослідження також став вихідним у полі 
"філософської антропології" в Німеччині (М. Шелер, 
Г. Плеснер, А. Гелен й ін.), яка через дискурс філософ-
ських наук намагалася сформулювати базові феномени 
людського буття. 

© Павлова О. Ю., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 55 ~ 

 

 

• На противагу кризі становища людини в індустрі-
альному суспільстві, що стала гостро відчутною перед 
Першою світовою війною, потала очевидною цілісність 
життя "первісної людини" з його привабливою відсутніс-
тю складно диференційованих форм. Саме представ-
ник доцивілізаційних культур (чи то архаїчних епох, чи 
сучасний абориген) розумівся як людина взагалі, яка не 
розтягнута на уламки буття та не розколота множинніс-
тю соціальних ролей, що мусить виконувати. Така опо-
зиція людини цивілізації "шляхетному дикуну" мала 
просвітницьке коріння в роботах Ж.-Ж. Руссо. Проте 
водночас інтерес до світу "примітивних" культур мав 
прикладний, управлінський сенс для держав із колоніа-
льними амбіціями.  

• Незважаючи на принципово різні підходи і навіть 
розуміння предмета дослідження, спільним корінням 
цих антропологічних полів було те, що вчення про лю-
дину має містити емпіричну складову. На противагу 
вивченню лише текстів, з яким ототожнювалася попе-
редньо гуманітарна наука. Навіть лінгвістика, яка на-
чебто була "прикутою" насамперед до письмових текс-
тів, у логіці семіотичного трикутника почала формулю-
вати специфіку "матерії мови". А отже, кожна вз зазна-
чених наук отримала свій спосіб утілення "матеріальних 
засад комунікації" (Г. Гумбрехт) для оформлення влас-
ного наукового підходу у спільному протиставленні спе-
кулятивному стилю міркування попереднього гуманіта-
рного знання (у межах якого філософська антропологія 
і залишилася). Власне поєднання теоретичної й емпі-
ричної (навіть експериментальної) складової) стало 
основою новоєвропейської програми наукових дослі-
джень, на відміну, наприклад, від античного стилю нау-
ки. Виникнення полів антропологічних дисциплін свід-
чило про те, що науки про людину почали вписуватися 
в новоєвропейський ідеал науки, який попередньо був 
сформований переважно для природознавства. Проте 
водночас і підривали ці начебто самоочевидні дисцип-
лінарні межі. Розмежування наук про природу та куль-
туру почалося із жалю про неможливість генералізую-
чого методу, а призвели до розуміння тотальної соціо-
культурної обумовленості самого природознавства. 

Загалом визначення предметного поля дисципліни 
через спосіб її вивчення взагалі (предмет і метод, зок-
рема методи роботи з емпіричним матеріалом і способи 
його узгодження з теоретичними концептами) є досі 
базовим для розуміння будь-якої науки. Емпіричні 
складові позитивістської інтенції всіх субдисциплін ан-
тропології формуються для таких полів, як біологічна 
антропологія, доісторична археологія та лінгвістика, а 
згодом і для соціології. Саме акцент на абсолютизації 
емпіричного матеріалу (як-от параметри тіла людини, 
археологічні рештки матеріальної культури чи навіть 
"матерія" мови, яка стала очевидною в логіці лінгвісти-
чного повороту ХХ ст.) є підставою визначення специ-
фіки наукового підходу. У контексті зазначеної інтенції 
виникає і спеціалізація культурної антропології (будемо 
тут так називати предметну сферу поза її поділом на 
американське та британське джерело походження). 
Базовими роботами в цьому контексті є роботи таких 
класиків, як Ф. Боас, Б. Маліновський, М. Мід, 
А. Редкліфф-Браун. Однак винахід емпіричної бази для 
сфери культурних досліджень, а отже, розуміння спе-
цифіки її наукового підходу та навіть предметної сфери 
потребує окремого висвітлення, особливо в логіці розу-
міння дискурсоцентричних і навіть текстоцентричних 
методологій дослідження культури. 

Аналіз досліджень і публікацій. Зазначений ра-
курс дослідження передбачає узагальнення досвіду 
рефлексії таких авторів, як П. Еппс, Ентоні К. Вебстер, 

Е. Вудбері, а також Б. Фарнелл та Л. Грем. Викриття 
письма в історії Заходу як засобу легітимації західної 
культури здійснено в роботі французького антрополога 
М. де Серто "Історія як письмо" ("L'Écriture de l'Histoire"). 

Метою статті є вивчення співвідношення полів ку-
льтурної та візуальної антропології в контексті критики 
оптики текстоцентризму. 

Виклад основного матеріалу дослідження  
Емпіричний вимір сфери культурної антрополо-

гії. Європейці, особливо французи й англійці, а також 
німці з ХVIII ст. почали виявляти інтерес не лише до 
форм високої культури Європи, а й також до власної 
народної культури (переважно у формі фольклору). 
Сучасний британський дослідник ранньомодерної куль-
тури П. Берк звертається в цьому контексті до терміна 
"народна культура ранньомодерної Європи", яку він 
також ототожнює з доіндустріальною Європою. Цей 
учений навіть називає кінець XVIII – початок XIX ст. 
добою "відкриття народу" [4, p. 3] (discovery of the 
people) народознавством, оскільки саме в цей час різ-
ко зростає інтерес інтелектуалів до "народного". Фор-
мування національних держав з їхнім ширшим спект-
ром громадської активності (зокрема це необхідність 
масової армії та запасної армії пролетаріату, як пояс-
нював З. Бауман), без чого неможливо було функціо-
нування індустріального суспільства, обумовлює реа-
білітацію не лише "низьких жанрів" (А. Фелібьєн), але 
й народної творчості загалом. Відбувається винайден-
ня традицій, які "здаються або претендують бути дав-
німи" [2, с. 12], з їхньою обов'язковою вимогою офор-
млення на рівні матеріальної культури.  

До колекцій артефактів у той час ще не було науко-
вих вимог систематизації. Вони мали більш приватний 
інтерес різноманітності й екзотичності, їх називали за-
звичай "Wunderkammern" (кабінети чудес) (Дж. Елкінс). 
Інтерес до матеріальної культури неєвропейських на-
родів виникає також на рівні приватних колекцій колоні-
заторів. У поле розширеної уваги до культурних фено-
менів також потрапляли артефакти індійського, китай-
ського, японського, єгипетського та близькосхідного 
мистецтва й релігії. Поступово, переважно завдяки зу-
силлям представників теорії локальних цивілізацій 
(О. Шпенглер, А. Тойнбі та ін.), не лише європейському, 
але й іншим культурним утворенням було надано ста-
тус цивілізацій. Екзотичні речі з інших країн стають рі-
шеннями у нових стилях дизайну (Т. Чіппендейл), ху-
дожньому авангарді (П. Пікассо), стрижнями жанрових 
ходів детективів (А. Конан-Дойл).  

Спроби систематизації всього множинного емпірич-
ного матеріалу визначили європейську старовину (Дав-
ній Ізраїль, Греція та Рим), спадкоємність якої була за-
гальновизнаною та легітимованою християнською тра-
дицією. Ці утворення, окрім власне західноєвропейсь-
ких, й увійшли до цивілізаційного канону у ХVIII–ХІХ ст. 
Його розквіту передувала епоха, що була позначена 
Дж. Лаббоком терміном "передісторія" в роботі 1865 р. 
"Доісторичні часи" (Prehistoric Times). Зазначена праця 
описувала історію доримської Британії та мала підтве-
рдження археологічними знахідками.  

Поступово визнання доцивілізаційного стану євро-
пейських народів, а також практичний інтерес до управ-
ління корінним населенням колоній спричинюють ціка-
вість до так званих первісних культур. Виникають нау-
кові товариства, що присвячені етнології та антрополо-
гії. Із середини ХІХ ст. етнографічні відділи стають не-
обхідним атрибутом музеїв природної історії кожної 
"великої імперії". На відміну від попереднього покоління 
кабінетних учених (Й. Бахофен, Дж. Фрейзер та ін.), які 
вивчали переважно тексти, цілий ряд етнографів фор-



~ 56 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

муються на засадах упорядкування музейних експози-
цій: Х. Томсен (Національний музей Данії), Е. Тайлор 
(Етнографічний музей Оксфордського університету) й 
ін. 1978 р. Конгрес США засновує Бюро етнології (на-
далі Бюро американської етнології). Це була одна з 
перших форм інституалізованого наукового інтересу 
до колекціонування культурної спадщини корінних 
народів, на базі якої потім оформлюється Смітсонівсь-
кий інститут у Вашингтоні (Smithsonian Institution in 
Washington) [12], що запроваджує першу програму 
власне систематичних наукових досліджень. Останню 
формують на засадах еволюціоністської концепції 
Л. Моргана та за його керівництва. 

Термін "етнос" до ХІХ ст. використовували для поз-
начення язичницьких народів (тобто тих, що не знали 
християнської консолідації). Ця традиція бере початок із 
грецького перекладу Старого Заповіту, де терміном 
"етнос" стали перекладати єврейське слово "гої", тобто 
неєвреї. До цього елліністичного звуження термін "ет-
нос" міг використовуватися у ширшому значенні об'єд-
нання будь-яких людей і навіть тварин. Аналогічна вра-
жаюча колізія відбувалася і зі змістом поняття "нація". 
Англомовна традиція слововживання закріпила за тер-
міном "етнос" конотації "іноземний", "варварський" і 
"язичницький" у порівняльному значенні до термінів 
"народ" та "народний", "цивілізований".  

У ХІХ ст. цей сенс терміна "етнос" пом'якшується у 
значенні "різноманітних культурних груп" у прив'язуван-
ні до вихідної спільності їхніх мови, території, культури. 
Це не могло статися без впливу німецької традиції, за-
пропонованої Й. Гердером, щодо аплікації терміна "ку-
льтури" у множині. Множинність культур певним чином 
покликана була відрізнятися не лише від єдності цивілі-
зації (з євроцентристським і навіть французьким забар-
вленням), але і від множинності біологічних видів лю-
дини, значення якої закріпилося за терміном "раса". 
Останнє "ганебне слово" [1, с. 252] Й. Гердер відмовля-
вся вживати, підкреслює Г. Арендт. Адже специфіка 
кожної з культур випливає зі своєрідності народу у його 
єдності з мовою та територією, але поза біологічними 
параметрами. До Й. Гердера навіть у німецькій мові 
слово "культура" вживали як синонім цивілізації. Під 
останньою насамперед мали на увазі стиль придворно-
го життя французької абсолютної монархії, яку копіюва-
ли усі: від французького чиновництва та буржуазії (Ж.-
Б. Мольєр) до німецьких придворних кіл (Н. Еліас, 
Р. Сеннет). Через Ф. Боаса німецька інтенція про мно-
жинність культур проти однолінійності "універсальних 
історій цивілізації" (Р. Вільямс) була привнесена в поле 
американської культурної антропології.  

Загалом етнографія та етнологія як науки про ви-
вчення такого типу спільностей (територіально та мов-
но споріднених, але поза їхнім державним статусом) 
імпліцитно зберігають конотацію протиставлення етно-
сів цивілізованим/титульним націям (наприклад, коно-
тацію екзотичності у словосполученні "етнічний ресто-
ран"). Надалі виникнення термінів "культурна/соціальна 
антропологія" пом'якшує ті конотації, що зберігала етно-
графія. Антропологія як наука про людину як цілісну 
істоту стала більшою мірою корелювати зі значенням 
культурної антропології як науки про різноманітність 
культур. Т. Грівз, автор статті "Культурна антропологія" 
в "Словнику культурної та критичної теорії", визнає пи-
тання "чому представники різних груп поводять себе 
по-іншому" [8, p. 155] базовим для цієї дисципліни. 

Зазначене запитання дозволяє вивчати не лише ку-
льтури корінних народів, але й інших неінституалізова-
них спільнот сучасного суспільства. Залучення проблем 
дослідження культур селищ, міст, передмість, шкіл, 

лікарень тощо значно розширило предметне поле куль-
турної антропології та її методів, а також методики дос-
ліджень. Отже, культурна антропологія – це наука поля 
культурних досліджень, що має теоретичний та емпіри-
чний вимір вивчення. Її предмет – культурні практики з 
низьким рівнем диференціації сфер (матеріального, 
соціального та духовного виробництва). 

Самовизначення поля культурної антропології. 
Культурна антропологія ще й досі лише набуває стату-
су академічної дисципліни як сфера певного інтересу 
науковців та адміністраторів. Для цього потрібні тради-
ції роботи зі значним обсягом наукового матеріалу, до-
свід функціонування наукових інститутів, викладання 
дисциплін та спеціальностей. Усе це оформлюється ли-
ше у другій третині ХХ ст. Зокрема, відмежування від 
біологічної антропології та еволюціоністської програми 
пов'язане з ім'ям Ф. Боаса (перший професор антропо-
логії Колумбійського університету, м. Нью-Йорк), який, з 
одного боку, наполягав на необхідності розмежування 
раси та культури, а з іншого, еволюціоністській концепції 
єдності та лінійності культурного розвитку протиставляв 
дифузіонізм. Спрямування антропології в бік соціальних 
наук було здійснено А. Редкліфф-Брауном та Б. Малі-
новським, які запропонували вивчати організації корінних 
народів як соціальні інститути [3, p. 12]. А. Редкліфф-
Браун визначає статус соціальної антропології як теоре-
тичного узагальнення матеріалу, зібраного етнографією, 
зокрема в етнографічних фільмах. До того з достатньо 
недиференційованого інтересу зростали предметні поля 
і культурної, й візуальної антропології. 

Культурна антропологія як вияв текстоцентриз-
му та дискурсоцентризму західної науки. Сама "ан-
тропологія виникла як наука в словах" [11, p. 5] незале-
жно від національного варіанту оформлення (британсь-
кого чи американського, який ще називали етнологією). 
Перші дослідники архаїчних культур були переважно 
дослідникам текстів (Дж. Фрейзер, Й. Бахофен). Це вза-
галі відповідало традиції гуманітарних наук, для яких 
матеріальною основою дослідження був текст. Це було 
настільки очевидно, що навіть не виникало уявлення, 
що може бути щось інше.  

Оптика тексту (письмового слова) містила два фун-
даментальних фрейми: фонетичне письмо та техноло-
гію друкування, а отже, першу історичну форму техніч-
ного відтворення, які і були основою духовного вироб-
ництва Модерну. Насправді текстоцентризм мав своєю 
домінантою візуальні практики. Отже, тут базовою чут-
тєвою орієнтацією була активність людського ока. У 
тексті лінійна активність ока навіть ще більш автоном-
на, ніж при розгляді фотографії, де технічні параметри 
зйомки – не менш активні учасники процесу формуван-
ня образу, ніж ракурс погляду фотографа або глядача. 
За появи технології запису звука в кінематографі взага-
лі й етнографічних фільмах зокрема значення візуаль-
ної домінанти ще більше розмивається. Проте, оскільки 
текст (тобто друковане слово) тривалий час був єдиною 
практикою здійснення наукового знання, зміст знання та 
його спосіб оформлення, а також сприйняття не розріз-
нялися. Відповідно робота з текстом була єдиним спо-
собом наукового дослідження. Власне текстоцентризм і 
став основою дискурсоцентризму Модерну, адже масо-
ве споживання та навіть виробництво дискурсу (єдності 
висловлювань та ситуації, у якій їх здійснюють) відбу-
валося на засадах "матеріальної комунікації" друкова-
них текстів. Зокрема, становлення культурної антропо-
логії насамперед відбулося як корпус текстів тих уче-
них, які стали авторитетами в цій галузі, а також завдя-
ки освітнім і науковим інститутам, що виробляли та ар-
тикулювали ці тексти. Власне рефлексія над природою 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 57 ~ 

 

 

інтертексуальності стала однією із засад підриву моно-
полії генералізуючих методів у науці взагалі та лінійно-
сті розуміння природи культури зокрема. 

Навіть американський дослідник Ф. Боас після ре-
цепції досвіду німецької науки (зокрема географічного 
детермінізму Р. Вірхова й А. Бастіана) виступив проти 
засилля універсалістських стратегій еволюціонізму (на-
самперед програми етнологічних досліджень Л. Мор-
гана) з позиції дифузіонізму. Він закріпив цей випад не 
лише зміною концептуальних засад, але й вимогою за-
лучення статистичних методів та польових розвідок. Та 
навіть цей революціонер методології культурних дослі-
джень розумів результати такої глобальної трансфор-
мації передусім як отримання записів оповідей туземців 
переважно в перекладі помічників (тобто знову текстів). 
Саме текстово оформлений опитувальник, що був ним 
створений, став головним інструментом американських 
польових етнологів на початку ХХ ст. І хоча послідовни-
ки Ф. Боаса пишалися своїми "суворими методами дос-
лідження" [цит. за 12], вони змушені були покладатися 
на перекладачів, чиє свавілля у перекладі ще раз ви-
кривляло автентичність отриманих даних.  

Незабаром такий підхід до досліджень зазнав знач-
ної критики. Тим паче, що реальні практики тубільців 
уже і на той час багато в чому були запозиченням у 
європейців, а тому доводилося покладатися на оповіді 
про попередні традиції. Загалом підхід Ф. Боаса зали-
шається в межах текстоцентричного розгляду етнології 
("text-centered view of ethnology" [5]) та "дискурсоцент-
ричних" [6, p. 391] методів досліджень культури.  

Компенсаторна та зберігаюча функція візуальної 
антропології. Важливим кроком у подоланні такої текс-
тоцентричної орієнтації польових досліджень, зокрема 
боасіанців, стала вимога відомого антрополога Б. Малі-
новського, який намагався скоротити культурний розрив 
участю дослідника у житті спільноти тубільців (метод 
залученого спостереження) та вивченням їхньої мови. 
Така позиція принципово відрізняється від психології та 
фізіології з їхніми методиками досліджень, що виходили 
із заборони особистого зв'язку та принципу "подвійної 
сліпоти" [8, p. 156]. Поступово така настанова партици-
пативності була концептуалізована в культурній антро-
пології на засадах опозиції "етичного – емічного", за-
пропонованої американським лінгвістом К. Л. Пайком. 
Він виокремив суфікс -emic зі слова phonemic (тобто те, 
що стосується фонем). 

Б. Маліновський також підкреслював значення фік-
сації етнографічного матеріалу оптичною технікою, як у 
той час функціонувала візуальна антропологія. Він брав 
камеру на польові дослідження, але, як сам зазначив, 
не одразу почав ставитися уважно до "візуальних нота-
ток" [10, p. 41]. І лише згодом усвідомив їхню важливість 
для вписування культурних феноменів у соціальний 
контекст, що стало базовою стратегією функціоналізму.  

До появи звукового кіно слова корінного населення 
ще технічно не могли бути безпосередньо висловлені, 
а тим паче записані представниками малих традицій. 
Будь-яке антропологічне знання було висловлюван-
ням та судженням крізь призму письма цивілізованих 
народів. Навіть у метафорі К. Гірца про необхідність 
прочитання "манускрипту" [7, p. 10] іншої культури, 
хоча він записаний у "жестах, малюнках, музичних 
звуках" [7, p. 45] та інших "формах поведінки", відчут-
на текстоцентрична орієнтація цього етапу культурної 
антропології. Вона належала до парадигми текстової 
культури, а отже, її результати певною мірою були 
викривлені зтаких причин:  

• тексти могли бути записані лише західними мо-
вами з їхніми кодами культури;  

• сама оптика тексту була найбільш інтенсивною 
формою диференціації візуальних практик автономії ока.  

Отже, культурна антропологія виникла як зміна пре-
дмета (культура неєвропейських народів), але не під-
ходу дослідження – неєвропейські народи вивчалися 
крізь призму записаних європейцями текстів (які розу-
мілися як міф або фольклор) лише з невеличкими до-
повненнями музеєфікованих шматків матеріальної ку-
льтури, що мали радше "антикварний інтерес", за ви-
словом Б. Маліновського, а отже, випадали з контексту 
певної культурної практики. Пафос функціоналізму 
Б. Маліновського полягав зокрема в тому, щоб розуміти 
функцію культури на соціальному тлі дій індивіда. Про-
те текстоцентризм методів дослідження був способом 
руйнування цілісності вихідного контексту. Логіка вироб-
ництва та споживання тексту обумовлювала й обмежу-
вала специфіку автентичних культур. Подолати західний 
стиль текстової "муміфікації" та анатомування багато в 
чому "мертвого тіла" малих культур допомогли технізо-
вані оптичні медіа та візуальна антропологія. Спочатку її 
розуміли як інструмент поля культурної антропології за-
для фіксації, а отже, збереження таким чином культур 
народів, що зникали на очах антропологів, за висловом 
М. Мід. Однак така інструментальна редукція візуальної 
антропології стала предметом критики. 

Становлення поля візуальної антропології як лі-
квідності західного текстоцентризму гуманітарного 
знання. З виникненням відеозапису з'явилася можли-
вість не лише переказувати, як, наприклад, виготовля-
ють горщика, але побачити це на власні очі. Із цього, 
здавалось би, службового моменту випливає кілька 
важливих методологічних настанов. 

По-перше, за допомогою відео-, а потім й аудіозапи-
су неписемні народи отримали можливості самі висло-
влювати свою позицію. Цим умова повнішого залучення 
носіїв корінних культур отримала нові перспективи здій-
снення, але не була досягнута остаточно. М. Мід за-
уважує: слід пам'ятати, що обряд, здійснений для фі-
льмування, уже відрізняється від автентичних умов йо-
го проведення. Ритуал передбачає самозамкненість і 
самодостатність спільноти в цьому священному проце-
сі. Власне ритуал і є процесом вироблення саме такого 
типу спільноти, і наявність ока іншого, що завжди є "ли-
хим оком" (метафора Ж. Лакана), руйнує цю самозамк-
неність. Наявність іншого, навіть того, хто просто ди-
виться або знімає, профанізує ритуал тим, що включає 
його в іншу ідеальну структуру (як показав Г. Гадамер), 
перетворюючи на видовище. З огляду на це спостере-
ження не є онтологічно нейтральним, тим паче щодо 
практик маленьких традицій.  

Усе ж відео- та аудіозаписи дозволяють отримати 
власний голос та вигляд незахідним культурним тради-
ціям поза парадигмою текстоцентризму. Тим самим 
відеопродукція здійснює ідею "права голосу". Етногра-
фічні фільми стали оптимальними ресурсами зберіга-
льної антропології. 

По-друге, рухома картинка фільмування племінних 
ритуалів дозволяла мати адекватніше розуміння вза-
ємодії не лише людини і людини в цьому процесі, але 
й людини та тварини, людини та речі. Власне їхнє по-
заієрархічне "зібрання разом" (М. Гайдеґґер) повертає 
предмету статус "речі" не в кругообігу товарів, а в 
більш автентичних формах взаємодії. І хоча першими 
творцями етнографічних фільмів це сприймалося 
радше як екзотика чужих культур, проте поетика таких 
традицій не могла "не впадати в око" поколінь гляда-
чів і поступово через це стала самостійним предметом 
рефлексії дослідників. 



~ 58 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

По-третє, етнографічні записи дали доступ до ку-
льтурних феноменів не одному поколінню дослідників, 
які самі дивилися на них "різними очима", тобто з різ-
них методологічних та теоретичних позицій. Така пер-
спектива уможливлювала продуктивність наукового 
вивчення та певним чином дозволяла подолати обме-
женість й авторитетність лише одного тлумачення, яке 
мало привілейований доступ до емпіричних матеріалів 
польових досліджень і репрезентувала їх уже у текс-
товому вигляді.  

Згодом у процесі накопичення етнографічних філь-
мів ще більше розкрився класифікаційний потенціал 
візуальної антропології щодо емпіричного матеріалу. 
Слід підкреслити, що текстові джерела накопичувалися 
століттями, перед тим як отримали якесь наукове розу-
міння, не кажучи вже про власні методологічні стратегії 
дослідження. Водночас текстоцентризм був непрозо-
рим для високої культури. Також з накопиченням етног-
рафічного матеріалу лише за пару десятиліть стало 
зрозуміло, що відеофіксація одночасно є процесом ви-
роблення візуальних репрезентацій і способом їхнього 
аналізу: через відбір та фіксацію образів,  їхнє впоряд-
кування в процесі як зйомки, так і перегляду, а також 
описання й осмислення. Виокремлення та усвідомлен-
ня елементів візуального аналізу потребує визначення 
візуальної та зображальної комунікації як елементу ві-
зуальних досліджень. Крім того, технічні показники оп-
тичних медіа вносять свої корективи у фреймування 
візуального зображення.  

Представник візуальної антропології в Швейцарії 
(Університет Берна) М. Шойбле зауважує, що ця дисци-
пліна стосується, по-перше, сфери "наукового вивчення 
візуальної маніфестації антропології мистецтва, мате-
ріальної культури та ритуалів", а по-друге, є "рефлекси-
вним та діалогічним – використанням та створенням 
образів, якими люди представляли та/або представля-
ли себе, використовуючи технологічні носії, такі як кіно 
та фотографії" [12].  

Висновок. Антропологія намагалася сформувати 
наукове розуміння людини і навіть світу як цілісного 
феномена (поєднуючи теоретичні узагальнення з опо-
рою на емпіричний матеріал), тоді як культурна антро-
пологія сфокусувалася на вивченні культурної різнома-
нітності. Єдність цієї різноманітності полягала в тому, 
що будь-яка множинність світів принципово відрізняє їх 
від уніфікації модерного стилю культури. Візуальна ан-
тропологія з'являється як перехрещення полів культур-
ної антропології як академічної дисципліни та сфери 
застосування технічних оптичних медіа, а отже, постає 
новим джерелом емпіричного матеріалу.  

Інтеграція двох аспектів візуальної антропології (ви-
роблення та вивчення образів) виводить її за дужки кла-
сичного стилю позитивістської науки, який визначав спо-
глядальний статус суб'єкта, з одного боку, а з іншого 
боку, поставив під сумнів монополію оптики тексту. Но-
воєвропейський суб'єкт як фокус обох цих інтенцій пре-
тендував на неупередженість своїх результатів пізнання 
на засадах лише інтелектуальної залученості у процес 
його вироблення. Подвійна заангажованість перших 
представників культурної антропології, які були піонера-
ми і візуальної антропології: по-перше, вихідний колоніа-
льний інтерес до культурних практик інших народів; по-
друге, розуміння науковцями перспектив зникнення куль-
турних практик інших народів внаслідок зіткнення з інду-
стріальною цивілізацією, – призводила до загострення 
дидактичного й ілюстративного характеру функціонуван-
ня зазначеної дисципліни на першому етапі її розвитку, 

але так було не завжди. Текстові засади такого науково-
го дискурсу загалом розглядали як "прозору" основу для 
дискурсоцентричних методів дослідження культури на-
віть незахідних народів. Лише виявлення наукового по-
тенціалу аудіовізуального матеріалу відкриває можливо-
сті іншої оптики, яка не просто заперечує текстоцентризм 
у цілому, але дозволяє зрозуміти його місце в системі 
гуманітарного знання та технологій.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Арендт Х. Истоки тоталитаризма / Х. Арендт; пер. с анг. 
И. Борисовой и др. – М.: ЦентрКом, 1996. – 672 с. 

2. Гобсбаум Е. Вступ: винайдення традиції / Е. Гобсбаум // Ви-
найдення традиції;  пер. з англ. М. Климчук. – К.: Ніка-Центр, 2005. – 
C. 12–29. 

3. Bernardi, B. Early Ethnography / B. Bernardi // Encyclopedia of 
Social and Cultural Anthropology / Ed. by A. Barnard, J. Spencer. – New 
York: Routledge, 2002. – P. 12–15.  

4. Burke, P. Popular Culture in Early Modern Europe / P. Burke. – 
New York: New York University Press, 1978. – 351 p.  

5. Epps, P.; Webster, A.; Woodbury, A. A Holistic Humanities of 
Speaking: Franz Boas and the Continuing Centrality of Texts [Електронний 
ресурс] / P. Epps, A. Webster, A. Woodbury. Режим доступу:  
https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.1086/689547 

6. Farnell, B.; Graham, L. Discourse-Centered Methods / B. Farnell; 
L. Graham // Handbook of Methods in Cultural Anthropology. – New York: 
Rowman & Littlefield, 2015. – P. 391–439. 

7. Geertz, C. The Interpretation of Cultures: Selected Essays / 
C. Geertz. – New York: Basic Books, 1973. – 470 р. 

8. Greaves, T. Cultural Anthropology / T. Greaves // A Dictionary of 
Cultural and Critical Theory / Ed. by Payne, M., Barbera, J. – Wiley-
Blackwell, 2010. – P. 154–157.  

9. Kuper, A. Anthropology: Scope of the Discipline [Електронний ре-
сурс] / A. Kuper. The International Encyclopedia of Anthropology / Ed. by 
H. Callan. – Wiley, 2018. Режим доступу: https://www.researchgate.net/ 
publication/328568543_Anthropology_Scope_of_the_Discipline_International_ 
Encyclopedia_of_Anthropology_edited_by_Hilary_Callan_Wiley_2018 

10. Malinowski, B. Coral Gardens and Their Magic / B. Malinowski. – 
Bloomington: Indiana University Press, 1965. – 634 p. 

11. Mead, M. Visual Anthropology in a Discipline of Words / M. Mead // 
Principles of Visual Anthropology / Ed. by Paul Hockings. – The Hague: 
Mouton, 1975. – Р. 3–13. 

12. Schäuble, M. Visual Anthropology [Електронний ресурс] / 
M. Schäuble // The International Encyclopedia of Anthropology. / Ed. by 
Hilary Callan. – Ltd. John Wiley & Sons, 2018. Режим доступу: 
https://www.anthro.unibe.ch/e40416/e96353/e96354/files735749/Visualanth
ropology2018_ger.pdf 

 
REFERENCES 

1. Arendt, H. (1996). The Origins of Totalitarianism. Moskow, 
CentrKom (In Russian). 

2. Hobsbawm, Е. (2005). Introduction: The Invitation of Tradition. In 
The Invitation of Traditionб (pp. 12–29). Kyiv, Nіka-Centr (In Ukrainian).  

3. Bernardi, B. (2002). Early Ethnography. In Encyclopedia of Social 
and Cultural Anthropology, (pp. 12–15). New York, Routledge. 

4. Burke, P. (1978). Popular Culture in Early Modern Europe. New 
York, New York University Press.  

5. Epps, P.; Webster, A.; Woodbury, A. (2017). A Holistic Humanities 
of Speaking: Franz Boas and the Continuing Centrality of Texts. Retrieved 
from https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.1086/689547 

6. Farnell, B.; Graham, L. (2015). Discourse-Centered Methods. In 
Handbook of Methods in Cultural Anthropology, (391–439). New York, 
Rowman & Littlefield. 

7. Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: Selected Essays. 
New York, Basic Books.  

8. Greaves, T. (2010). Cultural Anthropology. In A Dictionary of 
Cultural and Critical Theory. Wiley-Blackwell.  

9. Kuper, A. (2018). Anthropology: Scope of the Discipline. In The 
International Encyclopedia of Anthropology. Retrieved from 
https://www.researchgate.net/publication/328568543_Anthropology_Scope_
of_the_Discipline_International_Encyclopedia_of_Anthropology_edited_by_ 
Hilary_Callan_Wiley_2018 

10. Malinowski, B. (1965). Coral Gardens and Their Magic. 
Bloomington, Indiana University Press.  

11. Mead, M. (1975). Visual Anthropology in a Discipline of Words. In 
Principles of Visual Anthropology, (3–13). The Hague, Mouton. 

12. Schäuble, M. (2018). Visual Anthropology. In The International 
Encyclopedia of Anthropology. Ltd. John Wiley & Sons. Retrieved from 
https://www.anthro.unibe.ch/e40416/e96353/e96354/files735749/Visualanth
ropology2018_ger.pdf 

 
Надійшла  до  редколег і ї  04 .0 4 . 21  

 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 59 ~ 

 

 

O. Y. Pavlova, Dr Hab., Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Vladimirrvska Str., Kyiv, 01033, Ukraine 

 
THE PROBLEM OF FIELD RELATIONSHIP CULTURAL AND VISUAL ANTHROPOLOGY 

IN THE LOGIC OF THE CRISIS OF TEXT-CENTERED METHODS OF CULTURAL RESEARCH 
 

The article is devoted to the study of the relevance of anthropological issues in the beginning of twentieth century and socio-cultural background of 
the anthropological sciences. The specificity of the subject and method of anthropology as a science in general focused on the systematization of 
empirical material which was studied. In this context, the logic of the formation of cultural / social anthropology and its instrumental interest to the video 
productions of technical media is studied. Anthropology tried to form a scientific understanding of human world as a holistic phenomenon (combining 
theoretical generalizations based on empirical data), while cultural anthropology focused on the study of cultural diversity. Visual anthropology 
emerged as a crossing of the fields of cultural anthropology as an academic discipline and the field of application of technical optical media, and thus a 
new source of empirical material. The gradual accumulation of empirical material in the "field researches" of anthropologists allowed to significantly 
expand the subject area and optics of anthropological science. And also it allowed visual anthropology to go gradually beyond the instrumental function 
that was originally intended for it. Meanwhile, the text-centered view of ethnographic material led to the transform of the culture of indigenous peoples 
into the codes of Western civilization, and hence to its reduction. Any of the various authentic non-Western cultures fundamentally distinguishes them 
from the unification style of the modern culture. The accumulation of video production by ethnography has allowed not only to preserve the 
disappearing authentic cultures, but also to develop methods of systematization of visual material, as well as to understand the role of visual 
anthropology as an autonomous discipline of the humanities. The integration of two aspects of visual anthropology (the production and study of 
images) casts doubt the classical style of positivist science: in particular, on the one hand the status of the subject as an observer or a spectator, on the 
one hand, and the monopoly of text optics, on the other. 

Key words: anthropology, cultural anthropology, visual anthropology, text-centrism, text-centered view of ethnography, discourse-centered methods of 
cultural research.  
 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ПРОБЛЕМА СООТНОШЕНИЯ ПОЛЕЙ КУЛЬТУРНОЙ И ВИЗУАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 
В ЛОГИКЕ КРИЗИСА ТЕКСТОЦЕНТРИЧНЫХ МЕТОДОВ ИССЛЕДОВАНИЯ КУЛЬТУРЫ 

 
Посвящено изучению актуализации антропологических вопросов начала ХХ в. и социокультурных условий возникновения корпуса 

антропологических наук. Рассмотрено специфику предмета и метода антропологии как науки в целом, ориентированной на систе-
матизацию эмпирического материала. В этом контексте исследовано логику формирования культурной/социальной антропологии и 
ее инструментального интереса к визуальной продукции технических медиа. Постепенное накопление эмпирического материала в 
полевых исследованиях антропологов позволило значительно расширить предметную сферу и оптику антропологической науки и 
постепенно выйти визуальной антропологии за пределы той инструментальной роли, которая первоначально ей отводилась. Между 
тем текстоцентричное рассмотрение этнографического материала приводило к переводу культуры коренных народов в коды запа-
дной цивилизации, а следовательно, к ее редукции. Накопление видеопродукции этнографией позволило не только сохранить ис-
чезающую аутентичную культуру, но и выработать методы систематизации визуального материала, а также осознать роль визу-
альной антропологии как автономной дисциплины поля гуманитарных наук, выявив непрозрачность и заангажированность дискур-
соцентричных методов исследования культуры. 

Ключевые слова: антропология, культурная антропология, визуальная антропология, текстоцентризм, текстоцентричное рассмотрение этног-
рафии, дискурсоцентричные методы исследования культуры. 

 
 
 
УДК 74.01.71 

О. Д. Рихліцька, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
о.rykhlytska@ukr.net 

ORCID 0000-0002-6603-9915 
 

О. І. Косик, канд. біол. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

просп. Глушкова, 2, м. Київ, 03022, Україна 
o_kosyk@ukr.net 

ORCID 0000-0003-0873-3180 
 

ОРНАМЕНТАЛЬНІ МОТИВИ В СУЧАСНИХ ДИЗАЙН-ПРАКТИКАХ 
 

Проаналізовано сучасні дизайн-практики на основі символіко-орнаментальних мотивів народного мистецтва та 
їхню актуалізацію в етномистецьких напрямах, що відображають співвідношення традиційних аспектів з інновацій-
ними, символічну трансляцію культурного досвіду в часі та просторі, створення символічно ціннісних образів, поси-
люючи емоційне середовище та створюючи нові наративи. Звернення до архетипів – це особливий методологічний 
ракурс, у якому завдяки перетворенню минулого в символ твориться смисл майбутнього, що є актуальним у сучас-
них українських реаліях, адже переосмислюється вся культурна парадигма та ведеться пошук нових шляхів націона-
льної ідентифікації. Особливим колоритом і неймовірною орнаментикою, складною технікою виконання відзначаєть-
ся вишивка, що знайшла своє відображення в символах-кодах соціокультурних практик, занурюючи у глибини тради-
ційних норм і цінностей, що спонукають відчувати, засвоювати, зберігати та передавати. 

У сучасному вітчизняному дискурсі дизайн-практики мисляться як такі, що мають на меті перетворювати куль-
турне середовище в цілісності культурних і природних компонентів та є підґрунтям у формуванні уявлення про світ 
та побудові гармонійних взаємовідносин зі світом. А використання символів-оберегів і певного емоційного колориту 
є особливим процесом самоідентифікації особистості та фундаментом для відродження національної культури і 
духовних цінностей, бачення власного місця у глобальному культурно-мистецькому просторі, що в українській ди-
зайнерській практиці втілюється у становлення нового перспективного напряму.  

Ключові слова: символ, орнамент, дизайн, дизайн-практика, етнодизайн, народне мистецтво, графічний дизайн, ландшафт-
ний дизайн, національна ідентифікація. 

 
Постановка проблеми. Актуальність зумовлена 

об'єктивною потребою в осмисленні національних сим-
волів та їхньої сучасної актуалізації в аспекті дизайн-
практик. Символи як основа буття народу відображають 

етнонаціональні аспекти культури, це можливість від-
шукати себе на рівні співвідношення зі своїм народом, 
своєю нацією, традиціями. Особливо – в орнаменталь-
ності народного мистецтва, що є джерельною базою 

© Рихліцька О. Д., Косик О. І., 2021


