
~ 22 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

P. E. Herchanivska, Doctor of Cultural Studies, Professor 
The National Academy of Culture and Arts 
9, Lavra Street, Kyiv, 01015, Ukraine 
 

MODEL OF CULTURAL RESEARCH IN THE PARADIGM OF THEORY OF SYSTEMS 
 
The article is devoted to the development of culturological studies methodological model of the socio-cultural phenomenon based on the the-

ory of systems principles. The analysis is based on a conceptual paradigm: Sociocultural object is a system consisting of separate parts, intercon-
nected by certain relationships; the system is in continuous development and interaction with the external environment. 

The algorithm of system analysis contains: understanding the basic purpose and functions of the system; the choice of most optimal variant 
for partitioning system on components (subsystem, elements); introducing of the hierarchy of parts in the structure of the system; detection оf 
function of each subsystem and linkages between them; definition of the system connections with the environment (or other systems); study of the 
nature of the variability of the system, of its ability to development and adaptation to the environment. The classification of the sociocultural 
systems depends on the selected criteria, for example: on the nature of the items, their origin,  the variability of  propertie, the degree of difficulty, 
the  attitude to the environment, etc. 

The article reveals the features of system analysis in cultural studies, as well as the potential of the theory of systems in the field of culturology 
for solving theoretical and practical problems. In the view of the synergetic model, the algorithm of the process of self-organization of the socio-
cultural system and the mechanisms governing this process are analyzed. The article shows that the self-organization of a sociocultural system is a 
nonlinear process that is a sequence of phase transitions from an equilibrium state through a nonequilibrium phase and dissipation to bifurcation 
and relaxation of the system. The process of intercultural interaction is considered through the prism of system analysis. The article shows that the 
openness of the socio-cultural system is a necessary and indispensable condition for intercultural interaction. 

Key words: theory of systems, system analysis, cultural system, synergetic model, intercultural interaction. 
 
 
 
УДК 111.1/.852:17 

В. Ю. Головей, д-р філос. наук, проф. 
Східноєвропейський національний університет ім. Лесі Українки 

пр. Волі, 13, м. Луцьк, 43025, Україна 
v_golovey@ukr.net 

 
КУЛЬТУРОТВОРЧИЙ ПОТЕНЦІАЛ САКРАЛЬНОГО ДОСВІДУ: 

ТЕОРЕТИКО-МЕТОДОЛОГІЧНИЙ АНАЛІЗ 
 
Метою статті є аналіз культуротворчого потенціалу сакрального досвіду та висвітлення основних методологічних підходів до його 

дослідження. Сакральний досвід експлікується як досвід співвіднесення із абсолютним виміром буття, його переживання й осмислення. По-
няття "досвіду священного" окреслює культурно-організований простір, який набуває специфічної для кожної культури форми і 
структурується як осмислений і облаштований ієрархічний світ, сповнений духовно-символічних значень. Стверджується, що досвід свя-
щенного вирізняється онтологічним змістом і характером. Це досвід символічних актів трансцендування, які утворюють онтологічний 
горизонт буття. Водночас – це досвід культуротворення і самотворення, в якому формуються смисложиттєві засади людського існування, 
розкривається й утверджується людська сутність. Втрата потужності і конститутивної сили сакрального виміру трактується як прояв 
своєрідного "ослаблення буття", деонтологізації культури, що супроводжується вивільненням симулятивних та деструктивних потенцій і 
призводить до зниження інтенсивності та якості культурного розвитку. 

Ключові слова: сакральний досвід, культура, сакральне, профанне, релігійний, секулярний. 
 
Постановка проблеми. Якщо у природничих науках 

поняття "досвід" набуло чіткості й визначеності, то в 
гуманітарних дослідженнях досить часто простежується 
упередженість стосовно правомірності використання по-
нять "релігійний досвід", "сакральний досвід", "містичний 
досвід" як наукових термінів. І на це є вагомі причини. 
"Поняття досвіду належить, – на думку Г.- Ґ. Ґадамера, – 
хоч як парадоксально це звучить, – до найменш з’ясо-
ваних понять із числа тих, що ми маємо в нашому роз-
порядженні. …Дійсний недолік попередньої теорії 
досвіду… полягає саме в тому, що вона цілком зорієнто-
вана на науку й тому втрачає з поля зору внутрішню 
історичність досвіду" [3, с. 321–322]. Безумовно, концеп-
ція досвіду як заснованого на практиці чуттєво-емпірич-
ного пізнання дійсності не відповідає ситуації в деяких 
важливих сферах людської духовної діяльності – історич-
ній і філософській, естетичній і релігійній. Стосовно ж цих 
сфер досвіду проблематично створити єдину концепту-
альну основу, що зумовлює потребу експлікації понять, 
які б означували різновиди духовного досвіду. Поглиб-
лення розуміння духовного досвіду від його джерел і в 
його головних проявах означає просування вперед на-
ших загальних знань про людину. Саме тому ця пробле-
матика є важливим напрямком гуманітарних досліджень.  

Аналіз досліджень і публікацій. Важливі аспекти 
досліджуваної проблематики висвітлені у відомих робо-
тах В. Джеймса, В. Соловйова, С. Франка, Е. Кассірера, 
М. Мамардашвілі, О. Розенштока-Хюссі, П. Тілліха, 
Є. Торчинова, в яких розглядаються типологія та спе-
циифіка релігійного досвіду, його органічний зв'язок із 
такими символічними формами духовної культури, як 

мова, міфологія, мистецтво. Онтологічний вимір ре-
лігійно-містичного досвіду аналізується в наукових 
розвідках С. Хоружого. Поняття "внутрішнього", або 
"граничного", досвіду концептуалізується Ж. Батаєм і 
М. Фуко; "граничний досвід" у цьому дискурсі безпосе-
редньо співвідноситься з поняттями "трансгресія" та 
"суверенність". Серед сучасних українських досліджень 
різновидів духовного досвіду слід передусім виділити 
ґрунтовні доробки М. Мінакова, О. Павлової та ін. Що ж 
до поняття "сакрального досвіду", то до сьогодні воно не 
отримало належної наукової концептуалізації, яка б на-
дала можливість здійснити його поглиблену експлікацію.  

Метою статті є аналіз культуротворчого потенці-
алу сакрального досвіду та висвітлення основних ме-
тодологічних підходів до його дослідження.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Розмір-
ковування про сутність сакрального досвіду слід почи-
нати з більш загального питання: яким чином ми мо-
жемо бачити в речах і поза ними відносини, які 
емпіричний досвід сам по собі не здатен там виявити? 
Слід визнати, що в таких випадках ми маємо справу з 
безпосередніми даними духовного досвіду. Духовне 
начало – принципово відмінна від усіх емпіричних ха-
рактеристик якість, яка визначає людську сутність. Лю-
дина є людиною саме тому, що вона є чимось 
більшим, ніж емпірично-природна істота. Трансцен-
дентне виявляється в досвіді, проте цей досвід особ-
ливий, якісно відмінний від емпіричного. У ньому 
"об’єктивна, надіндивідуальна реальність дана нам не 
у формі предметної дійсності ззовні як об’єкт, що 
протистоїть як трансцендентна реальність “суб’єкту” і 

© Головей В. Ю., 2017 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 23 ~ 
 

 

 

його зовнішньому світу, а у формі реальності, яка при-
сутня в нас самих, споріднена з нами зсередини й нам 
розкривається. Такою є реальність Бога, як вона дана 
нам у первинному містичному досвіді – незалежно від 
того, як ставлення людини до Бога виражається в 
подальшій рефлексії, у похідних богословських док-
тринах", – зазначав С. Франк [11, с. 72–73]. 

Як відомо, уперше на необхідності якісної дифе-
ренціації досвіду наголосив Р. Бекон, який виділив два 
різновиди досвіду – емпіричний і надемпіричний (місти-
чний). Значну увагу поглибленій експлікації цієї кате-
горії приділили Дж. Локк, І. Кант, Гегель. Проблема-
тизація поняття "досвід" у класичній німецькій філо-
софії уможливила його перетворення з інструменталь-
ного поняття на одне з основних понять західної 
філософії. Зокрема, трансцендентальне тлумачення 
досвіду у філософії Канта, засноване на думці про те, 
що досвід є цілісністю спонтанно-рецептивних спро-
можностей суб’єкта, створило епістемологічну основу 
для аналізу відповідних теорій. Тут філософське вив-
чення досвіду отримало настанову мислити як підстави 
власної можливості, так і умови тотальності 
мисленнєвого простору в поняттях, які забезпечують 
найменшому досвідному актові присутність у ньому 
всієї структури досвіду взагалі [9].  

Згідно з авторитетною думкою Гегеля, "цей 
діалектичний рух, який здійснюється свідомістю у 
самій собі, як відносно свого знання, так і щодо свого 
предмета – оскільки для нього виникає з цього новий 
істинний предмет, є, власне кажучи, тим, що 
називається досвідом" [4, с. 48]. Отже, структура 
досвіду, за Гегелем, полягає в повороті свідомості, а 
сам досвід є її діалектичним рухом, скерованим на 
висвітлення сущого в його істині. Здійснюючи цей 
діалектичний рух у процесі усвідомлення чогось ново-
го, свідомість відкриває нові горизонти пізнання, до 
меж яких і розширюється досвід.  

Безумовно, досвід є результатом практичної і теоре-
тичної діяльності, багатогранної взаємодії людини та 
світу. Він об’єктивується в предметній і мовній формах, у 
цінностях культури. Однак досвід – це не тільки те, що 
здобувають і нагромаджують у процесі практики та світо-
пізнання, а й водночас те, що переживають. Ця подвій-
ність досвіду найбільш повно експлікована у феномено-
логії Е. Гуссерля у контексті аналізу досвіду інтенціональ-
ності з приводу конституювання структур трансценде-
тальної інтерсуб’єктивності. На думку Гуссерля, за посе-
редництвом такого досвіду "его містить у собі й може 
завжди заново формувати такі нові інтенціональності, які 
наділені буттєвим смислом, завдяки чому воно повністю 
трансцендує своє власне буття… Йдеться про те, щоб 
вивчити цей досвід та інтенціонально розкрити спосіб, 
яким він набуває смислу" [5, с. 208–209]. У феноме-
нології та герменевтиці особливо наголошується на 
недопустимості недооцінки онтологічного виміру досвіду, 
адже цей вимір визначається буттєвою улаштованістю 
досвіду як відкритої структури смислопородження.  

У методологічному плані важливою є і концепція 
Е. Кассірера, сфокусована на визначенні первинного 
щабля досвіду в культурних формах. Філософія 
символічних форм Е. Кассірера визнає культурний 
досвід за фундаментальний, на підґрунті якого мо-
жуть бути описані будь-які інші регіони досвіду. Вира-
жальна функція досвіду визначена як принцип куль-
тури, який полягає в необмеженості історичних форм 
синтезу різноманітних виражальних можливостей, 
притаманних людському духові та рецептивно-спон-
танній даності людського життя [7, с. 26].  

Передусім потрібно визначити, який же зміст ми 
вкладаємо в поняття "досвід священного", у чому 
полягає його специфіка. Сакральний досвід – це досвід 
співвіднесення зі священним, абсолютним виміром 
буття, досвід одкровення, який має універсальний люд-
ський характер. Це також досвід творення символів 
священного, його переживання й осмислення. Поняття 
"досвіду священного" окреслює культурно-організова-
ний простір, який набуває специфічної для кожної 
культури форми і структурується як осмислений і об-
лаштований ієрархічний світ, сповнений духовно-сим-
волічних значень. У цьому просторі люди вступають у 
комунікацію особливого роду, виконуючи особливі ролі 
та функції: шамана, чаклуна, жерця, пророка, містика, 
відлюдника, паломника й навіть жертви. Такий досвід 
може мати різнопланові форми вияву: екстатичні, спо-
глядально-медитативні, тілесно-експресивні, раціона-
льно-рефлективні тощо.  

На нашу думку, досвід священного передусім 
вирізняється своїм онтологічним змістом і характером. 
Це досвід символічних актів трансцендування, які 
утворюють онтологічний горизонт буття. Особливістю 
людської присутності у світі є те, що вона виступає за 
межі сущого. Таке виступання за межі сущого Гайдег-
гер і називає трансценденцією [13, с. 22]. Трансценду-
вання – особлива, єдина свого роду дія онтологічного 
начала; його "завершеність" і "актуалізація" (якщо 
взагалі про них можна говорити) також особливого ро-
ду. Вони означають актуалізований у повноті, докона-
ний перехід в інший онтологічний горизонт, з іншими 
фундаментальними предикатами. 

Пауль Тілліх уважає за необхідне виділити два го-
ловних елементи, які визначають будь-який досвід 
священного. Один із цих елементів – це хронотопос 
присутності, тобто присутність священного тут і тепер. 
Сакральне освячує місце й реальність свого прояву. 
Воно охоплює душу своєю чарівною і водночас загроз-
ливою силою. Воно вривається в повсякденну реаль-
ність, потрясає її, підбурює її до виходу за власні межі 
в екстатичний спосіб. Воно задає правила, за якими 
тільки й можна до нього наблизитися. Щоб пережива-
тися в досвіді, священне має бути присутнім і 
відчуватися як присутнє. Водночас воно може виступа-
ти і як святе, тобто вимагати особистого прагнення 
ідеалу святості в смислі довершеності, справедливості 
й любові. Святості, яка стверджує моральний обов’язок 
на рівні категоричного імперативу, можна набути лише 
в сакральному досвіді. Перший структурний елемент 
Тілліх називає онтологічним (священність сущого), а 
другий – моральнісним (особистісна святість) і наголо-
шує, що "в досвіді священного онтологічний і мораль-
нісний елементи нерозривні по суті" [10, с. 178].  

Досвід священного ґрунтується на безпосередньому 
переживанні вічності й тотальності буття як живої 
реальності. Такий досвід є "досвідом буття", виражен-
ням первинної буттєвої настанови, глобальної антропо-
логічної орієнтації. Він інтегрує духовні домінанти в сис-
тему орієнтування людини у світі й у систему розуміння 
самої себе. Маючи активну формотворчу, духовно-
енергійну природу, цей досвід виступає провідним фак-
тором сапієнтизації, духовного становлення людини й 
культури, що забезпечується буттєвою улаштованістю 
досвіду як відкритої структури смислопородження. Тому 
основними функціями такого досвіду є генеративна, або 
породжувальна, а також анагогічна (від гр. аnagogicus – 
поступове сходження), тобто така, яка підносить духов-
но від чуттєвого до надчуттєвого виміру. Сакральний 
досвід імпліцитно присутній в основі всіх вагомих 



~ 24 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

людських починань, сприяє формуванню самої люд-
ськості. Цей досвід пронизує всю історію, як вертикаль, 
як вісь земна, що завершується в трансцендентному 
вимірі – там, де людина ввіряє себе абсолюту (Богові, 
буттю, благу, вічності тощо). Можна сказати, що будь-
яка реалізована антропологічна стратегія або модель 
має своїм генеруючим ядром певний сакральний 
досвід. Сферу сакрального досвіду становлять явища 
не стільки унікальні та надзвичайні, скільки такі, які 
можна назвати онтологічно пограничними, коли йдеться 
про подолання кордонів емпіричної реальності та вихід 
на межі онтологічного горизонту. На думку С. Хоружого, 
у такому досвіді здійснюється "онтологічний вихід", 
своєрідна трансформація, "перевершення фундамен-
тальних предикатів наявного буття" [14, с. 198]. Тобто 
вимір сакрального досвіду можна трактувати як гори-
зонт онтологічно граничних явищ, який ототожнюється з 
горизонтом актів трансцендування. У цьому контексті 
доречними будуть зіставлення визначень цих духовних 
станів із деякими спорідненими поняттями сучасної 
філософської думки. "Пограничні ситуації", про які гово-
рить екзистенціалізм, не мають із ними особливої 
близькості, оскільки залишаються в горизонті наявного 
буття. Їм властива скоріше психологічна, ніж 
онтологічна "граничність". Однак цілком виправданими 
будуть зіставлення сакрального досвіду із поняттями 
"внутрішнього", або "граничного", досвіду як досвіду 
"неможливого" у французькій філософії ХХ ст. 
(Ж. Батай, М. Фуко). 

У теоретичних концепціях цих філософів "гранич-
ний" досвід характеризується максимально інтенсив-
ним зусиллям подолання наявного образу буття, поста-
новкою його під питання. "Досвід – це палка і тужлива 
постановка під питання (на випробування) всього, що 
відомо людині про справу буття", – зазначає Ж. Батай 
[1, с. 18]. На думку М. Фуко, граничний досвід – це спро-
ба досягнути максимуму інтенсивності й максимуму 
неможливості. "У цьому розумінні внутрішній досвід є 
цілком досвідом неможливого (оскільки неможливе є 
тим, на що він скерований і що його конституює)" [12, с. 
115]. Ідеться про глибинний вимір нашого досвіду, який 
Батай називає "сокровенністю". Такий досвід пере-
живається за відсутності суб’єктно-об’єктних відносин, 
які зумовлюють розрив – свідому дистанцію між "Я" і 
"Ти" (що, за М. Бубером, рівнозначно переходу на 
рівень "Я" – "Воно"). Прагнення людини до цілісності, 
"пошуки втраченої сокровенності" визначають, на дум-
ку Батая, саму суть сакрального досвіду.  

Особливої гостроти і трагічності досвід священно-
го набуває в умовах смерті Бога, яку не слід розуміти 
як кінець його історичного панування або ж як оста-
точне свідчення його неіснування. "Ця смерть 
утворює віднині усталений простір нашого досвіду" 
[12, с. 115]. Вона позбавляє наше існування межі 
Безмежного і приводить до такого досвіду, в якому 
вже ніщо не може провіщати про зовнішнє буття, а 
отже, до досвіду внутрішнього й суверенного. Смерть 
Бога – це жертвоприношення, у якому жертвують 
усім. Це той діалектичний рух, словами Гегеля, той 
"поворот свідомості", що скеровує нас від обмеженого 
правилами й заборонами позитивного світу до світу 
негативного, який руйнує межі та саморуйнується в 
акті ексцесу, зловживання, надмірності, богохульства, 
святотатства – в акті трансгресії. 

Поняття "граничний досвід" у цьому дискурсі спів-
відноситься з поняттям трансгресії (з лат. – перехід, 
переступання меж). Ж. Батай зазначав, що трансгресія 
не має нічого спільного із примітивною сваволею: "вона 
відкриває доступ по той бік границь, яких зазвичай 

прийнято дотримуватись, проте зберігає ці границі" [2, 
с. 536]. Трансгресія порушує, але не руйнує межу між 
сакральним і профанним. Граничний досвід можливий 
лише для людини, яка радикально ставить під питання 
саму себе й межі можливого. На думку М. Фуко, шлях 
до священного, до божественного пролягає саме через 
трансгресію: "…вона заодно з божественним, або, 
точніше, виходячи з тої межі, що позначає священне, 
вона відкриває простір, у якому розгортається божест-
венне" [12, с. 119]. У такому розумінні трансгресія іма-
нентна самій структурі сакрального, містичного досвіду 
як повноцінний онтологічний акт, у якому актуально до-
лається, перевершується біологічна природа людини. 

Саме на цьому шляху людина може досягнути 
справжньої суверенності, того "граничного досвіду", у 
якому проявляє себе абсолютний суб’єкт. Це вищий 
ступінь свободи, наскільки він взагалі можливий в 
реальній дійсності. Через амбівалентність сакрального 
суверенними можуть бути не тільки монах або аскет, які 
в екстазі упиваються Богом, а й людина "суверенного 
мистецтва", митець-бунтар, філософ-бунтар на зразок 
Війона, маркіза де Сада, Бодлера, Ніцше або Батая, які 
перетворили своє життя у свідоме порушення заборон, 
у саморозтрату, саморуйнування всупереч успішному та 
прибутковому самоствердженню. Однак це вже доволі 
специфічний досвід сакрального – поза релігією, без 
догматів і офіційних ритуалів, – це екзистенціально-
особистісне, максимально напружене, естетично-наси-
чене й водночас кощунне переживання граничних засад 
людського існування. У такому кощунному, богоборчому 
досвіді відроджується первісна повнота сакрального в 
його амбівалентності й виражається життєвий протест 
духовної істоти проти закоснілості, буденності, 
формальності нормативних ритуалів, які провокують 
нещирість, подвійне життя, затаврувавши поняттям 
"гріх" несамовиті поривання людської душі. 

Для людини, для людської культури сакральний 
досвід є долученням до динамічної вічності (термін 
М. Мамардашвілі), що потребує надзвичайних зусиль, 
вертикалізму, "бодрствования". Мамардашвілі виразно 
акцентував цей аспект в курсі лекцій, опублікованих під 
назвою "Естетика мислення", у контексті міркувань про 
"покоління, яке не проходить", тобто таке покоління, 
яке не проґавило історичну мить, мужньо відповіло на 
її виклик звитягою і творчими звершеннями, започатку-
вавши нові культурні обрії, новий світ. Це сучасники 
кайросу, які доводили свої дії до довершеної форми, 
коли стани часу та їхніх душ перетворювалися на ста-
ни історії. На думку філософа, "не проходить 
покоління, яке складається з людей, здатних тримати 
думку й час, – адже потік тече, все уносячи, – щоб тим 
самим скувати його вічністю…" [8, с. 209]. Скувати потік 
вічністю здатна тільки вертикальна людина, яка 
"бодрствує", не спить. Саме такі люди вершать 
історіали, моменти інтенсивного часу – "акти, які є не 
станами часу або душі, а станами історії і здатні потім 
підштовхувати людину в напрямку її піднесення над 
своєю власною тваринною натурою" [8, с. 229].  

Вимір інтенсивного часу, динамічної вічності 
відкриває людина, яка співвідносить себе з гранич-
ним. Таке співвіднесення можливе лише за допомо-
гою символів. Люди, які руйнують або втрачають сим-
воли (дуже часто через власну нездатність або неба-
жання підтримувати їх живими, дієвими), втрачають 
"органи" розуміння і конституювання смислів, а отже, 
здатність до живого, справжнього, повноцінного куль-
туротворення. Зі заміною символів симулякрами, а 
символічної репрезентації симуляцією культура 
перетворюється на посткультуру.  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 25 ~ 
 

 

 

Співвідносячись із сакральною подією, ми долучаємо-
ся до динамічної вічності, стаємо учасниками божествен-
ної і людської драми, яка триває споконвічно. У цьому ко-
нтексті Мамардашвілі нагадує фразу Паскаля, яка, на йо-
го думку, містить у собі цілу онтологію світу: "Агонія Хри-
ста буде тривати до кінця світу, і увесь цей час – не мож-
на спати". Звичайно, цей вислів не слід розуміти букваль-
но, як емпіричний рецепт поведінки. Мамардашвілі виді-
ляє тут два таких моменти: "Перше – існують фундаме-
нтальні онтологічні акти, які ми не можемо вважати таки-
ми, що відбулися, завершеними, і друге – вони весь час 
відбуваються і ми не повинні спати, тому що від цього 
залежить, у яку сторону, в якому напрямку піде світ" [8, с. 
210]. Людина прагне повноти свого потенційного існуван-
ня, а також реалізувати себе в термінах людської гідності. 
Але людська гідність не є якістю, яка може бути здобута 
назавжди. Її потрібно весь час здобувати заново. "Ось цей 
клубок речей умовно можна назвати динамічною вічністю, 
тому що ми, як смертні істоти, не можемо перебувати 
всередині цієї вічності, не здійснюючи зусиль" [8, с. 208].  

Парадоксальність досвіду священного – у тому, що 
він виводить на рівень актуальної безкінечності, немо-
жливої як сукупність завершених дій (страждання прику-
того Прометея, агонія розп’ятого Христа, як і його народ-
ження, не є завершеними актами, вони тривають). Якщо 
й існують абсолютні смисли, то саме в цьому просторі – 
просторі актуальної безкінечності. На феноменальному 
рівні вони репрезентовані в сакральних символах, тво-
рення і живлення яких (а вони живі тільки в постійному 
співвіднесенні з граничним, абсолютним) вимагає від лю-
дини максимальної напруги її творчих сил. Саме вихід 
(прорив) на рівень абсолютних смислів і відкриває люди-
ні простір, у якому можливе духовне самотворення, са-
мозародження. Культура не має кумулятивного ефекту; 
не існує культурних генів, які б можна було успадкувати 
фізично. Кожна людина від її фізичного народження, 
кожне покоління, етнос, кожна культура мають пройти 
свій шлях "народження згори", свій шлях плекання вла-
сної гідності, духовного, культурного самоствердження.  

Висновок. Отже, поняття досвіду священного окре-
слює культурно-організований простір, який набуває 
специфічної для кожної культури форми і структуру-
ється як особливий, осмислений і облаштований ієрар-
хічний світ, сповнений духовно-символічних значень. 
Через досвід священного стає досяжним основополож-
ний стан людського буття, в якому людина приходить 
до повноти власної сутності. Сакральний досвід – це 
досвід духовного освоєння світу через символічне спів-
віднесення з Абсолютом, зі смисложиттєвими домінан-
тами людського буття, які наділяються абсолютним, 
священним, статусом. Водночас це досвід духовного 
процесу трансцендування, у якому розкривається і 
справджується сама природа людини. Він ґрунтується 
на безпосередньому переживанні вічності й тотальності 
буття як живої реальності. У потоці такого досвіду, 
розміченого символами священного, відбувається ду-
ховне становлення людини та творення культури.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Батай Ж. Внутренний опыт / Ж. Батай ; [пер. с фр. С. Л. Фокин]. 
– СПб. : Аксиома, Мифрил, 1997. – 336 с.  

2. Батай Ж. Эротика / Ж. Батай ; [пер. с фр. Е. Д. Гальцева] // 
"Проклятая часть": Сакральная социология / Ж. Батай. – М. : Ладо-
мир, 2006. – С. 491–701. 

3. Ґадамер Г.-Ґ. Істина і метод. У 2-х т. – Т. 1: Герменевтика І / Г.-Ґ. 
Ґадамер; [пер. з нім. О. Мокровольський] – К. : Юніверс, 2000. – 464 с. 

4. Гегель Г.-В.-Ф. Феноменология духа / Г.-В.-Ф. Гегель. – СПб. : 
Наука,1999. – 443 с. 

5. Гуссерль Э. Картезианские размышления / Э. Гуссерль ; [пер. 
с нем. Д. В. Скляднев]. – СПб. : Наука, 1998. – 316 с.  

6. Джемс У. Многообразие религиозного опыта / У. Джемс ; [пер. 
с англ. У. С. Элбакян] // Мистика. Религия. Наука : Антология. – М. : 
Канон+, 1998. – С. 149–173.  

7. Кассирер Э. Логика наук о культуре / Э. Кассирер ; [пер. с нем. 
и коммент. С. О. Кузнєцов и Б. Вимер] // Избранное. Опыт о человеке 
/ Э. Кассирер. – М. : Гардарика, 1998. – С. 7–154.  

8. Мамардашвили М. К. Эстетика мышления / М. 
К. Мамардашвили. – М. : Московская школа политических исследо-
ваний, 2000. – 416 с. 

9. Мінаков М. Історія поняття досвіду / М. Мінаков. – К. : Парапан, 
2007. – 380 с. 

10. Тиллих П. Динамика веры / П. Тиллих ; [пер. с англ. Т. И. Ве-
вюрко] // Избранное: Теология культуры / П. Тиллих. – М.: Юрист, 
1995. – С. 132–215. 

11. Франк С. Л. Духовные основы общества / С. Л. Франк. – М. : 
Республика, 1992. – 511 с.  

12. Фуко М. О трансгрессии / М. Фуко. // Танатография эроса. – 
Спб. : Мифрил, 1994. – С. 111–131. 

13. Хайдеггер М. Что такое метафизика / М. Хайдеггер ; [пер. с 
нем., вступ. ст. и коммент. В. В. Бибихин] // Время и бытие: Статьи и 
выступления. – М.: Республика, 1993. – С. 16–27. 

14. Хоружий С. С. К феноменологии аскезы / С. С. Хоружий – М. : 
Изд-во гуманитарной литературы, 1998. – 352 с. 

 
REFERENCES  

1. Bataj, Zh. (1997). Vnutrennij opyt [Internal Experience]. St. Pe-
tersburg, Aksioma, Mifril.  

2. Bataj, Zh. (2007). Erotika [Eroticism]. "Proklataja chast'": Sak-
ral'naja sociologija. Moskow, Ladomir. 

3. Gadamer, G.-Ґ. (2000). Іstyna і metod [Truth and Method]. Vol. 1. 
Kyiv, Junіvers.  

4. Gegel', G.-V.-F. (1999). Fenomenologija duha [Phenomenology of 
the Spirit]. St. Petersburg, Nauka.  

5. Gusserl', E. (1998). Kartezianskie razmyshleniia [Cartesian Reflec-
tions]. St. Petersburg, Nauka.  

6. Dzhems, U. (1998). Mnogoobrazie religioznogo opyta 
[The Varieties of Religious Experience]. In Mistika. Religija. Nauka: An-
tologija. Moskow, Kanon. 149–173.  

7. Kassirer, E. (1998). Logika nauk o kul'ture [The Logic of the Sci-
ences of Culture]. In Izbrannoe. Opyt o cheloveke [Favorites. The Logic of 
the Humanities]. Moskow, Gardarika.  

8. Mamardashvili, M. K. (2000). Estetika myshleniia [Aesthetics of 
Thinking]. Moskow, Moskovskaja shkola politicheskih issledovaniy.  

9. Mіnakov, M. (2007). Іstorіia poniattia dosvіdu [History of the Con-
cept of Experience]. Kyiv, Parapan.  

10. Tillih, P. (1995). Dinamika very [The Dynamics of Faith]. In Izbran-
noe: Teologija kul'tury [Favorites: Theology of Culture]. Moskow, Jurist. 

11. Frank, S. L. (1992). Duhovnye osnovy obshhestva [Spiritual 
Foundations of Society]. Moskow, Respublika.  

12. Fuko, M. (1994). O transgressii [About Transgression]. In Tana-
tografija erosa [Tanatography of Eros]. St. Petersburg, Mifril. 

13.Haidegger, M. (1993). Chto takoe metafizika [What is Metaphys-
ics]. In Vremia i bytiie: Stat'i i vystupleniia [Being and Time: Articles and 
Speeches]. Moskow, Respublika. 16–27. 

14. Horuzhij, S. S. (1998). K fenomenologii askezy [To the Phe-
nomenology of Asceticism]. Moskow, Izd-vo gumanitarnoj literatury.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  26 . 0 5 . 17  

 
В. Ю. Головей, д-р филос. наук, проф. 
Восточноевропейский национальный университет им. Леси Украинки 
проспект Воли, 13, г. Луцк, 43025, Украина 
 

КУЛЬТУРОТВОРЧЕСКИЙ ПОТЕНЦИАЛ САКРАЛЬНОГО ОПЫТА: 
ТЕОРЕТИКО-МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ 

 
Целью статьи является анализ культуротворческого потенциала сакрального опыта и освещение основных методологических подхо-

дов к его исследованию. Сакральный опыт эксплицируется как опыт соотнесения с абсолютным измерением бытия, его переживания и 
осмысления. Понятие "опыта священного" определяет культурно-организованное пространство, которое приобретает специфическую 
для каждой культуры форму и структурируется как осмысленный иерархический мир, наполненный духовно-символическими значениями. 
Это опыт символических актов трансцендирования, которые образуют онтологический горизонт бытия. В то же время – это опыт 
культуротворчества и самосозидания, в котором формируются смысложизненные основы человеческого существования, раскрывается и 



~ 26 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

утверждается человеческая сущность. Потеря мощности и конститутивной силы сакрального измерения трактуется как проявление 
своеобразного "ослабления бытия", деонтологизации культуры, сопровождающейся высвобождением симулятивных и деструктивных 
потенций, что приводит к снижению интенсивности и качества культурного развития. 

Ключевые слова: сакральный опыт, культура, сакральное, профанное, религиозный, секулярный. 
 
V. Y. Golovei, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Lesia Ukrainka Eastern European National University 
13, Prospect Voli, Lutsk, 43025, Ukraine 
 

CULTURE-CREATIVE POTENTIAL OF SACRAL EXPERIENCE: 
THEORETICAL AND METHODOLOGICAL ANALYSIS 

 
The purpose of the article is to analyze the cultural potential of sacred experience and highlight the main methodological approaches to its 

study. The sacred experience is explicated as an experience of correlation with the absolute dimension of being, its experience and comprehen-
sion. The concept of "Sacred experience" defines a culturally organized space that acquires a specific form for each culture and is structured as a 
meaningful hierarchical world full of spiritual and symbolic meanings. The experience of the sacred is based on direct experience of eternity and 
the totality of existence as a living reality. This experience is "the experience of being" the primary expression of existential guidance, global an-
thropological orientation. It integrates the dominant spiritual orientation in the human world and understanding of the system itself. Sacred experi-
ence based implicitly in present most important human endeavour, promotes the formation of the humanity. This experience permeates the entire 
story as vertical as the Earth's axis, culminating in the transcendent dimension - where a person entrusts himself to Absolute (God, being, good, 
eternal, etc.). We can say that any strategy or implemented anthropological model has its core generating a sacred experience. The author asserts 
that the experience of Holy is distinguished by ontological content and nature. It is an experience of symbolic acts of transcendence that create 
ontological horizon of being. At the same time, this is an experience of cultural creation and self-creation, which forms the sense foundations of 
human existence, reveals and confirms the human nature. Loss of sacred power and constitutive force of the sacred dimension interpreted as a 
manifestation of a kind of "weakening being",  de-ontologization of culture, that accompanied the release of simulative and destructive potential 
and leads to a decrease in the intensity and quality of cultural development. 

Key words: Sacral experience, culture, sacred, profane, religious, secular.   
 
 
 
УДК 00:130.2 

І. В. Живоглядова, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
irinavictz@gmail.com 

 
МЕНТАЛЬНІСТЬ ЯК ПРЕДМЕТ МІЖДИСЦИПЛІНАРНИХ ДОСЛІДЖЕНЬ: 

ПРОБЛЕМА ВИЗНАЧЕННЯ 
 
У статті проаналізовано ментальність як суттєвий механізм культурних і суспільних процесів, підходи до визначення цього фе-

номена. Мета статті – реконструкція історії досліджень суспільної та гуманітарної спрямованості, які присвячені вивченню пробле-
ми ментальності, розробці її теорії та конкретно-практичного аналізу, культурфілософського потенціалу. Застосовуються 
історичний, системний, компаративний та типологічний методи аналізу. Основними висновками є: знання про ментальність 
різноманіттям представлених аспектів розгляду даного феномена засвідчують широту меж його прояву в різних сферах людської 
життєдіяльності. Дослідження своєрідності ментальності, її структури і механізмів, функціональної наповненості, діалектики 
взаємовідношень між духовними структурами затверджують право на самостійне існування, розкривають "людський" смисл цього 
феномена в якості особливого репрезентанта духовної активності людини.  

Ключові слова: духовність, ментальність, менталітет, національний характер. 
 
Постановка проблеми. В останні десятиліття питан-

ня трансформаційних змін культури і людської свідомості, 
відповідних можливостей міжкультурного діалогу обумо-
вили підвищення уваги до знаходження їх дійсних меха-
нізмів і важелів. У зв’язку з цим поглиблюється розуміння 
того, що будь-які зрушення у сфері реформування суспіль-
ства і держави неможливі без врахування ментальної 
складової культури. Від її здатності до трансформації, 
виходу за наявні межі залежить успіх будь-яких інновацій 
в економічній, політичній та інших сферах людського 
буття. Це розуміння не відкидає знання щодо темпів і 
неоднозначності змін у ментальних шарах, в яких історія 
напрацьовує і накопичує системи цінностей, звичок і впо-
добань, стереотипів та інерцій свідомості і які, своєю чер-
гою, приховані під поверхнею актуального буття, визна-
чають характер конкретної культури, її історичних шляхів.  

Аналіз досліджень і публікацій. Необхідність до-
слідження функціонування ментальності пов’язана не 
тільки із запитами культурфілософської теорії на сучас-
ному рівні її розвитку, але й з рішенням актуальних 
проблем, пов’язаних зі створенням і розвитком науково-
го дискурсу, освоєнням нових підходів, що ґрунтуються 
на синтезі знань різних наук – філософії, культурології, 
етнології, соціальної психології, політології тощо – за-
для їх взаємозбагачення і доповнення. 

У наш час проблемі ментальності приділяється 
значна увага з боку представників різних сфер науко-
вого знання. Питання, що стосуються даної проблема-

тики, активно розробляються у сучасній психологічній, 
політологічній, філософській, культурологічній, етно-
логічній, історичній, навіть в економічній і юридичній 
літературі. Знання про ментальність, що існують, спи-
раються на великий фактологічний матеріал, який 
різноманіттям представлених аспектів розгляду даного 
феномена засвідчує широту меж його прояву в різних 
сферах людської життєдіяльності. Ментальність і 
політична сфера культури, політичний менталітет і 
національний характер, архетипи і коди національних 
політичних культур, владні та експресивні виміри в 
ментальності, економічна, правова ментальності з 
відповідними специфічними нормами і зразками 
взаємодії, організаційних і поведінкових форм, стерео-
типних уявлень і мотивацій – на ці питання, особливо 
на сучасному етапі самоідентифікації націй і народів, 
знову і знову шукають відповіді як на теоретичному, так 
і на дієво-практичному рівнях.  

Відповідно – зросла кількість розвідок як україн-
ських (О. Донченко, А. Карнаух, Ю. Романенко), так і 
іноземних (М. Бородіна, Д. Полєжаєв, М. Ракитянський, 
С. Шомова, І. Яковенко) науковців, які, звертаючись до 
ментального підґрунтя людської життєдіяльності, анна-
лізують важелі і перспективи суспільно-політичної су-
часності і майбутнього. Вивчається своєрідність даного 
феномена. І на основі аналізу його структури і механіз-
мів, функціональної наповненості, діалектики взаємо-
відношень між духовними структурами затверджується 

© Живоглядова І. В., 2017 


