
 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 69 ~ 
 

 

 

В. Г. Нападистая, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ИДЕЙНЫЕ ОСНОВЫ КУЛЬТУРНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ КРЫМСКИХ ТАТАР: КОНТЕКСТЫ ФОРМИРОВАНИЯ 
 
В статье рассматриваются актуальные идейные основы культурной идентичности крымских татар; исследуется исторический и по-

литический контексты их идейного формирования, а также осуществляется сравнительный анализ деятельности первых институцио-
нальных субъектов крымскотатарского национального движения – Национального движения крымских татар и Организации крымскота-
тарского национального движения – выразителей идейных стремлений своего народа; определяется их роль в выработке, расширенные, 
углублении содержания и практическом воплощении задекларированных идейных основ в программных документах указанных организаций; 
рассматриваются их различия в стратегических ценностных ориентирах и тактических шагах, которые стали причиной разновекторной 
направленности названных институциональных представителей крымскотатарского народа в процессе культурной идентификации, опре-
деляющейся единством идейных основ – национальной государственностью, репатриацией и национально-культурным возрождением. 

Ключевые слова: крымские татары, культурная идентичность, культурная идентификация, крымскотатарское национальное движение, идейные основы. 
 
V. G. Napadysta, PhD, Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

IDEOLOGICAL GROUNDS OF CULTURAL IDENTIFICATION OF THE CRIMEAN TATARS: FORMATION CONTEXTS 
 
The article describes the current ideological grounds of the cultural identity of the Crimean Tatars; the historical and political contexts of their 

formation is studied, comparative analysis of the activity of the first institutional bodies of the Crimean Tatar national movement – National move-
ment of the Crimean Tatars and Organization of the Crimean Tatar national movement – representations of the ideological longings of the nation, is 
performed; their role in the creation, expansion, extension of the meaning and practical implementation of the ideological grounds stated in pro-
gram documents of the named organizations, are determined; it analyzes their differences in the strategic value landmarks and tactical steps, stipu-
lated by them, which have become the reason of different vectors of the mentioned institutional representatives of the Crimean Tatar people in the 
process of cultural identification, based on unified ideological grounds – national identity, repatriation and national-cultural revival.  

This study articulates the value of the ideological grounds of the cultural identification of the Crimean Tatars in solving a whole range of prob-
lems, caused by the return of the Crimean Tatars to their historical motherland. The traditional orientation of the power establishments of the inde-
pendent Ukraine on the economic, inter-ethnic, religious segments of the integration process of the Crimean Tatars into the Ukrainian community, 
neutral lized the role of their value orientations and ideological longings, which in its turn did not allow to see the Crimean Tatars as the most pro-
Ukrainian power in the Autonomous Republic of Crimea.  

The importance of the analysis of the ideological grounds of the cultural identity of the Crimean Tatars, differences in strategic values and tac-
tical steps of the various establishments of the Crimean Tatar national movement, is stipulated by the search of models of efficient projects to re-
turn and re-integrate the occupied territory of Ukraine, which would include the humanitarian components, based on specific ideological and valu-
able grounds, but not limited to the economical and political measures. 

Key words: the Crimean Tatars, cultural identity, cultural identification, the Crimean Tatar national movement, ideological grounds.  
 
 
 
УДК 18:7.01 

О. І. Оніщенко, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет театру, кіно і телебачення ім. І. К. Карпенка-Карого 

вул. Ярославів вал, 40, м. Київ, 01054, Україна 
каfedra.eec.dep@gmail.com 

 

ЕВРИСТИЧНИЙ ПОТЕНЦІАЛ ДІАЛОГУ (НА МАТЕРІАЛІ КУЛЬТУРОТВОРЧОГО ПРОЕКТУ 
У. ЕКО І Ж.-К. КАР’ЄРА "НЕ СПОДІВАЙТЕСЬ ПОЗБАВИТИСЯ КНИГ!") 

 
У статті здійснюється аналіз культуротворчого проекту Ж.-К. Кар’єра та У. Еко "Не сподівайтесь позбавитися книг!". Метою є до-

слідження евристичного потенціалу діалогу та розкриття на його основі специфіки творчого процесу. Методологія дослідження вклю-
чає використання міждисциплінарного підходу, який би спирався на здобутки культурології, естетичної теорії, праці як вітчизняних, так і 
західних авторів. Наукова новизна полягає у розкритті специфіки книги як культуротворчого феномена, наголошенні на значному потен-
ціалі діалогу для розуміння динаміки та специфіки творчого процесу, емоційного стану митця, стимулів його творчості, феномена фан-
тазії. Діалог "Не сподівайтесь позбавитися книг!", окрім власне культурної самоцінності, має потужне стимулююче начало, а його аналіз 
здатний активізувати теоретичні пошуки, розширюючи, а іноді – і оновлюючи, спектр сучасної української гуманістики. 

Ключові слова: діалог, культуротворчість, У. Еко, Ж.-К. Кар’єр, книга. 
 
Постановка проблеми. Активні пошуки, що від-

буваються на гуманітарних теренах протягом останніх 
десятиліть, дозволяють доволі чітко визначити певні 
тенденції, що найбільш виразно характеризують їх 
специфіку. Серед них особливе місце посідає міжди-
сциплінарний підхід, який вже настільки довів свою 
продуктивність, що фактично став невід'ємним чинни-
ком сучасних методологічних основ. Водночас мож-
ливості, які він містить, спричинили досить своєрідну, 
а подекуди – навіть парадоксальну ситуацію, коли 
його застосування при дослідженні певних проблем 
відкриває такі теоретичні перспективи, що врешті-
решт робить їх предметом самостійного аналізу тієї 
чи іншої гуманітарної дисципліни. До них, вочевидь, 
варто віднести феномен діалогу, вивчення якого є 
безперервним у просторі і часі гуманітарного руху.  

Аналіз досліджень і публікацій. Станом на сього-
дні явище діалогу перебуває у полі підвищеної уваги 
різних галузей гуманістики: психології, мистецтвознавс-

тва, педагогіки, але передусім – філософського знання, 
зокрема – етики, естетики, соціальної філософії, куль-
турології, що сприяє накресленню нових орієнтирів у 
дослідженні діалогізму, діалогічного мислення, а отже – 
у галузі діалогіки – сучасній теорії діалогу. Культуроло-
гічні аспекти дослідження діалогу представлені в робо-
тах вітчизняного автора – Є. Більченко. Чималі перспе-
ктиви розкриття евристичного потенціалу діалогу міс-
тяться у працях У. Еко і Ж.-К. Кар’єра. 

Метою статті є аналіз евристичного потенціалу 
діалогу (на матеріалі культуротворчого проекту У. Еко 
і Ж.-К. Кар’єра "Не сподівайтесь позбавитися книг!". 

Виклад основного матеріалу дослідження. В 
останні роки можна спостерігати значний інтерес до 
феномена діалогу, проте ця тенденція містить, на 
нашу думку, і певну загрозу, оскільки "авторитетність" 
джерельної бази та бібліографії аналізу діалогу знач-
ною мірою гальмує авторські розвідки, поступово пе-
ретворюючи їх на відверте реферування та компіля-

© Оніщенко О. І., 2017 



~ 70 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

цію. Така ситуація дедалі стає все очевиднішою, що 
засвідчують відповідні спостереження фахівців з цієї 
проблематики. Так, наприклад, український культуро-
лог Є. Більченко відзначає: "Ефективним шляхом під-
вищення наукового та світоглядного авторитету діа-
логістики за умов зняття її окремих застарілих поло-
жень є інтерпретація діалогічної філософії в дискурсі 
культурології. Специфіка культурологічного підходу 
до діалогістики полягає у виокремленні ціннісно-
смислових аспектів діалогу на ґрунті категорій куль-
турної семантики й семіотики: тексту, смислу, картини 
світу, архетипів та універсалій культури. У дискурсі 
культурології учасники діалогу з простих комунікатив-
них “акторів” перетворюються на носіїв культурних 
смислів" [2, с. 1]. У процитованому фрагменті показо-
вими є принаймні три моменти, що відбивають "куль-
турологічну специфіку" проблеми діалогу, накреслю-
ючи шляхи її відпрацювання. І якщо перший – відмова 
від застарілих, а відтак – необхідність пошуку нових 
напрямків дослідження – може сприйматися як уста-
лена "наукова декларація", два наступні – визначення 
"ціннісно-смислових аспектів діалогу" та акцентуація 
на "учасниках діалогу як носіях культурних смислів" – 
досить чітко характеризують сутність культурологіч-
ного аналізу цієї проблеми, дозволяючи визначити 
структуру діалогу та проаналізувати такі його різнови-
ди, як інтертекстуальний та інтерсуб’єктивний. Обґру-
нтовуючи ці змістовні складові, Є. Більченко показує, 
так би мовити, логіку їх становлення, підкреслюючи: 
"У залежності від учасників цих відносин (люди або 
тексти) та способів їх взаємодії (єднання чи диферен-
ціація) в історії культури Заходу виокремлюються ін-
тертекстуальний… та інтерсуб’єктивний види діалогу" 
[2, с. 16]. Останнє положення, безсумнівно, відбиває 
сутність даної проблеми як такої, адже саме "фігуран-
ти" діалогічного процесу спонукають, а за великим 
рахунком – уможливлюють відповідні теоретичні та 
методологічні "наслідки". Це загалом очевидне твер-
дження, черговий раз підтверджує блискучий діалог 
"Не сподівайтесь позбавитися книг!", який розгорнули 
видатні представники європейської культури другої 
половини ХХ – початку ХХІ століття: У. Еко (1932–
2016) і Ж.-К. Кар’єр (нар. у 1931).  

Книга як культуротворчий феномен, що відбито на 
рівні назви цього гуманітарного проекту, формально є 
його ключовою проблемою, але фактично учасники діа-
логу виходять у вельми широкий гуманітарний контекст, 
що цілком закономірно, зважаючи на численні похідні 
питання, які виникають у процесі їхнього обговорення, 
пропонуючи читачеві віртуозні "ігри розуму". Характери-
зуючи специфіку даного проекту, Ж.-Ф. де Тоннах – його 
фактичний медіатор – відзначає у своїй передмові, що, 
обговорюючи низку проблем, культуротворче значення 
яких неможливо переоцінити, У. Еко, італійський філо-
соф і письменник, та Ж.-К. Кар’єр, французький пись-
менник і сценарист, часто-густо перетворюються на 
"веселих спостерігачів та хронікерів всіх перипетій на 
цьому шляху. …Бавлячись, вони показують, як книга, не 
дивлячись на утрати, що були завдані їй жорнами часу, 
врешті-решт пройшла крізь всі тенета – до кращого чи 
гіршого" [1, с. 4]. Взагалі унікальний паритет: серйозних 
концептуальних висновків та іронічної форми їх подан-
ня, за великим рахунком, і створив дивовижну атмосфе-
ру цього діалогу, що, безсумнівно, став визначним куль-
турологічним явищем першого десятиліття ХХІ століття.  

Під час роботи над монографією "Письменники як 
дослідники: потенціал теоретичних ідей" (К., 2011) ми 
зверталися до деяких думок, що були висловлені 
У. Еко і Ж.-К. Кар’єром у процесі обговорення. Їхні 

розмисли та спостереження, які є вкрай цікавими самі 
по собі, водночас містять значний потенціал, що слід 
кооптувати у теоретичну площину, адже мають не-
абияке значення для розуміння динаміки культуро-
творчого руху, специфіки творчого процесу, емоційно-
го стану митця, стимулів його творчості, феномена 
фантазії та ін. Відтак діалог "Не сподівайтесь позба-
витися книг!", окрім власне культурної самоцінності, 
має ще одну показову особливість – потужне стиму-
лююче начало, що здатне активізувати теоретичні 
пошуки, розширюючи, а іноді – і оновлюючи, спектр 
сучасної української гуманістики. Наразі зосередимо-
ся на деяких ідеях У. Еко і Ж.-К. Кар’єра, які є дотич-
ними до проблем, що в різні історичні періоди форму-
вали концептуальне поле принаймні трьох гуманітар-
них наук – естетики, мистецтвознавства та культуро-
логії, однак були інтерпретовані італійським письмен-
ником і французьким сценаристом у досить несподі-
ваних ракурсах, що дозволяє виявити їх нові зрізи та 
аспекти. Зокрема, на сторінках діалогу "Не сподівай-
тесь позбавитися книг!" досить активно обговорюєть-
ся феномен бароко, що не тільки тлумачиться його 
учасниками у досить своєрідний спосіб, але й зумов-
лює вихід у площину супутніх проблем, що, у процесі 
їхнього обміну думками, врешті-решт набувають са-
моцінного концептуального значення.  

Підхоплюючи і розвиваючи тему бароко, порушену 
Ж.-К. Кар’єром, У. Еко відверто зізнається: "Я належу 
до того покоління, яке тільки в університеті… знову 
відкрило для себе період бароко. Мене це… надихну-
ло написати роман “Острів напередодні”, події якого 
розгортаються у той час" [1, с. 31–32]. Навіть тільки 
це – вкрай лаконічне твердження письменника – може 
стати потужним аргументом для дослідників пробле-
ми художньої творчості щодо акцентуації значення 
"теоретичного контексту" у пошуках митців. Проте для 
самого У. Еко воно фактично стає преамбулою для 
подальших роздумів стосовно явища бароко, а відтак 
– до виходу, завдяки діалогічному формату, у нові 
концептуальні площини. Зокрема, італійський пись-
менник, своєрідним чином полемізуючи з цього при-
воду із своїм французьким колегою, обстоює думку, 
що "…французи так і не відкрили для себе бароко, 
а… італійці змушені відкривати його заново – це, 
окрім всього, наслідок того, що у Франції не було 
справжнього архітектурного бароко. Французьке ХVІІ 
століття вже було класичним, тоді як в Італії у ту саму 
добу були Берніні, Бороміні, що їхня архітектура по-
вною мірою відповідала тій поезії. Тобто ви не прой-
шли крізь сп’яніння архітектурою" [1, с. 32]. Це твер-
дження У. Еко, імовірно, може стати приводом для 
розмислів мистецтвознавців і, у разі його прийняття, 
відкриє неабиякі можливості щодо визначення нових 
теоретичних перспектив на теренах дослідження фе-
номена бароко, проте і у разі його заперечення – 
уможливить розгортання діалогу/дискусії, що так само 
сприятиме розширенню концептуальних підходів. 
Водночас позиція У. Еко дозволить активізувати роз-
відки і у просторі естетики та культурології, зокрема – 
стосовно проблеми актуального виду мистецтва. Час 
від часу ми зверталися до неї у своїх працях, поділя-
ючи позицію тих науковців, що відстоюють ідею домі-
нування у певну художню добу того чи іншого ви-
ду/видів мистецтва. При цьому, на нашу думку, пи-
тання актуалізації мистецького різновиду може поста-
вати не тільки у зв’язку з конкретним історичним пері-
одом, але й певним художнім напрямком, як, напри-
клад, загальновідомим є визнання поезії і музики 
пріоритетом німецького романтизму. Проблема акту-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 71 ~ 
 

 

 

ального виду мистецтва, у свою чергу, відкриває мо-
жливості співвіднести її і з ідеєю "актуального твору" 
Г.-Ґ. Ґадамера, стимулюючи розглянути цю відповід-
ність як рух від загального до одиничного.  

Висновки У. Еко щодо бароко та його особливої 
ролі в італійському культуротворенні дозволяють ви-
значити ще одну ланку у цьому концептуальному лан-
цюзі, а відтак – порушити проблему актуального ху-
дожнього напрямку, розширюючи та теоретично 
ускладнюючи понятійну послідовність: актуальний 
вид мистецтва – актуальний напрямок – актуаль-
ний твір. При цьому слід враховувати, що проблема 
актуальності певного мистецького різновиду, так само 
як і актуальності певного твору, пов’язана із часовим 
чинником; тоді як проблема актуальності художнього 
напрямку, імовірно, зумовлює вихід і у просторовий 
контекст. Позиція У. Еко наразі більш ніж передбачу-
вана, адже найвизначніші здобутки епохи бароко він 
ототожнює виключно з італійським мистецтвом. З од-
ного боку, письменника навряд чи можна звинуватити 
у необ’єктивності, зважаючи на художні прориви його 
співвітчизників, до творчості яких він апелює. Проте з 
другого – вочевидь, не можна недооцінювати й інші 
досягнення у межах цього напрямку, зокрема – великі 
здобутки фламандського мистецтва, передусім – тво-
рчість П. Рубенса та Рембрандта. Відтак позиція 
У. Еко і контраргументи, які вона провокує, знову спо-
нукають повернутися до питання актуальності виду 
мистецтва, що пов’язане із конкретним художнім на-
прямком, адже для італійського культуролога та 
письменника феномен бароко насамперед ототожню-
ється із пошуками на теренах архітектури. Водночас 
ця ідея може відкрити й інший ракурс, якщо буде 
трансформована у контекст позитивістської естетики, 
а саме – площину теорії "головного характеру", що 
належить співвітчизнику "діалогічного візаві" італійсь-
кого ученого – французькому теоретику І. Тену.  

Як відомо, серед засадничих чинників, що визна-
чають сутність цього концепту, – питання середови-
ща, яке інтерпретується науковцем і у географічному 
(клімат, рельєф), і у політичному, і у соціальному ви-
мірі. Дві останні складові, на нашу думку, показовим 
чином віддзеркалює висновок У. Еко: "Я бачу… при-
чину, що могла б пояснити, чому бароко розквітає… у 
тому чи іншому місці. Бароко виникає у період полі-
тичного занепаду, так як це було в Італії, у той саме 
час, коли центральна влада у Франції, навпаки, помі-
тно посилюється. Занадто могутній король не може 
дозволити архітекторам давати волю своїй фантазії. 
Бароко – це вільнодумство, анархізм" [1, с. 32]. Отже, 
позиція У. Еко спонукає до численних інтерпретацій, 
що можуть розгортатися і у соціокультурному, і в ес-
тетико-мистецтвознавчому вимірах водночас. Так, 
пов’язуючи здобутки барокового мистецтва із добою 
політичних криз, У. Еко дає новий поштовх до розу-
міння специфіки барочного ідеалу людини, який поля-
гає у тому, що "вона переживає “вакхічну радість” від 
найбільш крутих піруетів руху і запаморочливих зигза-
гів боротьби" [3, с. 331]. Відтак можна говорити про 
своєрідне прагнення барокового мистецтва компен-
сувати на емоційно-чуттєвому рівні наслідки ситуації 
політичного занепаду, що, на думку італійського куль-
туролога, власне і викликала його до життя. Концеп-
туальний наголос письменника на "соціокультурній 
залежності" бароко від політичної кризи, що активізує 
вільнодумство і його похідні, стимулює виокремлення 
ще одного естетико-мистецтвознавчого ракурсу, який 
пов’язаний із проблемою "соціального замовлення". 

Тривалий час вона була прерогативою радянської 
естетики і, природно, аналізувалася з позиції маркси-
стської методології, що відверто звужувало, а за ве-
ликим рахунком – спотворювало її теоретичний поте-
нціал. Це наразі підтверджує позиція У. Еко, для якого 
замовлення/соціальне замовлення є соціокультурною 
проблемою, що поставала в різні періоди європейсь-
кого культуротворення.  

Формально замовлення гальмує свободу творчості, 
руйнує такі її важливі чинники, як фантазія та натхнен-
ня, прирікаючи митця на чітке виконання поставленого 
завдання. Проте історія світового мистецтва володіє 
значною кількістю прикладів, коли саме замовлення, у 
тому числі і соціальне, ставало потужним стимулом до 
творчості. Показовою є плідна співпраця у цьому на-
прямі між родиною Медічі та папою Юлієм II і Мікелан-
джело Буонарроті, що її наслідком стали шедеври ве-
ликого митця. Проте зіставлення імен Юлія II і Мікела-
нджело у діалозі "Не сподівайтесь позбавитися книг!" 
відбувається і в дещо іншому контексті, відкриваючи 
теоретичні обрії для естетико-психологічних, культуро-
логічних та мистецтвознавчих пошуків.  

Наразі ініціатива в обговоренні іде від Ж.-К. 
Кар’єра, котрий на своїй – кінематографічній – тери-
торії ділиться враженнями від кінострічки М. Антоніоні 
"Погляд Мікеланджело", вважаючи його "однією з 
найпрекрасніших кінокартин у світі! У 2000 році Анто-
ніоні зняв цей фільм, що триває не більше 
п’ятнадцяти хвилин, де немає жодного слова і де 
єдиний раз у житті він закарбував самого себе" [1, 
с.167]. Слід зазначити, що апелювання Ж.-К. Кар’єра 
до цієї картини італійського кінорежисера видається 
вкрай цікавим з кількох причин. По-перше, у зв’язку з 
проблемою актуального виду мистецтва – актуально-
го художнього напрямку – актуального твору мистец-
тва, що конкретизується на рівні визнання французь-
ким сценаристом кінематографічних пріоритетів 40–
70-х рр.: "Для мого покоління кращим у світі протягом 
двадцяти п’яти – тридцяти років було кіно італійське. 
Кожного місяця ми чекали виходу двох-трьох італійсь-
ких фільмів… . Вони були частиною нашого життя, 
навіть більше, ніж наша власна культура" [1, с. 39]. 
По-друге – цей фільм М. Антоніоні фактично перебу-
ває на маргінесах вітчизняного кінознавства, а отже – 
звернення до нього Ж.-К. Кар’єра відкриває його як 
яскравий естетичний факт, спонукаючи до різномані-
тних інтерпретацій. Саме інтерпретаційний вимір фі-
льму "Погляд Мікеланджело" є третьою – імовірно, 
найважливішою – причиною, яка актуалізує наше зве-
рнення до нього і виокремлення у контексті діалогу 
У. Еко – Ж.-К. Кар’єра.  

Висловлюючись з приводу цієї картини, французь-
кий кінематографіст акцентує, можливо, її найголов-
нішу особливість – тотальне мовчання: "… він 
(М. Антоніоні – О.О.) один входить у церкву Сан-
Пьєтро-ін-Вінколі в Римі, повільно наближується до 
могили Юлія II. Весь фільм – це діалог без слів, обмін 
поглядами між Антоніоні і “Мойсеєм Мікеланджело” 
(виділено мною – О.О.)" [1, с. 39]. Цю стрічку італійсь-
кий режисер зняв у 2000 році, що, мабуть, для нього – 
вісімдесятивосьмирічного класика європейського кіно 
– мало більш ніж символічне значення. Входячи у 
третє тисячоліття, він ніби підбивав підсумки і власно-
го життя, і власної творчості. І хоча відхід великого 
кіномитця відбудеться через сім років – у 2007-му, – 
це, вочевидь, фільм-прощання: "Він більше не повер-
неться, він це знає. Він… прийшов з останнім візитом 
до незбагненного шедевра, що існуватиме завжди" 



~ 72 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

[4, с. 39]. Ця короткометражна стрічка М. Антоніоні, на 
нашу думку, може стимулювати розгорнені, не тільки 
мистецтвознавчі, але й естетико-культурологічні та 
психологічні розвідки, що спрямовані у площину до-
слідження специфіки художньо-образного мислення 
митця. Зокрема, фільм "Погляд Мікеланджело" сти-
мулює міркування щодо осмислення його важливого 
чинника – асоціації, яка, за великим рахунком, стала 
підмурком цієї картини М. Антоніоні.  

Як відзначають науковці, "у психологічному сенсі 
під асоціацією розуміється явище викликання одним 
уявленням іншого за подібністю, відмінністю чи сумі-
жністю" [4, с. 93]. Означені психологічні виміри асоці-
ації, на нашу думку, можуть бути безпосередньо 
транспоновані у площину аналізу художньо-образного 
мислення італійського режисера задля обґрунтування 
причин створення фільму "Погляд Мікеланджело". Це, 
безсумнівно, вимагатиме опертя на принцип біографі-
зму, активного залучення статей та есе режисера і, 
ясна річ, його блискучого твору, який являє собою 
симбіоз щоденника, роману та сценарію, – "Той кеге-
льбан над Тібром". Водночас асоціативне поле, що 
формує образну систему цієї картини, може бути роз-
глянуте й у суто психоаналітичному вимірі, що його 
специфіка так само передбачає залучення біографіч-
ного методу. Проте наразі обмежимося суто зовніш-
нім фактором – іменами митців, ‒ який актуалізує по-
двійне тлумачення назви фільму, що фактично є його 
камертоном. Дві видатні особистості, життя і творчі 
долі яких розділяють століття великої культури Італії, 
мали однакове ім’я – Мікеланджело, що для Антоніоні, 
імовірно, було більш ніж символічним. Свого часу "за-
лежність від імені" стала основою психоаналізу Напо-
леона, здійсненого З. Фрейдом. Наразі ми не збираємо-
ся фундаментально відпрацьовувати прийом віденсько-
го психіатра стосовно персоналії М. Антоніоні, проте і 
не можемо проігнорувати цю показову концептуальну 
асоціацію. Відтак, обмежимося припущенням, що, так 
само, як, на думку З. Фрейда, одруження Наполеона з 
Жозефіною Богарне було зумовлене її іменем, обрання 
Мікеланджело Антоніоні задля прощання із своєю вели-
кою культурою творіння Мікеланджело Буонаротті було 
зумовлене іменем геніального скульптора.  

Взагалі слід відзначити, що теоретико-практичний 
паритет, який уособлюють У. Еко і Ж.-К. Кар’єр, зумо-
влює органічний та майже непомітний перехід співбе-
сідників з однієї теми на іншу, спонукаючи читача за-
мислитися з приводу певних культуротворчих питань, 
які іноді виявляються більш ніж парадоксальними. 
Подібних тем, що порушуються у цьому діалозі, дово-
лі багато, однак одна з них привертає особливу увагу 
вже на рівні своєї назви – "Книги, яких ми не читали". 
Приводом для її обговорення стає твір П. Байяра "Як 
говорити про книги, що ви їх не читали", котрий ви-
кликає дивовижний ентузіазм і У. Еко, і Ж.-К. Кар’єра. 
Наразі відзначимо, що окрім вражаючих інтелектуа-
льних сплесків, які, здається, ніколи не зупиняться, 
їхні спостереження просякнуті дивовижним почуттям 
гумору, а подекуди – і відвертої іронії, що у сукупності 
створює дивовижний ефект чесності із собою, який є 
привілеєм виняткових особистостей. Першим у роз-
мову вступає У. Еко, котрий, не приховуючи свого 
задоволення від запропонованої теми, завважує: "Я 
брав участь у Нью-Йорку в дискусії з Пьєром Байяром 
і гадаю, що… він говорить дуже вірні речі. У світі сті-
льки книг, що нам не вистачить всього життя, навіть 
аби їх тільки погортати” [1, с. 95]. Цей відвертий ви-
сновок У. Еко, що справляє неабияке враження сам 
по собі, дістає розвитку у спостереженні письменника, 

в якому він визначає найбільш важливі для світового 
культуротворення книги, що, принаймні у повному 
обсязі, ніхто ніколи не прочитав: "На нас глибокий 
вплив мають твори, яких ми не читали, котрі ми не 
встигли прочитати. Хто, насправді, читав “Поминки по 
Фіннегану”, – я маю на увазі, від першого до остан-
нього слова? … Зізнаюсь, я прочитав “Війну і мир” 
тільки в сорок років. Але, головне, про цю книгу я знав 
ще до того, як її прочитав. … Байяр каже, що ніколи 
не читав “Улісса”…, але здатний розповідати про ньо-
го своїм студентам… Він знає всі… подробиці, які, не 
дивлячись на те, що він не читав книгу, абсолютно 
вірні" [1, с. 95]. Виходячи з цього, У. Еко чітко форму-
лює питання, на яке не менш чітко відповідає, пропо-
нуючи і раціональні, й ірраціональні варіанти тлума-
чення: "Як можна знати книги, яких ми не читали? 
Перше пояснення містичне, що є для мене неприйня-
тним: від книги на вас розповсюджуються певні хвилі. 
Друге пояснення: невірно, що за всі ці роки ви жодно-
го разу не відкривали книгу, ви багато разів переста-
вляли її, можливо, навіть гортали, але ви цього не 
пам’ятаєте. Третя відповідь: за ці роки ви прочитали 
безліч книг, де цитувалася ця книга, і зрештою вона 
стала для вас знайомою" [1, с. 95]. Навряд чи можна 
заперечити якийсь з наведених аргументів, але пере-
дусім – останній, що, на нашу думку, актуалізує важ-
ливий концепт, який безпосередньо пов'язаний з тео-
ретичною спадщиною У. Еко-ученого, а саме – з його 
відомою працею "Відкритий твір: Форма і невизначе-
ність у сучасній поетиці". Адже всі перелічені ним кни-
ги волею своєї культуротворчої долі здобули статус 
відкритих, а відтак – були, є і залишаються стимулом 
для відкритої інтерпретації.  

Позицію У. Еко повною мірою підтримує, але – най-
головніше – оригінально розвиває у площині свого виду 
мистецтва Ж.-К. Кар’єр: "Я так само ставлю запитання: 
чи бачив я насправді ті фільми, що, як мені видається, я 
дивився? Мабуть, я бачив уривки по телебаченню, чи-
тав книги, де про них йдеться. Я знаю їх зміст, мені роз-
повідали друзі" [1, с. 96]. Наслідуючи У. Еко, Ж.-К. Кар’єр 
також конкретизує свої спостереження щодо фільмів, які 
він не бачив: "Скажімо, “Нібелунги”, німий фільм Фріца 
Ланга: у мене перед очима образ Зігфрида, котрий вби-
ває дракона у розкішному саду, що побудований у студії. 
Дерева там – ніби з цементу. Але чи дивився я цей 
фільм? Чи тільки цей уривок?" [1, с. 96]. "Далі йдуть філь-
ми, що їх я стовідсотково не дивився, – продовжує щиро 
зізнаватися Ж.-К. Кар’єр, – але з приводу яких я можу 
говорити так, ніби їх бачив. Іноді навіть занадто впевне-
но" [1, с. 96]. Слід відзначити, що наразі ця впевненість 
французького сценариста є суголосною його почуттю 
гумору, адже саме у такому вимірі слід сприймати відве-
ртість митця стосовно проблеми, що обговорюється: 
"Якось ми з Луї Малем опинилися у Римі у компанії 
французьких та італійських друзів. Зав’язалася розмова 
щодо фільму Вісконті “Леопард”. Ми з Луї дотримувалися 
різних позицій, і, оскільки ми професіонали, кожний нама-
гався взяти гору. Одному з нас фільм подобався, інший 
його ненавидів: я вже не пам’ятаю, хто був за, хто проти. 
Неважливо. Всі… нас слухали. І раптом у мене виникла 
підозра, і я запитав Луї: “А ти бачив цей фільм?” Він від-
повідає: “Ні. А ти?” – “Я теж ні”" [1, с. 96]. 

Можна зробити припущення, що іронічне начало, 
яким просякнута ця оповідь Ж.-К. Кар’єра, було своєрід-
ною відповіддю У. Еко на його спостереження щодо 
книг, яких він не читав: "Коли мене запитують, читав я ту 
чи іншу книгу, я завжди обережно відповідаю: “Знаєте, я 
не читаю книг, я їх пишу”" [1, с. 95]. Проте почуття гумо-
ру, що значною мірою впливає на формування дивови-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 73 ~ 
 

 

 

жної атмосфери діалогу У. Еко та Ж.-К. Кар’єра, тільки 
підкреслює глибину думок, які висловлюються протягом 
цієї інтелектуальної гри. Серед них – питання екфраси-
су, що останнім часом стає предметом дослідження у 
різних галузях гуманістики. Вочевидь, ця проблема на-
стільки складна і багатоаспектна, що поверхневе звер-
нення до неї є принаймні науково некоректним. Одначе 
ми дозволимо собі це зробити, зважаючи на несподівані 
акценти, що виявляються у процесі її обговорення 
У. Еко та Ж.-К. Кар’єром і які, можливо, у подальшому 
стимулюють наші пошуки у цьому напрямі. 

Як відомо, згідно з "офіційним" визначенням, екфра-
сис (від грецького – висловлюю, виражаю) є описуван-
ням творів архітектури, скульптури та живопису в літе-
ратурному тексті, класичним прикладом якого є опис 
щита Ахіллеса в "Іліаді" Гомера. Теоретичні можливості, 
що відкривалися у процесі аналізу цього феномена, 
стимулювали розвідки щодо специфіки переходу з мови 
зображальних видів мистецтва та архітектури на мову 
літератури, переважно "вписуючи" екфрасис у поле се-
міотичної проблематики. Це, у свою чергу, зумовило 
розмисли стосовно відтворення одного виду мистецтва 
засобами іншого, виявляючи, таким чином, нові аспекти 
у дослідженні проблем синтезу і сінестезії. Спостере-
ження, які висловлюються на сторінках діалогу "Не спо-
дівайтесь позбавитися книг!", не тільки розширюють, але 
й значною мірою змінюють ракурси аналізу екфрасису. 
Пріоритет у його обговоренні формально на боці У. Еко, 
котрий безпосередньо оперує цим терміном, завважую-
чи, що деякі скульптури і живописні твори античності 
відомі нам тільки за описами. Ці описи називалися “екф-
расис”. Коли у Римі за часів Мікеланджело було знайде-
но статую Лаокоона, що відносилася до елліністичної 
доби, її ідентифікували, спираючись на описи, які зали-
шив Пліній Старший.  

Однак до міркувань щодо екфрасису італійського 
культуролога фактично спонукає Ж.-К. Кар’єр, котрий, 
розповідаючи У. Еко про іранського палітурника і калі-
графа Х ст. аль-Надіма, акцентує увагу на "похідних" 
його основної роботи: "…ця людина цікавилася кни-
гами, до яких йому доручали зробити палітурку, чита-
ла їх і для кожної робила конспект. Станом на сього-
дні книги, що їх він переплітав, у більшості своїй 
втрачені, і у нас залишилися тільки конспекти цього 
палітурника, його каталог, який було названо “Фих-
рист”" [1, с. 25]. Про цей "культурологічний факт" Ж.-
К. Кар’єру оповів батько його дружини – відомий іран-
ський учений Р. Теджадод, котрий порушив у даному 
зв’язку принципове питання: "про що достеменно ми 

можемо дізнатися, коли дивимося крізь призму 
суб’єктивного відбору – яким неминуче виявлялася 
безцінна праця палітурника, – про книги, які він три-
мав у руках і про існування яких нам відомо тільки 
завдяки йому" [1, с. 25]. Наразі виявляється досить 
провокаційний момент, коли інтерпретація, що фор-
мально вступає у протиріччя із автентичним началом, 
фактично виконує важливу культуротворчу функцію. 
Саме на цьому співвідношенні автентичного-інтерпре-
таційного й акцентує увагу У. Еко, вважаючи його ви-
значальним чинником екфрасису.  

Висновок. Повертаючись до проблеми "книг, що не 
були прочитані" та "фільмів, що не були переглянуті", 
яка, власне, і стимулювала нас зосередитися на спе-
цифіці обговорення Ж.-К. Кар’єром та У. Еко феномена 
екфрасису, можна зробити висновок про надання ними 
особливого значення потенціалу інтерпретаційного 
начала, що, імовірно, може вважатися ознакою худож-
нього мислення, актуалізуючи нові виміри відпрацю-
вання цієї складної естетико-психологічної проблеми. 
Вочевидь, концептуальне безмежжя, що містить куль-
турологічний проект "Не сподівайтесь позбавитися 
книг!", відкриває значні можливості для дослідницької 
роботи, стимулюючи долучитися до розмислів двох 
метрів сучасної європейської культури, діалог яких є 
виявом як інтелектуального, занадто інтелектуального, 
так і людського, занадто людського. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Карьер Ж.-К., Эко У. Не надейтесь избавиться от книг! / Ж.-К. 

Карьер, У. Эко – СПб.: Симпозиум, 2010. – 336 с. 
2. Більченко Є. В. Культурологічний дискурс філософського діа-

логу: Чужий. Інший. Ближній. Третій. Автореф. дис. ... д-ра культуро-
логії : 26.00.01 / Є. В. Більченко. ‒ К., 2011. – 28 c.  

3. Бранский В. П. Искусство и философия / В. П. Бранский. – Ка-
лининград: Янтарный сказ, 1999. – 704 с.  

4. Поліщук О. Художнє мислення: естетико-культурологічний 
дискурс / О. Поліщук. – К.: ПАРАПАН, 2007. – 208 с. 

 
REFERENCES 
1. Karer, Zh.-K.; Eko, U. (2010) Ne nadeytes izbavitsya ot knig! [Do 

not hope to get rid of books]. St. Petersburg, Simpozium. 
2. Bilchenko, E. V. (2011) Kulturologichniy diskurs filosofskogo 

dialogu: Chuzhiy. Inshiy. Blizhniy. Tretiy. [Cultural Discourse of 
Philosophical Dialogue: Alien. Another. Neighbor]. Kyiv. 

3. Branskiy, V. P. (1999) Iskusstvo i filosofiya. [Art and philosophy]. 
Kaliningrad, Yantarnyiy skaz (In Russian). 

4. Polischuk, O. (2007) Hudozhne mislennya: estetiko-
kulturologIchniy diskurs [Artistic thinking: aesthetic-culturological 
discourse]. Kyiv. PARAPAN. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  27 . 0 6 . 17  

 

 
Е. И. Онищенко, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет театра, кино и телевидения им. Карпенко-Карого 
ул. Ярославов вал, 40, г. Киев, 01054, Украина 
 

ЭВРИСТИЧЕСКИЙ ПОТЕНЦИАЛ ДИАЛОГА (НА МАТЕРИАЛЕ КУЛЬТУРОТВОРЧЕСКОГО ПРОЕКТА 
У. ЭКО И Ж. КАРЬЕРА "НЕ НАДЕЙТЕСЬ ИЗБАВИТЬСЯ ОТ КНИГ!") 

 
В статье проводится анализ культуротворческого проекта Ж. Карьера и У. Эко "Не надейтесь избавиться от книг!". Целью явля-

ется исследование эвристического потенциала диалога и раскрытие на его основе специфики творческого процесса. Методология 
исследования включает использование междисциплинарного подхода, который бы опирался на достижения культурологии, эстети-
ческой теории, работы как отечественных, так и западных авторов. Научная новизна заключается в раскрытии специфики книги как 
культуротворческого феномена, акцентировании на значительном потенциале диалога для понимания динамики и специфики твор-
ческого процесса, эмоционального состояния художника, стимулов его творчества, феномена фантазии. Диалог "Не надейтесь изба-
виться от книг!", кроме собственно культурной самоценности, имеет мощное стимулирующее начало, а его анализ способен акти-
визировать теоретические поиски, расширяя, а иногда – и обновляя, спектр современной украинской гуманистики. 

Ключевые слова: диалог, культуротворчество, У. Эко, Ж. Карьер, книга. 
 
E. I. Onishchenko, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Kyiv National I. K. Karpenko-Kary Theatre, Cinema and Television University 
40, Yaroslavov Val Street, Kyiv, 01054, Ukraine 
 

HEURISTIC POTENTIAL OF THE DIALOGUE (ON THE MATERIAL OF THE CULTURAL CREATION PROJECT 
U. EСO AND J.-C. CARRIÈRE "DO NOT HOPE TO GET RID OF BOOKS!") 

 
The article analyzes the culture-creative project by J.-C. Carrière and U. Eco "Do not hope to get rid of books!" The aim is to study the heuristic po-

tential of the dialogue and to reveal the specifics of the creative process based on it. The methodology of the study includes the use of an interdiscipli-
nary approach that relies on the achievements of cultural studies, aesthetic theory by both Ukrainain and foreign authors. Theoretical and practical 



~ 74 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

parity personified by U. Eko and J.-C. Carrière leads to organic and almost imperceptible, the transition of the interlocutors from one topic to another, 
prompting the reader to reflect on certain "cultural issues", which, at times, are more than paradoxical. The scientific novelty lays in the disclosure of 
the specifics of a book as a cultural phenomenon, accentuating significantly. The potential of dialogue for understanding the dynamics and specifics of 
the creative process, the emotional state of the artist, the stimulilation of his creativity, the phenomenon of fantasy. The theoretical possibilities discov-
ered in the process of analysis of this phenomenon stimulated exploration of the specificity of the transition from the language of the figurative types of 
art and architecture to the language of literature, mainly "fitting" the extrasis in the field of semiotic issues. This, in turn, led to the speculation regarding 
the reproduction of one type of art by means of another, thus revealing new aspects in the study of synthesis and sinews. Observations that are ex-
pressed in the pages of the "Do not Expect to Get Rid of Books!" dialogs not only expand, but also, to a large extent, change the angle of the analysis of 
the extrasis. The interpretation, which formally conflicts with the authentic principle, actually plays an important cultural role. It is on this correlation of 
the authentic and interpretative and emphasizes U. Eko's attention, considering it as the determining factor of the extrasis. The practical importance of 
the dialogue "Do not expect to get rid of books!", except for the cultural worth, has a powerful stimulating start, and its analysis is able to activate theo-
retical research, expanding, and sometimes - updating the range of modern Ukrainian humanitaristics. 

Key words: dialogue, cultural creation, U. Eco, J.-C. Carrière, book. 
 
 
 
УДК 130.2:330.163.14 

І. І. Пархоменко, асп., каф. етики, естетики 
та культурології, філософський факультет 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

ireneparkhomenko@gmail.com 
 

ПОНЯТТЯ "КУЛЬТУРНІ" ТА "КРЕАТИВНІ ІНДУСТРІЇ" 
В ЗАХІДНОЄВРОПЕЙСЬКОМУ НАУКОВОМУ ДИСКУРСІ ТА УРЯДОВО-ІНСТИТУЦІЙНИХ 

ПРАКТИКАХ ВЕЛИКОБРИТАНІЇ ТА ЄВРОПЕЙСЬКОГО СОЮЗУ 
 
Розглянуто сучасні наукові та урядово-інституційні підходи європейських вчених та управлінців до визначення поняття 

"культурні" та "креативні індустрії", яке наразі активно вживається на теренах країн – розвинутих демократій: Великобританія, 
країни Європейського Союзу, США та інші, з метою з'ясування його змісту. Проаналізовано існуючі моделі культурних та креативних 
індустрій, щоб визначити, в чому їх відмінність. З'ясовано, що ресурсом виробництва культурних індустрій є креативна діяльність 
індивіда або колективу й при цьому креативна діяльність може бути складовою виробництва інших індустрій, що здійснюють випуск 
продукції насамперед з метою її функціонального використання споживачами та мають комерційну направленість як першочергову. 
Підкреслено, що культурні індустрії, відповідно до документів ЄС та конвенцій ЮНЕСКО, постають в якості різноманітних форм 
культурного вираження, кінцевий продукт яких містить передусім культурну цінність.  

Ключові слова: культурні та креативні індустрії, Європейський Союз, культурний продукт, економіка культури, форми культурного вираження. 
 
Постановка проблеми. Сучасне українське суспі-

льство потребує якнайшвидшого переосмислення сфе-
ри культури в розумінні її як сукупності культурних інду-
стрій з огляду на те, що, відповідно до діяльності міжна-
родних організацій (зокрема ЮНЕСКО і ООН) та 
національних урядів сучасних країн – демократій, спри-
яння розвитку цих індустрій є інструментом економі-
чних, культурних та соціальних перетворень в суспіль-
стві. Означений вектор актуальний в зв'язку з євроінте-
граційним курсом української держави. Поставлене 
завдання вимагає зосередження уваги науковців в 
галузі теоретичної та практичної культурології на 
розробці методології і методів дослідження для визна-
чення пріоритетних для України культурних та креатив-
них індустрій, а також тісної взаємодії науковців-
експертів з урядовими інституціями, що здійснюють 
економічну та культурну політику. Варто говорити про 
вихід за межі політики пріоритету підтримки проми-
слових підприємств та поступове впровадження політи-
ки креативних та культурних індустрій, адже виробниц-
тво інноваційних та культурних продуктів, як показує 
приклад Великобританії та країн ЄС, здатне сприяти 
сталому економічному зростанню за рахунок участі у 
світовому ринку ідей, соціальній та культурній єдності 
громадян. Все це стимулює розвиток регіонів та дає 
підґрунтя до творення так званих креативно-культурних 
кластерів. Крім того, в умовах актуалізації євроінте-
граційних процесів в Україні необхідно досліджувати та 
концептуалізувати поняття "культурних та креативних 
індустрій" з метою їх ефективного використання в укра-
їнському науковому дискурсі та практичній площині, 
зокрема в сфері законотворення. 

Аналіз досліджень та публікацій. З огляду на те, 
що поняття "культурних та креативних індустрій" 
з'являється тільки в середині ХХ ст. в західноєвропей-
ському науковому дискурсі, то для того, щоб з'ясувати 
зміст цих понять, слід звертатися до праць таких нау-

ковців, як: Т. Адорно, В. Беньямін та М. Хоркхаймер 
(представники Франкфуртської школи та критичної тра-
диції в філософсько-культурологічному дискурсі); Д. Тро-
сбі (економіка культури), Б. Мьєж (французький фахі-
вець у сфері медіа). Засадничим підґрунтям цього куль-
турологічного дослідження є наукові праці представни-
ка Бірмінгемської школи "культурних досліджень" Р. Ві-
льямса, політекономічні розробки К. Маркса та сучас-
ного представника політекономії у сфері культури Н. Гар-
нема, а також канадського дослідника Р. Бейба з приво-
ду правомірності співвідношення культурних до-
сліджень та політекономії. 

Щоб дослідити урядово-інституційні практики викори-
стання поняття "культурні" та "креативні індустрії", необхідно 
вивчити політичний досвід насамперед Великобританії та 
країн Європейського Союзу, що наразі втілюють політику 
креативних та культурних індустрій в межах реалізації полі-
тичного проекту "креативна економіка", який у Великобри-
танії розпочинається з діяльності уряду Т. Блера на початку 
90-х рр. ХХ ст., і – економіки знань та інновацій в ЄС. Для 
цього буде опрацьовано основні нормативно-правові акти.  

Мета статті. З'ясувати зміст понять "культурні" та 
"креативні індустрії" в контексті їх появи в науковому 
західноєвропейському дискурсі та крізь призму уря-
дово-інституційних практик ЄС та Великобританії, що 
провадять відповідну політику. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Як 
відомо, поняття "культурна індустрія" вперше вживають 
представники критичної філософської думки Франкфу-
ртської школи Т. Адорно та М. Хоркхаймер у своїй праці 
"Діалектика Просвітництва" (1947). Основна їх теза сто-
сується насамперед критики процесів індустріалізації та 
комодифікації у культурно-мистецькій сфері. Означені 
процеси вважаються негативними, а поняття "культурна 
індустрія" покликане наголосити на непорушності "елі-
тарності" як форми сприйняття мистецтва та культури в 
суспільстві. Що не менш важливо, висвітлюючи подіб-

© Пархоменко І. І., 2017 


