
~ 68 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 303.686.2 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2023.1(12).15 

Марія Янишин-Прийменко, асп. 
e-mail: mjanyshyn@gmail.com 

https://orcid.org/ 0000-0001-8278-0888 
Національна музична академія України ім. П. І. Чайковського,  

вул. Архітектора Городецького, 1-3/11, Київ, 01001, Україна 
 

ТВОРЧА БІОГРАФІЯ МАРІЇ ШИМАНОВСЬКОЇ  
У КОНТЕКСТІ ПРОБЛЕМИ ІДЕНТИЧНОСТІ 

 
Стаття розглядає проблему визначення ідентичності мистця ХІХ ст., спираючись на аналіз фактів творчої біог-

рафії Марії Шимановської, постать якої відкриває можливості для подібного дискурсу з огляду на багатовимірність 
варіантів визначення ідентичності. Шлях до досягнення даної мети полягав у реконструкції історико-культурних 
реалій доби Шимановської, аналіз яких визначив ключові чинники, що впливали на формування ідентичності людини 
першої третини ХІХ ст. Серед таких маркерів ідентичності відзначаються: географічні топоси, релігійна та етнічна 
приналежність, персональний соціальний статус та статус родини, гендерна приналежність. Складна взаємодія на-
ведених чинників дозволяє реконструювати ідентичнісний портрет мисткині, проявляючи її унікальні особистісні 
риси. Аналіз низки життєвих та творчих рішень артистки дає можливість говорити про прагнення Марії Шиманов-
ської винаходити нові способи взаємодії із типовими уявленнями доби щодо ідентичнісних параметрів. 

Ключові слова: творча біографія Марії Шимановської, проблема ідентичності, маркери ідентичності, ідентичність мистця на 
початку ХІХ століття, пріоритет ідентичностей, змінні ідентичності. 

 
Постановка проблеми та актуальність. Проблема 

ідентичності у її різноманітних вимірах є тим, що сьогодні 
визначає розуміння біографії людини. Щодо мистців іде-
нтичність набуває особливого значення, адже проявляє 
на фундаментальному рівні специфіку їхнього світоба-
чення. Питання "Хто я?" тісно пов'язане із питаннями 
"Що я роблю?" та "З якою метою?". Відповіді на них са-
мим мистцем розкривають його розуміння власної жит-
тєвої стратегії й творчої місії. Відповіді, що дають на ці 
питання щодо мистця його сучасники, відбивають іден-
тичнісні маркери, які конституюють тогочасне соціальне 
сприйняття його особистості. Наступні ж покоління аналі-
зують ідентичність та визначають історичну роль мистця 
крізь призму актуальних для себе ідей та наративів. Та-
ким чином, розгляд проблеми ідентичності може здійс-
нюватися на різних рівнях. Утім, слід зауважити, що сто-
совно мистців минулих епох, зокрема і Марії Шимановсь-
кої, котра творила наприкінці XVIII – у першій третині 
ХІХ століття, їхні власні бачення своїх ідентичностей 
переважно є недоступними сучасному досліднику. Не всі 
мистці залишили по собі письмові джерела, що фіксува-
ли би їхні рефлексії щодо власної життєвої та творчої 
місій. Зрештою, саме поняття ідентичності в антрополо-
гічному сенсі, у контексті людей та відносин між ними, 
з'явилося лише у ХХ столітті. 

Тож розгляд проблеми ідентичності представників 
минулих епох вимагає особливого методологічного під-
ходу. Такою виглядає концепція наративної ідентичнос-
ті, або ipse-ідентичності, запропонована Полем Рікером 
та вперше у вітчизняній біографістиці застосована Ма-
риною Будзар. Наративна ідентичність "не містить у 
собі жодного твердження, яке б стосувалося так звано-
го незмінного ядра особи…" [Рікер, 2002: 8], тож не ви-
магає коментарів досліджуваної персони. Натомість за 
основу ідентифікаційного процесу наративна ідентич-
ність бере соціальну взаємодію, індивідуальний вибір 
та персональну ініціативу. Марина Будзар стверджує, 
що стратегії теорії ідентичності є найбільш ефективни-
ми для реконструкції історії життя певної особи. Проду-
ктивність такого підходу полягає у встановленні взає-
мозв'язку між персональним досвідом індивідууму та 
практиками існування соціуму [Будзар, 2015: 234]. Реа-
лізація персонального життєвого проєкту непересічних 
соціально активних діячів, котрі виходили за рамки за-
даних при народженні ідентичнісних параметрів, стано-

вить неабиякий науковий інтерес. Біографія Марії Ши-
мановської, насичена непересічно сміливими рішення-
ми на шляху до творчого успіху, є показовою у даному 
контексті, що обумовлює актуальність обраної теми. 

Аналіз останніх досліджень і публікацій. Фактична 
база дослідження складається з матеріалів, зосередже-
них на проблемі ідентичності як поняття (П. Рікер, 
Г. Кравченко, М. Будзар, Н. Шаповалова, національної 
ідентичності (Б. Андерсон, Е. Сміт, В. Коннор), гендерної 
ідентичності (І. Добропас, Л. Нохлін, С. де Бовуар), топо-
графічної ідентичності (О. Шевчук), проблемі соціальних 
станів та класів (Й. Терборн, М. Собуцький), а також низ-
ки праць, присвячених творчій біографії Марії Шиманов-
ської (М. Трохімчук, Р. Суховейко, А. Гальковський). 

У вітчизняному науковому дискурсі, зокрема у 
сфері мистецтвознавчих досліджень історії музичної 
культури, термін "ідентичність" є досить маловжива-
ним. У своїх статтях до нього зверталися науковці 
І. Середюк, Г. Бітківська, А. Зіненко, утім, їхні роботи 
не торкаються біографічної складової ідентичності 
мистця, а звернені до проблеми ідентичності у кон-
тексті окремих мистецьких творів. 

Дослідниця музичної біографії та проблемного ком-
плексу "музика і пам'ять" Мелані Унзельд на прикладі 
аналізу підходів до розуміння творчості Бетховена пише, 
що кожен час віддзеркалює свої ідеї в музиці та особі 
композитора: «Наратив про Бетховена як героя став си-
льним, коли високої кон'юнктури набули мілітаризм і на-
ціоналізм, наратив про "революціонера" набув сили пе-
реконання у той момент, коли ним можна було аргумен-
тувати проти аристократії, проти Наполеона або, пізніше, 
проти буржуазності <…> Якщо розглядати культуру при-
гадування щодо Бетховена в історичному зрізі, стане 
зрозуміло, що у зв'язку з його іменем обговорювалися 
центральні історичні, суспільні та ідентичнісно-політичні 
питання» [цит. за Маценка, 2022: 11]. З іменем компози-
тора, стверджує науковиця, дієво переплітаються різні 
змінні уявлення, ідентичнісні пропозиції і наративи. 

Тож сучасні дослідники зазвичай підходять до ана-
лізу спадку мистців, пригадуючи у їх життєтворчості 
саме те, що резонує з теперішнім світовідчуттям. Звідси 
виникає проблема адекватного сприйняття ідентичніс-
них вимірів діячів минулих епох.  

Може здатися, що стосовно мистців початку 
ХІХ століття проблема ідентичності є штучною. Проте 

© Янишин-Прийменко Марія, 2023



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(12)/2023 ~ 69 ~ 

 

 

це не відповідає дійсності. Тематично цікавість до про-
блематики ідентичності з'являється вже в епоху антич-
ності. Так, відомий дослідник становлення націй Ентоні 
Сміт простежує, що у п'єсі Софокла "Цар Едіп" "міф про 
Едіпа яскраво висвітлює проблему ідентичності. Він по-
казує, яким чином Я складається з розмаїтих ідентич-
ностей та ролей – родинної, територіальної, класової, 
релігійної, етнічної та родової (курсив мій. – М. Я.-П.). 
Він проявляє також, як кожна з цих ідентичностей спира-
ється на соціальний поділ, який можна змінити, а то й 
скасувати" [Сміт, 1994: 13]. Таким чином, людина будь-
якої епохи від народження постає перед суспільством як 
точка перетину різних групових ідентичностей.  

На початку ХІХ століття маркери ідентичності, отри-
мані при народженні, мали навіть більш суттєве зна-
чення, ніж сьогодні. Місце народження, релігія, соціаль-
ний стан, гендер – всі ці чинники позначали, а то й ви-
значали вибір певної життєвої стратегії. 

Творча біографія Марії Шимановської є показовою у 
даному контексті. Задля створення музичної кар'єри та 
визнання суспільством мисткині професійною компози-
торкою та виконавицею їй довелося виходити за рамки 
заданих при народженні ідентичнісних параметрів (жін-
ка, єврейка, полька, франкістка, міщанка (донька пиво-
вара)), розширювати та змінювати їх. 

Мета статті. На основі фактів творчої біографії Ма-
рії Шимановської реконструювати уявлення про чинни-
ки, що мали вплив на формування ідентичності мистця 
на початку ХІХ століття. Важливим контекстом цього 
аналітичного процесу є проявлення змінності погляду 
на маркери ідентичності у різні епохи. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Звер-
нення до проблеми ідентичності є напрочуд важливою 
ланкою у реконструкції творчої біографії мистця. Це 
дозволяє шар за шаром відокремити наративи та уяв-
лення, сформовані щодо композитора наступними по-
коліннями, та зануритися в автентичний простір його 
життєвого досвіду. 

Вивчення творчої біографії мистців початку 
ХІХ століття у контексті проблеми ідентичності вимагає 
напрацювання належної методології. Важливе місце тут 
займатиме скрупульозний аналіз історико-культурного 
контексту та врахування специфіки тогочасних реалій. 
Тож важливо зазначити, що мова йтиме не лише про 
мистецький вимір ідентичності досліджуваного періоду, 
а й про загальнолюдський, до якого долучаться марке-
ри, властиві людям мистецького бачення життя. 

Дослідниці поняття ідентичності Г. Кравченко та 
Н. Шаповалова зауважують, що ідентичності формують-
ся в межах певних культурних типів – за територіальним 
розташуванням, гендерним, релігійним принципом тощо. 
Процес подібного формування можна простежити за 
допомогою методу типології [Кравченко…, 2015: 7]. Він 
дозволяє окремо розглядати територіальну, гендерну, 
релігійну та інші ідентичності людини. У даному випадку 
актуальним є аналіз цих різних ідентичнісних факторів, 
що згодом передбачає формування цілісного уявлення 
про особистість. Подібний підхід суголосний наведеному 
вище баченню Е. Сміта про людину як місце перетину 
різних групових ідентичностей.  

Серед важливих чинників, котрі впливали на фор-
мування ідентичності людини початку ХІХ ст., можна 
виділити такі (подаються у довільному порядку): 

• Географія; 
• Релігія; 
• Соціальне положення; 
• Гендер. 

Для досягнення мети статті видається необхідним 
проаналізувати, які типові вектори життєвої стратегії 
передбачали вищенаведені чинники та як на їх основі 
формувала свою життєву і творчу стратегію Марія 
Шимановська. 

Місце народження людини безпосередньо впливало 
на її життєвий устрій та відігравало напрочуд важливу 
роль у розумінні нею власної ідентичності. На цьому 
зауважує дослідник топографічної ідентичності 
О. Шевчук, зазначаючи, що "поняття місця має ключове 
значення в нашому сприйнятті життя, світу та самих 
себе" [Шевчук, 2013: 267]. Наприкінці XVIII – початку 
ХІХ століття географічні локації, що були розташовані 
на відносно близькій відстані одна від одної, могли сут-
тєво відрізнятися системами правових норм та типом 
суспільних відносин. 

Варто згадати, що у частині земель Східної Євро-
пи, котрі після першого поділу Польщі підпали під про-
текцію Габсбурзької монархії, у 1781‒1782 роках було 
скасовано кріпацтво. У той же час в іншій частині зе-
мель, що відійшли до Російської імперії, під владою 
Катерини ІІ лише розгорнулось повторне закріпачен-
ня, у значно більш жорсткій формі, аніж за Гетьман-
щини. Найбільше не пощастило, пише Віталій Кра-
вець, мешканцям Волині, "що за Хмельницького в 
XVII столітті були залишені під гнітом польської влади, 
а з розподілом Польщі у XVIII столітті опинилися у 
Російській імперії" [Кравець, 2015]. 

Тож регіон, ба навіть вужче – місто, село, маєток, з 
якого походила людина, – у вирі складних історичних 
подій могли мати для ідентифікації більше значення, 
ніж держава. На користь даного твердження свідчить 
портрет Марії Шимановської, знайдений в архівах Ін-
ституту досліджень бібліотечних мистецьких ресурсів 
Львівської національної наукової бібліотеки України 
імені В. Стефаника. Робота пензля невідомого автора, 
що є репродукцією портрета мисткині, опублікованого 
літографічною майстернею графа Олександра Ходке-
вича (Ходкевич мав свою літографічну студію у Варша-
ві, де працювали мистці-аматори та він сам, хто саме 
був автором зображення, невідомо) (після 1818 року), 
супроводжується примітним написом олівцем: "virtuozka 
na Fortepianie z Warszawy". Тобто автор портрету Марії 
Шимановської або людина, котра зберігала цей портрет 
у Львові та зробила напис, сприймала мисткиню не 
полькою, а саме варшав'янкою1. 

Звернення до історико-культурного контексту доби 
пояснює подібне локальне сприйняття ідентичності лю-
дини. У 1772, 1793 та 1795 році відбулися три поділи 
Польщі, у процесі яких землі Речі Посполитої були роз-
ділені між Габсбурзькою монархією, Пруссією та Росій-
ською імперією. Автор книги "Життя польське у 
ХІХ столітті" Станіслав Василевський стверджує, що до 
середини ХІХ ст. між розділеними регіонами окрім фо-
рмальної приналежності до різних держав виникають 
значні регіональні відмінності: психологічні, фінансові, 
архітектурні, мовні – «не можуть домовитися люди, з 
яких один кричить узимку "Та кинь сюди тжасик до ко-

 
1 За життя Шимановської Львів та Варшава належали різ-

ним державам. Після першого поділу Речі Посполитої у 1772 р. 
Львів відійшов до складу Габсбурзької монархії, ставши сто-
лицею коронної провінції ‒ Королівства Галичини і Лодомерії. 
Варшава ж унаслідок третього поділу Польщі у 1795 році ста-
ла належати Королівству Пруссія. Звільнена наполеонівською 
армією в 1807-му Варшава стає столицею новоствореного 
Наполеоном Варшавського герцогства, а з 1815 року перехо-
дить у власність Російської імперії. 



~ 70 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

мина!", – А другий вважає, що краще притягни остружка 
на коминок!» [Василевський, 2015: 378]. 

Марія Шимановська народилася та жила з 1789-го 
до 1823 року у Варшаві. Протягом цього періоду місто 
переходило в руки різних держав, а його мешканці ста-
вали, відповідно, підданими Пруссії, Наполеона, Росій-
ської імперії, при цьому завжди залишаючись варшав'я-
нами. Головним при визначенні того, хто ми, є питання 
"Звідки ми походимо?", переконує Е. Сміт [Сміт, 1994: 
31]. У такому разі Варшава, попри численні гастрольні 
подорожі та переїзд наприкінці життя 1828 року до Санкт-
Петербурга, завжди залишалася центральною локаці-
єю, через яку відбувалося самовизначення артистки. 

Важливо підкреслити, що поляки різних регіонів рідко 
навідувалися один до одного, а часом і зовсім не пере-
тинали кордонів держави, в якій опинилися внаслідок 
поділів [Василевський, 2015: 377]. Марія Шимановська ж 
натомість проводила концертну діяльність на польських 
землях, підконтрольних усім трьом державам ‒ учасни-
цям поділів Польщі. У липні 1823 року вона виступила на 
купальському ярмарку у Познанському герцогстві, що 
належало на той час Королівству Пруссія, здивувавши 
публіку виконанням власного твору Caprice Sur La 
Romance dе Joconde (Фантазії на тему романсу "Джокон-
да") з пам'яті. У тому ж 1823 році вона концертувала у 
Львові, що підпорядковувався Габсбурзькій монархії, та в 
інших містах колишньої Речі Посполитої. 

Тож вибір Марії Шимановської на користь активної 
гастрольної діяльності на віддалених землях виходить 
за рамки типового шляху людини її часу та географії 
проживання. Враховуючи складність перетину кордонів 
між державами1, концертування М. Шимановської свід-
чить про неабияку сміливість та творчі амбіції мисткині. 

Важливо зазначити, що, попри втрату Польщею 
державності, протягом перебування у сторічній окупації 
(1795‒1918) формувалося й міцніло почуття польської 
національної самосвідомості. Важливими чинниками 
цього процесу стали національно-визвольні збройні 
повстання, просвітницька діяльність польської інтеліге-
нції, творчість Юліана Нємцевича, Адама Міцкевича, 
Юліуша Словацького, Зігмунда Красінського та інших 
діячів мистецтва. Попри те що, аналізуючи проблему 
ідентичності людини досліджуваного періоду, часом 
складно визначати її національну ідентичність, все ж 
необхідно враховувати, що початок ХІХ століття вважа-
ється періодом становлення націй. 

Уже згадуваний Ентоні Сміт у класичній праці "Наці-
ональна ідентичність" зазначає, що націєтворення по-

 
1"Карл Емеріх барон фон Ревісні, – читає впівголоса офі-

цер у рукавичках, – камергер римської королівської Апостоль-
ської Величності в Німеччині, Угорщині та Чехії, дійсний посол 
та уповноважений міністр при королівському дворі в Польщі, 
посвідчує, що пред'явник цього, пан Юзеф Франк, купець, ра-
зом з прислугою своєю, що складається з вісімнадцяти душ, у 
двох бричках, має намір звідси у власних справах рушити до 
Брна в Моравії, а тому всіх службовців, від яких його шлях 
залежить, закликаю вищезгаданому пану Юзефові Франку та 
прислузі, що його супроводжує, в кількості вісімнадцяти осіб, 
при перетині кордону жодних перешкод не чинити і в разі пот-
реби відповідну допомогу надати. Видано у Варшаві 5 березня 
1773 року" [Токарчук, 2019: 731]. Наведені рядки роману "Кни-
ги Якова" Ольги Токарчук, заснованого на ґрунтовному дослі-
дженні історичних реалій описуваної доби, засвідчують склад-
ність перетину кордонів між країнами ‒ учасницями поділів 
Польщі вже через рік після першого поділу (1772). У наступні 
десятиліття ситуація не змінилася. У романі Токарчук спира-
ється на специфіку реалій, зокрема і стосовно особливостей 
життя на географічно близьких, сусідніх, але ідентичнісно різ-
них теренах. 

чатку ХІХ століття відбулося внаслідок трьох револю-
цій: адміністративної, економічної та культурної. Важ-
ливу роль у націєтворенні, переконує Е. Сміт, грала 
інтелігенція, яка "намагається виробити нове спільне 
самовизначення і нові спільні цілі, що мали б своїм на-
слідком мобілізацію раніше пасивних спільнот <…> на-
вколо нової народноісторичної культури, наново відкри-
тої інтелігентами" [Cміт, 1994: 73‒74]. Тобто задля 
створення нації інтелектуали ХІХ століття почали звер-
татися до минувшини у пошуках прикладів, що дієво 
презентуватимуть славетну історію спільноти. 

Марія Шимановська також активно долучилася до 
процесу польського націєтворення. Зокрема, участю у 
створенні збірки Юліана Урсина Нємцевича "Історичні 
пісні" ("Śpiewy historyczne"). Соратник та права рука Та-
деуша Костюшка Ю. Нємцевич у 1816 році втілює амбіт-
ний проєкт – видає збірку віршів історично-освітнього 
характеру, покладених на музику. Тридцять три вірші 
розповідали про славетних польських правителів. Окрім 
нот, вірш супроводжувався 16 гравюрами та коротким 
есеєм. Метою видання було підняття національного духу 
через звернення до польської історії, особливо на тлі 
загальної франкоманії (часи вторгнення Наполеона, кот-
рого Польща прийняла як визволителя). 

Молода М. Шимановська брала участь у написанні 
музичного супроводу до трьох пісень (Jadwiga K. P.,  
Jan Albrycht, Duma o Michale Glińskim), ще два акомпа-
нементи, написані М. Шимановською, не увійшли до 
збірки: в Kazimierz Wielki її музику замінили мелодією 
Саломеї Париж, а у Stefan Czarniecki обрали супровід 
Кароля Курпінського (Karol Kurpiński). Видання набуло 
неабиякої популярності серед польської інтелігенції, 
неодноразово передруковувалося та стало підручником 
польської історії. Таким чином, ще на ранньому етапі 
своєї творчості2 композиторка замислювалася над істо-
ричним минулим Польщі, творила візію її незалежного 
майбутнього та формувала у польського суспільства 
почуття національної приналежності.  

Попри внесок мисткині у ствердження загально-
польської ідентичності, визначення нею себе як польки 
чи варшавянки не було стійким та сталим. У Варшаві 
Шимановська не так європейська знаменитість, як пред-
ставниця сім'ї єврейських комерсантів". Пізніше, зазна-
чає польська дослідниця біографії Адама Міцкевича Алі-
на Вітковська, це стане приводом для неприязні значної 
частини Великої еміграції до її доньки Целіни, котра по-
сміла прийняти пропозицію Адама Міцкевича вийти за 
нього заміж [Witkowska, 1998: 70]. 

Мова про те, що Марію Шимановську та її доньок 
Єлену та Целіну частина суспільства ідентифікувала як 
єврейок. Звідси необхідно перейти до площини аналізу 
релігійної ідентичності, що є важливим вузлом для ро-
зуміння особистості мисткині.  

Знаємо, що М. Шимановська (у дівоцтві Воловська), 
як і її предки за батьківською лінією, входила до закри-
тої напівхристиянської містичної секти франкістів –  
євреїв, що прийняли католицизм, проте зберігали низку 
власних звичаїв [Янишин, 2022: 155]. Очільником секти 
був Яків Франк3, а найбільш відомі представники роди-

 
2 У сучасних дослідженнях творчої біографії Марії Шима-

новської не запропоновано періодизацію її творчості. Впро-
довж роботи над реконструкцією творчої долі мисткині зроб-
лено наступний поділ, що включає три періоди: 

‒ Варшавський (до 1822); 
‒ Період великого концертного турне Європою (1822–1827); 
‒ Російський еміграційний період (1827–1831). 
3 Яків Франк (нар. Яків бен Єгуда Лейбович) (1726–1791) – 

народжений у селі Королівка Тернопільської області польсько-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(12)/2023 ~ 71 ~ 

 

 

ни Воловських – прадідусь Марії Шимановської Еліша 
Шор та дідусь Шломо Шор (після хрещення Лукас 
Францішек Воловський) – одними із найближчих та 
найважливіших його соратників. Більше того, частина 
представників родини вважалася божествами для сек-
тантської спільноти: Еліша Шор після смерті став одним 
із апостолів, святим, а його донька Хая – втіленням 
Шехіни (Діви) [Токарчук, 2019]. 

Дана ситуація визначала певний статус для молод-
ших поколінь Воловських, маючи на меті, зокрема, від-
повідальність щодо збереження, дотримання та наслі-
дування настанов франкізму. Сама мисткиня не висло-
влювалася публічно щодо своїх релігійних поглядів, 
проте окремі аспекти її біографії вказують на те, що 
навіть через 20 років після смерті Якова Франка родина 
Воловських продовжувала зберігати настанови секти.  

Першим переконливим аргументом на користь да-
ного твердження є одруження Маріанни-Агати Воловсь-
кої із Теофілем Юзефом Шимановським – членом іншої 
впливової франкістської родини, адже важливою тра-
дицією секти були шлюби всередині власної спільноти 
[Мачейко, 2015]. Другим фактом, що засвідчує вірність 
Марії Шимановської франкізму, є те, що у 1820-х роках 
мисткиня завадила публікації книги "Секта іудеїв-
согаристів у Польщі та Західній Європі. Йосиф Франк. 
Його вчення та послідовники" письменника Юліана Брін-
кена. Достеменно невідомі мотиви дій композиторки, 
але можна припустити, що публікація книги, на думку 
Марії, могла нанести репутаційні збитки особисто їй, 
родині Воловських або ж усім членам секти [Токарчук, 
2019: 936‒938]. Тож, М. Шимановська була зовсім не 
байдужою та з великою долею ймовірності брала акти-
вну участь у справах франкістської спільноти. 

Те, що частина польського суспільства ідентифіку-
вала Шимановську та її доньок як єврейок, виглядає 
парадоксом, адже для ортодоксальної єврейської спі-
льноти франкісти були відступниками, й між ними точи-
лася постійна гостра ворожнеча. Ба більше, за однією 
із версій, у процесі жорстоких сутичок ортодоксальни-
ми євреями був вбитий прадідусь Шимановської Елі-
ша Шор [Кандель, 1988: 40]. Звідси випливає, що 
польське суспільство сприймало родину Воловсь-
ких/Шимановських не крізь призму їхніх релігійних іден-
тичностей, а через етнічну приналежність. Тобто пере-
хід у католицизм не забезпечував очікуваної інтеграції 
франкістів у нову спільноту. Приклад Марії Шимановсь-
кої засвідчує, що їх не почали ідентифікувати як като-
ликів навіть через десятки років після хрещення. 

Ентоні Сміт зауважує: «Існує, наприклад, простоліній-
не розуміння концепції "ідентичність" як "тотожність". 
Члени тієї чи тієї групи схожі саме в тих аспектах, у яких 
вони відрізняються від нечленів за межами групи. Члени 
однаково одягаються, їдять і розмовляють однією мо-
вою; в усіх цих аспектах вони відрізняються від нечленів, 
що одягаються, їдять і розмовляють по-іншому. Саме ці 
особливості схожості-несхожості й становлять одне із 
значень національної "ідентичності"» [Сміт, 1994: 82‒83]. 

Звідси виникає проблема узгодженості різних іден-
тичнісних вимірів мисткині, адже Марія Шимановська в 
межах національної тотожності із польською нацією 
відчувала відмінність у релігійній тотожності. Формаль-
но здійснивши перехід у католицизм, франкісти, до яких 
належала Шимановська, зберігали власну обрядовість. 
Тож з високою ймовірністю можна припустити, що Ши-

 
єврейський релігійний діяч. Організував секту, ідеї якої гостро 
конфліктували із поглядами ортодоксальних євреїв. Проголо-
сив себе Месією [Мачейко, 2015: 46–53]. 

мановська була полькою на рівні "розмовляю мовою, 
одягаюся", але франкісткою на рівні "кому молюся, які 
книжки читаю, у кого вірю", що робить її ідентичнісний 
портрет більш складним. Водночас така перехресна 
ідентичність пояснює контроверсійні позиції мисткині 
щодо польської держави. Так, у 1816 році мисткиня 
взяла участь у написанні музики до патріотичної збір-
ки Нємцевича, виступаючи польською патріоткою, але 
вже через кілька років, у 1822-му, співпрацювала із 
двором російського імператора Олександра І, ймовір-
но спілкуючись із ним як представниця франкістської 
спільноти (відомо, що Олександр І виявляв зацікав-
лення єврейськими сектантськими рухами, зокрема 
франкізмом) [Кизилов, 2010: 175]. 

Індивіди, вважає Сміт, можуть не тільки зберігати ві-
рність своїм родинам, селам, кастам, містам, регіонам, 
релігійним, класовим і родовим спільнотам, а й відчува-
ти на різних рівнях ідентифікації свою приналежність 
водночас до кількох етнічних1 спільнот. Рідня мисткині 
задовго до переїзду у Варшаву мешкала на Поділлі, 
регіоні, що нині входить до України. Прадідусь мисткині 
Еліша Шор, як стверджують П. Мачейко та Ф. Кендель, 
був головою сабатіанського руху землі Подолії та ста-
ршим членом чи не найвпливовішої сабатіанської ро-
дини регіону, а її батько народився у Львові в роки 
масового навернення членів франкістської секти у 
католицизм. Тож Марія Шимановська могла відчувати 
на різних рівнях свою спорідненість із кількома етніч-
ними спільнотами – польською, єврейською, українсь-
кою. У такому разі мисткиня могла усвідомлювати свій 
зв'язок із територією сучасної України. Це своєю чер-
гою може пояснити її концертну діяльність на даних 
землях у 1820-х роках (концерти у Львові, Дубно, Кре-
менці, Вінниці, Києві та ін.). 

ХІХ ст. відзначається також формуванням нових со-
ціальних верств. Михайло Собуцький переконує, що "єв-
ропейське суспільство до революції 1789 р. (а російське 
– то й значно довше) було суспільством станів, а не кла-
сів. Європейське суспільство після 1789 р. (а російське – 
після лютого 1917) стало суспільством класів, а не ста-
нів" [Собуцький, 2017]. У ХІХ ст. у Західній Європі фор-
муються два важливі класи – середній клас та інтеліген-
ція. Середній клас до 1870-х років розрісся та диферен-
ціювався на буржуазію, до якої належали власники вели-
кого капіталу – банкіри та промисловці, котрі стали но-
вою верхівкою соціальної піраміди, фактично вищим 
класом, й дрібну буржуазію, що не цуралася основного 
атрибуту та цінності доби – праці [Терборн, 2020]. Утім, 
слід зазначити, що упродовж усього ХІХ ст. найбільш 
престижний статус у суспільстві зберігався за аристокра-
тією, яка жила не з праці чи підприємництва, а з ренти. 

Воловські належали до дрібної буржуазії – після того 
як родина осіла у Варшаві, батько мисткині успішно 
зайнявся пивоварінням. Проте незадовго до переїзду у 
Варшаву дідусь Марії Шимановської Шломо Шор ще 
плекав надію отримати у католицькій спільноті такий же 
почесний та високий статус, який він мав всередині спі-
льноти франкістів2. У метриках Львівського катедрально-
го собору щодо хрещення франкістів у 1759‒1760 роках, 

 
1 Якщо етнічна ідентичність базується на певній схемі об'єк-

тивних ідентитетів – расових, культурних, психологічних, то 
національна ідентичність має у своїй основі здебільшого суб'єк-
тивні ознаки – свідомість, політичну волю, громадянство тощо 
[Поліщук, 2013: 197]. 

2 Більше про франкізм та родину Шорів див. у статті "Ма-
рія Шимановська та Шори: генеалогічні особливості роду як 
джерело цілісної реконструкції творчої біографії мисткині" 
[Янишин, 2022]. 



~ 72 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

наведених Іриною Єзерською, біля імен окремих франкі-
стів, наближених до Якова Франка – загалом 15 людей із 
500 новонавернених, – стоїть епітет "generosus" або 
"nobilis", котрий застосовувався у тогочасних документах 
для означення шляхтичів. Епітет "nobilis" стоїть також 
біля запису 1760 року про хрещення Францішека Волов-
ського (батька мисткині), що засвідчує сподівання Шломо 
Шора не лише прийняти католицизм та охрестити сина, 
але й здійснити рвучкий родинний стрибок по соціальній 
драбині від євреїв-відступників до почесних членів панів-
ного католицького суспільства. Спроба була марною, 
оскільки адаптація франкістів при хрещенні не мала жо-
дної правової сили на державному рівні. До шляхетного 
стану приймав людину винятково сейм, підкреслює 
І. Єзерська [Єзерська, 2010: 555]. 

Слід зазначити, що однією із загальних цілей прий-
няття франкістами католицизму, окрім релігійно-
світоглядних переконань, була практична можливість 
асимілюватися та підвищити свій соціальний статус. 
Одразу після хрещення франкісти отримали рівні із 
католиками права та можливості, якими активно корис-
тувалися – навчалися в університеті, займали високі 
державні посади, вели успішний бізнес. Ф. Кендель 
наводить скаргу депутатів, яку вони висунули у 
1764 році на коронаційному сеймі у відповідь на актив-
ність франкістів: "По всій Польщі розмножилася порода 
неофітів (новонавернених), які з природженою спритні-
стю та жадністю до шляхетських переваг добиваються 
державних посад та придбання сільських угідь у збиток 
родовитій шляхті" [Кандель, 1988]. Тож вихід за межі 
стану/класу, даного при народженні, був характерним 
прагненням членів франкістської спільноти. 

Подібні прагнення простежуються й у самої Марії 
Шимановської. На початку великого європейського тур-
не мисткині, що тривало з 1822 по 1827 роки, піаністка 
навідалася до столиці Російської імперії – Санкт-
Петербургу, де отримала від царського двору Олександ-
ра І титул "Першої піаністки Їх Величностей імперат-
риць Марії Федорівни і Єлизавети Олексіївни" 
[Suchowiejko, 2012: 127], яким як візитівкою користува-
лася впродовж усієї гастрольної подорожі. Звання на-
ближало артистку до перших осіб держави та надавало 
статусних переваг. 

Також звертає на себе увагу, що переважна кіль-
кість наявних портретів Шимановської написані мист-
цями високого соціального статусу, котрі мали замов-
лення від, зокрема, членів імператорських родин – до 
таких належать Генрі Беннер, Ніколас Жак, Юзеф 
Олешкевич, скульптор Бертель Торвальдсен. Даними 
портретами, стверджує Майя Трохімчук у статті "Про 
геніальність і чесноти у професійному іміджі Марії Ши-
мановської", мисткиня намагалася створити позитивний 
імідж "професійної піаністки", "викладачки музики", 
"благородної матері", "композиторки" і навіть "вічно жі-
ночного образу" Й. Гете [Trokhimchuk, 2012: 260‒261]. 
На портретах згаданих художників мисткиня зображена у 
вбраннях із непрактичних тонких тканин, пошитих за 
останньою модою, на волоссі, шиї та руках красуються 
розкішні коштовні аксесуари, на портреті кисті Юзефа 
Олешкевича 1823 року мисткиня опирається на цінні 
видання. Можна додати, що одна із інтенцій описаних 
зображень – засвідчувати високий статус Шимановської. 

Подібне позиціонування дозволило Марії Шиманов-
ській наблизитися до аристократії. Численні знайомства 
мисткині серед європейської знаті сприяли успішній 
організації концертів, з яких артистка заробляла кошти, 
отримувала цінні подарунки. 

Отже, стратегія Марії Шимановської на зближення з 
аристократією водночас збігалася із загальним праг-
ненням франкістів отримати преференції від приєднан-
ня до католицької спільноти та відповідала прагненню 
родини Воловських зайняти високу суспільну позицію. 
Поза тим, ця стратегія сприяла досягненню особистих 
цілей у житті й кар'єрі мисткині. Тож усвідомлення своєї 
класової ідентичності – приналежності до дрібної бур-
жуазії (міщанства, родини комерсантів, сім'ї пивовара) – 
не завадило Марії Шимановській створити позитивний 
імідж в аристократичному суспільстві та позиціонувати 
себе як його частину. 

Іншим важливим ідентичнісним маркером, що мав 
суттєвий вплив на вибір життєвої стратегії людини 
ХІХ століття, була її гендерна приналежність. Владні 
структури суспільства, зауважує Ірина Добропас, "регу-
лювали типові прояви статевих відмінностей у гендер-
них ролях, нормах поведінки, психологічних рисах і мо-
ральних чеснотах, типах ідентичності та символічних 
репрезентаціях у культурі" [Добропас, 2007: 87]. Вихід 
за межі визначених стандартів щодо гендерних ролей, 
характерний для Марії Шимановської (про що мова 
йтиме далі), вимагав неабиякої сміливості. Зіставлення 
властивих добі поведінкових моделей, актуальних що-
до жінок, та індивідуальних рішень, що їх демонструє 
Марія Шимановська, дозволяє проявити особливості 
індентичнісного портрету мисткині. 

Насамперед слід окреслити усталене становище жі-
нки на початку ХІХ століття, розглянути ролі та прави-
ла, передбачені для неї соціумом.  

Відомо, що до 1870‒1880-х років жінки не мали дос-
тупу до будь-якої вищої освіти. До цього часу жінки 
здобували знання лише приватним чином – через бать-
ків, гувернанток, репетиторів або у жіночих пансіонах. 
Утім, треба відзначити, що як домашня, так і пансіонна 
жіноча освіта початку ХІХ століття не ставили за мету 
виховувати професіоналок тієї чи іншої справи. Систе-
ма жіночої освіти забезпечувала дівчині визначений 
суспільством рівень грамотності, необхідний для ком-
фортного існування у соціумі. Рівень цих знань, навичок 
та манер був водночас індикатором соціального класу. 
Проте вся освітянська система для жіноцтва насампе-
ред була спрямована на виховання освічених матерів, 
турботливих дружин та гарних господарок [Кісь, 2012]. 

У вихованні Марії Шимановської визначальну роль 
зіграло те, що її батьки Барбара та Францішек Воловсь-
кі були палкими любителями музики й запрошували до 
свого салону у Варшаві видатних польських і зарубіж-
них мистців, таких як Юзеф Ельснер, Кароль Курпінсь-
кий, Кароль Ліпінський, Анжеліка Каталані, Август Клен-
гель, Даніель Штейбельт, Фердинанд Паер, П'єр Роде 
та багато інших [Suchowiejko, 2012: 127]. Професійної 
музичної освіти композиторка не здобула (варто зазна-
чити, що перші консерваторії сучасного зразка почали 
з'являтися у самому кінці XVIII ст. й не були доступними 
для жіноцтва), її першими домашніми викладачами му-
зики були варшавські піаністи Томаш Гремм та Антон 
Лісовський, надалі, за словами М. Шимановської, вона 
вдосконалювала свої навички самостійно. 

Попри відсутність академічної музичної освіти, Ма-
рію Шимановську сьогодні ідентифікують як професійну 
піаністку та композиторку через низку факторів: мист-
киня друкувала свої твори у найкращих європейських 
видавництвах ("Breitkopf & Härtel", "Ricordi", "Th. Boosey 
& Co" та інших), вона виступала на основних європей-
ських концертних майданчиках та складала конкурен-
цію відомим тогочасним артистам (Д. Штайбельту, 
Ф. Калькбреннеру, Й. Н. Гуммелю, Дж. Фільду та ін-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(12)/2023 ~ 73 ~ 

 

 

шим), а що найважливіше – артистична та композитор-
ська діяльність становила основне джерело її доходу. 

Варто зазначити, що після Французької революції 
1789 року зазнав суттєвих змін соціальний статус ар-
тиста – артист поступово здобував незалежність від 
патрона, отримував суб'єктність та починав діяти у 
межах законів ринкової економіки [Suchowiejko, 2012: 
140]. Свобода артиста супроводжувалась необхідніс-
тю пошуку доходу, що сприяло виникненню понять 
особистої конкуренції, віртуозності, громадських кон-
цертів та піар-менеджменту. Марія Шимановська крізь 
призму періодики її доби постає однією із перших жі-
нок, котра наважується скласти чоловікам конкуренцію 
на професійному рівні. 

Переважно для жінок ‒ сучасниць Шимановської му-
зика ставала чимось більшим за домашнє хобі за умови 
родинної підтримки. Один із прикладів – творчий тан-
дем подружньої пари Антоніо Джеймса Урі та Анни Ка-
роліни Бельвіль-Урі (фр. Anna Caroline Oury de 
Belleville, 1808–1880 рр.) Про Анну Кароліну відомо ма-
ло – французького походження піаністка та компози-
торка, написала близько 180 камерних салонних пєс. 
Творчу кар'єру почала у 1831 році, коли вийшла заміж 
за скрипаля Антоніо Джеймса Урі. Відтоді вони конце-
ртували дуетом усією Європою [Fuller Maitland, 2001]. 
Важливо відзначити, що гастрольна кар'єра 
А. К. Бельвіль-Урі починається після одруження та за 
підтримки і у супроводі чоловіка, що легітимізує подібну 
жіночу діяльність для суспільства. 

Інша мисткиня, швейцарська піаністка та компози-
торка Кароліна Буасьє-Бутіні (фр. Caroline Boissier-
Butini, 1786‒1836) також заручилася підтримкою свого 
чоловіка Августа Буасьє. Партнер Кароліни сам був 
скрипалем і всіляко морально та фінансово підтриму-
вав діяльність дружини, котра не дала жодного висту-
пу в житті за гроші (!) [Hoffmann, 2011]. Тобто Бутіні 
музикувала для задоволення, як більшість жінок поча-
тку ХІХ ст., але здійснювала це не вдома чи у колі 
друзів, а на більш професійному, сценічному рівні. 
Водночас артистка підкреслено демонструвала відсу-
тність необхідності працювати за кошти, адже сім'ю 
забезпечував чоловік. 

Натомість Марії Шимановській заради професійної 
кар'єри довелося розірвати шлюб. Чоловік мисткині – 
Теофіль Юзеф Шимановський – не схвалював її ба-
жання займатися музикою професійно та концертувати 
для великої публіки, тож активна гастрольна діяльність 
Марії почалася саме після розлучення. Таким чином, 
Шимановська робить рішучий вибір між сімейним жит-
тям та професійним становленням, який свідчить про 
те, що для неї вкрай важливим був професійний іден-
тичнісний вимір, пов'язаний із музичною кар'єрою. 

Василь Гонтар називає такий підхід до самовизна-
чення пріоритетом ідентичностей і вважає, що ідентич-
ності самі по собі позбавлені сенсу, важлива лише їх 
послідовність, вибудувана особистістю за важливістю. 
Дослідник пояснює: "Пріоритет ідентичностей – це від-
повідь на питання: хто я у першу чергу, хто у другу, хто 
у третю, інтересам якої колективної групи я віддам пе-
ревагу, коли інтереси двох груп колективних ідентично-
стей до яких я належу зіштовхнуться між собою у про-
тиріччі?" [Гонтар, 2020: 9]. Поняття "пріоритету ідентич-
ностей" є напрочуд важливим для Марії Шимановської, 
адже різні аспекти її творчої біографії складно переплі-
таються та зіштовхуються між собою на різних рівнях: 
Шимановська є полькою, утім, насамперед відстоює 
інтереси вузької групи франкістів; мисткиня належить 
до буржуазії, але їй важливо позиціонувати себе арис-

тократкою; вона є жінкою, утім, виборює своє право на 
творчу та професійну реалізацію. 

Висновок. Визначення актуальних для першої тре-
тини ХІХ ст. маркерів ідентичності, що серед них як 
ключові постають географія, етнос, релігія, соціальне 
положення та гендер, проявляє неординарність постаті 
Марії Шимановської та розкриває специфіку світогляд-
них орієнтирів мисткині. Марія Шимановська неоднора-
зово виходить за межі усталених ідентичнісних стерео-
типів, як-от розриває шлюб, робить професійну творчу 
кар'єру центральним життєвим пріоритетом та основним 
джерелом доходу родини, не акцентує свою релігійну 
приналежність. Проаналізовані факти творчої біографії 
мисткині демонструють її активне прагнення відшукати 
нові ймовірні життєві сценарії, що порушуватимуть дете-
рмінований ідентичнісний набір (жінка, єврейка-
франкістка, донька пивовара, типова господиня родини, 
що опікується вихованням дітей та дбає про добробут). 

Завдяки залученню креативних рішень (самостійній 
організації багаторічного концертного турне країнами 
Європи, створенню іміджу аристократки через власні 
портретні зображення) Шимановська розширює простір 
творчої самореалізації та долучається до змін щодо 
наявних суспільних конвенцій. Таким чином, звернення 
до проблеми ідентичності мистців минулих епох дозво-
ляє увиразнити їхній особистісний портрет – проявити 
ймовірну мотивацію щодо вибору того чи того життєво-
го сценарію, продемонструвати ризики, що постають 
перед ними, визначити міру індивідуальної креативнос-
ті. Все це увиразнено проступає на тлі реконструкції 
культурно-історичних реалій доби. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

Будзар, М. (2015). Проблема ідентичності як механізму конструю-
вання соціальних практик особистості: до створення "інтелектуальної 
біографії" Григорія Ґалаґана. Ейдос, 8, 233–245. 

Василевський, С. (2015). Життя польське у ХІХ столітті. Київ, 
Темпора, 520. 

Гонтар, В. (2020). Ідентифікація "ідентичності" як передумова само-
визначення через неї. Проблема ідентичності в ХХІ столітті, 8‒11. 

Добропас, І. (2007). Проблема гендерної ідентичності в контексті 
феміністичної епістемології. Вісник Львівського університету. Філо-
софські науки, 10, 79–89. 

Єзерська, І. (2010). Релігійні конверсії у Львові наприкінці XVII – у 
XVIII століттях (на матеріалах метрик хрещень Катедрального костелу). 
Вісник Львівського університету, 45, 551–588. 

Кандель, Ф. (1988). Евреи России. Времена и события. История 
евреев Российской империи. URL: https://www.litmir.me/br/?b=259535 

Кизилов, М. (2010). Некоторые документы по истории еврейских и 
иудействующих сект эпохи Александра І. Studia Anthropologica, 174–190. 

Кісь, О. (2012). Жінка в традиційній українській культурі другої по-
ловини ХІХ ‒ початку ХХ ст., Львів, Інститут народознавства НАН України, 
287. 

Кравець, В. (2015). Кріпацтво в 1848 році в Галичині та в Чехії не скасу-
вали. Богемні подорожі не лише по Богемії. URL: http://www.praga-gid.info/ 
blog/?kripacrtvo_v_1848_roci_v_halycyni_ta_v_cechiji_ne_skasuvaly 

Кравченко, Г., Шаповалова, Н. (2015). Поняття ідентичності: про-
блема визначення в сучасному науковому просторі. Наукові записки 
Національного університету "Острозька академія". Серія "Культуро-
логія", 16, 3–9. 

Маценка, С. (2022). Музика в голові: фігура Людвіга ван Бетховена 
як акустична система в театральній сонаті "Ніжна лють, або Оператор 
слуху" Ґерта Йонке. Науковий вісник Національної музичної академії 
України імені П. І. Чайковського, 133, 8‒22. 

Мачейко, П. (2015). Разноплеменное множество. Яаков Франк и 
франкистское движение в 1755–1816. Иерусалим, Гешарим/Мосты 
культуры, 500. 

Поліщук, Ю. (2013). Теоретичні виміри етнічної та національної іде-
нтичностей. Наукові записки Інституту політичних і етнонаціональ-
них досліджень ім. І. Ф. Кураса, 2, 197‒213. 

Рікер, П. (2002). Сам як інший. Пер. з франц. В. Андрушко, 
О. Сирцова. Київ, Дух і літера, 458. 

Сміт, Е. (1994). Національна ідентичність. Київ, Основи, 224. 
Собуцький, М. (2017). Сучасність класу. Спільне. URL: 

https://commons.com.ua/uk/suchasnist-klasu/ 
Терборн, Й. (2020). Мрії та кошмари середніх класів світу. Спільне. 

Соціологія. URL: https://commons.com.ua/uk/mriyi-ta-koshmari-serednih-
klasiv-svitu/ 

Токарчук, О. (2019). Книги Якова. Київ, Темпора, 960. 



~ 74 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Шевчук, О. (2013). Культура і топографія: територія як чинник фор-
мування культурної ідентичності. Наукові записки Національного уніве-
рситету "Острозька академія". Серія "Культурологія", 12, 267–273. 

Янишин, М. (2022). Марія Шимановська та Шори: генеалогічні осо-
бливості роду як джерело цілісної реконструкції творчої біографії мист-
кині. Художня культура. Актуальні проблеми, 18. Ч. 1, 154–161. 

Fuller Maitland, J. (2001). Oury [née de Belleville], Anna Caroline. 
Grove Music Online. URL: https://www.oxfordmusiconline.com/grovemusic/view/ 
10.1093/gmo/9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-0000020602 

Hoffmann, F. (2011). Boissier-Butini, Caroline (Louise), geb. Butini, verh. 
Boissier. Sophie Drinker Institut. URL: https://www.sophie-drinker-institut.de/ 
boissier-butini-caroline 

Suchowiejko, R. (2012). Between the salon and the concert hall. Maria 
Szymanowska‘s artistic career from behind the scenes. Musica Iagellonica. 
URL: http://www.muzykologia.uj.edu.pl/documents/6464892/8a9cfb56-a7df-
4809-8534-2cf13baf9ac8 

Trochimczyk, M. (2012). On Genius and Virtue in the Professional 
Image of Maria Szymanowska. Académie Polonaise des Sciences Centre 
Scientifique à Paris, 257–280. 

Witkowska, A. (1998). Celina i Adam Mickiewiczowie. Kraków, 
Wydawnictwo Literackie, 158. 

 
REFERENCES 

Budzar, M. (2015). Problema identychnosti jak mehanizmu 
konstrujuvannja social'nyh praktyk osobystosti: do stvorennja "intelektual'noi' 
biografii'" Grygorija Galagana [The problem of identity as a mechanism for 
the construction of social practices of the individual: to the creation of the 
"intellectual biography" of Grigory Galagan]. Ejdos, 8'2015, 233–245. 

Vasylevskyi, S. (2015). Zhyttia polske u ХІХ stolitti [Polish life in the 
19th century]. Kyiv, Tempora. 

Gontar, V. (2020). Identyfikacija "identychnosti" jak peredumova 
samovyznachennja cherez nei' [Identification of "identity" as a prerequisite 
for self-determination through it]. Problema identychnosti v XXI stolitti, 8–11. 

Dobropas, I. (2007). Problema gendernoi' identychnosti v konteksti 
feministychnoi' epistemologii' [The problem of gender identity in the context 
of feminist epistemology]. Visnyk L'vivs'kogo universytetu. Filosofs'ki nauky, 
10, 79–89. 

Jezers'ka, I. (2010). Religijni konversii' u L'vovi naprykinci XVII –  
u XVIII stolittjah (na materialah metryk hreshhen' Katedral'nogo kostelu) 
[Religious conversions in Lviv at the end of the 17th – in the 18th centuries 
(based on the materials of the baptism records of the Cathedral Church)]. 
Visnyk L'vivs'kogo universytetu. №45, 551–588. 

Kandel, F. (1988). Evreі Rossii. Vremena і sobytiya. Istoriya evreev 
rossiiskoi imperii [Jews of Russia. Times and events. History of the Jews of 
the Russian Empire]. URL: https://www.litmir.me/br/?b=259535 

Kizilov, M. (2010). Nekotorye dokumenty po istorii evrejskih i 
iudejstvujushhih sekt jepohi Aleksandra І [Some documents on the history of 

Jewish and Judaizing sects of the era of Alexander I]. Studia 
Anthropologica. 174–190. 

Kis', O. (2012). Zhinka v tradycijnij ukrai'ns'kij kul'turi drugoi' polovyny 
XIX – pochatku XX st. [A woman in traditional Ukrainian culture of the 
second half of the 19th and early 20th centuries]. L'viv, Instytut 
narodoznavstva NAN Ukrai'ny. 

Kravets, V. (2015). Kripatstvo v 1848 rotsi v Halychyni ta v Chekhii 
ne skasuvaly [Serfdom was not abolished in 1848 in Galicia and the 
Czech Republic]. Bohemni podorozhi ne lyshe po Bohemii. URL: 
http://www.praga-gid.info/blog/?kripacrtvo_v_1848_roci_v_halycyni_ta_v_ 
cechiji_ne_skasuvaly 

Kravchenko, G., Shapovalova, N. (2015). Ponjattja identychnosti: 
problema vyznachennja v suchasnomu naukovomu prostori [The concept of 
identity: the problem of definition in the modern scientific space]. Naukovi 
zapysky Nacional'nogo universytetu "Ostroz'ka akademija". Serija  
"Kul'turologija", 16, 3–9. 

Maciejko, P. (2015). Raznoplemennoe mnozhestvo. Yaakov Frank і  
frankystskoe dvizhenie v 1755–1816 [The mixed multitude. Jacob Frank and 
the frankist movement 1755-1816]. Yerusalym, Hesharym/Mostу  kulturу. 

Matsenka, S. (2022). Muzyka v holovi: fihura Liudviha van Betkhovena 
yak akustychna systema v teatralnii sonati "Nizhna liut, abo operator slukhu" 
Gerta Yonke [Music in the head: the figure og Ludwig van Beethoven as an 
acoustic system in Gert Jonke's "Gentle rage or an Ear Engineer"].  
Naukovyi visnyk Natsionalnoi muzychnoi akademii Ukrainy imeni  
P. I. Chaikovskoho, 133, 8–22. 

Polishhuk, Ju. (2013). Teoretychni vymiry etnichnoi' ta nacional'noi' 
identychnostej [Theoretical dimensions of ethnic and national identities]. 
Naukovi zapysky instytutu politychnyh i etnonacional'nyh doslidzhen' im. 
I.F.Kurasa, 2, 197–213. 

Ricœur P. (1990). Soi-même comme un autre. Paris, Seuil. [In Ukrainian] 
Smith, A. (1991). National identity. Penguin. [In Ukrainian] 
Sobuc'kyj, M. (2017). Suchasnist' klasu [The modernity of the class]. 

Common. URL: https://commons.com.ua/uk/suchasnist-klasu/ 
Therborn, G. (2020). Dreams and Nightmares of the World's Middle 

Classes. New Left Review. URL: https://newleftreview.org/issues/ii124/ 
articles/goran-therborn-dreams-and-nightmares-of-the-world-s-middle-classes 

Tokarchuk, O. (2019). Knyhy Yakova [Books of Jacob]. Kyiv, Tempora. 
Shevchuk, O. (2013). Kul'tura i topografija: terytorija jak chynnyk 

formuvannja kul'turnoi' identychnosti [Culture and topography: territory as a 
factor in the formation of cultural identity.]. Naukovi zapysky. Serija  
"Kul'turologija", 12, 267–273.  

Janyshyn, M. (2022). Marija Shymanovs'ka ta Shory: genealogichni 
osoblyvosti rodu jak dzherelo cilisnoi' rekonstrukcii' tvorchoi' biografii' 
mystkyni [Maria Szymanowska and Shor: genealogical characteristics of the 
genus as a source of holistic reconstruction of the artist's creative 
biography]. Hudozhnja kul'tura. Aktual'ni problemy, 18. Ch.1., 154–161. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  31 .0 1 . 23  

 
Mariia Janyshyn-Pryimenko, PhD Student 
e-mail: mjanyshyn @gmail.com 
https://orcid.org/ 0000-0001-8278-0888 
Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine,  
1-3/11 Architect Horodetsky St., Kyiv 01001, Ukraine 

THE CREATIVE BIOGRAPHY OF MARIA SHYMANOVSKA IN THE CONTEXT OF THE PROBLEM OF IDENTITY 
The article examines the problem of the artists' identity at the beginning of the 19th century through the prism of the Maria Shymanovska's 

creative personality. The analysis of the historical and cultural realities of the time made it possible to determine the main factors that influenced 
the formation of identity. These are geography, religion, social status and gender. It was found that for Maria Szymanowska, Warsaw always 
remained the central city through which her self-determination took place, even after moving to St. Peregburg in 1828. There was a problem of 
coherence between the national and religious identities of the artist. Szymanowska was Polish at the level of "I speak the language, I dress," but 
she was a frankist at the level of "whom I pray to, what books I read, who I believe in," which makes her identity portrait more complex. The 
composer sought to create a positive image in the aristocratic society and position herself as part of it, thus increasing the social status given to 
her at birth – petty bourgeoisie, the daughter of a brewer. She did this with acquaintances, a suitable social circle, portraits, clothes, etc. Also, the 
artist bravely overcame the boundaries of established behavioral models for women. Maria Shymanovska divorced and supported herself and three 
children from the marriage – artistic and compositional activities were the main source of her income. Through the prism of periodicals of the day, 
she appears as one of the first women who dares to compete with men on a professional level. Various aspects of Maria Szymanovska's creative 
biography are intricately intertwined and clash with each other at different levels: Szymanovska is a Polish, but primarily defends the interests of a 
narrow group of frankists; the artist belongs to the bourgeoisie, but it is important for her to position herself as an aristocrat; she is a woman, 
however, first of all, she chooses her right to creative and professional realization. The comparison of typical life strategies, which provided for the 
mentioned factors of identity formation, with the life and creative decisions of Maria Shymanovska, made it possible to outline the specifics of the 
artist's identity portrait. By overcoming the established identity stereotypes of the time, Maria Shymanovska appears as an extraordinary person 
who is able to shape new life strategies. 

Keywords: the creative biography of Maria Shymanovska, the problem of identity, markers of identity, the identity of the artist at the beginning of the  
19th century, the priority of identities, changes of identity. 

 


