
~ 36 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 165.191+7.046.1]:130.2](045) 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2023.2(13).07 

Данило ОЛЕКСІН, студ.  
ORCID ID: 0009-0000-8162-4234 

e-mail: mozzartino56@ukr.net 
Національна музична академія України імені П. І. Чайковського, Київ, Україна 

 
МІФОЛОГІКА В НЕКЛАСИЧНИХ ГУМАНІТАРНИХ РЕФЛЕКСІЯХ НАД МІФОМ:  

МЕТОДОЛОГІЧНИЙ АСПЕКТ 
 

За останнє століття накопичилась велика кількість концептуальних рефлексій над міфом, однак не було втілено 
спроби певної об'єктивації та каталогізації вже наявних розвідок. Актуальність нашого дослідження ми умовно розк-
ладаємо на два локуси: загальний і партикулярний. Загальною актуальністю є високий рівень вплетеності міфу та 
його мотивів у сучасний культурний плин; партикулярний план виявляє себе на рівні спроби об'єктивації теорій міфу 
ХХ ст. і селекції загального для них методу (1) та наповнення культурологічного дискурсу новими працями у сфері 
філософії міфу (2).  

Метою нашого дослідження є огляд процесу становлення науки міфу в контексті реміфологізації кінця ХІХ ст. як 
онтологічного аргументу культурологічного дослідження міфу; визначення міфологіки як синтетичного методу 
некласичної інтерпретації міфологічного матеріалу. 

Методи: компаративний (в аналізі підходів до дослідження міфу в ХХ ст. і визначенні некласичного концепту міфу).  
Завдання: дослідити складові науки міфу; визначити концепт реміфологізації; аргументувати міфологіку як  

некласичну модель інтерпретації міфу.  
Результати: досліджено складові науки міфу, що являють собою суму некласичних підходів до дослідження "сак-

ральної розповіді" (ритуальний, функціональний, соціологічний, психоаналітичний, структурний, трансценденталь-
ний і нумінозний підходи); визначено концепт реміфологізації як актуалізації міфу в категорії предмета наукового, 
філософського й мистецького інтересу; аргументовано міфо-логіку як некласичну модель інтерпретації міфу із вла-
стивими їй принципами – структури та логіки міфу. 

Висновки: дослідження міфу піднялось на пізнавальних хвилях глибокого океану сучасної гуманітаристики до ви-
сот проблемного простору дослідження культури. Через таку актуалізацію міфу наукою він набув міждисциплінарно-
го характеру, став поняттям, що мігрує із царини в царину, маючи десятки визначень, як і саме поняття "культура". 
Міфо-логіку можна і слід розширювати в її принципах, оскільки міф можна досліджувати будь-якими шляхами, які 
представлені в науці про міф. Ця парадигма не є замкненою на самій собі, вона дає варіантність та аспектність роз-
гляду міфу як універсалії культури, а отже, є зручною та виправданою у використанні в контексті некласичного фі-
лософування та сучасної культурології як аспекту некласики. 

Ключові слова: міф, міфологіка, наука міфу, некласична гуманітаристика, реміфологізація, сучасна культурологія, методологія 
культурологічного пізнання. 

 
Вступ 
Міф як універсалія культури ніколи не зникав зі сві-

тоглядного обрію суб'єктів культури; також він ніколи не 
полишав ані мистецького, ані наукового дискурсів. На-
впаки – саме у згаданих царинах він і розкривав свої 
культуротворчі, соціоутворювальні та споглядальні по-
тенції. Однак, як відомо, у певні відрізки плину культури 
міф вуалювався під парадигмальними новоутворення-
ми Просвітництва, позитивізму, саєнтизму тощо і, оче-
видно, як наслідок, проникає у науковий дискурс у фор-
мі речей-що-знають-усе (штучний інтелект), "магічних" 
практик вичерпного пізнання світу, наукового фантазу-
вання на предмет інопланетних цивілізацій і т. д.  

Густина концентрації й температура кипіння практик 
міфу в середині ХІХ ст. затребували нового шляху до 
його дослідження й аналізу як усередині культури, так і 
окремо як певної абстракції. Етнографічні, релігієзнавчі, 
антропологічні розвідки кінця ХІХ – початку ХХ ст. відк-
рили для нас невичерпний "світ архаїчного дикуна", 
концептуалізувавши поняття ритуалу, міфу, обряду, 
казки; культурфілософські, структуралістські та психоа-
налітичні пошуки початку та середини ХХ ст. звернули 
свою наукову оптику на сутність міфологічної розповіді, 
на внутрішні шати міфу як мовленнєвого коду (К. Леві-
Строс), міфу як конструювання цінностей як смислів 
(М. Еліаде), міфу як прелогічного мисленнєвого субст-
рату (Л. Леві-Брюль), міфу як здатності до пізнання ку-
льтури (Я. Голосовкер), міфу як становлення особис-
тості (О. Лосєв), міфу як символічного першопростору 
культури (Е. Кассірер), міфу як форми виразів смислів 
культури (К. Юнг).  

Такі концептуальні погляди на міф ми називаємо 
міфологікою, або наукою міфу, що була сформована у 
ХХ ст., однак досі не відрефлексована та не описана як 
специфічна методологія дослідження міфу. Сутність її 
принципів редукується до послідовного проникнення у 
розповідь міфу, шляхи її складання/становлення (хоча 
всі варіанти міфу і порядні один одному), у логічну кан-
ву розвитку смислів і сюжетів міфу. Ми відкидаємо істо-
ричність міфу, оскільки вона нічого не дає ані міфові, 
ані інтерпретаторові, виключаючи тільки можливість 
відновлення певної частини окремого міфу. Сутнісно 
міфологіка як наука міфу проникає у структуру та логіку 
розповіді, демонструючи а) граничну логічність міфу; 
б) міф як інтелектуальний простір людини; в) міф як 
здатність до пізнання. 

Цією статтею ми маємо мужність повернути дослі-
дження міфу (або хоч звернути увагу) до питань онтоло-
гічного, епістемологічного та гносеологічного порядку, 
акцентуючи не стільки на трендовості міфу як поняття в 
політичній філософії, соціології чи рекламі, скільки на 
сутності міфу як такого. Наша увага зосереджена на ме-
тодологічному аналізі поняття, явища та процесу міфу.  

Огляд літератури. Якщо говорити про досліджен-
ня міфу як його інтерпретацію, то такий дослідницько-
інтерпретативний шлях бере свій початок від еллінської 
Греції та імперського Риму, де було сформовано й за-
стосовано дві моделі інтерпретації "сакральної розпові-
ді", а саме – евгемеричний (від імені філософа Евгеме-
ра) та алегоричний методи. Перший розглядав міф та 
його образи як обожнених царів, другий – сформований 
стоїками та епікурейцями – проводив паралелі між сюже-
тами міфу та явищами природи (Hübner, 2013, p. 41–42). 

© Олексін Данило, 2023



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(13)/2023 ~ 37 ~ 

 

 

Зверхньою була б думка про примітивність даних під-
ходів, оскільки вони хоч і розглядають часткові мотиви 
міфу, однак утілюють етнографічно-релігієзнавчий план 
його осмислення в дусі М. Еліаде та Дж. Фрейзера.  

Однак лише від ХІХ ст. ми можемо спостерігати 
невпинну та суттєву актуалізацію і міфу самого по со-
бі, і рефлексій над ним зокрема. Широка палітра вті-
лення міфічних сюжетів у музиці, на полотнах та у 
словах підносить солідний прошарок міфологічної 
спадщини – не тільки Європи, а й цілого світу, – до 
ступеня "речей-що-потребують-осмислення". Що важ-
ливо: осмислення не тільки творчого та художнього, а 
й наукового і філософського.  

У період кінця ХІХ – середини ХХ ст. було написа-
но багато вагомих праць про міф, його сутність, його 
інструментарій, однак докладніше ми опишемо озна-
чену панораму далі – в основному викладі матеріалу 
нашої статті, поступово розкриваючи шлях становлен-
ня "науки міфу".  

За останні роки з'явилась велика кількість теоретич-
них праць стосовно проблеми міфу в сучасній культурі. 
Більшість із них слідує за культурологічним вектором 
осмислення ролі міфів у політичній культурі, рекламі, 
масовій і популярних культурах, психологічному кон-
тексті, однак є й такі, що звертають свій погляд на ви-
рішення проблем і питань первісної культури, "білих 
плям" на полотні процесу становлення homo. Щодо 
першої категорії – варто згадати фундаментальні праці 
української дослідниці Р. Демчук "Українська ідентич-
ність у модусі міфологем", "Міфопоетика як засіб моде-
лювання української ідентичності: культурно-цивіліза-
ційний контекст" і статтю "Міфологема у контексті мо-
делювання національної ідентичності". Пропоновані 
тексти фокусують свою дослідницьку увагу на пробле-
му ґенези й побутування міфу в національних, народ-
них контекстах, на визначення основних архетипів на-
ції, їхнє становлення та вплив на сучасний стан політи-
чних, економічних, психологічних, культурних, одним 
словом – дискурсів. Цікавим виявляється той факт, що 
дослідниця у своїх рефлексіях зауважує на архетипах 
як виразниках національної ментальності (Демчук, 
2017, с. 54), посилаючись на К. Юнга, який, за нашими 
рефлексіями, належить до суми науки міфу. Окрім 
того, Р. Демчук, посилаючись на К. Юнга, розглядає і 
психологічний контекст як окремого індивіда, так і ці-
лої нації, актуалізуючи і суб'єктивне позасвідоме, і 
колективне позасвідоме З. Фройда та К. Юнга відпо-
відно. А відтак розглядає міф і в політичному дискурсі, 
і у психологічному опосередковано, таким чином акту-
алізуючи науку міфу; однак фокусність дослідниці все 
ж звернено до національних міфів, де наука міфу ви-
ступає лише практичним інструментарієм означення 
архетипів та міфологем націй.  

У продовження теми міфу та психоаналітичного 
дискурсу маємо навести статтю О. О. Лінецької "Осо-
бистісний міф як варіативна частина образу світу осо-
бистості", в якій автор також звертається до рефлексій 
про міф та психіку і їхні взаємозв'язки К. Юнга та 
З. Фройда. У самому тексті концептуально міф розумі-
ється як матриця кодування смислів суб'єкта в позас-
відомому (Лінецька, 2015, с. 175), що практично відси-
лає нас і до психоаналітичного підходу до досліджен-
ня міфу, і до структуралістського, оскільки апелює са-
ме до шифрування смислів та їхньої герменевтики 
через конструювання образу світу (тобто цей самий 
особистісний міф розуміється тоді, коли суб'єкту зро-
зуміла його картина буття). Сутнісно позасвідомий міф 

являє собою архаїчну субстанцію невідрефлексованих 
трансцендентальних і чуттєвих досвідів суб'єкта, що 
переплетені з нав'язаними колективними уявленнями. 
Під цими колективними уявленнями можна розуміти 
навіювання реклами, масового кіно.  

Маємо згадати і статтю Д. А. Короля "Давньоскан-
динавський Thanatos: коди нордичної ментальності в 
контексті вмирання", в якій автором досліджується ку-
льтура смерті у нордичних народів. Однак не предмет-
не поле статті цікавить нас, а саме опосередкована 
актуалізація рефлексій К. Леві-Строса, який теж являє 
собою виразника науки міфу.  

Окремо маємо наголосити на статті С. П. Стоян 
"Процес "реміфологізації" у сучасній культурі", в якій 
науковиця актуалізує фундаментальне питання майже 
всіх дослідників міфу: чому ж він, власне, актуалізу-
ється, до того ще й у класичних своїх наративах? 
Дослідниця констатує: "…класична архаїчна міфологія 
не зникла з ментальної традиції, а постає матеріалом 
для переосмислення" (Стоян, 2004), і справедливо, 
оскільки класичні західні та східні міфології так чи інак-
ше переосмислюються й перекодовуються в межах 
сучасної культуротворчості. Достатньо звернути дослі-
дницьку (чи навіть обивательську) оптику на царину 
цифрової культури – комп'ютерні ігри зокрема, – в яких 
це саме перекодування змінює знаки у власний спосіб 
за бажанням, говорячи мовою Я. Е. Голосовкера, мі-
фотворця. Це серія ігор "GodofWar", в якій деконстру-
йовано грецьку та скандинавську міфології, серія ігор 
"Sekiro: ShadowsDieTwice", де викладено японську мі-
фологію, чи, припустимо "DarkSoules", яка демонструє 
власні – некласичні – міфопрактики. Така вписаність 
міфу в густину сучасної культури надає нам міфологізм, 
який, за рефлексіями Стоян, протистоїть міфології, оскі-
льки остання являє собою сакралізований топос практик 
суб'єкта культури (Стоян, 2004). Ідучи за логікою думок 
дослідниці, припустимо, що міфологізм являє собою за-
гальний простір – певний каталог міфів і міфологій, що 
ми ними послуговуємося в процесі переосмислення су-
часною культурою тих чи інших міфологічних образів. 
Стоян стверджує, що "людина – це істота, яка створює 
міфи, називає ці міфи істинами, а потім живе у відповід-
них межах, за відповідними законами" (Стоян, 2004); ця 
теза відсилає нас до розуміння міфу як певної мови та 
знакової системи, у межах якої функціонує певна інтер-
суб'єктивна група: вона розуміє ці знаки та розкодовує їх 
суголосно із законами самого міфу. Відповідно міф у 
такій оптиці набуває екзистенційних вимірів, оскільки 
виступає онтологічним і гносеологічним аргументом лю-
дини та культури, оскільки а) надає знаки, мову та мов-
лення і б) насичує ці знаки смислами, потому ж стаючи 
ініціатором процесу буття (Стоян, 2004). С. П. Стоян 
завершує свою статтю на розмислах про реміфологіза-
цію, визначаючи її як спробу перекодування знаків і зна-
чень, що уможливить більш широке, спрямоване й осми-
слене дослідження і, що більш важливо, розуміння куль-
тури та її процесів (Стоян, 2004).  

Окрім вітчизняних дослідників, маємо звернути нашу 
увагу і на публікації наших західних колег, зокрема на 
працю Кейт Мішель Годж "Що міф розповідає про люд-
ське мислення: когнітивний підхід" (Keit Mitcell Hodge 
"What myths reveal about how humans think: a cognitive 
approach to myth"). У контексті нашої статті ця праця 
являє собою яскравий приклад саме науки міфу (хоч і 
не без певних поправок), оскільки не звертає свою ува-
гу ані на нації та їхні архетипи, ані на окремі моменти в 
міфі, навпаки ж – розглядає міф як мисленнєвий і пі-



~ 38 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

знавальний субстрат суб'єкта культури партикулярно та 
міф як потяг до пізнання загального. Текст публікації 
пронизано антропологічними візіями К. Гірца, 
Б. Андерсона, М. Еліаде та, звичайно, К. Леві-Строса. 
К. Годж виходить з того, що будь-яка людська спільно-
та, що організована в соціальну групу, мала, має та 
буде мати свої міфи, оскільки саме міф своїми потенці-
ями формує осмислений побут самої групи, надає їй 
структуру та ієрархічність, а відтак і соціальну констру-
кцію вертикалі, а не горизонталі (Hodge, 2006, p. 4). 
Однак, з іншого боку, у тексті, на наш погляд, не ви-
стачає певного онтологічного обґрунтування у формі 
визначення критеріїв міфу для архаїчної спільноти та 
спільноти "цивілізованого світу" (ми вимушено впада-
ємо в таке розрізнення, оскільки в сучасності маємо 
представників саме архаїчних спільнот на теренах 
Африки, Океанії, Австралії тощо). Тобто не розкрита 
проблема: які критерії міфу й міфічності в принципі та 
які властиві міфам масовим/некласичним (міські, при-
пустимо, легенди) та архаїчним/класичним (міфології 
тих самих маорі)? Хоча праця К. Годж і являє собою 
фундаментальну розвідку в контексті науки міфу, усе 
ж вона не вдається до сутнісного питання цієї науки: 
які критерії, начала та основи міфу. 

Отже, як ми могли переконатись, гуманітарне осми-
слення міфу не покидає наукову спільноту, знаходиться 
та теоретизується велика кількість проблем у заданій 
площині досліджень. Міф розглядають і з боку його по-
етики (тобто волі до творчості речі), і з боку логіки та 
структури; розшукуються основи національних міфів, 
політичних космогоній і теогоній, розглядаються семіо-
тичні й антропогенні фактори виникнення міфу.  

Методологія. Міф можна розглядати в будь-який 
спосіб, і саме від вибору шляху осмислення речі зале-
жить висновок про саму річ. Особливий шлях ми обра-
ли, досліджуючи та кристалізуючи поняття науки міфу 
та власне міфу, реміфологізації й міфологіки, зокрема 
ми послуговувались рефлексіями К. Хюбнера (щодо 
ревізії некласичних пошуків у дослідженні міфу ХХ ст.). 
Текст "Істина міфу" (К. Хюбнер) надав нам широку па-
нораму історії дослідження обраного явища, особливо 
ж перші – методологічні – розділи, в яких ретельно від-
слідковується шлях становлення концептуалізованої 
науки міфу. Говорячи про згадану науку, зауважимо, що 
її критерієм виступає власне некласичний погляд на 
міф як річ, міф як знак, міф як наратив тощо. Іншими 
словами: наука міфу "висмикує" сам міф із властивих 
йому класичних контекстів – мистецьких, – занурюючи у 
"глибокі води" ретельного філософування над ним са-
мим (достатньо згадати тексти Е. Кассірера). Однак 
К. Хюбнер не використовує словосполуку "наука міфу" 
для позначення процесу його дослідження у ХХ ст., ні, 
це – цілком наше узагальнення й наш концепт. 

Поняття міфу ми намагались визначити щоякнайк-
раще, однак не щоякнайточніше, оскільки просто не-
можливо в сучасному культурологічному дискурсі ви-
значати поняття через формулу "річ – це […]". В осми-
сленні поняття міфу ми звертались до виразників вла-
сне науки міфу; отримавши велику кількість визначень 
цього поняття, ми розділили його осмислення на дві 
форми: міф як структурування буття та міф як потен-
ція до пізнання.  

Розглядуваною нами міфологікою є некласичний 
метод дослідження міфу, синтетичний субстрат науки 
про міф. Однак маємо зробити невелику ремарку сто-
совно термінології, оскільки науковій спільноті уже ві-
доме поняття – співзвучне нашому – міфологіки. Уве-

дене в науковий дискурс К. Леві-Стросом, воно має аб-
солютне відмінне від нашого, хоч у плані іманенції і 
дещо схоже тлумачення. У своїй статті ""Сире та приго-
товане" Клода Леві-Строса та приховані структури мі-
фу" О. Ельяда зауважує, що самі "Міфологіки" (які яв-
ляють собою чотиритомну працю в контексті структур-
ної антропології) постають спробою аргументації думки 
про те, що не соціальне творить інтелектуальне (переко-
нання Е. Дюркгейма), а інтелектуальне являє собою об-
ґрунтування соціального й культурного (Elyada, 2002, 
p. 57). Предметом цієї фундаментальної розвідки К. Леві-
Строса є пошук універсальних законів мислення, що "пі-
дштовхують" людину до тих чи інших рішень. На думку 
дослідника, "первинний дикун" не є дикуном у сутності, 
оскільки йому притаманні ті самі розумово-інтелектуальні 
операції, що і європейцю, відтак саме інтелектуальна 
сила мозку рухає і дикуном, і міфом у напрямку класифі-
кації, уніфікації та структурування навколишньої дійс-
ності (Elyada, 2002, p. 56). Сутнісно міфологіками є шлях 
становлення бінарних пар знаків і значень усередині 
міфу, а отже, й усередині свідомості і "звичайного" дику-
на, і "цивілізованого"; означені бінарні пари субстанти-
вують світ, думки, погляди, надають картину світу та бут-
тя, тобто міфологіки Леві-Строса являють собою шлях 
становлення структури. Натомість наша міфологіка є 
лиш синтетичним методом інтерпретації міфу.   

Результати 
Упродовж другої половини ХІХ – першої половини 

ХХ ст. навколо міфу як універсалії культури точились 
палкі й непересічні дискусії, що свідчили про необхід-
ність нових підходів і принципів дослідження даного 
явища. Одним із векторів актуалізації проблеми міфу в 
гуманітаристиці даного періоду можна вважати аспект 
реміфологізації у філософії культури й культурології 
(Hübner, 2013). Нам важливо розкрити процес і концепт 
реміфологізації (хоча б побіжно), оскільки саме це яви-
ще проклало дорогу науці про міф.  

Наприклад, звертаючись до праці К. Хюбнера "Істи-
на міфу", ми віднаходимо означення чотирьох осеред-
ків актуалізації реміфологізації, інспірованих у другій 
половині ХІХ та першій половині ХХ ст., а саме: рефле-
ксії виразників "філософії життя" і здобутки художньо-
мистецького дискурсу (щодо ХІХ ст.) і надбання "нової 
етнографії" та розвиток політичних теорій (стосовно 
ХХ ст. відповідно) (Hübner, 2013).  

Щодо першої лінії у ХІХ ст. варто зауважити значу-
щість текстів Фрідріха Ніцше ("Народження трагедії з 
духу музики") та Фрідріха Шеллінга ("Філософія міфоло-
гії"). Загостримо нашу увагу на тексті "Народження тра-
гедії з духу музики". Основним відкриттям і провідною 
ідеєю цього тексту є виокремлення міфу як природної, 
інстинктивно-життєвої сили. Така візія абсолютно ніве-
лює усталену романтичну оптику інтерпретації міфу як 
"прекрасної вдаваності", що була теоретизована 
К. Ф. Моріцем, К. А. Беттінгером, Й. Гете, оскільки від-
кидає тезу про "міф як поезію", "міф як дещо прекрас-
не", стверджуючи, що міф узагалі поза художнім диску-
рсом і мистецькою естетикою (Hübner, 2013, p. 43–45). 
У своїй програмній праці "Філософія міфології" Фрід-
ріх Шеллінг розглядає міф як символ власне художньої 
творчості, убачаючи у ньому першоматерію будь-якої 
творчої діяльності індивіда. 

Також варто брати до уваги і мистецький романтич-
ний дискурс, який звернув свою творчу оптику на ре-
зультати відкриттів класичної етнографії в особах бра-
тів Грімм. Наша увага концентрується на живопису, що 
апелює до класичної скандинавської міфології: прикла-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(13)/2023 ~ 39 ~ 

 

 

дом є полотна Едварда Г'юза ("Дозор валькірії"), Пете-
ра Арбо ("Валькірія"), Мортена Вінге ("Битва Тора з гі-
гантами"), Луїса Хуарда ("Фрейя знаходить карликів"), 
Лоренца Фреліха ("Три норни") тощо. Важко не зверну-
тись і до музичного мистецтва, очевидно, означаючи 
фігуру Ріхарда Вагнера, що актуалізував скандинавську 
міфологію через свою тетралогію "Перстень Нібелунга"; 
окрім скандинавського міфу, Р. Вагнер актуалізує сере-
дньовічний тип роману через опери "Трістан та Ізоль-
да", "Лоенґрін", "Парцифаль", "Тангейзер" тощо. Примі-
тно, що саме середньовічний роман своїми мотивами 
проростає з давньогерманського й давньогрецького 
епосів, які ґрунтуються на міфічних уявленнях, тому, 
хоч і опосередковано, Р. Вагнер усе ж підсилює міфо-
логічні наративи і в неочевидно міфічних сюжетах.  

Початок ХХ ст. позначений процесом стрімкої ремі-
фологізації саме в культурології та філософії. Розгля-
даючи означений контекст, К. Хюбнер об'єктивує нову 
парадигму такими тезами: визнання міфу вічно живим 
началом; визначення зв'язку між міфом і концепцією 
вічного повторення; зближення феноменів міф –
 ідеологія, ритуал – психологія (Hübner, 2012, р. 56).  

Побіжно зазначимо, що у візіях ХХ ст. міф вивіль-
нюється з "історичного", тобто міф розглядається не 
як історичний, а як гранично інтелектуальний продукт. 
Історична структура міфу розглядається як практичний 
аспект реконструкції мотиву міфу, а не як його основ-
ний чинник. 

З огляду на означені вище контексти ми даємо таке 
визначення реміфологізації: реміфологізація як актуалі-
зація міфу в категорії предмета наукового, філософсь-
кого й мистецького інтересу.  

В означених контекстах починає своє формування 
наука міфу, що складається з відповідних їй підходів до 
дослідження міфу. Маємо одночасно розглянути кожний.  

Отже, першим підходом до дослідження міфу в 
ХХ ст., на який ми звернемо нашу увагу, – що його 
виокремлює К. Хюбнер – є ритуалізм, або ж ритуаль-
но-соціологічна інтерпретація, сутність якої полягає у 
розумінні міфу як форми буття, що охоплює собою 
практичну реальність та являє собою регулятора по-
ведінки всередині соціальної групи (Hübner, 2013, 
p. 45). Регуляція поведінки увиразнюється через скла-
дну систему законів-табу, яка конструюється через 
тотемістичні уявлення членів окремого соціального 
простору, а практична реальність отримує свою субс-
тантивацію в межах ритуального обряду, що розумі-
ється як суть світового порядку та форми (детальніше 
див. "Золоту гілку" Дж. Фрейзера).  

Функціональний підхід, який є специфічним відгалу-
женням ритуального підходу, розглядає трансцендент-
ний компендіум первісних уявлень як певну форму про-
живання життя, як другу реальність. Основним і найви-
разнішим надбанням функціонального підходу є дослі-
дження міфу в первісному просторі носіїв міфологічних 
уявлень; постановка питання про сутнісне міфу, а не 
віднайдення аргументів про істинність своїх висновків, 
що здебільшого робив ритуальний підхід (Hübner, 2013).  

Французька соціологічна школа розглядає міф крізь 
оптику "колективних уявлень", що є певними соціальни-
ми маркерами, утіленими в символах. Колективні уяв-
лення (за Л. Леві-Брюлем) протиставлені особистому 
досвіду індивіда, вони є загальносоціальною оптикою 
світосприйняття та світобачення, певною колективною 
несвідомою конструкцією буття та світу. Як і ритуальний 
з функціональним, так і соціологічний підхід не розрізняє 
у своїх розвідках міф, міфологію, казку, легенду та ін., 

редукуючи означені категорії до первісних вірувань, тому 
центральним явищем, через яке розглядається міф як 
абстракція, є колективне уявлення, що його, у свою чер-
гу, перейняв К. Юнг, увиразнюючи магістральні архетипи 
як монади несвідомого (Hübner, 2013).  

Психоаналітичний підхід, або ж психологічна інтерп-
ретація за К. Хюбнером, отримує свій науковий потенці-
ал у рефлексіях Ф. Ніцше та В. Вундта. Магістральними 
поняттями, якими дослідники увиразнюють міф, суть 
"діонісійське" (за Ф. Ніцше) і "міфологійна аперцепція" (за 
В. Вундтом). Найвидатнішими виразниками цього підхо-
ду є З. Фройд і К. Юнг, погляди яких на міф мають спіль-
не підґрунтя, але різні шляхи. Якщо З. Фройд не відхо-
дить від ритуалістичної основи міфу – тотемізму, то 
К. Юнг убачає в міфові комплекс несвідомих образів, 
характерних для будь-якого міфологічного виразника. 
Означені образи отримують назву архетипів, які відо-
бражають колективні міфологічні й культурні уявлення та 
стають певною психологічною підтримкою для індивіда.  

Трансцендентальний, або символічний, підхід уви-
разнено в дослідженні Е. Кассірера "Міфологічне мис-
лення", проте пропонований метод має певне підґрун-
тя у рефлексіях про міф Г. Гегеля та Ф. Шеллінга. 
Приміром, Г. Гегель зазначає, що міф є необхідним 
щаблем становлення Абсолютного духу, оскільки міф 
сам по собі має частинку істини, виражену в баченні 
"міфічним розумом" присутності Абсолютного духу 
(Hübner, 2013, p. 52). Ф. Шеллінг розглядає міф як фор-
му диференціації світу, зазначаючи, що недиференці-
йованість світу є першим аргументом до його диферен-
ціації (Hübner, 2013, p. 53). Вершиною означених ду-
мок є неокантіанство Е. Кассірера, викладене погля-
дом на міф як на форму пізнання. Відповідно до того, 
що міф теж є світом уявлень, він є світом пізнання, 
оскільки має апріорні його форми: свій час, свою при-
чинність, свої категорії, свій простір.  

Структуралістська інтерпретація розглядає міф як 
певний інформаційний код, що потребує розшифруван-
ня. У праці "Структурна антропологія" Клод Леві-Строс 
уподібнює міф до мови як абстрактної структури значень 
і смислів, визначаючи, таким чином, що міф має свої 
структурні одиниці не стільки на лінгвістичному, скільки 
на наративному рівні, "позаяк, у такому разі, міф нічим би 
не відрізнявся від будь-якої іншої форми висловлювання. 
Потрібно, вочевидь, шукати їх [структурні елементи] на 
рівні фрази" (Levi-Strauss, 1963, p. 187–188).  

Нумінозна інтерпретація міфу полягає в дослідженні 
його через трансгресію власної свідомості у міфічний 
вимір (Hübner, 2013, p. 67–68). Виходячи з того, що до-
слідниками пропонованого підходу до розгляду міфу 
залучається феноменологічний метод, ми можемо го-
ворити про міф як певний досвід переживання – суб'єк-
тивного – об'єктивної присутності певного божества чи 
певної міфічної сили, що є виразником буття як такого.  

Отже, ми розглянули запропоновані некласичні під-
ходи до дослідження міфу у ХХ ст. і виокремили магіст-
ральні візії міфу, що культивувались упродовж означе-
ної епохи, редукувати які можна до двох особливих тез: 
"міф як форма пізнання" та "міф як структура буття".  
З визначених нами підходів складається наука міфу, що 
розуміє міф як смислову субстанцію, а не чисту вигадку 
та брехню. У цьому ж дусі працює пропонована нами 
міфологіка як некласична модель інтерпретації "сакра-
льної розповіді", принципи якої ґрунтуються на структурі 
(структуралізм К. Леві-Строса) та логіці (концептуальна 
модель Я. Голосовкера) міфу. Звичайно, міфлогіку мож-
на розширювати і через психоаналітичний, і нумінозний, і 



~ 40 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

ритуальний підхід, однак ми послуговуватимемось струк-
туралістським та трансцендентальним,  остільки вони 
достатньо зручні й економні у процесі своєї роботи.  

Проведена нами паралель між трансцендентальним 
підходом (Е. Кассірер) та логікою міфу Я. Голосовкера 
має своє підґрунтя: Е. Кассірер ставить питання про 
внутрішнє міфу, про його остаточну сутність (у дусі 
М. Гайдеґґера), розглядає роботу "чудесного наративу" 
крізь призму властивих йому логіки та законів; 
Я. Голосовкер у "Логіці міфу" ставить питання в той 
самий спосіб, філософ убачає в міфові майже предме-
тний субстрат і, що найцікавіше (і парадоксально), цей 
самий субстрат субстантивує у формі законів та аксіом 
логіки міфу. Пропонуємо розглянути їх детальніше.  

Я. Голосовкер, розглядаючи проблему логіки міфу, 
визначає певні основи, на яких сама логіка та її рух бу-
дуються: цими фундантами є принципи error 
fundamentalis (первинне хибне припущення), in falso 
veritas (у хибі істина), fundamentum divisionis non datur 
(фундаментального розрізнення немає), reductio ad 
absurdum (зведення до абсурду). Означені основи мож-
на розуміти як висхідні аксіоми логіки міфу, через які 
логічний рух розповіді міфу розвивається спіраллю та 
лінією (Савельєва, Суходуб, Аляєв, 2020). 

Розглянемо принцип утілення та дії error 
fundamentalis: Я. Голосовкер зазначає, що в аспекті 
формальної логіки вся сутність міфу ґрунтується на 
error fundamentalis, тобто на первинному хибному при-
пущенні, але в площині логіки чудесного [тобто логіки 
міфу безпосередньо] ця основна омана є основною 
аксіомою (Савельєва, Суходуб, Аляєв, 2020). Це хибне 
припущення перебуває в бінарній опозиції до руху кла-
сичної логіки і тим самим знімає питання природного та 
мислимого, виводячи міф у простір надприродного та 
надмисленного. Тобто e. f. підносить феномен до над-
природного через його "немислиму" метаморфозу, при 
тому не пояснюючи саму метаморфозу, а лише опису-
ючи її, оскільки пояснення процесу знищить сутність 
"немислимого", "неможливого" та "непояснюваного" 
(Савельєва, Суходуб, Аляєв, 2020).  

Наступним положенням логіки міфу є in falso veritas, 
що будується на petitio principii (наперед вирішеній пе-
редумові). Сферою застосування та виявлення f.v. є 
пророчі практики надприродних створінь, а сутністю 
пророцтва як такого і є petitio principii, де передумова – 
застереження персонажа міфу пророком або віщуном, а 
наперед вирішеним є вибір божества (Савельєва, Су-
ходуб, Аляев, 2020). 

Ще однією аксіомою логіки міфу виступає 
fundamentum divisionis non datur, сутність якої полягає у 
практичній нівеляції критеріїв розрізнення речі від речі, 
суб'єкта від суб'єкта і, навпаки, – речі від суб'єкта (Са-
вельєва, Суходуб, Аляєв, 2020). Таке зняття відміннос-
тей між речами обумовлене "бажанням" міфу зняти те, 
що йому вже непотрібно, або для розмивання абсолют-
них формальних меж у зв'язках між явищами.  

Наступна аксіома – reductio ad absurdum – являє со-
бою антиіронізований варіант зведення до абсурду бу-
рлеску чи карикатури (Савельєва, Суходуб, Аляєв, 
2020). У міфі відсутня іронія, міф є найвищою трагедією 
та серйозністю, а відтак з абсурду знімається його іро-
нічне навантаження і він переходить у поле "непізнано-
го", "неймовірного", як, наприклад, "живий мрець" або 
"смертний бог".  

З огляду на констатовані аксіоми Яків Голосовкер 
вибудовує такі закони логіки міфу: ex nihilo omnia fit (з 
нічого з'являється все), tertium datur (третє дано), post 

hoc ergo propter hoc (після, значить, унаслідок) та закон 
заперечення самоочевидності. 

Розглянемо закон ex nihilo omnia fit. Сутність цього 
закону ґрунтується на абсолютному бажанні того, хто 
міф творить, що аргументує появу будь-чого: корабля 
Одіссея, що йде сам собою, або ж рогу достатку, оскі-
льки смисл бажання тільки у його втіленні, до того ж 
абсолютному, позаяк міф є топосом утілення абсолютів 
культури (Hübner, 2013). Цей закон застосовано Голо-
совкером-філософом щодо предметів, проте чому б не 
застосувати його і щодо явищ? Наведемо приклад 
його дії в космогонічному мотиві: "Of old was the age | 
when Ymir lived / Sea nor cool waves | nor sand there 
were / Earth had not been, | nor heaven above / But a 
yawning gap, | and grass nowhere. / Then Bur's sons 
lifted | the level land / Mithgarth the mighty | there they 
made. / The sun from the south | warmed the stones of 
earth, / And green was the ground | with growing leeks" 
(The poetic edda, 2001). У цій космогонічній пісні зі 
"Старшої Едди" прекрасно проілюстровано не тільки 
відомий міфологіям вищого порядку мотив створення 
світу з першородної істоти, а й сам принцип творення 
чогось з нічого, оскільки невирішеним залишається 
питання про походження Іміра.  

Закон tertium datur нівелює аксіому формальної ло-
гіки про tertium non datur, доводячи твердження "теза –
 антитеза – синтез" до абсолютного результату (Саве-
льєва, Суходуб, Аляєв, 2020). У межах логіки міфу 
мертві можуть бути живими, хоч і відокремлено від 
світу живих. Такими є герої, що здобули вічне тілесне 
життя на Островах блаженства. Продовжуючи зада-
ний мотив, доцільно згадати про давньогерманських 
воїнів-ейнхеріїв, що їхні тіла валькірії буквально заби-
рали у палати Одіна; переконливим прикладом слу-
жить і Вознесіння Богородиці, оскільки "вознеслась" 
вона саме тілесно; не менш важливим буде згадка про 
Вознесіння Христа, позаяк божество теж перейшло у 
блаженний світ тілесно.  

Звернемось до закону post hoc ergo propter hoc. Цей 
закон не являє собою у світі чудесного хиби, а є зако-
номірним причинно обумовленим зв'язком (Савельєва, 
Суходуб, Аляєв, 2020). До прикладу достатньо згадати 
будь-який міф, у якому будь-який бог має певну схиль-
ність до свого чемпіона, де добра воля божества являє 
собою propter hoc, вона є причиною удачі героя. Саме 
воля бога, а не сам герой і не обставини "щасливості"; 
обставини не грають ніякої ролі у сюжеті міфу, оскільки 
він, як уже зазначалось, будується на абсолютному 
бажанні міфотворця.  

Останнім законом, що його виокремлює 
Я. Голосовкер, є закон "заперечення самоочевидності". 
Його можна редукувати до заперечення формальної 
аксіоми силогізму, яка каже: якщо посилки істинні, якщо 
відношення між термінами в них відповідають умовам 
правильного висновку, то правильним та істинним має 
бути і сам висновок, натомість логіка міфу констатує: з 
неістинних, хибних, абсурдних посилок, але побудова-
них за всіма правилами силогізму, виходить правиль-
ний висновок, що відповідає істині (Савельєва, Сухо-
дуб, Аляєв, 2020). Закон "заперечення самоочевиднос-
ті" покликаний висвітлити сутність "немислимого" пере-
ходу (метаморфози) однієї речі в іншу, означити саму 
послідовність непослідовного.  

Таким чином виглядає й теоретично працює логіка 
міфу. Беззаперечно, Я. Голосовкер дивиться у глиб міфу 
не стільки як історії про щось чудесне, скільки у міф як 
абстрактну систему передання смислів, як абстрактний 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(13)/2023 ~ 41 ~ 

 

 

паралельний Усесвіт зі своєю семіотичною системою. Це 
не означає, що міф і реальність не перегукуються – не-
паралельності просто бути не може, оскільки сама реа-
льність нас у міф і штовхає, а це означає глибоку впле-
теність міфу в наше – людське – буденне життя та висо-
кий рівень поетики міфу як творення речі.  

Клод Леві-Строс розглядає міф у межах лінгвістич-
ного знання, що виключає з процесу інтерпретації міфу 
семантичну складову, залишаючи, натомість, міф як 
явище мовленнєвого порядку. Тобто в межах структу-
ралістського підходу з міфу випадає його атрибут уні-
версалії культури; він стає предметом дослідження 
структурної лінгвістики як знаково-символічна система 
пояснення дійсності. Проте міф, за Леві-Стросом, як 
означена система має іманентну їй структуру впоряд-
кованості значень знаків, що їх надає сама міфічна роз-
повідь. І саме в цьому контексті структура міфу віднахо-
дить своє застосування: розповідь (наратив) про парти-
кулярне міфу (знаки), що покликана звузити міф до ная-
вних саме в окремому міфі знаків. Іншими словами, стру-
ктура субстантивує міф, перекладає його в почасти за-
мкнену систему смислів. З іншої боку, на наше судження, 
структура міфу вказує на наявні в розповіді смисли, вона 
їх не нівелює, а структурно вибудовує з інтенцією на 
смислове ядро самого міфу (міфему).  

Міфемою виступає найменша одиниця міфологічно-
го висловлювання, яка позначає смисл і дію суб'єкта 
міфу (Levi-Strauss, 1963, p. 187). Вона являє собою мі-
фічний наратив, структурну розповідь, певну смислову 
оповідь. К. Леві-Строс уподібнює міфему до лінгвістич-
них категорій – морфеми, семантеми тощо, але визна-
ючи, що міфему ми віднаходимо не стільки у самому 
слові, скільки на рівні фрази міфу, оскільки вона є вели-
кою одиницею "горсточки пов'язаних між собою смислів", 
що подібні за значеннями (Levi-Strauss, 1963, p. 188). 
Принципами пошуку й розпізнання міфем дослідник поз-
начає у такий спосіб: економність пояснення, єдність 
рішення, можливість відновлення цілого за його части-
ною та передбачення подальшого розвитку через наяв-
ні факти (Levi-Strauss, 1963, p. 188). Означені принципи 
повною мірою збігаються із принципами структурного 
аналізу як такого, позаяк Леві-Строс саме до цього і пра-
гне: виведення міфу як структурного препарату. 

Структура міфу як принцип міфологіки надає нам 
можливість визначення міфем як смислових знаків мі-
фу, певних одиниць – наративів, якщо завгодно. Ці на-
ративи мають універсальний характер у своїй сутності, 
вони перебувають у категорії "з чого починалась куль-
тура", позаяк демонструють глибинний зміст "сакраль-
ної розповіді" на рівні її елементів. Визначені у структу-
ралістський спосіб міфеми-наративи дозволяють інтер-
претувати міф більш точно, оскільки "зчищають" із ньо-
го історичні нашарування, які накладаються через регу-
лярне "спливання" міфу в той чи інший проміжок часу. 
Звичайно, такий спосіб розуміння звужує міф до оригі-
нального варіанту, нівелюючи столітні нашарування 
нових смислів – варіантів – розумінь, проте, з іншого 
боку, будь-який варіант міфу може бути і "першим". 
Структурі неважливо, з якого часового варіанту міфу 
починати – того, який використовувався в античності, 
середніх віках, модерні чи постмодерні, – їй важлива 
сама розповідь, на основі якої вона дивитиметься 
вглиб, у сутність. Саме в тій глибині та сутності струк-
тура віднаходить засади міфу, припустимо, про Персея 
чи Едіпа, Геракла чи Прометея (не суть важливо) і, на-
давши міфеми-наративи, вибудовує свою інтерпрета-
цію. Разом із логікою міфу, що демонструє й аргументує 

міф як явище інтелектуальне та розумове, структура 
міфу повноцінно й послідовно вдивляється у внутрішні 
шати міфу, сутність самої розповіді.  

Міфологіка пропонує власний спосіб дослідження 
міфу з огляду на його граничну раціональність, можли-
вість викладу міфу формальними системами, при тому 
не закриваючи міф у герметичній коробці, а даючи йому 
право на втілення та упредметнення його смислів. Мі-
фологіка має універсальний характер, оскільки може 
досліджувати й інтерпретувати міф будь-якої історико-
культурної традиції.  

Дискусія і висновки 
ХХ ст. являє собою час експериментів і нововведень 

у гуманітарному дискурсі, що й уплинуло на формуван-
ня науки міфу через реміфологізацію ХІХ ст. Культуро-
логічний дискурс розширив себе, увібравши та присто-
сувавши до своїх потреб філософське (у нашому випа-
дку – логіку) та лінгвістичне (структуралістська інтерп-
ретація міфу) знання, психоаналітичні, соціологічні та 
релігієзнавчі розвідки. Дослідження міфу піднялось на 
цих пізнавальних хвилях глибокого океану сучасної 
гуманітаристики до висот проблемного простору дослі-
дження культури. Через таку актуалізацію міфу наукою 
він набув міждисциплінарного характеру, став понят-
тям-що-кочує із царини в царину, маючи десятки (якщо 
не сотні) визначень, як і саме слово та поняття "культу-
ра". Однією з вершин та бароковою прикрасою дослі-
джень науки міфу стала міфологіка як синтетичний ме-
тод інтерпретації "сакральної розповіді". Як уже зазна-
чалось, вона має універсальний характер, що і не див-
но, а повністю закономірно, оскільки являє собою фе-
номен некласичної гуманітаристики. Міфологіку можна і 
слід розширювати в її принципах, оскільки міф можна 
досліджувати будь-якими шляхами, що представлені в 
науці про міф. Ця парадигма не є замкненою на самій 
собі, вона дає варіантність й аспектність розгляду міфу 
як універсалії культури, а отже, є зручною та виправда-
ною у використанні в контексті некласичного філософу-
вання й сучасної культурології як аспекту некласики. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

Демчук, Р. В. (2017). Міфологема у контексті формування націона-
льної ідентичності. Культурологічна думка, 11, с. 53–59.  

Лінецька, О. О. (2015). Особистий міф як варіативна частина обра-
зу світу особистості. Науковий часопис Національного педагогічного 
університету імені М. П. Драгоманова, 2, с. 174–181.  

Савельєва, М. Ю., Суходуб, Т. Д., Аляєв, Г. Є. (2020). Ступені 
життя Якова Голосовкера. Центр гуманітарної освіти НАН України. 
Видавничий дім Дмитра Бураго. 

Стоян, С. П. (2002). Міфологічна традиція в літературній твор-
чості ХХ століття: автореф. дис. … канд. філос. наук: 09.00.08. Київ-
ський національний університет імені Тараса Шевченка.  

Стоян, С.П. (2004). Процес "реміфологізації" в сучасній культурі. 
https://er.nau.edu.ua/handle/NAU/20053 

Eliade, M. (1963). Aspects du mythe. Gallimard.  
Elyada, O. (2002). The raw and the Cooked. Claude Levi-Strauss and 

the Hidden Structures of Myth. Reuven Israel, 1, с.  52–58.  
Hodge, K. M. (2006). What Myths Reveal about how Humans Think: A 

Cognitive Approach to Myth. The university of Texas at Arlington. 
Hübner, K. (2013). Die Wahrheit des Mythos. Studienausgabe. 
Jung, C. G. (1969). The archetypes and the collective unconscious. 

Bollingen series XX.  
Levi-Strauss, C. (1969). Raw and Cooked. Harper&Row, Publishers.  
Levi-Strauss, C. (1963). Structural Anthropology. BASIC BOOKS.  
Thepoetic Edda (2001). Translated by Henry Adams Bellows. 

https://sacred-texts.com/neu/poe/poe.pdf 
 

REFERENCES 
Demchuk, R. V. (2017). Mythologeme in the context of national identity 

formation. Kul'turologіchna dumka, 11, 53–59 (in Ukrainian). 
Linetska, O. O. (2015). Personal myth as a variable part of the 

individual's worldview. Naukovij chasopis Nacіonal'nogo pelagogіchnogo 
unіversitetu іmenі M. P. Dragomanova, 2, 174–181 (in Ukrainian). 



~ 42 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Savelieva, M. Y., Sukhodub, T. D., Alyaev, G. E. (2020). The Stages of 
Life of Yakov Golosovker. Center for Humanities Education of the National 
Academy of Sciences of Ukraine. Dmitry Burago Publishing House.  

Stoyan, S. P. (2002). Mythological tradition in the literature creative in 
the XX century. Summary of PhD dissertation. Taras Shevchenko National 
University of Kyiv (in Ukrainian).  

Stoyan, S. P. (2004). The process of "re-mythologization" in 
contemporary culture. https://er.nau.edu.ua/handle/NAU/20053 (in Ukrainian). 

Eliade, M. (1963). Aspects du mythe. Gallimard (In French). 
Elyada, O. (2002). The raw and the Cooked. Claude Levi-Strauss and 

the Hidden Structures of Myth. Reuven Israel, 1, 52–58 (in English).  
Hodge, K.M. (2006). What Myths Reveal about how Humans Think: A 

Cognitive Approach to Myth. The university of Texas at Arlington (in English). 

Hübner, K. (2013). The Truth of Myth. Study Edition ([in German). 
Jung, C. G. (1969). The Archetypes and the Collective Unconscious. 

Princeton. Bollingen Series XX (in English). 
Levi-Strauss, C. (1969). Raw and Cooked. Harper&Row, Publishers 

(in English).  
Levi-Strauss, C. (1963). Structural Anthropology. BASIC BOOKS 

(In English). 
Thepoetic Edda (2001). Translated by Henry Adams Bellows. 

https://sacred-texts.com/neu/poe/poe.pdf (in English). 
Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  2 9 . 0 9 . 2 3  

Прорецензовано  /  Re v is ed :  19 . 10 . 2 3  
Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 3 . 1 0 . 2 3  

 
Danylo OLEKSIN, Student  
ORCID ID: 0009-0000-8162-4234 
e-mail: mozzartino56@ukr.net  
Ukrainian National Tchaikovsky Academy of Music, Kyiv, Ukraine 

 
MYTHO-LOGIC IN NON-CLASSICAL HUMANITIES REFLECTIONS ON MYTH: METHODOLOGICAL ASPECT 

 
Over the past century, a lot of conceptual reflections on myth have been accumulated; however, there has been no attempt to systematically 

objectify and catalog such investigations. The relevance of research can be divided into two loci: the general and the particular. The general 
relevance is based on the high level of entwinement of myth and its motifs within contemporary culture; the particular aspect is due to the need to 
objectify the 20th-century theories of myth and to define their general method (1), and to enrich cultural discourse with new works in the field of 
myth philosophy (2). The goal of the research is to overview the process of the emergence of myth science within the context of the late  
19th-century re-mythologization as an ontological argument for cultural mythological research; to define mytho-logic as a synthetic method of non-
classical interpretation of mythological material. Methods: comparative (in the analysis of 20th-century approaches to studying myth and defining 
the non-classical concept of myth). Objectives: to explore the components of myth science; to define the concept of re-mythologization; to argue 
for mytho-logic as a non-classical model for interpreting myth. Results: the components of myth science that represent a sum of non-classical 
approaches to studying "sacred narrative" (ritual, functional, sociological, psychoanalytic, structural, transcendental, and numinous approaches) 
have been investigated; the concept of re-mythologization as the actualization of myth as the object of scientific, philosophical, and artistic interest 
has been defined; the mytho-logic as a non-classical model of myth interpretation through its structure and logic has been justified. Conclusions: 
the study of myth has risen on the cognitive waves of the deep ocean of modern humanities to the heights of a problem-filled space of culture 
studies. Through this actualization, it has gained an interdisciplinary character and has become a dozens-of-definition concept that roams from 
realm to realm  – just like the concept of "culture" itself. Principles of the mytho-logic can and should be expanded, as myth can be studied through 
any presented in myth science paths. This paradigm is not self-contained and provides variability and aspectuality in considering myth as a cultural 
universality, and thus is convenient and justified for use in the context of non-classical philosophy and contemporary cultural studies. 

Keywords: myth, mytho-logic, myth science, non-classical humanities, re-mythologization, contemporary cultural studies, methodology of cultural cognition. 
 


