
~ 48 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

МОРАЛЬНІСНА КУЛЬТУРА 
 
 
УДК 111.8:378.015 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2023.2(13).09 

Андрій МОРОЗОВ, д-р філос. наук, проф. 
ORCID ID: 0000-0003-4050-9621 

e-mail: a.morozov@knute.edu.ua 
Державний торговельно-економічний університет, Київ, Україна 

 
Владислав ШАПОВАЛОВ, д-р філософії, доц.  

ORCID ID: 0000-0002-4029-5240 
e-mail: slavichek27@gmail.com 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 
 

ОНТОЛОГІЧНІ ПІДҐРУНТЯ МОРАЛЬНОЇ КУЛЬТУРИ  
ЧАСТИНА І 

 
Актуальність. Забуття проблематики буття, викреслювання ідеї буття зі світогляду сучасної людини, орієн-

тація на індивідуалістично-гедоністичні практики призводять до звуження повноти особистості, дегуманізації її 
морально-духовного виміру, відчуження від власної сутності. Поворот мислення до буття, до його метафізичних 
сутнісних основ дозволить знайти надійний онтологічний фундамент для моральної культури, розхитаної внаслідок 
скептицизму та нігілізму, а людині – повернути свою втрачену сутність. 

Мета та завдання. Метою статті є дослідження онтологічних основ моральної культури. Завдання першої час-
тини статті – дослідити онтологічний каркас моральної культури, фундаментальні осі, на яких вона ґрунтується; 
завдання другої частини – проаналізувати моральні поняття свободи, совісті, гідності й рівності крізь призму он-
тологічного каркасу. 

Методи. У статті використовується історико-філософський і компаративний метод, а також методи генеалогії 
й герменевтичні методи інтерпретації.  

Результати. Етичні відносини розгортаються в ціннісно-смисловому просторі моральної культури між Я та Ін-
шим. Трансцендентальною умовою можливості моральної культури виступає реальність та її внутрішня структу-
ра, параметри якої задаються онтологічним каркасом, а саме: полюсами тяжіння одиничного і множинного, сакраль-
ного та профанного, феноменального (екзистенціального) і сутнісного. Показано, що західній метафізичній традиції 
вдавалося знайти рівновагу між крайнощами єдиного і множинного, тоді як східна традиція індуїзму, з одного боку, й 
антиметафізичні напрямки ХІХ–ХХ ст., з іншого боку, абсолютизували ту або іншу крайність.  

Висновки. Моральна культура не може бути побудована й обґрунтована у відриві від онтології, а отже, без зве-
рнення до буття як сфери реального. Як метафізична, так і антиметафізична філософські системи ґрунтуються 
на онтологічних припущеннях. Без укоріненості в онтології етика ризикує втратити реальність і реалістичність. 
Трансцендентальне "так" або "ні" буттю обумовлюють подальші форми моральних відносин і принципів, що існу-
ють у культурі.  

Ключові слова: етика, моральна культура, Інший, онтологічний каркас, (не)метафізична традиція, зняття, буття як священний 
дар, трансцендентальне "так" і "ні". 

 
Вступ 
Серцевиною морального буття особистості є екзис-

тенційні проблеми. Приймаючи ті чи інші моральні рі-
шення, беручи відповідальність за наш вибір, в якому 
ми утверджуємо себе як вільні розумні істоти, ми зав-
жди ризикуємо. Цей ризик несе екзистенціальний хара-
ктер, бо від нього в кінцевому підсумку залежить сенс і 
значущість нашого існування, автентичність нашої ек-
зистенції, самореалізація. Ризик неможливий без муж-
ності. Мужність як моральна риса є, як ми всі добре 
пам'ятаємо, однією з кардинальних чеснот античної 
культури. Але у своїх глибинних витоках мужність – не 
просто вольовий вчинок, що вимагає подолання страху, 
але потребує бути собою. Тобто це сила духу, що пока-
зує наш усвідомлений вибір між, з одного боку, триво-
гою і відчаєм небуття та, з іншого боку, оптимістичним 
утвердженням буття, вірою в те, що сили буття пере-
можуть (Tillich, 2000). Моральний вибір у своїх гранич-
них витоках – це вибір між буттям і небуттям, ситуація 
роздоріжжя, на якому народжується основне філософ-
ське питання у формулюванні А. Камю: "Існує лише 
одна по-справжньому поважна філософська проблема 
– проблема самогубства. Вирішити, варте чи не варте 
життя того, щоб бути прожитим, – означає відповісти на 
головне питання філософії" (Camus, 2018). В атеїстич-
ній картині світу таке питання значить: чи приймаємо 

ми "правила гри" абсурдного, безсердечного і бездуш-
ного світу, в який ми закинуті, і чи готові ми взяти на 
себе місію олюднювати цей світ, вносячи в нього сенс, 
серце і дух? (У цьому сенсі ремарку Маркса про релігію 
як "серце безсердечного світу, дух бездушних порядків" 
можна ре-інтерпретувати як одвічне стремління людини 
до гуманізації та дієвий практичний засіб вирішення 
проблеми самогубства). У релігійній метафізичній кар-
тині світу абсурдність світу є видимістю, а не реальніс-
тю. Яким би марним не здавалося наше життя, воно 
все таки має апріорний смисл, який нам належить по-
бачити за поверхнею, у його сокровенній глибині. Як 
любив повторювати Віктор Франкл, смисл не створю-
ється, а відкривається як дещо об'єктивне (Frankl, 
2006). Відкривши смисл, який є, ми також повинні 
прийняти моральне рішення, чи слідувати універсаль-
ним моральним дороговказам, установленим духовним 
Абсолютом через Одкровення, або нехтувати ними. 
Отже, перед нами дві протилежні картини світу. Але 
якими б різними вони не були, об'єктивно існуючий світ 
один. Тому нашим першим моральним рішенням є му-
жність сказати світові своє трансцендентальне "так" 
або заперечити його у відчаї трансцендентального "ні". 

У хрестоматійному гамлетівському запитанні "бути 
чи не бути?" переплелися етика й онтологія. Із мужніс-
тю бути, прийняти буття нерозривно пов'язана ще одна 

© Морозов Андрій, Шаповалов Владислав, 2023



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(13)/2023 ~ 49 ~ 

 

 

моральна проблема вибору людиною модусів власного 
існування. Еріх Фромм називає це вибором між екзис-
тенційними установками на привласнення та буття 
(Fromm, 1976). Модифікацією цієї моральної проблеми 
у постмодерній культурі є питання "Бути чи здава-
тись?". Поставлене у добу фейків і постправди, воно 
відсилає до основного онтологічного питання демарка-
ції реального і видимого.  

Поштовхом до написання статті стала робота Гай-
деґґера "Річ", в якій мислитель міркує над четверицею 
буття, хрестовиною "неб – земля", "боги – смертні", що 
символізує сутність усього існуючого, на перехресті якої 
перебуває екзистенція людини – Dasein (Heidegger, 
1977). На основі четвериці буття ми вирішили побуду-
вати власну концепцію онтологічної структури буття, 
яка могла б стати основою та пояснювальним принци-
пом організації моральної культури.  

Огляд літератури. У всіх видатних філософських 
системах (Платон, Арістотель, Фома Аквінський, Де-
карт, Спіноза, Шопенгауер) етика завжди була нерозри-
вно пов'язана з онтологією та гносеологією. Цей зв'язок 
є істотним і конститутивним. У практиці особистого жит-
тя зв'язок етичного з онтологічним забезпечується сві-
тоглядом. Наша ціннісна "система координат" (ширше – 
моральна культура) базується на тому, як ми розуміємо 
світ (буття), яку онтологічну картину світу маємо. Струк-
туру світогляду можна уявити за допомогою фундамен-
тальних пар категорій, які відображають своєрідний 
онтологічний каркас світу: єдине – множинне, сакраль-
не – повсякденне, сутнісне – феноменальне (екзистен-
ційне). Їх також можна представити як осі, важливі для 
підтримки світового порядку (єдності онтологічного, 
гносеологічного та етичного), збереження світової куль-
тури людства та її надбань від деструктивних процесів і 
занурення в хаос. Спершу, спираючись на праці Плато-
на, Ф. Ніцше, М. Гайдеґґера, Дж. Толкіна, Д. Парфіта та 
ін., розглянемо цей онтологічний каркас, щоб далі (у 
другій частині статті) крізь його призму зрозуміти онто-
логічний вимір основних моральних понять свободи, 
совісті, гідності та рівності. 

Методологія. У статті використовуються історико-
філософський і компаративний метод, а також методи 
генеалогії й герменевтичні методи інтерпретації. 

Результати.  
Онтологічний каркас: єдине та множинне 
Цілісне бачення світу, або світогляд, означає, що ми 

розуміємо, усвідомлюємо та оцінюємо все потенційне 
чи наявне у світі як елемент системи, як частину цілого, 
тобто у світлі та горизонті всього обширу буття (реаль-
но існуючого). І тут виникає спокуса двох крайнощів. 
Можна або розчинити елементи одиничного й особли-
вого у всепоглинаючій тотальній єдності Єдиного, або 
навпаки: втекти від тотального, зберігаючи індивідуаль-
не аж до того, щоб забути про єдність. Західна філо-
софська традиція завжди приділяла велику увагу про-
блемі співіснування "єдності та множинності" (платоніч-
на школа), а також суміжним темам "одиничного та за-
гального" (Арістотель, схоластика), "частини та цілого" 
(І. Кант), "локального та універсального" (О. Шпенглер, 
А. Дж. Тойнбі), а також їхній діалектичній взаємодії 
(Г. Гегель, К. Маркс, Ф. Енгельс). Можна сказати, що 
вісь "небо і земля" у четвериці буття М. Гайдеґґера та-
кож є ремінісценцією античної проблеми єдиного –
 множинного. Давньогрецька традиція стверджувала, 
що множина речей онтологічно, епістемологічно та ло-
гічно об'єднані в єдиний космос (порядок, міру та красу) 
через спільну природу речей, яку можна назвати "міс-

тичним апріорі" (Tillich, 1951). Частини перебувають у 
цілому, але в той же час вони не розчиняються і не втра-
чають своєї індивідуальної ідентичності. Усе існуюче 
(раціональне й ірраціональне, матеріальне та ідеальне) 
занурено у природу речей, живиться нею, як лугові квіти і 
трави живляться соками землі, в якій ростуть, співісную-
чи, але не втрачаючи власного розмаїття. І лише люди-
на, яка живе в матеріальному світі множинності, має се-
ред усіх створінь прерогативу усвідомити першоджерело 
буття або, перефразовуючи Плотіна, через екстаз "під-
нятися" і злитися з Єдиним, відкрити в досвіді те, що бу-
ло апріорі присутнє від самого початку. 

Християнська традиція, яка багато в чому успадку-
вала платонівську метафізику, також зберігає інтерес 
до проблеми єдиного і множинного в структурі реаль-
ності. Відповідно до богословської концепції, Бог, маю-
чи єдину божественну природу-сутність ('ousia'), одно-
часно виступає як три особистості ('іпостасі') Отця, Си-
на і Святого Духа. Зі свого боку, друга іпостась Божест-
венної Трійці Христос, будучи однією іпостассю, має дві 
природи (людську і божественну), які існують нероз-
дільно, але в той же час не злиті (догмат Халкідонсь-
кого вселенського собору). В єдиному вічному і без-
смертному божественному світлі розуму народжується 
множина різнобарвних ідей/сенсів, "сутнісних логосів" 
(λόγοι τῆς οὐσίας) (св. Максим Сповідник) кожного ви-
димого і невидимого створіння, яке коли-небудь існу-
ватиме (Saint Maximele Confesseur, 1994). Тобто діа-
лектика єдиного і множинного проникає в саму суть 
реальності – святу таємницю Бога. Така сама діалек-
тика простежується в індивідуальному спасінні кожної 
душі, яка, досягаючи "theosis" (богоподібності, святос-
ті), не розчиняється в Божестві без залишку, але за-
лишає власну самість (selfness). 

Можна сказати, що в цілому на Заході (принаймні до 
XIX ст.) вдавалося знайти консенсус між одиничним і 
загальним, частинами й цілим, множинним і єдиним. У 
західній метафізичній оптиці, яка увібрала античну фі-
лософію та християнську теологію, ціле не є тотальніс-
тю, що усуває "інакшість" і "відмінність" множинності 
частин, які становлять цю цілісність. Водночас множин-
ні одиничні речі не відокремлюються від єдності, і таким 
чином космос (порядок) не перетворюється на безлад. 

Онтологічні корені етики. Метафізична тра-
диція 

На нашу думку, етика завжди виходить з певних он-
тологічних передумов. Хоча деякі антиметафізично 
налаштовані мислителі, такі як Дж. Ролз, уважають, що 
моральна й політична філософія має бути вільною від 
метафізики (Rawls 1994), це, однак, не означає, що ми 
зможемо відокремити етику від онтології, тобто відірва-
ти етику від реальності, не роблячи водночас її саму 
нереальною, а відтак нереалістичною. Отже, етика за-
лежить від онтологічного каркасу реальності, і переду-
сім – від нашого розуміння онтологічної рівноваги між 
єдиним і множинним. Ступінь автономності частин від 
цілого відіграє вирішальну роль у тлумаченні мораль-
них понять, і особливо у розумінні й інтерпретації добра 
та зла. "Інакшість" у сфері множинного може означати 
потенційне відпадіння від апріорної гармонії, знищення 
космосу. Стародавні греки вважали, що рух від єдності 
космосу до хаосу його автономних елементів є коренем 
морального зла (порочності) і потворності (дисгармонії, 
дисонансу, несмаку). Не випадково у платонівській ме-
тафізичній філософії розщеплення Єдиного (Добра) на 
множинне, очевидно, є ключем до розуміння проблеми 
зла, оскільки останнє виникає в матеріальному світі 



~ 50 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

множинності (кількості). Адже, за Платоном, зло не іс-
нує на рівні ідей. Звідси пафос античної думки – у воз-
з'єднанні, поверненні до Єдиного, в усуненні зла як 
роз'єднання. Наприклад, чоловіча і жіноча половини 
колишнього цілого (андрогін) повинні знайти одна одну 
через любов і возз'єднатися; душі померлих мають по-
кинути платонічну "печеру" (матеріальний світ звичай-
ного досвіду), скинути матеріальне тіло (soma), що упо-
дібнене могильній плиті (sema), і повернутися в царство 
вічних духовних ідей, де вони були до втілення, і т. д. 
Пізніше та сама ідея возз'єднання з'являється у вченні 
Орігена про "апокатастасис", універсальне спасіння – 
примирення та прощення в божестві, в якому немає 
місця злу та стражданню. Проте навіть у цьому метафі-
зичному поверненні до Єдиного (Добра), коли зло по-
долано, усе ще залишається множинність, тобто мозаї-
ка індивідуальних форм буття. При цьому Бог як тво-
рець форм сам перебуває поза будь-якими формами і 
визначеннями, "над" ними (Арістотель недарма називає 
його "формою форм"), тоді як матерія є повною позба-
вленістю форм, але вже не у вищому, божественному, 
а у нижчому сенсі, як дещо, що ще не набуло форми. 
Між цими двома полюсами, власне, і розгортається 
проявлений світ форм. 

Отже, з одного боку, існує гармонія космосу як упо-
рядковане ціле (яке є більшим, ніж сума його частин), а 
з іншого боку, цій гармонії загрожують нігілістичні сили, 
які прагнуть зруйнувати баланс між єдністю та множин-
ним. Згідно з давньогрецькою версією нігілізму, у над-
рах космосу тліють вугілля хтонічних сил і несвідомого 
хаосу, а герої й титани кидають виклик порядку та пра-
влінню олімпійських богів. У християнській версії нігіліс-
тичне посягання на космічний порядок пояснюється 
тим, що воля і розум індивідів спотворені первородним 
гріхом, а отже, перебувають під демонічним впливом. 
Вони чинять опір божественній волі, замість того щоб 
перебувати в "синергії" з нею, тобто співробітничати. 
Так чи інакше, у метафізичній традиції джерелом зла 
оголошується хаос множинності, вирваний із божест-
венної попередньої гармонії Єдиного. Саме тому мора-
льні ідеї мають онтологічну основу. 

У той самий час західна метафізична традиція при-
пускає, що ці негативні вияви множинності можуть (і 
зрештою повинні) бути "усунені" у вищій гармонії мета-
рівня. Причому це не просто повернення до вихідної 
точки – ніби історія рухалася по колу, а спіральний рух 
до нової єдності в синтезі протилежностей, з урахуван-
ням усього, що було пройдено за весь історичний час. 
Г. Г. Гегель називає це "Aufheben" ("зняття"), що озна-
чає момент у розвитку, одночасно збереження й запе-
речення, вищу єдність, яка долає (трансцендує) попе-
редні суперечності. "Зняття" описується третім законом 
діалектики про подвійне заперечення (Ф. Енгельс).  

У цілому в західній есхатологічній перспективі кос-
мос з необхідністю перемагає хаос, розум – божевілля, 
а добро – зло, але завжди через "зняття" (подолання і 
збереження), а не через анігіляцію. Якщо виходити з 
того, що історія і мистецтво рухаються за одними зако-
нами драматургії, то в міфологіко-архетиповому сцена-
рії "хепіенду", або дивовижного порятунку історії, пе-
редбачається, що єдність космосу не знищує, а прибор-
кує руйнівну стихійність хаосу, "інкорпорує" її в себе як 
власну творчу потенційну основу; ірраціональність ви-
являється зворотним боком (чи окремим випадком) 
раціонального, а божевілля – терапевтичним засобом 
уточнення чи переоцінки меж нормального (середньо-
вічний карнавал, юродство); підсвідоме усвідомлюєть-

ся, а природне – інстинктивне сублімується моральною 
культурою; особистісні грані "тіні" і "персони" знімають-
ся в єдності "Самості" у таємничому coincidentia 
oppositorum; диявол хоча й має владу, але діє з дозво-
лу всемогутнього Бога задля благих цілей (спокуси Іо-
ва); і нарешті, смерть, хоча і неминуча, однак також 
"приручена" завдяки ідеям безсмертя та воскресіння в 
західній культурі, і тому втрачає свою силу. "Хто ж ти 
такий? Я – частина тієї сили, яка вічно бажає зла і вічно 
творить добро", – зазначає Й. Гете, утверджуючи в цих 
рядках не лише ідею відносності та швидкоплинності 
зла, що не має субстанційності, але й те, що у вищій 
божественній єдності всі різновекторні вияви індивідуа-
льного ("іншості") будуть рано чи пізно підведені під 
"спільний знаменник" (Goethe, 2023). Зняття на метарі-
вні не анігілює множинне, але свідчить про те, що 
"останнє слово" в історичному процесі завжди за єдніс-
тю, а отже, благом та істиною.  

Неметафізична традиція та її онтологічні 
припущення 

У неметафізичній традиції (включно з Ф. Ніцше, ра-
дикальним позитивізмом і постмодернізмом або остан-
німи модифікаціями нігілізму, такими як "cancelling") 
існують зовсім інші онтологічні припущення, а отже й 
інші тлумачення моральних понять. Узагалі кажучи, 
якщо порівнювати з метафізичною традицією, тут ми 
бачимо торжество множинного і забуття трансценден-
тальної сутнісної єдності світу (природи речей), у тому 
числі заперечення сутності (природи) людини. "Останнє 
слово" завжди за одиничним та емпіричним, що озна-
чає в моральному й політичному плані фокус на Іншо-
му, "іншості", різноманітті. Приміром, картина світу у 
філософії Ніцше, як вірно зазначає Гайдеґґер, є "пере-
вернутим платонізмом", де світ індивідуального досві-
ду, рушійною силою якого є воля до влади, є реальним, 
тоді як "трансценденталії" буття (Єдине, Істина, Добро і 
Краса) проголошені небезпечними ілюзіями (Heidegger, 
1979). По суті, ніцшеанство – це продовження до логіч-
ного кінця тези Протагора про "людину як міру всіх ре-
чей", забуття вічності буття, поворот від "буттє-
центричності" до "індивідо-центричності" (ця індивідо-
центричність не є справжнім гуманізмом, виявленням і 
утвердженням людяності, любові до окремо взятої лю-
дини, адже відхід від буття в кінцевому рахунку шкодить 
самій людині, розлюднює її). Так чи інакше, для Ніцше 
добро – це те, що збільшує "волю до влади" індивідів, а 
зло – те, що їх обмежує. Будь-які апеляції до надчуттєво-
го трактуються як психологічні проєкції, зворотний бік 
волі до влади, що створені для панування над людством 
як "стадом" і породжують принизливу "мораль рабів".  

В інших антиметафізичних школах і напрямах пози-
тивізму, неопозитивізму, сцієнтизму концепції "приро-
да", "сутність", "субстанція" відкидаються як метафізич-
ні, тому що реальним (істинним) оголошується лише 
емпіричне. (У цьому нігілістичному пафосі позитивізм і 
ніцшеанство споріднені.) Відповідно світ розглядається 
як сукупність емпіричних "атомарних фактів", а суспіль-
ство – як комплекс "атомарних індивідів". Там, де пози-
тивізм і сцієнтизм поєднуються з ідеологією лібераліз-
му, виникає сучасний західний етос із притаманними 
йому індивідуалізмом, нестриманим гедонізмом та ін-
шими рисами, які Ч. Тейлор називає "моральними хво-
робами нашого часу".  

Для Карла Поппера Платон не міг не стати ворогом 
"відкритого суспільства", оскільки у платонівській ідеа-
льній державі, яка є політичною проєкцією його онтоло-
гічної картини світу, немає місця для індивідуалізму, 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(13)/2023 ~ 51 ~ 

 

 

партикуляризму чи політичного плюралізму. Заклик 
Платона до індивіда підкорятися та служити загальному 
благу, а також тлумачення земного життя як підготовки 
до вічного видаються неприйнятними для неметафізич-
ного світського дискурсу і, зокрема, для ліберального 
світорозуміння. Платонівську ідею Єдиного Поппер на-
зиває прообразом тоталітаризму і початком зла, адже 
благою є лише сфера індивідуального й одиничного 
(Popper, 2013). З нашої позиції, таке трактування могло 
з'явитись лише завдяки онтологічному припущенню про 
єдину реальність індивідуального (емпіричного) і нере-
альність метафізичного. У свою чергу, значення полі-
тичного плюралізму в ліберальній думці було б немож-
ливим без попереднього визнання онтологічного плю-
ралізму. Інтуїтивна віра в істинність тих чи інших онто-
логічних припущень обумовлює інтуїтивну віру в істин-
ність відповідних моральних припущень, що стають 
самоочевидними в тій чи іншій моральній культурі. Ра-
ціональні системи думки рано чи пізно упираються в 
аксіоматичні положення, що не доводяться, а прийма-
ються за умовчанням.  

Іншим характерним представником нігілістичного 
антиметафізичного підходу є Дерек Парфіт. Продовжу-
ючи антисубстанційну традицію, започатковану 
Д. Юмом, він ставить під сумнів концепцію особистісної 
ідентичності (тотожності). Якщо для позитивістів субс-
танційна єдність світу розпадається на безліч емпірич-
них фактів, то для Парфіта субстанційна єдність самої 
особистості також повністю розпадається на множину 
тимчасових Я. За словами Парфіта, особиста ідентич-
ність у часі не важлива і ми можемо не дбати про її 
збереження. На перший план виходять відносини пси-
хологічної безперервності та узгодженості – тобто від-
носини між різними стадіями (тимчасовими версіями) 
нашого Я. Ми не зобов'язані думати про себе як про 
постійно цілісні самототожні істоти, тому що не має 
значення, чи завтрашнє Я буде ідентичним вчорашньо-
му. Парфіт пропонує використовувати метод редукціо-
нізму, зводячи факти про особистість та її ідентичність 
до більш конкретних фактів про мозок і тіло, до ряду 
психічних і фізичних феноменів. Немає іншого предме-
та досвіду, крім мозку і тіла. Немає особистостей як 
окремо існуючих сутностей (Derek Parfit, 1971, 1984).  

У теорії Дерека Парфіта ми бачимо онтологічний 
дисбаланс між єдиним і множинним на користь остан-
нього. І така онтологія не може не впливати на етику. 
Бо якщо немає ідентичності (сутнісної самототожності, 
тобто єдності) особи й морального суб'єкта вчинків, то 
незрозуміло, як можливі моральні обов'язки та мораль-
на відповідальність людини. (Напр., індивід може стве-
рджувати, що його нинішнє Я не узгоджене з минулим 
Я, яке рік тому позичило гроші або скоїло вбивство, 
таким чином унеможливлюючи моральні та правові 
відносини між людьми, що призводить до морального 
релятивізму й нігілізму.) 

Зауважимо, що творчість Дж. Р. Р. Толкіна різко кон-
трастує з антиметафізичним мейнстрімом культури 
ХХ ст. Діалектика Єдиного (як вихідного Добра) і мно-
жинності (як чогось, що може стати як добрим, так і 
злим) зображена Дж. Р. Р. Толкіном у романі "Сильма-
риліон". Толкін використовує музику, щоб символізува-
ти цю єдність і боротьбу протилежностей. І це не випа-
дково. Адже можна порівняти частини цілого зі звуками, 
які вписані в загальну "концертну партитуру буття".  
В ідеальному музичному творі звуки не випадають з цієї 
партитури. Усі вони існують у гармонії та порядку як 
єдине ціле, а не автономно, самі по собі; а також вони 

отримують свій зміст і доцільність за місцем, яке зай-
мають у мелодії. Кожен звук займає своє місце в музи-
чному ладі, не зазіхаючи на місце іншого. Проте косміч-
на драма існування починається із прагнення до авто-
номії (саме так з'являється музичний дисонанс, який 
водночас стає чимось більшим – моральним дисонан-
сом). Ця індивідуалістична воля, користуючись нагодою 
свободи, хоче нав'язати всім свою злу волю, позбавля-
ючи їх свободи. Свобода від добра (морального й есте-
тичного порядку) означає свободу для морального зла. 
Останнє обертається запереченням свободи, тобто 
деспотизмом і рабством. Тут Толкін, по суті, переосми-
слює християнську концепцію зла як "викривленої волі" 
(св. Августин), яка, починаючи з порушення закону і 
називаючи це порушення свободою ("можливістю тво-
рити як добро, так і зло"), завершує повною несвобо-
дою від зла ("неможливістю не творити зла"): 

"Був Еру (Ілуватар), Той, Хто створив перших Айнур, 
Святих, які були породженням його думки... І він гово-
рив до них, пропонуючи їм музичні теми; і співали пе-
ред ним, і він радів. […] І сталося, що Ілуватар зібрав 
усіх Айнур і оголосив їм могутню тему. Він сказав їм: 
«Щодо теми, яку я вам оголосив, я хочу, щоб ви разом 
створили Велику Музику в гармонії». Тоді голоси Айнур, 
подібні до арф і лютень, сопілок і труб, і альти й органи, 
і подібно до незліченних хорів, що співають зі словами, 
почали створювати тему Ілуватара для великої музики; 
і виник звук нескінченних взаємозамінних мелодій, 
сплетених у гармонії…, і музика та відлуння музики пі-
шли в Порожнечу, і це не була порожнеча. […] Але у 
міру того, як тема розвивалася, Мелькорові спало на 
думку вплести речі його власної уяви, які не узгоджува-
лися з темою Ілуватара, бо він прагнув збільшити силу 
та славу призначеної йому ролі. Деякі з цих думок він 
тепер вплітав у свою музику, і навколо нього відразу ж 
виник розбрат, і багато тих, хто співав біля нього, впа-
дали в розчарування, їхні думки були збентежені, а му-
зика замовкла. Тоді розбрат Мелькора поширився де-
далі ширше, і мелодії, які чули раніше, затонули в морі 
бурхливого звуку… 

Тоді піднявся Ілуватар, і серед шторму почалася 
нова тема […] і вона набула сили та нової краси. Але 
розбрат Мелькора піднявся і боровся з ним, і знову від-
булася війна звуків, ще жорстокіша, ніж раніше. І, на-
решті, здавалося, що одночасно лунають дві музики. 
Одна була глибокою, широкою і прекрасною, але пові-
льною і змішаною з безмірною скорботою, від якої го-
ловним чином походила її краса. Інша тепер досягла 
власної єдності; але вона була голосною, і марною, і 
нескінченно повторювалася; і в неї було мало гармонії, 
а радше крикливий унісон. … Серед цієї боротьби Ілу-
ватар підняв обидві руки, і одним акордом Музика при-
пинилася. Тоді заговорив Ілуватар, і сказав: «Могутні 
Айнури, а Мелькор – наймогутніший з них, але щоб 
знав він, і всі Айнур, що я – Ілуватар, те, про що ви спі-
вали, я покажу вам як є, щоб бачили ви, що робили. А 
ти, Мелькоре, побачиш, що неможливо зіграти тему, 
яка б не брала початки в мені, і ніхто не має влади 
міняти музику всупереч мені. Бо той, хто спробує 
зробити це, виявиться моїм знаряддям у творенні 
сутностей ще більш дивовижних, про які він сам і не 
думав»" (Tolkien, 2001, p. 5). 

Повною антитезою західній онтології є східна, квін-
тесенцією якої є індуїзм. Інша онтологія породжує іншу 
ціннісну систему координат. Згадаймо відому індуїстсь-
ку притчу про соляну ляльку, що поступово розчиняєть-
ся в океані буття-світла. Для західного розуму, хоча це 



~ 52 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

злиття індивіда з божественним цілим може бути логіч-
но зрозумілим, воно ніколи не стане цілком прийнят-
ним. Подібним чином індуїстські ідеї "Атман є Брахман" 
і "Tattwamasi" (Ти єси це) надто нігілістичні для західно-
го розуму. Проте тут уже нігілізм не індивідуалістичний 
(як в європейському Модерні), а універсалістський, 
адже індивідуальність Я (душі) оголошується ілюзією. 
Більше того, ця ілюзія небезпечна щодо моралі, бо 
тримає людину в сансарі (колі перероджень), збільшує 
страждання і, по суті, є коренем зла. У цій оптиці мора-
льність має розпочатися з розвіювання цієї шкідливої 
онтологічної ілюзії. 

"Індійська містика стверджує іманентну тотожність 
граничного центру моєї самості з граничним центром 
божественної самості. Не те, що я знаходжу в собі Бога, 
стикаюся з Богом у глибині свого серця, а те, що я сам 
опиняюся Богом! Сам – звісно не у сенсі тілесному, 
душевному, і не в сенсі емпіричної особистості, емпіри-
чного характеру (не у сенсі навіть "людинобожестваˮ), а 
у сенсі граничного, ірраціонального центру мого Я. 
Оцей мій центр тотожний божественному центру. На цій 
висоті умогляду людське Я збігається до нерозрізнено-
сті з божественним Я" (Augustyn, 2012, p. 31).Онтологія 
обумовлює специфічне розуміння моралі. Якщо в хрис-
тиянській культурі є Інший, відмінний від мене, то в ін-
дуїзмі Іншого реально не існує, адже всі ми є виявами 
однієї божественної реальності. "Індуїзм говорить: ти – 
це я, і тому я люблю і жалію тебе; християнство каже: 
ти не я, тому я тебе люблю і жалію" (Augustyn, 2012, 
p. 32). Це порівняння демонструє, що наше розуміння 
моральних принципів безпосередньо залежить від на-
шого розуміння природи буття. 

Онтологічний каркас: профанне і священне 
Буття світу, немов Місяць, звернене до пересічної 

людини лише буденним (профанним) боком. Із про-
фанної позиції, у бутті немає нічого незвичайного чи 
дивовижного, а все суще ніби існує саме по собі. Філо-
софська точка зору відрізняється від повсякденної тим, 
що вона здійснює поворот розуму, зміну екзистенціаль-
ного ставлення, оскільки ставить під сумнів звичне і 
тривіальне. Характерною рисою філософствування є 
питання-проблема, яке виражає щире здивування та 
подив, уможливлює новий спосіб бачення світу як чо-
гось небуденного, сакрального. Платон зауважив: "Це 
почуття подиву свідчить про те, що ти філософ, оскіль-
ки подив є єдиним початком філософії, і той, хто сказав, 
що Іріда була дитиною Таумаса, склав гарну генеало-
гію" (Plato,1966). Іріда є посланницею небес і богинею 
мудрості, і Платон тлумачить ім'я її батька – бога мор-
ських чудес великана Таумаса (в іншій транскрипції – 
Тавманта) як "Диво" (θαῦμα).  

Арістотель також уважав подив джерелом філософії: 
"Саме через подив люди починають і спочатку по-

чали філософствувати. Вони цікавилися явищами Мі-
сяця, Сонця та зірок, а також походженням Усесвіту... 
Навіть любитель міфів у певному сенсі є любителем 
мудрості чи філософом, оскільки міф теж складається з 
чудес" [982 b 12 ff] (Aristotle, 1995). 

Отже, філософія починається з подиву, замилуван-
ня самим фактом існування, із запитання, чому все є 
саме таким, як воно є. Здивування вириває нас із по-
всякденного модусу сприйняття світу і дає поштовх до 
бачення світу як не-повсякденності. Таким чином, фун-
даментальне питання-здивування передусім розпитує 
про наявність іншої осі в онтологічному каркасі світу: 

профанне – сакральне. У термінах пізнього Гайдеґґера 
це вісь четвериці буття "боги – смертні". Сучасне при-
родознавство (фізика, біологія) здебільшого описує світ 
узагалі (і світ живого зокрема), пояснює його похо-
дження повністю й виключно з матеріалістичних пози-
цій, у термінах самоорганізації, статистичної ймовір-
ності тощо, що виключає будь-яку апеляцію до сакра-
льного (тобто духовного, не-матеріального, понад-
природного). Неметафізична традиція виходить з наяв-
ності лише одного полюсу буття – повсякденності, ігно-
руючи полюс священного. Однак навіть матеріалістич-
не трактування змушене визнати, що зародження жит-
тя, спонтанне виникнення ДНК справді було надзвичай-
но неймовірною подією. Математична модель, розроб-
лена професором Ендрю Вотсоном з Університету Схі-
дної Англії, стверджує, що ймовірність життя на таких 
планетах, як Земля, надзвичайно мала, а складно ор-
ганізовані та розумні форми життя виникли на нашій 
планеті через довгий ланцюжок випадковостей. 

На даний момент Земля – єдине відоме нам косміч-
не тіло, на якому існують живі істоти. Якби розумні фо-
рми життя з'явилися на ньому в ранні періоди його істо-
рії, то ми могли б вважати, що те саме, з високою ймо-
вірністю, можливо і на інших планетах, стверджує Вот-
сон (Watson, 2008). Однак ми з'явилися в пізній період, 
що дозволяє говорити про те, що розвиток розумного 
життя є скоріше випадковістю, ніж закономірністю. Мо-
дель професора Вотсона показує, що ймовірність кож-
ного необхідного для цього еволюційного кроку стано-
вить 10 %. Таким чином, можливість появи розумного 
життя на кожні чотири мільярди років становить приб-
лизно 0,01 %. Кожен із цих кроків не залежить від іншо-
го і може відбутися лише тоді, коли відбулися поперед-
ні кроки в ланцюжку (Watson, 2008, p. 181). 

Отже, планети, подібні до Землі, мають відносно ко-
роткі вікна можливостей для розвитку життя, що робить 
дуже сумнівним існування розумних істот деінде у Все-
світі. Таким чином, Уотсон припускає, що наша еволю-
ція малоймовірна. Учений склав свою математичну мо-
дель, досліджуючи чотири критичні етапи, які мають від-
буватися в певному порядку, щоб на землі виникло ро-
зумне життя. Ці етапи містять появу одноклітинних бак-
терій, складних клітин, спеціалізованих клітин, що дозво-
ляють створювати складні форми життя і, нарешті, розу-
мне життя з усталеною мовою. "Складне життя відокре-
млюється від найпростіших форм життя декількома дуже 
малоймовірними кроками і тому буде набагато менш 
поширеним. Інтелект – ще один крок далі, тому він наба-
гато менш поширений" (Watson, 2008, p. 183). 

Дослідження Вотсона узгоджуються з гіпотезою про 
винятковість Землі, яка вперше була детально описана 
палеонтологом Пітером Вордом і астрономом Дональ-
дом Браунлі у книзі "Рідкісна Земля: чому складне жит-
тя є рідкістю у Всесвіті". Ворд і Браунлі довели, що іс-
нування планети із земними характеристиками у Всес-
віті слід уважати неймовірно рідкісним явищем. Вони 
стверджують, що необхідною передумовою для виник-
нення високорозвинених форм життя є наявність земної 
планети. Оскільки така планета малоймовірна, це по-
яснює відсутність розумного життя за межами Землі 
(або принаймні відсутність доказів існування позазем-
них цивілізацій) (Ward, Brownlee, 2000).  

Отже, сучасні вчені констатують малоймовірність 
виникнення життя у Всесвіті. Світ існує дивовижним 
чином, тому що хоч він і є, його могло б і не бути. Імові-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(13)/2023 ~ 53 ~ 

 

 

рність того, що світу могло не існувати, набагато біль-
ша, ніж імовірність того, що він з'явився. Однак біль-
шість учених не йдуть далі у своїх міркуваннях, а зали-
шаються на півдорозі внаслідок того, що у сучасній нау-
ковій картині світу присутній лише один онтологічний 
полюс профанного (повсякденного), тоді як протилеж-
ний полюс священного відсутній. Саме десакралізована 
онтологія ("розчаклований" світ) стала основою капіта-
лістичної економіки (М. Вебер) та появи специфічних 
ринкових цінностей доби капіталізму, де люди, речі й 
відносини між ними перетворюються на товар. Етични-
ми проєкціями онтології, в якій відсутнє священне на-
чало, є прагматизм (істинним, а отже, морально випра-
вданим є те, що допомагає ефективно вирішувати пос-
тавлену задачу, виживати, бути успішним, поганим є те, 
що в даний момент невигідно) та утилітаризм (мораль-
ним є те, що приносить найбільшу користь/щастя най-
більшій кількості людей, максимізує задоволення). Вну-
трішнє життя людини-прагматика, що живе у розчакло-
ваному світі, можна схарактеризувати егоїзмом, вуль-
гарно-цинічним, споживацьким ставленням до високих 
ідеалів і зразків культури тощо. 

Метафізична філософія, релігія, поезія (і в цьому 
вони подібні) також описують світ і життя як малоймові-
рні, застосовуючи символи та метафори "чуда", "таєм-
ниці", "тотожності суб'єкта й об'єкта", що дивує своєю 
нетривіальністю й несамоочевидністю. Однак метафі-
зично налаштований розум іде набагато далі меж пози-
тивістсько-сцієнтистського дискурсу. Малоймовірність 
виникнення життя і фактична унікальність розумної іс-
тоти, по-перше, приводять такий розум до антропного 
принципу та концепції "тонкого налаштування" (на рівні 
фізики), а по-друге, до телеологічного аргументу існу-
вання Бога в його сучасній модифікації та концепції 
"розумного задуму" (intelligent design). Метафізично 
налаштованому розуму "тісно" в парадигмальних і ме-
тодологічних рамках лише фізики, і він прагне вийти у 
міждисциплінарну сферу, на стик фізики й метафізики, 
де він може отримати відповіді на свої граничні запи-
тання. І саме тут, на стику двох наук і двох епох (фізики 
як уособлення Модерну та метафізики як уособлення 
Премодерну), дивовижність буття, індетермінізм і ма-
лоймовірність існування сущого починає означати в той 
самий час святість буття як Божого творіння. Акт творін-
ня нічим не детермінований, адже Бог як само-буття 
(ipsumesse) творить не з необхідності, а з любові. У ме-
тафізичному дискурсі святість буття як дива може бути 
названою "священним даром буття", оскільки він, як і 
будь-який дар, нічим не викликаний і не заслужений. 

Отже, існування, з одного боку, є буденністю, а з ін-
шого – таємницею, дивом, благим священним даром. 
Тому, незважаючи на близькість буття в оточуючих нас 
речах (у звичайному життєвому досвіді, побуті), існує 
ще один, неповсякденний вимір буття. Філософське чи 
релігійне мислення не прагне скасувати буденне як 
таке. Етичність проблеми полягає в розширенні спектра 
людського бачення, тобто у відкритті здатності побачи-
ти крізь буденність інший, вищий, сакральний вимір 
буття і у плеканні цієї здатності як належного. Адже 
щоб збутися і відбутися як Людина, потрібно бачити й 
усвідомлювати масштабність буття як священного дару 
(а не у редукованому вигляді – як знаряддя для задо-
волення практичних потреб і даючи користь). 

Трансцендентальне "так" або "ні" 
У ставленні до буття ми стоїмо перед моральним 

вибором між нігілістичним волюнтаризмом і спогляда-
льним прийняттям буття. Приймаючи волюнтаристсь-
ку позицію, людина стає активним суб'єктом, "мірою 
всіх речей", яка перетворює себе й навколишній світ 
відповідно до своєї "волі до влади". Ця воля нічим не 
обмежена, тому потенційно загрожує існуванню. Край-
нощі такого нігілістичного суб'єкта описані у філософ-
ській та художній літературі (Ніцше, Камю). Нігілістич-
ний суб'єкт повстає проти світу і зрештою руйнує все, 
включаючи себе. Його свобода обертається деспоти-
змом і рабством стосовно тих пристрастей, під впли-
вом яких він перебуває. 

Протилежним шляхом є онтологічне прийняття та ди-
станція, де людина виступає в ролі спостерігача. Прий-
маючи існування як даність, кажучи йому трансцендент-
не "так", ніби наперед, авансом, ми також усвідомлюємо: 
не нам знищити це існування. Не нам заважати і втруча-
тися в те, що є, вносити свої корективи в ідентичність, 
яка апріорі вже має свій власний порядок, уводити наші 
додаткові шари значень та інтерпретацій до того, що 
апріорі має власне значення і власну логіку розгортання. 
У цьому контексті влучно згадати афоризм Гайдеґґера 
про те, що "людина є пастухом буття". Хоча людина не 
вибирала, бути чи не бути, народжуватися в цю або іншу 
епоху, тому що її буття-ось (Dasein) "завжди вже" вкинуте 
в конкретну ситуацію свого існування, вона наділена ду-
хом (тобто свідомістю, свободою волі та практичним ро-
зумом) саме для того, щоб відповідати за буття, піклува-
тися та охороняти його. Справжня турбота означає до-
помогу іншій людині досягти її справжнього Я. Неавтен-
тична турбота означає знищення, ставлення до інших 
людей як до об'єктів панування та маніпуляції. 

Якщо наше існування є священним даром буття, 
милістю Бога, то ми не можемо подякувати за цей дар 
симетрично, дати в обмін на наше існування щось рів-
ноцінне. Наша вдячність полягає в тому, щоб вільно 
сказати сущому "так" і залишатися орієнтованими на 
буття, а не на "его". Було б нашою невдячністю сказати 
"ні" буттю і звернути свою свободу на шкоду іншим та 
собі. Аморальність убивства чи самогубства випливає, 
у першу чергу, із цієї онтологічної невдячності.  

Своєрідними модифікаціями трансцендентального 
"так" буттю в історико-культурній ретроспективі є поняття 
"у-вей" (дія без зусиль) у даосизмі та "ахімса" (ненасиль-
ство) у буддизмі. Споглядальність цих понять не виклю-
чає вільної діяльності. Це скоріше прийняття загальних 
умов і правил гри життя, яка неминуче має початок і кі-
нець, фізичні й духовні константи та принципи, об'єктивні 
ритми й закономірності, які не слід порушувати. Їхня реа-
льність та істинність морально зобов'язує людину як пас-
туха буття їм слідувати як благому і бажаному.  

Усвідомлення того, що правила гри життя є непору-
шними і священними, дозволяє зберігати дистанцію між 
нами (спостерігачем) і дивовижною святістю буття-
блага, яке відкривається спостерігачеві в неповсякден-
ному досвіді. Відстань, у свою чергу, передбачає пода-
льші культурні форми відносин і моральних принципів: 
повагу, благо-честя, благо-воління, благо-говіння, 
благо-даріння, благо-діяння, посутність (тобто неутилі-
тарність, об'єктивність, емпатію), святість тощо.  

Дискусія і висновки 
Наше моральне буття можна зрозуміти за допомо-

гою онтологічного каркасу світу, який складається із 



~ 54 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

символічної осі: єдине – множинне, сакральне – про-
фанне, сутнісне – феноменальне. Світ – це діалектич-
ний взаємозв'язок між цілим і частинами, одиничним і 
загальним, множинним і єдиним. У західній оптиці ціле 
не є тотальністю, воно не усуває індивідуальної тотож-
ності, "інакшості" та "відмінності" множинності частин, 
які становлять цю цілісність. Стародавні греки вважали, 
що багато речей були онтологічно, епістемологічно та 
логічно об'єднані в єдиний космос через спільну приро-
ду речей. Ця специфічно західна онтологічна структура 
є ключем до розуміння етичних категорій, оскільки, з 
одного боку, існує гармонія космосу як упорядкованого 
цілого (доброго і чудового), а з іншого, цій гармонії за-
грожують нігілістичні сили, які прагнуть зруйнувати ба-
ланс між єдністю та множинністю. У цьому випадку 
множинність, яка відходить від апріорної доброти єдно-
сті та загрожує її знищити, може стати коренем зла. 
Повною антитезою західній онтології є східна, квінтесе-
нцією якої є індуїзм з його формулою "Tat twam asi". Це 
зовсім інше онтологічне підґрунтя етики, де корінь зла – 
індивідуальне ілюзорне існування. Якщо в християнсь-
кій культурі існує Інший та "інакшість" з автономним 
існуванням, то індуїзм заперечує Іншого, оскільки єди-
не, що існує, – це божественна реальність та її вияви. 

Філософія починається з подиву, здивування самим 
фактом існування, із запитання, чому все так є. Це ос-
новне питання виявляє наявність іншої осі в онтологіч-
ному каркасі світу: профанне – сакральне. Сучасне 
природознавство відображає походження світу в термі-
нах статистичної ймовірності та подібності. Неймовір-
ність (або малоймовірність) існування взагалі та факти-
чна унікальність розумної істоти (людей) приводять нас 
до телеологічного аргументу існування Бога в його су-
часній модифікації та концепції "розумного задуму". Це 
забезпечує спосіб розуміння буття як священного дару. 
Дивовижна святість буття, яка відкривається спостері-
гачеві в надзвичайному досвіді, передбачає етичні фо-
рми відносин: повагу, благочестя, благоговіння та свя-
тість. З нашої точки зору, екологічну свідомість, етику 
глобальної відповідальності за планету Земля і людст-
во, про необхідність яких багато говорять сьогодні про-
відні вчені (Ханс Кюнг, Ханс Йонас), слід було б також 
будувати саме на цьому міцному онтологічному фун-
даменті, де матеріальна повсякденність врівноважена 
сакральним виміром, пронизана ним.  

Відстань між нами та священною таємницею буття, 
яка раптово вражає нас, змушує усвідомити, що ми не 
вибирали бути і не мали можливості існувати у своїй 
закинутості у світ. Це породжує питання про те, що на-
справді залежить від нашої волі. Відповідь ставить нас 
на роздоріжжі між двома крайнощами: фаталізмом і 
нігілізмом. Золота середина тут полягає в тому, щоб 
прийняти своє існування як подарований нам священ-
ний дар. Ми наділені онтологічною свободою, яка по-
лягає в здатності людини сказати трансцендентальне 
"так" чи "ні" буттю: або прийняти правила гри буття, 
або заперечувати їх, підпорядковуючи світ своїй волі 
шляхом руйнування основ буття та, у кінцевому раху-
нку, самознищення. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ  

Aristotle. (1995). Metaphysics. Aristotle. Selected Works, H. G. Apostle, ed. 
3rd edition. L. P. Gerson, 10 [982 b 12 ff]. 

Augustyn, Leszek (2012). Wolność w jedności?: Borys Wyszesіawcew i 
filozofia sobornosti. Wydawnictwo Uniwersytetu Jagielloсskiego, 2012, 
seria: Jagielloсskie Studia z Filozofii. 

Goethe, Johann Wolfgang. Faust. Project Gutenberg. 
https://www.gutenberg.org/ebooks/14591 

Camus, A. (2018). The Myth of Sisyphus. Vintage International, Knopf 
Doubleday Publishing Group. 

Frankl, V. (2006). Man's Search for Meaning. Foreword by Harold 
S. Kushner and Afterword by William J. Winslade. Beacon Press. 

Fromm, E. (1976). To Have or to Be? Harper and Row.  
Heidegger, M. (1977). Basic Writings. Harper and Row. 
Heidegger, M. (1979). Nietzsche. Harper SanFrancisco. 
Parfit, Derek. (1971). Personal identity.The philosophical review, vol. 80, 

1, 3–27. 
Parfit, Derek. (1984). Reasons and persons. Oxford University Press. 
Plato. (1966). The Apology of Socrates. Plato in Twelve Volumes, vol. 1 

/ Harold North Fowler, trans. Harvard University Press. 
Popper, K. (2013). The Open Society and Its Enemies. Princeton 

University Press. 
Rawls, J. (1999). Lectures on the History of Moral Philosophy [LHMP]. 

Harvard University Press. 
Saint Maxime le Confesseur (1994). Ambigua. Avant-propos, 

translation and notes by E. Ponsoye, Comments by P. D. Staniloae. Les 
Йditions de l'Ancre. 

Schopenhauer, A. (1995). On the basis of morality, E.F.J. Payne, trans. 
Berghahn Books, 1995.  

The Concise Oxford Dictionary of World Religions. (2000). John Bowker, 
ed. Oxford University Press. 

Tillich, P. (1951). Systematic Theology, vol. 1. University of Chicago 
Press. 

Tillich, P. (2000). The Courage to Be. Yale University Press. 
Tolkien, J.R.R. (2001). The Silmarillion. Houghton Mifflin Harcourt. 
Ward, Peter D. and Brownlee, Donald. (2000). Rare Earth: Why 

Complex Life is Uncommon in the Universe. Springer. 
Watson, A. J. (2008). Implications of an Anthropic Model of Evolution 

for Emergence of Complex Life and Intelligence, Astrobiology 8, no. 1, 175–
185. https://doi.org/10.1089/ast.2006.0115. 

Zizioulas, John. (1997). Being as Communion: Studies in Personhood 
and the Church (Contemporary Greek Theologians Series). St. Vladimir 
Seminary Press. 

 
REFERENCES  

Aristotle (1995). Metaphysics. Selected Works, H. G. Apostle, ed. 3rd 
edition. L.P. Gerson.  

Augustyn, Leszek (2012). Wolność w jedności?: Borys Wyszesіawcew i 
filozofia sobornosti. Wydawnictwo Uniwersytetu Jagielloсskiego, 2012, 
seria: Jagielloсskie Studia z Filozofii. 

Goethe, Johann Wolfgang. Faust. Project Gutenberg, 
https://www.gutenberg.org/ebooks/14591 

Camus, A. (2018). The Myth of Sisyphus. Vintage International, Knopf 
Doubleday Publishing Group. 

Frankl, V. (2006). Man's Search for Meaning. Foreword by Harold S. 
Kushner and Afterword by William J. Winslade. Beacon Press. 

Fromm, E. (1976). To Have or to Be? Harper and Row. 
Heidegger, M. (1977). Basic Writings. Harper and Row. 
Heidegger, M. (1979). Nietzsche. HarperSanFrancisco. 
Parfit, Derek. (1971). Personal identity. The philosophical review, 

vol. 80, 1, 3–27. 
Parfit, Derek. (1984). Reasons and persons. Oxford University Press. 
Plato. (1966). The Apology of Socrates. Plato in Twelve Volumes, 

vol. 1. Harvard University Press. 
Popper, K. (2013). The Open Society and Its Enemies. Princeton 

University Press. 
Rawls, J. (1999). Lectures on the History of Moral Philosophy [LHMP]. 

Harvard University Press. 
Saint Maxime le Confesseur (1994). Ambigua. Staniloae. Les Йditions 

de l'Ancre. 
Schopenhauer, A. (1995). On the basis of morality. Berghahn Books. 
The Concise Oxford Dictionary of World Religions (2000). John Bowker, 

ed. Oxford University Press. 
Tillich, P. (1951). Systematic Theology, vol. 1. University of Chicago 

Press. 
Tillich, P. (2000). The Courage to Be. Yale University Press. 
Tolkien, J.R.R. (2001). The Silmarillion. Houghton Mifflin Harcourt. 
Ward, Peter D. and Brownlee, Donald. (2000). Rare Earth: Why 

Complex Life is Uncommon in the Universe. Springer. 
Watson, A. J. (2008). Implications of an Anthropic Model of Evolution 

for Emergence of Complex Life and Intelligence, Astrobiology 8, no. 1, 175–
185. https://doi.org/10.1089/ast.2006.0115. 

Zizioulas, John. (1997). Being as Communion: Studies in Personhood 
and the Church (Contemporary Greek Theologians Series). St. Vladimir 
Seminary Press. 

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  1 1 . 1 1 . 2 3  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  20 . 11 . 2 3  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 2 . 1 1 . 2 3  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(13)/2023 ~ 55 ~ 

 

 

Andriy MOROZOV, DSc (Philosophy), Prof. 
ORCID ID: 0000-0003-4050-9621 
e-mail: a.morozov@knute.edu.ua 
State University of Trade and Economics, Kyiv, Ukraine 
 
Vladislav SHAPOVALOV, PhD, Assoc. Prof. 
ORCID ID: 0000-0002-4029-5240 
e-mail: slavichek27@gmail.com 
Taras Shevchenko Kiev National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 
 

ONTOLOGICAL FOUNDATIONS OF MORAL CULTURE 
PART I 

 
The relevance. Forgetting the problems of being, erasing the idea of being from the worldview of modern man, and focusing on individualistic 

and hedonistic practices leads to the narrowing of the personality‘s fullness, dehumanization of its moral and spiritual dimension, and alienation 
from one's essence. Philosophical reactualization of being and its metaphysical essential foundations will allow finding a reliable ontological 
foundation for a shaken by skepticism and nihilism moral culture, and for the human who lost his essence. 

Goal. The purpose of the article is to study the ontological foundations of moral culture. The tasks of the first part of the article are to 
investigate the ontological framework of moral culture, and the fundamental axes on which it is based; the tasks of the second part of the article are 
to analyze the moral concepts of freedom, conscience, dignity, and equality through the prism of the ontological framework. 

Methods. The article uses a historical-philosophical and comparative method, genealogy, and hermeneutic methods of interpretation. 
The results. Ethical relations unfold in the value-meaning space of moral culture between the Self and the Other. The transcendental condition 

for the possibility of moral culture is reality and its internal structure, the parameters of which are set by the ontological framework, namely by the 
poles of attraction of singular and multiple, sacred and profane, phenomenal (existential) and essential. It is shown that the Western metaphysical 
tradition managed to find a balance between the extremes of the single and multiple, while the Eastern tradition of Hinduism, on the one hand, and 
the anti-metaphysical trends of the 19th and 20th centuries, on the other hand, absolutized one or the other extreme. 

Conclusions. Moral culture cannot be built and substantiated in isolation from ontology, and therefore without addressing being as the sphere 
of the real. Both metaphysical and anti-metaphysical philosophical systems are based on ontological assumptions. Without being rooted in 
ontology, ethics risks losing reality and realness. The transcendental "yes" or "no" to being enables further forms of moral relations and principles 
that exist in culture. 

Keywords: ethics, moral culture, Other, ontological frame, (non)metaphysical tradition, Aufheben, being as a sacred gift, transcendental "yes" and "no". 
 

 
 
 


