
 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 5 ~ 

 

 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 

УДК 1(091)  
Г. В. Вдовиченко, д-р філос. наук, доц., ст. наук. співроб. 

  Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
    вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  

ORCID: 0000-0002-8532-7672  
georgyvdovychenko@knu.ua 

 
ІСТОРІЯ КИЇВСЬКОЇ ФІЛОСОФСЬКОЇ ШКОЛИ В УСНИХ СПОГАДАХ ЇЇ ТВОРЦІВ 

(ЕПОХА "РОЗСТРІЛЯНОГО ВІДРОДЖЕННЯ")  
 
Присвячено відродженню Київською філософською школою другої половини ХХ ст. перерваних у 30-х роках ХХ ст. 

перших академічних досліджень з історії філософії України. Вони були елементом інноваційного проєкту директорів 
Інституту філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР П. Копніна і В. Шинкарука і здійснювались за суперечливих умов хру-
щовської "відлиги" та "застою" славнозвісною генерацією філософів-шістдесятників УРСР. Вивчення спогадів 
С. Кримського, П. Йолона, В. Горського та М. Поповича, переважно викладених у проєкті Т. Чайки "Усні історії філосо-
фів", як і виконаних Студентським товариством усної історії філософії Київського національного університету  
ім. Тараса Шевченка записів мемуарів їхніх колег Є. Головахи, М. Кашуби і Я. Стратій, засвідчило спільну увагу цих вче-
них до українознавчих студій як одного з чільних векторів науково-дослідницької роботи цього інституту в другій 
половині ХХ ст. Дослідження їхнього внеску до вивчення історії філософії України на основі отриманих від них у цих 
проєктах уже в незалежній Україні альтернативних даних суттєво коригує традиційне бачення розпочатого Київсь-
кою філософською школою в 50-х роках ХХ ст. підцензурного вивчення становлення знищеного сталінізмом "філо-
софського фронту" УРСР епохи "Розстріляного Відродження". Ці інтерв'ю й спогади С. Кримського, Є. Головахи, 
В. Горського й їхніх колег виявили маловідоме проблемне осмислення творцями Київської філософської школи їхнього 
місця і ролі в історії вітчизняної філософії як чільних спадкоємців розпочатої у 20-х роках ХХ ст. інституціоналізації 
вітчизняної національної філософської традиції.  

Ключові слова: історія філософії України, Київська філософська школа, Інститут філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР, "Усні іс-
торії філософів", Д. Острянин, П. Копнін, С. Кримський, Є. Головаха, В. Горський.  

 
Постановка проблеми. Знаний нині як Київська фі-

лософська школа, що постала на матеріальній і кадро-
вій базі відновлених у середині 40-х років ХХ ст. філо-
софського факультету Київського державного універси-
тету та Інституту філософії ім. Г. Сковороди НАН Украї-
ни, інноваційний проєкт директорів останнього, акаде-
міків П. Копніна і В. Шинкарука, є, на наш погляд, голо-
вним свідченням відродження в УРСР в 60-х років 
ХХ ст. перерваного репресивною політикою сталінсько-
го режиму радянського – трагічного та суперечливого – 
періоду інституціоналізації вітчизняної національної 
філософії. Важливу роль у ньому відіграв відділ історії 
філософії України – один з найнонконформніших під-
розділів цього інституту, що став основним об'єктом 
переслідувань владою УРСР вітчизняної філософської 
спільноти, за іронією долі в ювілейному для неї 1972 р. 
– у 250-ту річницю з дня народження Г. Сковороди. Цей 
відділ під орудою відомих дослідників історії української 
філософії Д. Острянина, В. Євдокименка, П. Манзенка і 
В. Нічик здійснив у середині 50-х – у 80-ті роки ХХ ст. 
революційний прорив у справі повернення з небуття, 
реконструювання, системного вивчення і популяризу-
вання, зокрема українською мовою, історії вітчизняної 
філософії – від Середніх віків до репресованого в  
30-х роках ХХ ст. "філософського фронту" УРСР епохи 
"Розстріляного Відродження". Як цей прорив, так і істо-
рія Київської філософської школи загалом, стали в Ук-
раїні, переважно з минулого десятиріччя, предметом 
активного переосмислення в контексті апробувань ус-
ної історії філософії як актуального альтернативного 
підходу/джерела/жанру постмодерної гуманітаристики.  

Поступове поширення сприйняття явища цієї школи 
поза межі науково формалізованого аналізу її історії 
розпочато з опублікування у 90-х роках ХХ ст. спогадів 
її засновників і творців В. Шинкарука [28], В. Горського 
[10] і низки їхніх колег. Воно було продовжене виходом 
у світ у позаминулому десятиріччі як журнальної версії 
спогадів одного з найвідоміших філософів-шістде-
сятників УРСР В. Лісового, так і двох не менш осяжних 
– вельми цікавих та водночас полемічних – спроб нау-

ково-мемуарного аналізу зародження згаданої школи в 
Київському державному університеті у спогадах 
А. Горак [8] і її формування у згаданому інституті в 
нарисах В. Табачковського [24]. Якісно новими кро-
ками у плідному розвитку цієї ініціативи є перші віт-
чизняні проєкти з усної історії філософії "Усні історії 
філософів" київської дослідниці Т. Чайки [25] та її 
колеги з Одеського національного університету  
ім. І. Мечнікова І. Голубович [7], як і діяльність постало-
го в 2016 р. на кафедрі історії філософії Київського на-
ціонального університету ім. Тараса Шевченка Студе-
нтського товариства усної історії філософії [18]. Ми ма-
ємо на меті системний перегляд внеску Київської філо-
софської школи до поступу у ХХ ст. історії філософії 
України як власне академічної дисципліни – від Серед-
ніх віків до "Розстріляного Відродження" – на основі 
матеріалів біографічно-наукового інтерв'ювання у зга-
даних та інших проєктах її творців. Завдання цієї – дру-
гої із наміченого циклу – публікації ми вбачаємо в спо-
лученні низки академічних та інтерсуб'єктивно-біогра-
фічного підходів для розгляду проблеми усвідомлення 
цією школою її місця і ролі в інституціоналізації україн-
ської національної філософської традиції.  

Аналіз досліджень і публікацій. Порушена експерт-
ним середовищем саме в незалежній Україні низка ве-
льми проблемних питань щодо: передумов і обставин 
виникнення Київської філософської школи та її визна-
чень, етапів її поступу, з'ясування засновників і персо-
нального складу поколінь її діячів, як і класифікування 
галузей та напрямів її фахової й іншої діяльності, – 
здобувся впродовж переважно минулого десятиліття на 
частково згаданий у двох наших попередніх статтях [30; 
31], значний за обсягом та науковим значенням перелік 
наукових досліджень. Присвячуючи зазначені публікації 
одній із перших спроб комплексного аналізу здобутків 
наукових проєктів Т. Чайки та її колег з вивчення біог-
рафій творців Київської філософської школи, як-от відт-
ворюючи суцвіття оригінальних мемуарних бачень ними 
останньої загалом і суспільно-політичного її образу зок-
рема, ми виходили з власного попереднього досвіду 

© Вдовиченко Г. В., 2021



~ 6 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

розгляду внеску цих творців і їхніх наступників до ви-
вчення актуальних питань кризи і майбуття культури [4]. 
У полі нашої уваги перебувають також як перші здійс-
нені саме в незалежній Україні перевидання їхніх сту-
дій, наприклад, вибраних праць у трьох томах 
В. Шинкарука, численних публікацій та монографій 
М. Поповича, С. Кримського, В. Горського й ін., так і 
наукові і науково-методичні видання, що супроводжу-
вали їх вихід у світ з 90-х роках ХХ ст. [16], зокрема, 
написані за їхньої участі посібники з історії філософії 
України. Їхній досвід став основою першої із цього 
циклу наших статей [1], присвяченої підсумковому ав-
тобіографічному переосмисленню С. Кримським та 
В. Горським значення їхніх студій 80-х років ХХ – почат-
ку ХХІ ст. з історії філософії і культури України-Русі. 

Важливе місце в цьому переліку посіли й присвячені 
трьом останнім зі згаданих учених біобібліографічні 
покажчики із передмовами-спогадами про них їхніх ко-
лег та їхні журнальні публікації, які суттєво доповнюють 
ініційовані Т. Чайкою автобіографічні реконструкції 
С. Кримського, В. Горського, М. Поповича й П. Йолона. І 
перші повні книжні публікації Кримського та Горського 
[9; 17], і розміщена Т. Чайкою в 2009–2019 рр. у "Філо-
софській думці" серія уривків із цих інтерв'ю як високоі-
нформативні альтернативні джерела історико-філо-
софського пошуку привернули увагу старшої генерації 
філософів і їхніх молодих колег під час спільного обго-
ворення [14] на круглому столі в Інституті філософії  
ім. Г. Сковороди НАН України у 2019 р. проєкту "Усні 
історії філософів" як пілотного апробування в Україні 
однойменного з назвою цього проєкту сучасного філо-
софського підходу/джерела/жанру. Дискусійне осмис-
лення його витоків, засад і перспектив, комплексно роз-
глянуте в рецензії завідувача відділу історії філософії 
України згаданого інституту С. Йосипенка [11], доклад-
но відобразило методологію отримання опублікованих у 
2017–2019 рр. у часописі "Sententiae" найперших примі-
тних здобутків у розвитку цього проєкту молодих учених 
зі Студентського товариства усної історії філософії, 
насамперед К. Зборовської. Спільно проведені нею й 
групами її товаришів з Києва і Львова інтерв'ю з 
Є. Головахою [6], М. Кашубою [15], Я. Стратій [23] та 
С. Пролеєвим прямо чи опосередковано присвячені 
багатьом маловідомим сторінкам роботи вказаного від-
ділу за майже сім з половиною десятирічь.  

Мета статті полягає у з'ясуванні на матеріалі здій-
снених у проєктах з усної історії філософії в Україні 
інтерв'ю з творцями Київської філософської школи 
альтернативного оцінювання ними власного внеску до 
вивчення історії "філософського фронту" УРСР епохи 
"Розстріляного Відродження" та місця і ролі цієї школи 
у продовженні перерваного сталінізмом радянського 
періоду інституціоналізації вітчизняної національної 
філософської традиції.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Важ-
ливим новаторським, виразно альтернативним стосо-
вно класичної традиції історико-філософського пошуку 
і водночас таким, що доволі інформативно доповнює і 
все більш критично верифікує його, підхо-
дом/джерелом/жанром у світовій, в тому числі – й укра-
їнській, філософії в ХХ – на початку ХХІ ст. постала, на 
думку багатьох вітчизняних фахівців, усна історія філо-
софії під час представницького круглого столу часопису 
"Філософська думка" у 2019 р. на тему "Усна історія 
філософії: письмовий формат" за активної участі авто-
рів згаданих вище проєктів Т. Чайки, І. Голубович та 
їхніх колег зі Студентського товариства усної історії 
філософії, ця царина їхнього плідного наукового пошуку 
отримала чимало визначень, що уточнюють її сутність, 

хоч і є доволі приблизними. Їх діапазон, окреслений 
спільним запереченням "усної історії філософії" як фі-
лософської дисципліни, коливається від її тлумачення 
як "доповнення до нормативної історії філософії", яке 
внаслідок "несистемності й гетерогенності не може іс-
нувати самостійно як цілісне явище" (О. Литвиненко), а 
лише у вигляді певної "філософської дослідницької ца-
рини" й "методології збирання значущих для історії фі-
лософії даних через спеціально підготовлені інтерв'ю" 
(О. Хома), до її оцінювання як "не лише історії про фі-
лософію", "зібрання свідчень про рух думки", а, власне, 
"справи філософського мислення" і "способу філософ-
ської творчості" (С. Пролєєв).  

Показово, що деякі учасники круглого столу, зокре-
ма С. Йосипенко, І. Голубович, А. Кхелуфі, О. Хома та 
В. Хома, не раз високо оцінили внесок в апробування 
цього підходу/джерела/жанру в галузі студій з історії 
філософії України, переважно з історії Київської філо-
софської школи, згаданих вище його розробників, і пе-
редусім Т. Чайки. Зараховуючи усну історію філософії 
до "творів філософів", які з погляду традиційної історії 
філософії мають якщо не далекий від власне філософії, 
то щонайменше "міноритарний характер", як третього з 
трьох виокремлених ним "взаємодоповнюваних типів 
джерел" конкретного історико-філософського дослі-
дження поряд із "тим, що можна умовно назвати філо-
софськими творами" та "архівними матеріалами", 
С. Йосипенко наголосив, що вона в Україні може бути 
джерелом історико-філософського дослідження тільки 
пізнього радянського та пострадянського періоду. Конс-
татуючи "розрив поколінь" у вітчизняній філософії між 
цими періодами з огляду на те, що її історія за УРСР 
стала своєрідною "замовчуваною" історією, бо "були 
речі, про які зазвичай не говорили публічно, а надто – 
не писали", він відзначив як знакову в подоланні цієї 
проблеми діяльність Т. Чайки, а саме опубліковані нею 
інтерв'ю з С. Кримським і В. Горським. Поділяючи цю 
позицію, ми пропонуємо вдатись до показового щодо її 
слушності розгляду оцінювання С. Йосипенком та його 
колегами розвитку студій з історії вітчизняної філософії 
знаних діячів Київської філософської школи крізь приз-
му їхніх спогадів-інтерв'ю.  

Вдаючись в узагальнюючій публікації [13] з історії 
філософії України як галузі наукового дослідження й 
академічної дисципліни у ХХ – на початку ХХІ ст. до 
системного аналізування виокремлених ними ж періодів 
її розвитку: 1) "сталого функціонування 1950-х – сере-
дини 1960-х років", 2) "бурхливого розвитку 1969–
1972 років", 3) "другого періоду сталого функціонуван-
ня" у 1973–1990 рр., 4) "четвертого періоду (1991–
2000)", – С. Йосипенко і його не менш відомі колеги-
науковці О. Вдовина і М. Симчич констатували і докла-
дно аргументували тяглість зазначеного поступу на 
постійній інституційній основі в другій половині ХХ ст. 
(від 40-х рр. ХХ ст. до 2000 р. включно).  

Вказуючи на наявність, за їхніми словами, стабіль-
ної, хоча й різної в різні періоди, кількості публікацій у 
зазначеній галузі, чітко виражені тематичні домінанти 
й тенденції і дію схожих чинників протягом усіх цих 
періодів, вони розкрили їх специфіку на основі, зокре-
ма, значного масиву опублікованої наукової спадщини 
саме власного відділу. Простежуючи шлях історії фі-
лософії України від "молодої дисципліни", що "інсти-
туювалась у системі радянських академічних закладів" 
уже в середині 40-х років ХХ ст. та була, за їхніми 
словами, "заснована на засадах радянського маркси-
зму сталінської доби", до окресленого першою дека-
дою історії незалежної України четвертого періоду 
(1991–2000 рр.), який не був "ані періодом сталого 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 7 ~ 

 

 

функціонування, ані періодом бурхливого розвитку", 
автори статті зупинились на розвитку саме в Інституті 
філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР у 60-х – 80-х ро-
ках ХХ ст. новаторських напрямів українознавчих сту-
дій від Середніх віків до епохи Модерну, за винятком 
не згаданих ними досліджень з філософської думки 
УРСР епохи "Розстріляного Відродження".  

Оцінюючи згодом підсумки роботи відділу історії фі-
лософії України у своїй статті [12], приуроченій до сім-
десятиріччя з дня заснування Інституту філософії  
ім. Г. Сковороди НАН України, С. Йосипенко знов ви-
значив основні напрями його наукової роботи середини 
ХХ – початку ХХІ ст. Зауважуючи, що двома головними 
з них наприкінці 40-х – на початку 60-х років ХХ ст. були 
"філософські та суспільно-політичні погляди українсь-
ких «революціонерів-демократів»", як, наприклад, 
Т. Шевченка, П. Грабовського, П. Мирного, І. Франка, 
М. Павлика, Л. Українки, – та філософська спадщина 
Г. Сковороди, він відзначив, що з кінця 60-х років ХХ ст. 
відділом розпочато дослідження ранньомодерної філо-
софської думки "від Вишенського до Сковороди", зок-
рема філософії у Києво-Могилянській академії, як і епох 
Відродження, Реформації та раннього Просвітництва, а 
з початку 80-х років ХХ ст. – і філософської думки Київ-
ської Русі. Показовим прикладом виразної ідейної амбі-
валентності праці відділу С. Йосипенко вважав такий 
політизований її напрям, як "критика українського бур-
жуазного націоналізму". Вона, за його словами, у вико-
нанні співробітників відділу здійснювала водночас фун-
кцію ознайомлення з ідеями українських філософів, що 
"не поміщались" у офіційному радянському каноні і тво-
ри яких – від П. Куліша до Д. Чижевського – були недо-
ступні радянським науковцям. Поширюючи цей аналіз 
поза визначені в попередній статті часові межі до, вла-
сне, п'ятого періоду (від 2000 р.), на який припали зна-
кові події в новітній історії України, він констатував як 
інституціювання у відділі нових напрямів досліджень, 
як-от історії радянської філософії, так і розвиток нових 
царин і способів історико-філософського дослідження, 
насамперед, що, на наш погляд, прикметно, архівних та 
біобібліографічних студій і усної історії.  

Ознайомлення з опублікованими усними автобіог-
рафічними спогадами засновників Київської філософсь-
кої школи дозволяє нам зробити уточнення до наведе-
ної вище класифікації напрямів розвитку історії філо-
софії України як галузі наукового дослідження й акаде-
мічної дисципліни в середині ХХ – на початку ХХІ ст. 
Воно стосується оминання увагою вельми важливих 
місця та ролі в розвитку студій відділу історії філософії 
України такого їх напряму, як спадщина репресованого 
сталінським режимом "філософського фронту" УРСР 
епохи "Розстріляного Відродження". Здійснюваний, від-
повідно до висновків наших публікацій [2; 3], у 50-х –  
80-х роках ХХ ст. в УРСР, дієво та плідно актуалізова-
ний наприкінці 50–60-х років ХХ ст. засновниками зга-
даної школи, цей напрям досліджень було розпочато за 
директорства в Інституті філософії ім. Г. Сковороди  
АН УРСР Д. Острянина (1952–1962) й оформлено саме 
як напрям наукового пошуку за керівництва цим інсти-
тутом його наступником на посаді П. Копніним (1962–
1968). Зазначений напрям представлений значним нау-
ковим доробком відділу за його керівництва 
В. Євдокименком, переважно розвідками І. Іваньо й 
М. Юшманова, наприклад [29], як у вітчизняній фаховій 
періодиці, зокрема в часописі "Філософська думка", так 
і в: республіканських міжвідомчих збірниках ("З історії 
філософської думки на Україні" (1965), "З історії філо-
софії і соціології на Україні" (1968)), матеріалах респуб-
ліканських наукових конференцій ("З історії філософії 

на Україні" (1967)) та колективних монографіях ("Розви-
ток філософії в Українській РСР" (1968), "Торжество 
ленінських філософських ідей на Україні" (1969) і ін). Як 
свідчать в інтерв'ю В. Горський і Є. Головаха, усі ці – 
підцензурні – студії доповнювались усними свідченнями 
небагатьох вижилих після репресій 30-х років ХХ ст. 
філософів УРСР, які ми оцінюємо як зародок вітчизня-
ної усної історії філософії.  

Це передусім задіяні в наукових розвідках, зокрема 
М. Юшманова [29] як співробітника згаданого відділу і 
його колег з Києва й Харкова М. Логвина та Я. Блудова, 
їхны оповіді, оприявлені в бесідах з молодшими коле-
гами, як-от першого з них із В. Горським та 
Є. Головахою. За спогадами С. Кримського, В. Горсь-
кого й А. Горак, наукові традиції та життєвий досвід цієї 
філософської генерації ретранслювались і в аудиторіях 
Київського державного університету й інших вишів 
УРСР в 40-х – 70-х роках ХХ ст. у лекціях тих же 
Д. Острянина, М. Юшманова, М. Логвина й Я. Блудова, 
як і Ф. Єневича, М. Шлєпакова та ін. Вихованці філо-
софських установ УРСР 20–30-х років ХХ ст.: від Укра-
їнського інституту марксизму-ленінізму (УІМЛ) та Всеук-
раїнської асоціації марксистсько-ленінських науково-
дослідних інститутів (ВУАМЛІН) до Інституту червоної 
професури (ІЧП) при ВУЦВК, – вони були учасниками 
розбудови знищеного сталінізмом "філософського фро-
нту" УРСР та, за словами В. Табачковського, першого – 
розстріляного – вітчизняного філософського відро-
дження в ХХ ст. Вони ж стали предтечами і свідками 
ініційованого їхніми вихованцями – творцями Київської 
філософської школи, за визначенням В. Табач-
ковського, другого – "на щастя, не розстріляного філо-
софського відродження в Україні" в 60-х роках ХХ ст., 
хоч їхні постаті, зокрема Ф. Єневича і Є. Федоренка, не 
раз здобувались на критичні оцінки у спогадах 
С. Кримського, В. Горського та А. Горак саме як аполо-
гетів сталінізму і загалом "старої гвардії".  

Вдаючись у першій виданій у незалежній Україні ав-
торській монографії [20] з історії "філософського фрон-
ту" УРСР до аналізу життєвого шляху його чільного – 
знищеного сталінізмом – творця, академіка Всеукраїн-
ської Академії наук у Києві (ВУАН), професора філосо-
фії В. Юринця, її автор, професор Інституту філософії 
ім. Г. Сковороди НАН України М. Роженко, який зазнав 
у 1972 р. переслідувань, відзначив дієву участь очіль-
ників згаданого інституту в проведеній після ХХ з'їзду 
КПРС у СРСР офіційній кампанії з реабілітування жертв 
сталінізму: "Щоб зробити можливим посилання на ро-
боти українських філософів 20–30-х рр., насамперед 
академіків С. Семковського, В. Юринця, професорів 
філософії П. Демчука, Т. Степового та інших репресо-
ваних учених, керівництво Інституту філософії АН УРСР 
звернулося на початку 60-х років до відповідних інстан-
цій з проханням про їх реабілітацію. С. Семковський на 
той час вже був реабілітований. Дружині П. Демчука 
саме тоді в посмертній реабілітації чоловіка харківська 
прокуратура відмовила, і звернення Інституту філософії 
АН УРСР (директор Д. Острянин, секретар парторгані-
зації А. Єришев) виявилося вчасним для того, щоб ще 
раз переглянути справу Демчука і реабілітувати його. 
Але В. Юринця не реабілітували ні тоді, ні пізніше. У 
цьому випадку посилання на нього, які пішли потоком 
(бо В. Юринець був у 20–30-ті роки непересічною, дру-
гою (якщо не першою) поряд із С. Семковським фігурою 
в тодішній українській радянській філософії, як не як, 
академіком), заборонялися" [20, с. 8].  

Якщо, згідно зі спогадами В. Горського про його на-
вчання в Київському державному університеті, "україн-
ська філософія входила до історії філософії СРСР" і 



~ 8 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

"вивчалась на рівні, скажімо, азіатської філософії", за 
умови читання лекцій майже всуціль російською [9, 
с. 42], то вже на другу половину 60-х років ХХ ст. саме 
завдяки внеску В. Горського, І. Іваньо, М. Юшманова і 
їхніх колег із відділу припав пік розпочатих ними дослі-
джень з історії філософії України і відбулося введення 
до наукового обігу заборонених доти прізвищ та науко-
вого доробку "філософського фронту" УРСР, зокрема 
його чільних діячів: академіка ВУАН В. Юринця і члена-
кореспондента ВУАН П. Демчука. Цікаво, що ця – нау-
кова – реабілітація жертв сталінізму за хрущовської 
"відлиги" в контексті вибірково-заідеологізованого, та 
все ж "перепрочитання" їхньої творчої спадщини закла-
дала підвалини усвідомлення філософською спільно-
тою УРСР статусу спадкоємців знищеної генерації тво-
рців української радянської філософської думки і вод-
ночас ініціаторів інституціоналізації вітчизняної націо-
нальної філософської традиції. Показово, що 
Є. Головаха та В. Горський визнали Інститут філософії 
ім. Г. Сковороди АН УРСР за прямого наступника ІЧП 
при ВУЦВК, як і низки його попередників, хоч віковий, 
ідейно-світоглядний та організаційний розрив між ними 
є безсумнівним. Визнання майже сімдесятип'ятирічної 
визначальної ролі цього інституту і Київської філософ-
ської школи в продовженні й, власне, відродженні цієї 
інституціоналізації, як і вивчення нами у монографії [2] 
та кількох серіях статей історії "філософського фронту" 
УРСР 20-х – початку 30-х років ХХ ст., дають підстави 
констатувати умовне її ствердження як фактично пер-
шого – насильницькі перерваного, але ж періоду в роз-
витку історії філософії України як галузі наукового дос-
лідження й академічної дисципліни. 

Переходячи до проєктів усної історії філософів 
Т. Чайки, І. Голубович і Студентського товариства усної 
історії філософії, відзначимо низку вихідних характери-
стик їхніх наукових пошуків. На відміну від виконаного 
Т. Чайкою в першому десятиріччі ХХІ ст., завершеного 
та лише частково оприлюдненого одноосібного проєкту 
інтерв'ювання протягом майже сорока років її вчителів 
та колег з Інституту філософії ім. Г. Сковороди  
НАН України – засновників Київської філософської 
школи, учасники проєкту І. Голубович та згаданого то-
вариства, переважно студенти і молоді науковці з Оде-
ського й Київського національних університетів та вишів 
Львова, здійснюють з другої половини 10-х років ХХІ ст. 
оперативно оприлюднюване групове інтерв'ювання як 
вітчизняних філософів-шістдесятників, так і окремих 
представників українських і зарубіжних науки й культу-
ри. Спільним для майже всіх цих інтерв'ю є ведення їх 
авторами своїх автобіографічних оповідей у трьох ос-
новних умовних планах: 1) самоаналіз особистісного 
формування від дитинства до повноліття у колі родини і 
друзів; 2) докладний розгляд освітнього процесу і нау-
кового життя УРСР і власного місця та місця своїх колег 
у них; 3) оцінювання впливу соціокультурних контекстів, 
зокрема суспільно-політичної ситуації в УРСР (Україні), 
СРСР та світі. Вивчення цих проєктів дозволяє, на наш 
погляд, виокремити три умовні основні регіонально-
міські кола просторової зумовленості отриманих спога-
дів з усередненою часовою визначеністю, що їх об'єд-
нує – середина ХХ – початок ХХІ ст.  

Їх черговість зумовлена вагомістю їхнього внеску: 
1) центральноукраїнське з центром у Києві, представ-
лене передусім проєктом "Усні історії філософів" 
Т. Чайки загалом, інтерв'ю Є. Головахи і С. Пролєєва, 
виконаними Студентським товариством усної історії 
філософії, і використаним нами інтерв'ю В. Горського, 
узятим у нього 2001 р. Ю. Завгороднім; 2) західно-
українське з центром у Львові, представлене узятим 

цим товариством інтерв'ю з Я. Стратій і двома інтерв'ю 
з М. Кашубою, проведеними як на прохання товариства 
колегами у Львові, так і членом Товариства усної історії 
Львівського національного університету ім. І. Франка; 
3) південноукраїнське з центром в Одесі, представлене 
проведеними під керівництвом І. Голубович у її проєкті 
усної історії філософії інтерв'ю з О. Роджеро і 
С. Секундантом. Наведений поділ, який ураховує осно-
вні підсумки зазначених проєктів та низку інтерв'ю поза 
ними, виявляє низку векторів освітньої підготовки й на-
укового співробітництва філософів УРСР і незалежної 
України в них та поза ними: 1) група переважно вихова-
нців Київського державного університету, творців Київ-
ської філософської школи і їхніх наступників – насам-
перед філософів, науковців з Інституту філософії  
ім. Г. Сковороди АН УРСР; 2) дві класичні філологині – 
вихованки та співробітниці Львівського державного уні-
верситету (М. Кашуба) і, крім того, Інституту суспільних 
наук АН УРСР у Львові, які брали участь у роботі відді-
лу історії філософії України (Я. Стратій працює там і 
донині); 3) два вихованці Московського державного уні-
верситету – філософи, викладачі Одеського національ-
ного університету ім. І. Мечнікова.  

У центрі нашої уваги постали два перші кола, друге 
з яких, мовознавчо-філософське, підрядне першому – 
філософському, зберігаючи фахову й ідейну специфіку. 
Колишні й чинні науковці Інституту філософії 
ім. Г. Сковороди НАН України, передусім співробітники 
відділу історії філософії України В. Горський, М. Кашуба 
і Я. Стратій, та дотичні до його роботи М. Попович і 
С. Кримський, як і їхній колега Є. Головаха та мемуари-
сти А. Горак, В. Лісовий і В. Табачковський, які предста-
вляють ці кола, звернули в автобіографічних оповідях 
суттєву увагу на другий і третій з виокремлених нами 
основних умовних планів. Усі вони, як і інші інтерв'юйо-
вані, спільно вдалися до пригадування й осмислення 
таких цікавих для нас, з огляду на тему цієї статті, об-
ставин власних життя та творчості, як: 1) зміни соціоку-
льтурної ситуації в УРСР (Україні), СРСР і світі від епо-
хи сталінізму до незалежної України та, відповідно, ста-
тусу, місця й ролі філософії, зокрема історії філософії 
України, у тогочасних суспільному та науковому житті; 
2) розвиток вітчизняного освітнього процесу цього пері-
оду з увагою до власних студентських років і специфіки 
вітчизняних радянської та пострадянської систем осві-
ти; 3) поступ студій з історії філософії України за участі 
власної і їхніх колег у роботі однойменного відділу Ін-
ституту філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР та в Украї-
ні і світі в контексті оцінювання роботи цього інституту, 
діяльності його директорів та керівників згаданого від-
ділу. Водночас вивчення цих обставин ураховує інтер-
в'ю О. Роджеро і С. Секунданта, які змалювали радян-
ське, переважно московське, філософське життя на 
прикладі власного досвіду навчання в Московському 
державному університеті.  

Панорамно висвітлюючи сутність вказаних обста-
вин, з досить розлогим цитуванням усіх згаданих, крім 
двох останніх, інтерв'ю в статтях [30; 31], як-от відтво-
рюючи суспільно-політичний образ Київської філософ-
ської школи як інноваційного академічного проекту 
П. Копніна і В. Шинкарука – мікромоделі -прообразу 
відкритого суспільства в УРСР – та участь найнонкон-
формніших відділів згаданого інституту, насамперед 
відділу історії філософії України, у цьому, ми звернули 
окрему увагу на формування творців згаданої школи як, 
за їх власними і їх колег визначеннями, покоління філо-
софів-шістдесятників. Їхня дієва плідна наукова спів-
праця в умовах активного розгортання українського 
національно-культурного та правозахисного руху з низ-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 9 ~ 

 

 

кою діячів знищеного "філософського фронту" УРСР і 
широким колом вітчизняних гуманітаріїв, зокрема з мо-
вознавцями-перекладачами з класичних мов, заклали 
підвалини розвитку уже в незалежній Україні проєктів з 
комплексного вивчення історії вітчизняної філософії. 
Звертаючись у цій публікації переважно до спогадів 
Є. Головахи і В. Горського як, на наш погляд, найваж-
ливіших свідків та, власне, ініціаторів і учасників ви-
вчення згаданою школою спадщини "філософського 
фронту" УРСР 20-х – 30-х років ХХ ст., ми водночас 
задіяли свідчення майже всіх їхніх згаданих вище колег 
у розгляді суспільно-політичних і наукових передумов 
та обставин розвитку цього процесу.  

Принагідно висвітлено нами в цих статтях [30; 31] 
розмаїту палітру спогадів А. Горак, С. Кримського та 
В. Горського про студентське життя Київського держав-
ного університету 40-х – 50-х років ХХ ст., як і свідчень 
М. Кашуби та Я. Стратій про навчання в Львівському 
державному університеті у ті ж роки, з детальними опи-
сами їхніх особистих перипетій, унаочнює, на наш пог-
ляд, уже підтверджену вище думкою В. Горського недо-
статність та заідеологізованість отриманих ними знань 
з історії філософії в Україні. Засвідчене В. Горським, як 
і П. Копніним у його інтерв'ю В. Табачковському ще як 
студенту Київського державного університету, орієнту-
вання студентів на аналіз творів вітчизняних "револю-
ційних демократів", наприклад на "пошук матеріалізму 
та діалектики у віршах Т. Шевченка та Лесі Українки", і 
на ідеї "матеріалістів-учених, типу Мечнікова", в умовах 
повного ігнорування доробку "вітчизняної ідеалістичної 
філософії" доповнювалось прослуховуванням українсь-
кою мовою, на відміну від усіх інших вишівських дисци-
плін, заполітизованого курсу історії України. Російсько-
мовна навчальна атмосфера, як і залишковий принцип 
у відборі для здобуття філософської освіти в основному 
профнепридатних студентів з інших факультетів, в 
умовах жорсткої адміністрованості їхнього громадського 
й особистого життя, яскраво виявлених тенденцій кон-
формізму, кар'єризму і ксенофобії не сприяли форму-
ванню національно свідомої фахової інтелігенції. 
Спектр оцінок рівня отриманої освіти: від стриманого 
визнання В. Горським засвоєння у виші лишень "філо-
софської абетки" до емоційної критики С. Кримським 
цієї освіти як чи не всуціль невігластва та абсурду – 
увиразнює низький і, власне, незадовільний рівень 
знань студентів тих років з історії філософії в Україні.  

Прикметним є вже відзначене [30; 31] протистав-
лення як цими науковцями, так і їхніми колегами з Ін-
ституту філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР атмосфе-
ри в ньому і вітчизняному науковому і суспільно-
політичному житті 60-х – 80-х років ХХ ст. на загал. 
Спроби відтворити їхні автобіографії позначені спіль-
ною причетністю їхніх індивідуальних голосів пам'яті до 
наявного тоді в цьому інституті, за визначеннями 
М. Поповича і С. Пролєєва, "іншого світу" – "київського 
мисленнєвого середовища" як, на думку С. Кримського, 
справжнього філософського середовища з вільною 
творчою і веселою атмосферою, або ж, за високосим-
волічним узагальненням В. Горського, "острова щастя". 
Зазначаючи, що хоч після 1972 р. в інституті "дуже по-
силився контроль з боку наглядових органів і спецс-
лужб", а "кожен п'ятий" у ньому, за словами його ж 
"старших колег", "був стукач", Є. Головаха наголосив, 
що "домінантою" цього закладу "залишався, попри все, 
дух свободи". Якщо А. Горак прямо визнала інститут за 
блимаючий вогник, який світив у наймряковинніші пері-
оди мракобісся, то В. Табачковський одним із перших 
удався до філософського аналізу "етосу" Київської фі-
лософської школи як "справді творчого співтовариства", 

яке "не змогли знищити будь-які зміни політичної й 
ідеологічної кон'юнктури". Один із чільних нонконфор-
мних підрозділів цього інституту, відділ історії філосо-
фії України, став у 60-х роках ХХ ст. яскравим підтве-
рдженням демократичних змін у вітчизняних освіті і 
науці епохи хрущовської "відлиги", зокрема відходу 
від, за словами Є. Головахи, традиційного розгляду 
українських філософів саме як "адапторів" марксист-
ських ідей до реалій УРСР.  

Однією з головних прикмет аналізованих у цій статті 
інтерв'ю є значна увага їх авторів до особистісного на-
чала в діяльності як самого інституту, так і відділу істо-
рії філософії в Україні за всієї його історії: від новозас-
нованого відділу історії філософської та суспільно-
політичної думки на Україні (1946–1962) під орудою 
М. Новикова (1946–1953), І. Головахи (1953–1954) та 
Д. Острянина (1954–1962) до сучасного відділу історії 
філософії України (1989 – донині) під керівництвом 
В. Нічик (1990–1996), В. Лісового (1997–2009) та 
С. Йосипенка (з 2010). Цікаво те, що як С. Кримський і 
В. Горський, так і Є. Головаха, М. Кашуба і Я. Стратій, 
звернули у своїх інтерв'ю суттєву увагу на історію відді-
лу саме за директорства в інституті Д. Острянина 
(1952–1962), П. Копніна (1962–1968) і В. Шинкарука 
(1968–2001). Пригадуючи різні аспекти діяльності відді-
лу в ці роки як відділу історії філософської та соціоло-
гічної думки на Україні на чолі з В. Євдокименком 
(1963–1972) і П. Манзенком (1972–1983), а в 1984–
1986 рр. – як секторів домарксистської філософії на 
Україні та історії марксистсько-ленінської філософії в 
Українській РСР під орудою, відповідно, В. Нічик і 
П. Манзенка, інтерв'юйовані вчені висвітлили чимало 
невідомих і, власне, непублічних її моментів. Згадаємо 
серед них такі, як: замовчуване протистояння очільни-
ків відділу та репресії влади УРСР проти нього; оцінки 
колег з відділу і керівників інституту, включно з їхнім 
особистим життям; розгляд перипетій у постановці 
дослідницьких проблем та отриманні здобутків, як, 
наприклад, наукове конкурування, цензурні утиски, 
залежність науковців цього й інших відділів від керів-
ництва інституту й органів влади.  

Протиставляючи, як і Є. Головаха, етапи директору-
вання Д. Острянина і П. Копніна, який "був прогресив-
ною людиною, зорієнтованою на щось нове й конструк-
тивне", та "вважав, що треба піднімати філософські 
дослідження на новий рівень", С. Кримський і В. Горсь-
кий відзначили його виняткову роль у формуванні "в 
інституті, та й в Україні загалом, справжнього філософ-
ського середовища" та системному розгортанні низки 
науково-дослідних проєктів з вивчення історії філософії 
України. Звертаючи в інтерв'ю Ю. Завгородньому, і 
особливо у своїх спогадах 90-х років ХХ ст. та в інтер-
в'ю Т. Чайці, найбільшу, порівняно з іншими інтерв'юйо-
ваними, увагу на те, як відділ історії філософії в Україні 
за його активної участі розпочав, за його словами, ви-
вчення впритул історії української філософії 20-х –  
30-х років ХХ ст. "з легкої руки Копніна", В. Горський 
відзначив важливу роль у цьому процесі, крім 
В. Євдокименка, І. Іваньо, В. Губенка, В. Роменця й 
Є. Пронюка, передусім уже не раз згаданого вище 
М. Юшманова та його спогадів. Відзначаючи його "дуже 
цікаву фігуру", про яку "є сенс розповісти окремо", він 
порівняв його долю, яка "склалась доволі трагічно", з 
долею "усієї філософії радянського періоду". Згадуючи 
про плідну наукову роботу М. Юшманова у відділі за 
дієвого сприяння його колег, завдяки чому він спромігся 
захистити кандидатську і докторську дисертації, 
В. Горський згадав про "гримасу долі", а саме про опо-
нування М. Юшманову на захисті другої з них М. Мітіна 



~ 10 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

як одного з чільних ініціаторів "гоніння на філософів" в 
СРСР у 30-х роках ХХ ст., який був вимушений визнати 
цінність доробку М. Юшманова і засудити як несправе-
дливе його репресування.  

Водночас він проілюстрував дихотомію в оцінюванні 
епохи сталінізму її жертвами на прикладі критичного 
ставлення до М. Юшманова репресованого, як і він, 
філософа УРСР Я. Блудова, який "сам пройшов всі 
кола пекла по повній програмі" та "до кінця життя так і 
не змінив своїх поглядів" і вважав своїх репресованих 
колег-філософів з ВУАМЛІН за "ворогів народу, агентів 
кулацтва і гідних усілякого засудження". Розглядаючи 
постать Я. Блудова як "своєрідний відгомін пристрас-
тей", які вирували протягом "періоду тих самих філо-
софських дискусій", зокрема його "вкрай обурливу реа-
кцію" на одну з перших розвідок М. Юшманова на цю 
тему як "здіймання на щит" "юринців, демчуків" та інших 
"ворогів народу", В. Горський зазначив, що як публікації 
та усні спогади М. Юшманова, так і спогади й студії йо-
го колег, зокрема того ж Я. Блудова як "не останньої 
фігури на філософській ниві" в УРСР, були "в нашій 
роботі неоціненною підмогою" і, власне, першоджере-
лом. Осмислюючи в інтерв'ю Т. Чайці низку чільних по-
статей "українських філософів початку 20-х – кінця  
30-х років", а саме діячів "філософського фронту" УРСР 
– академіків ВУАН С. Семковського, В. Юринця і 
П. Демчука як "цілу хвилю" та "окрему історію існування 
нашого інституту в довоєнний період" і, власне, "те по-
коління, яким ми, історики української філософії, зараз 
впритул мали б зайнятись", він висвітлив перипетії ви-
ходу у світ однієї з перших колективних монографій на 
цю тему – присвяченої сторіччю з дня народження 
В. Леніна праці "Торжество ленинских философских 
идей на Украине" (1969).  

Згадуючи про спільну роботу відділу над цим проєк-
том у 1965–1969 рр., він указав на пов'язаний із ним 
явний симптом переходу від "теплих 60-х" до "жорстко-
го періоду 70-х", чи "початку брежнєвського періоду", – 
звільнення з відділу та інституту В. Губенка за його за-
вуальований виступ у цій праці проти "перетворення на 
догму" вчення В. Леніна як таке, що передувало репре-
сіям 1972 р. "гоніння нижчого чину" і, по суті, "першу 
ластівку" закінчення "копнінського періоду". Відгортаю-
чи завісу над методами й підходами роботи над цією 
тематикою у контексті висвітлення подробиць життєво-
го і наукового шляхів згаданих чільних діячів "філософ-
ського фронту" УРСР, між іншим, їх спільної участі в 
сумнозвісному "філософському диспуті" – Республікан-
ській нараді марксистсько-ленінських науково-дослід-
них установ у Харкові (1930), В. Горський засвідчив 
предметне знайомство зі спадщиною С. Семковського, 
В. Юринця і П. Демчука, зокрема з докладно вивченими 
нами в монографії [2] публікаціями другого з них із фе-
номенології й естетики та підсумковим збірником статей 
"Розклад сучасної буржуазної філософії" (1931) остан-
нього. Визнаючи 20-ті – 30-ті роки ХХ ст. за період "ста-
новлення сталінської жорсткої системи розуміння філо-
софії" з огляду не лише на відомі йому публікації мате-
ріалів цієї й низки інших філософських дискусій тих ро-
ків, але й частково збережені спогади М. Юшманова, 
Я. Блудова та низки їхніх сучасників, він водночас ви-
знав його за "період філософських шукань" і так з'ясу-
вав його зміст: "Розумієш, ці люди щиро прагнули пере-
осмислити досвід філософії з погляду ідей марксизму, 
якому вони були суб'єктивно віддані, і в процесі цієї дис-
кусії, пошуків іноді виникали й цікаві, гідні аналізу позиції, 
які були цілком у межах філософії як строгої наукової 
теорії. Так ось, у 60-ті роки, якраз за часів Копніна, ми 
займались цією історією й таким аналізом" [9, с. 87]. 

Докладно спиняючись у своєму інтерв'ю на висвіт-
ленні "атмосфери" в українській філософії кінця 40-х – 
початку 50-х років ХХ ст., зокрема вказуючи, що її хара-
ктерною ознакою було те, що всі найвпливовіші посади 
зазвичай обіймали вихідці з центральних органів партії, 
зокрема покарані "засланням на науку", а перша з ідей, 
якими вона "була обтяжена на той час", полягала в то-
му, "щоб нікого не репресували", для чого тоді "потріб-
но було виявляти величезну обережність", молодший 
колега В. Горського Є. Головаха вдався до оцінки поко-
ління своїх батьків. Визнаючи, що вони "не любили зга-
дувати нічого", бо "пережили найстрашніші часи", "на-
родилися в часи Жовтневої революції, пройшли всі ре-
пресії, голод, страшну війну", він провів межу між, з од-
ного боку, ними і водночас "дивною людиною професо-
ром Юшмановим" та, з іншого, докторами філософсь-
ких наук "Єневичем і Москаленком" у повоєнному Києві 
як "своєрідними інквізиторами у філософії". Згадуючи, 
як і В. Горський, про історію філософських установ 
УРСР 20-х – 30-х років ХХ ст., наприклад про ІЧП при 
ВУЦВК та про "червону професуру", зокрема "фахівців, 
які знали світову філософію й отримали справжню осві-
ту", він, цілком суголосно В. Горському, С. Кримському і 
В. Шинкаруку [28], підкреслив, що заснування Інституту 
філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР, який з 30-х до 
1946-го року включно "існував на папері" "без жодного 
співробітника", було, власне, продовженням обірваної 
сталінським режимом інституціоналізації вітчизняної 
національної філософської традиції епохи "Розстріля-
ного Відродження".  

Показово, що саме творці Київської філософської 
школи В. Шинкарук і В. Горський доволі предметно ак-
туалізували цю тему, як і загалом проблему спадковості 
поколінь у вітчизняній філософії ХХ ст., у своїх спога-
дах ще в 90-х роках ХХ ст. Констатуючи фактично пе-
реривання цієї наступності внаслідок "репресій і втрат 
за сталінських часів", зокрема визнаючи за повоєнний 
центр філософського життя в УРСР історико-філо-
софський факультет Київського державного університе-
ту, В. Шинкарук вказав: "Коли 1936 року гуманітарні 
інститути, що до того часу входили до Всеукраїнської 
асоціації марксистсько-ленінських науково-дослідних 
інститутів (ВУАМЛІН), зокрема й Інститут філософії, 
вливалися в АН України, то від Інституту філософії за-
лишилися "ріжки та ніжки" – практично всі його наукові 
кадри були репресовані. Відновився він лише в 
1946 році й впродовж тривалого часу не мав можливос-
ті для розвитку. На початок "відлиги" в його складі був 
лише один доктор філософських наук, сам директор 
Інституту (Д. Х. Острянин)" [28, с. 8–9]. Докладніше зу-
пиняючись на розгляді цього питання у спогадах, прис-
вячених п'ятдесятиріччю з дня заснування Інституту 
філософії ім. Г. Сковороди НАН України, на той час 
завідувач кафедри філософії та релігієзнавства 
НаУКМА В. Горський визнав за "неоднозначну" дату 
цього ювілею й піддав її критиці з огляду на тему історії 
вітчизняної інституційної академічної філософії.  

Порушуючи питання датування "історії академічного 
осередку", який і "координував дослідження у галузі 
філософії, які відбувалися в Україні", він зауважив: 
"Можна відлік цієї історії вести з 1920 року, коли при 
історико-філологічному відділі АН України було створе-
но Комісію з вивчення громадських течій в Україні, де 
вели також і філософські дослідження. Можна – з 1922 
чи 1925 року, коли при соціально-економічному відділі 
Академії наук почав працювати семінар з вивчення сус-
пільного життя (1922), через три роки перейменований 
на семінар із соціальної філософії (1925). Такою датою 
можна вважати й 1926 р., коли при Академії наук було 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 11 ~ 

 

 

створено Київську науково-дослідну кафедру марксиз-
му-ленінізму. Щоправда, академічним осередкам, що 
здійснювали дослідження у галузі філософії, протисто-
яли більш могутні позаакадемічні центри, які об'єднува-
лися у Всеукраїнську асоціацію марксистсько-ленінсь-
ких науково-дослідних інститутів (ВУАМЛІН). Серед них 
був і Інститут філософії" [10, с. 24–25]. Згадуючи про 
входження зазначених інститутів до складу відділення 
суспільних наук ВУАН у Києві, на яке в 1937 р. було 
перетворено на ВУАМЛІН, В. Горський описав, як це не 
менш показово зробив у своєму інтерв'ю ще один сві-
док оповідей М. Юшманова про ці події Є. Головаха, 
парадоксальну ситуацію зі згаданим інститутом: хоча 
"жодних офіційних ухвал про його закриття не було", він 
таки "сам" "припинив своє існування" внаслідок ув'яз-
нення НКВС його "останнього співпрацівника".  

Стверджуючи, що "інституційне філософування" у 
системі АН УРСР з середини 30-х років ХХ ст. "загалом 
припинилося" і що "трагічний підсумок" передісторії 
вітчизняної інституційної академічної філософії в 
1937 р. був, з його погляду, цілком логічним з огляду на 
насаджуване ВКП(б) офіційне розуміння сутності і зна-
чення філософії, В. Горський підкреслив, що потреба в 
розвитку останнього для обґрунтування офіційної ідео-
логії СРСР стала, у свою чергу, підставою для відкрит-
тя у 1946 р. Інституту філософії ім. Г. Сковороди  
АН УРСР. Указуючи на чергову парадоксальність ситу-
ації, коли філософії в УРСР було наказано жити в умо-
вах, які виключали можливість нормального філософ-
ського мислення, але в яких, проте, "українська акаде-
мічна філософія" все-таки "вижила", він визнав визна-
ченість "неоднозначністю ситуації", у якій опинилася 
філософія в УРСР кінця 20-х – 30-х років ХХ ст., "умов її 
існування" принаймні протягом двох наступних десяти-
літь, коли вже було відкрито цей інститут. Оцінюючи, як 
і С. Кримський, покоління своїх викладачів у виші та 
перших керівників в інституті як "стару гвардію", зокре-
ма зараховуючи до них "тямущого спеціаліста", але 
"дивакуватого такого, не від світу цього і все не в лад" 
М. Юшманова, і М. Шлєпакова як учених, хто "якось 
скуштував плодів домарксистської філософії і дорадян-
ського способу життя", та критичніше оцінених нею 
Ф. Єневича та Д. Острянина, колега і перевесниця 
В. Горського А. Горак, що цікаво, доволі діалектично 
визнала своє покоління філософів-шістдесятників за 
"продовження, навіть у формі заперечення", генерації 
цих її "попередників".  

Проводячи паралель між "звертанням до діяльного 
начала в людині в шістдесяті роки" творців Київської 
філософської школи, зокрема В. Іванова й ін., та пере-
дуючим йому таким звертанням "під час національного 
відродження" 20-х років ХХ ст. В. Юринця, зокрема уза-
лежнюючи їхні спроби "зорієнтуватись на людиноцент-
ровану онтологію", в тому числі від високої оцінки 
В. Юринцем "романтичного вітаїзму" і концепції "фаус-
тівської людини" М. Хвильового, В. Табачковський, у 
власну чергу, генетично пов'язав у нарисах [24] перше 
та друге, або "розстріляне" і "не розстріляне", філософ-
ські відродження 20-х та 60-х років ХХ ст. в УРСР.  

На наш погляд, наявні в спогадах творців Київської 
філософської школи спроби їх узалежнення як важли-
вих чинників ідейно-світоглядного визначення вітчизня-
ного культуро-, націо- і державотворення в ХХ ст. ма-
ють слушність. Думка О. Роджеро, що філософам-
шістдесятникам СРСР дозволяли жити й існувати у фі-
лософії уявлення, і надія на подолання "традиції догми 
та косності", на звільнення від вульгаризації настанов 
учення К. Маркса і здійснення "певної "конвергенції" 
ідей автентичного марксизму з проблематикою після-

марксової західної філософської думки, визначає, на 
наш погляд, продовження ними європейського вектора 
у філософії УРСР 20-х – 30-х років ХХ ст., передусім 
досліджених нами [2] культурфілософських пошуків 
вихованців Віденського університету, чільних аполо-
гетів А. Деборіна в УРСР – антимеханістів-"діалектиків" 
В. Юринця та П. Демчука. 

Безумовне успадкування їхнього антитоталітарист-
ського – хоч підцензурного, але ж виразно неомаркси-
стського дискурсу творцями Київської філософської 
школи, зокрема ґрунтовна спроба юринцезнавця УРСР 
І. Іваньо осмислити й розвинути у працях 60-х –  
80-х років ХХ ст. антисталінську культурфілософську 
концепцію В. Юринця про "тип соціалістичної культури", 
надалі потребують докладного фахового вивчення. Йо-
го вимушена в ті роки підцензурність не дала дослідни-
кам згаданої школи вийти у своїх студіях на цю тему 
поза межі фрагментарних висвітлень її окремих – до-
зволених для розгляду – аспектів, тоді як у незалежній 
Україні проблема еволюції філософських засад україн-
ського націонал-комунізму епохи "Розстріляного Відро-
дження" у науковому пошуку філософів-шістдесятників 
УРСР здобулась на окремі спроби її оцінки саме в дос-
лідженій у цій статті мемуаристиці творців згаданої 
школи. Їхня дієва спроба "розхитування жорсткої схеми 
ленінсько-сталінського образу марксистської філософії" 
в УРСР з позиції "автентичного марксизму", чи "маркси-
стського фундаменталізму", засвідчена в спогадах 
В. Горського, яку надихали, зокрема, й євромарксистсь-
кі ідеї В. Юринця і П. Демчука, знайшла яскраве вира-
ження у студіях учених з двох найнонконформніших 
дисидентських відділів Інституту філософії АН УРСР – 
історії філософії України та логіки і методології науки, 
В. Горського, І. Іваньо, В. Табачковського, М. Роженка, 
С. Кримського та ін.  

Висновок. Виходячи з підсумків виконаного нами в 
монографії [2] та в низці циклів статей комплексного 
аналізу "філософського фронту" УРСР епохи "Розстрі-
ляного Відродження", переважно культурфілософських 
ідей та вчень його чільних діячів В. Юринця, П. Демчука 
й групи їхніх колег-філософів, на основі масиву дослі-
джень їхньої наукової спадщини у 60-х – 90-х роках 
ХХ ст. творцями Київської філософської школи, ми вда-
лись у цій статті до розгляду їхніх інтерв'ю, що вперше 
розкривають непідцензурним чином історію цих студій, 
як до альтернативних джерел історико-філософського 
пошуку. Виконані в межах перших вітчизняних проєктів 
усної історії філософів Т. Чайки, І. Голубович та Студе-
нтського товариства усної історії філософії вже в неза-
лежній Україні, ці автобіографічні відтворення-спогади 
поділені на три умовні регіонально-міські кола: центра-
льноукраїнське, західноукраїнське та південноукраїнсь-
ке, – з їх центрами, відповідно, у Києві, Львові й Одесі, і 
спільно розкривають погляд своїх авторів на специфіку 
розвитку вітчизняних філософських освіти і науки в 
УРСР другої половини ХХ ст. Інтерв'ю діячів Київської 
філософської школи В. Горського, Є. Головахи і 
С. Кримського, як і спогади їхніх колег В. Шинкарука, 
А. Горак та В. Табачковського, представляють перше із 
цих кіл, уміщуючи цікаві маловідомі свідчення про об-
ставини вивчення ними та їхніми співробітниками з цьо-
го інституту, здебільшого відділу історії філософії Укра-
їни, наукової спадщини знищених сталінським режимом 
філософів УРСР.  

Усні спогади та мемуаристика цих науковців – пред-
ставників покоління філософів-шістдесятників УРСР, які 
спільно вдались до спроби верифікування "канонізова-
ного образу марксизму" в другій половині ХХ ст., за 
хрущовської відлиги" і неосталіністського "застою", сут-



~ 12 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

тєво коригують офіційне бачення радянською й, багато 
в чому, пострадянською історико-філософською дум-
кою місця й ролі "філософського фронту" УРСР у про-
цесі інституціоналізування вітчизняної національної 
філософської традиції. Його основний – радянський – 
трагічний і суперечливий період, представлений част-
ково дослідженою ними спадщиною репресованих ста-
лінізмом філософів УРСР, професорів філософії 
В. Юринця, П. Демчука і їхніх колег, як і діяльністю фі-
лософських установ УРСР – прямих попередників Ін-
ституту філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР і самої 
Київської філософської школи, був, на наш погляд, пе-
ршим етапом розвинутої згодом цією школою в пост-
сталінському УРСР відповідної інституціоналізації. За 
спогадами В. Горського, Є. Головахи, А. Горак та їхніх 
колег, значну, хоча й доволі контраверсійну роль у їх 
фаховому становленні відіграла "стара гвардія", а саме 
реабілітовані філософи УРСР, зокрема М. Юшманов як 
один із чільних дослідників зазначеного першого етапу. 
Осмислення його життєвого досвіду, як і досвіду поко-
ління власних батьків та дитинства в сталінському 
СРСР, цими вченими у контексті переоцінки місця й 
ролі згаданого інституту в науковій реабілітації вітчиз-
няної філософської думки 20-х – 30-х років ХХ ст. за-
свідчило потребу вивчення варіативного позиціонуван-
ня ними як її організаційно-ідейного спадкоємця і на-
ступника саме Київської філософської школи.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Вдовиченко Г. В. Історія Київської філософської школи в усних 
спогадах її творців: студії з історії філософії та культури Київської Русі / 
Г. В. Вдовиченко // Гуманітарно-релігієзнавчий вісник "Софія". – № 1 
(17). – 2021. – С. 25–32.  

2. Вдовиченко Г. В. Культурфілософська спадщина філософів 
УРСР епохи "Розстріляного Відродження" : монографія / Г. В. Вдовиче-
нко. – К. : ВПЦ "Київський університет", 2015. – 511 с.  

3. Вдовиченко Г. В. Культурфілософська спадщина філософів 
УРСР 20-х – 30-х рр. ХХ ст. у оцінках дослідників / Г. В. Вдовиченко // 
Політологічний вісник : зб. наук. праць. – К. : ВАДЕКС, 2013. – Вип. 71. – 
С. 32–43.  

4. Вдовиченко Г. В. Сучасна культурологія перед викликом гло-
бальних проблем (Розділ 6) / Г. В. Вдовиченко // Культурологія : підру-
чн. для студ. вищ. навч. закл. / Г. В. Вдовиченко та ін. ; за ред. 
А. Є. Конверського. – Харків : Фоліо, 2013. – С. 777–863.  

5. Вілен Горський: дотики, смисли, споглядання: зб. наук. праць / 
за ред. М. Л. Ткачук ; упоряд. М. Л. Ткачук, Л. Д. Архипова. – К. : Аграр 
Медіа Груп, 2011. – 387 с.  

6. Головаха Є. Суб'єктивний погляд на українську філософію (Ро-
змова із Ксенією Зборовською, Аміною Кхелуфі та Всеволодом Хомою) 
/ Євген Головаха // Sententiae. – 2017. – №1 (XXXVI). – C. 173–214. 

7. Голубович І. Усна історія філософії та усна історія філософів у 
соціокультурному та інтелектуальному контекстах / Інна Голубович // 
Філософська думка. – 2019. – № 6. – С. 105–114.  

8. Горак А. Сорок сороков / Анна Горак. – К. : Стилос, 2009. – 
365 с.  

9. Горский В. Я прожил счастливую жизнь (Цикл интервью 
Т. А. Чайки) / В. С. Горский, Т. А. Чайка. – К. : Изд. дом Дмитрия Бураго, 
2014. – 176 с.  

10.  Горський В. Дещо про історію з історією філософії (суб'єктивні 
міркування з приводу ювілею) / Вілен Горський // Філософська думка. – 
1998. – № 4–6. – С. 23–41.  

11.  Йосипенко С. "Більше ніж інтерв'ю". Огляд тематичного блоку 
"Усна історія філософії" часопису "Філософська думка" / Сергій Йосипе-
нко // Sententiae. – 2019. – № 2 (ХХXVIII). – С. 86–97. 

12.  Йосипенко С. Відділ історії філософії України: від філософів 
Давньої України до сьогодення / Сергій Йосипенко // Філософська дум-
ка. – 2016. – № 6. – С. 34–37.  

13.  Йосипенко С. Історія філософії України як галузь наукового 
дослідження і академічна дисципліна в 1950–2000 роках / Сергій Йоси-
пенко, Олена Вдовина, Микола Симчич // Sententiae. – 2011. – № 2 
(ХХV). – С. 108–119. 

14.  Йосипенко С. Усна історія філософії: письмовий формат. Кру-
глий стіл "Філософської думки" / Сергій Йосипенко, Ксенія Зборовська // 
Філософська думка. – 2019. – № 4. – С. 6–52.  

15.  Кашуба М. "Філософія – це квітка, яка розцвітає на тлі епохи" 
(Розмова з Павлом Бартусяком, Володимиром Олінкевичем і Олесею 
Смолінською) / Марія Кашуба // Sententiae. – 2017. – № 2 (XXXVI). – 
C. 154–170.  

16.  Конверський А. Філософська думка у Київському університеті / 
А. Є. Конверський, І. В. Бичко, І. В. Огородник. – К. : Центр навчальної 
літератури, 2005. – 336 с.  

17.  Крымский С. Б. Сергей Крымский: Наш разговор длиною в 
жизнь (Цикл интервью Т. А. Чайки) / С. Б. Крымский, Т. А. Чайка. – К. : 
Изд. дом Дмитрия Бураго, 2012. – 436 с.  

18.  Кхелуфі А. Науковий семінар студентського товариства усної 
історії філософії / Аміна Кхелуфі // Sententiae. – 2019. – № 2 (XXXVIII). – 
C. 215–218.  

19.  Роджеро А. Из истории советской философии 60–70-х годов : 
у 2 ч. / А. Роджеро // Докса. – 2017. – Вип. 2. – С. 202–222. – Часть 2. 

20.  Роженко М. Трагедія академіка Володимира Юринця (Штрихи 
до історії української філософії радянської доби) / Микола Роженко. – К. : 
Український Центр духовної культури, 1996. – 192 с.  

21.  Секундант С. Історія філософії як покликання : у 2 ч.. Частина І. 
"У шкільні роки я вважав, що сенс життя – написати добру гумористичну 
книжку" (Розмова із І. Ореховим, К. Устименко і М. Шевчук) / Сергій 
Секундант // Sententiae. – 2019. – № 2 (XXXVIIІ) – C. 165–200.  

22.  Сімороз О. Необхідність рефлексії в усній історії філософії / 
Ольга Сімороз // Філософська думка. – 2019. – № 4. – С. 53–66. 

23.  Стратій Я. Українська філософія на зламі епох (Розмова зі 
Ксенією Зборовською, Геннадієм Зінченком і Софією Дмитренко) / Яро-
слава Стратій // Sententiae. – 2018. – № 1 (XXXVII). – C. 183–217.  

24.  Табачковський В. У пошуках невтраченого часу (Нариси про 
творчу спадщину українських філософів-шістдесятників) / Віталій Таба-
чковський. – К. : ПАРАПАН, 2002. – 300 с.  

25.  Чайка Т. Доторк. Презентація проєкту "Усні історії філософів" / 
Тетяна Чайка // Філософська думка. – 2009. – № 3. – С. 140–145.  

26.  Чайка Т. Побачення з Петром Йолоном / Тетяна Чайка // Філо-
софська думка. – 2019. – № 2. – С. 97–112.  

27.  Шеремета О. Радянські дослідження філософської думки Ук-
раїни: ідеологічний та адміністративний контекст дослідницьких стратегій 
/ Оксана Шеремета // Філософська думка. – 2013. – № 1. – С. 90–102.  

28.  Шинкарук В. "Хрущовська відлига" і нові тенденції в дослі-
дженнях Інституту філософії АН України в 1960-х роках / Володимир 
Шинкарук // Філософська думка. – 1998. – № 4–6. – С. 5–22.  

29.  Юшманов М. Історія філософських установ на Україні в період 
1920 – 1966 рр. / М. З. Юшманов // Розвиток філософії в Українській 
РСР / ред. кол.: В. Ю. Євдокименко, В. О. Василенко, П. І. Гаврилюк та 
ін. – К. : Наукова думка, 1968. – С. 487–524.  

30.  Vdovychenko H. Personal Dimensions of the Kyiv Philosophical 
School and its Images through the Voices of Memory [Electronic resource] / 
H. Vdovychenko // Future Human Image. – 2020. – Vol. 14. – P. 90–101. – 
Mode of access : https://doi.org/10.29202/fhi/14/11  

31.  Vdovychenko H. Socio-Political Image of the Kyiv Philosophical 
School: from Internal Resistance to Open Attitude [Electronic resource] /  
H. Vdovychenko // Ukrainian Policymaker. – 2020. – Vol. 7. – P. 83–96. – 
Mode of access : https://doi.org/10.29202/up/7/10  

 
REFERENCES 

1. Vdovychenko, H. V. (2021). Istorija Kyjivskoyi filosofskoji shkoly v 
ysnych spogadach jiji tvortsiv: studii z istoriji filosofiji ta kyltyry Kyjivskoji Rysi 
[History of the Kyiv Philosophical School in the Oral Recollections of Its 
Creators: Studies in the History of Philosophy and Culture of Kyivan Rus]. 
Sophia, issue 1(17), 25–32. 

2. Vdovychenko, H. V. (2015). Kulturfilosofska spadshyna filosofiv 
USRR epochy "Rozstryilanogo Vidrodzhennya": monografiya [The philoso-
phy of culture heritage of the Shooted Renaissance's philosophers of the 
Ukrainian SSR: monograph]. Kyiv, Kyivskiy universitet.  

3. Vdovychenko, H. V. (2013). Kulturfilosofska spadshyna filosofiv 
USRR 20-h – 30-h rr. ХХ st. v ozinkach doslidnykiv [Cultural and philosophi-
cal heritage of the philosophers of the Ukrainian SSR in the 1920s – 1930-s 
in the assessments of researchers]. Politilogichnyi visnyk: Zbirnyk 
naykovych prats, issue 71, 32–43. 

4. Vdovychenko, H. V. (2013). Rozdyl 6. Sychasnya kulturologya pered 
vyklykom globalnych problem. Kulturologya: pidrychnyk dlya studentyv 
vyshchych navchalnych zakladyv [Chapter 6. Modern culturology before the 
challenge of global problems. Culturology: Textbook for higher education], 
Kharkiv, Folio.  

5. Vilen Gorskyi: dotyky, smysly, spoglyadyannya: zbirnyk naykovych 
prats (2011). [Vilen Horskyi: touches, meanings, contemplations: collection 
of scientific works]. Kyiv, Agrar Media Group.  

6. Golovakha, Ye. (2017). Subjektyvnyi poglyad na ukrainsky filosofiju 
(Rozmova z Ksenijeju Zborovskojy, Aminoju Khelufi ta Vsevolodom Khomo-
ju) [Subjective view of Ukrainian philosophy (Conversayion with Xenija 
Zborovska, Amina Khelufi and Vsevolod Khoma)]. Sententiae, 1 (XXXVI), 
173–214. 

7. Golybovych, I. (2019). Usna istoryja filosofii ta usna istoryja filosofiv y 
socioculturnomy ta intelektyalnomy konekstach [Oral history of philosophy 
and oral history of philosophers in socio-cultural and intellectual contexts]. 
Filosofska Dumka, 6, 105–114.  

8. Horak, H. (2009). Sorok sorokov [Forty forties]. Kyiv, Stylos.  
9. Horskyi, V. (2014). Jya prozhyl shchaslyvyju zhizn (Tsykl intervju 

Tatjany Chayki) [I lived a happy life (T. A. Chayka Interview Cycle)]. Kyiv, 
Izdatelskyij dom Dmytrija Byrago.  

10. Horskyi, V. (1998). Deshcho pro istoriju z istorijeju filosofii (sybjek-
tyvni mirkyvannya z pryvody juvileju) [Something about history with the 
history of philosophy (subjective considerations about the anniversary)], 
Filosofska Dumka, 4–6, 23–41.  

11. Yosypenko, S. (2019). "Bilshe nizh intervju". Oglyad tematychnogo 
bloky "Usna istoryja filosofiji" chasopysy "Filosofska dymka" ["More than an 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 13 ~ 

 

 

interview". The review of a special issue The Oral History of Philosophy in 
Filosofska Dumka journal]. Sententiae, 2 (ХХXVIII), 86–97. 

12. Yosypenko, S. (2016). Viddil istoriji filosofiji Ukrajiny: vid filosofiv 
davnyoji Ukrajiny do syogodennya [Department of History of Philosophy of 
Ukraine: from ancient Ukraine to modern philosophers]. Filosofska Dumka, 
6, 34–37. 

13. Yosypenko, S., Vdovyna, O., Symchych, M. (2011). Istoryja filosofii 
Ukrajiny jak galyz naykovogo doslydzhenya i akademychna dystsyplyna v 
1950–2000 rokach [History of Ukrainian philosophy as a sphere of research 
and academic discipline in 1950–2000]. Sententiae, 2 (ХХV), 108–119. 

14. Yosypenko, S., Zborovska, X. (2019). Usna istoryja filosofiji: 
pysmovyi format [Oral history of philosophy: written format]. Filosofska 
Dumka, 4, 6–52.  

15. Kashuba, M. (2017). "Filosofija – tse kvitka, jaka rozcvitaje na tli 
epochy" (Rozmova z Pavlom Bartysyakom, Volodymyrom Olynkevychem i 
Oleseju Smolinskoju) ["Philosophy is a flower blooming against a back-
ground of an epoch" (Conversation with Pavlo Bartusiak, Volodymyr 
Olinkevych and Olesia Smolinska)]. Sententiae, 2 (XXXVI), 154–170.  

16. Konverskyi, A., Bychko, I., Ohorodnyk, I. (2005). Filosofska dumka 
v Kijevskomy universyteti [Phylosophical Thought at Kiev University: History 
and Modernity]. Kyiv, Tsentr navchalnoji literatyry.  

17. Krymskyi, S. (2012). Serhey Krymskyi: Nash razgovor dlinoju v 
zhyzn (Tsykl intervju Tatjany Chayki) [Our conversation as long as life itself 
(T. A. Chayka Interview Cycle)]. Kyiv, Izdatelskyij dom Dmytrija Byrago.  

18. Khelufi, A. (2019). Naukovyj seminar studentskogo tovarystva usnoj 
istoriji filosofiji (Scientific Seminar of the Student Society of Oral History of 
Philosophy). Sententiae, 2 (XXXVIII), 215–218.  

19. Rogero, A. (2017). Iz istoriji sovetskoj filosofii 60–70-h godov (chast 2) 
[From the History of Soviet Philosophy of the 1960s and 1970s (Part 2)]. 
Doksa, 2, 202–222. 

20. Rozhenko, M. (1996). Tragedija academica Volodymyra Yurintsa 
(Shtrychy do istoriji ukrajinskoyi filosofii radyanskoji doby) [The tragedy of 
Academician Volodymyr Yurynets (Touches to the history of Ukrainian 
philosophy of the Soviet era)]. Kuiv, Ykrajinski Tsentr dychovnoji kyltyry.  

21. Secundant, S. (2019). Istorija filosofii jak poklykannya. Chastyna I. 
"U shkilni roky ja vvazhav, sho sens zhyttya – napysaty dobry gumorystych-
ny knyzhky" (Rozmova iz I. Orechovym, K. Ustymenko i M. Shevchyk) [His-
tory of philosophy as a Vocation. Part I. (Conversation with I. Orekhov, 
K. Ustimenko and M. Shevchuk)]. Sententiae, 2 (XXXVIIІ), 165–200.  

22. Symoroz, O. (2019). Neobhydnist refleksiji v usnij istorii filosofii [The 
need for relection in the oral history of philosophy]. Filosofska Dumka, 4, 
53–66.  

23. Stratii, Y. (2018). Ukrajinskya filosofija na zlami epoch (Rozmova z 
Ksenijeju Zborovskoju, Gennadijem Zinchenkom i Sofijeju Dmytrenko) 
[Ukrainian Philosophy on the Fracture of Epoch (Conversation with Ksenia 
Zborovska, Gennady Zinchenko and Sophia Dmitrenko)]. Sententiae, 1 
(XXXVII), 183–217.  

24. Tabachkovskyi, V. (2002). V poshykach nevtrachenogo chasy 
(Narysy pro tvorchy spadschyny ukrajinskych filosofiv-shistdysyatnykiv) [In 
Search of Non-Wasted Time. Essays on the Creative Heritage of the Ukrain-
ian Philosophers of the Sixties]. Kyiv: Vydavnytstvo PARAPAN. 

25. Chayka, T. (2009). Dotork. Prezentaciya proekty "Usni istoriji filoso-
fiv" [The Touching. The Presentation of the Project "The Philosophers' Oral 
Histories"]. Filosofska Dumka, 3, 140–145.  

26. Chayka, T. (2019). Pobachennya z Petrom Yolonom [Date with Pet-
ro Yolon]. Filosofska Dumka, 2, 97–112.  

27. Sheremeta, O. (2013). Radyanskyi doslidjennya filosofskoyi dymky 
Ukrajiny: ideologichnyi ta administrativnyi kontekst doclidnytskych strategij 
[Soviet investigations of the philosophic thought of Ukraine: ideological and 
administrative context of research strategies]. Filosofska Dumka, 1, 90–102.  

28. Shynkaruk, V. (1998). "Khrushchyovskya vidlyga" i novi tendentsii v 
doslidgennyach Instytyty Filosofii Akademiji nauk Ukrajiny v 1960-h rokah 
["Khrushchev Thaw" and New Trends in Research of the Institute of Philos-
ophy of the Academy of Sciences of Ukraine in the 1960s.]. Filosofska 
Dumka, 4–6, 5–22.  

29. Yushmanov, M. (1968) Istorijya filosofskych ustanov na Ukrajini v 
period 1920–1966 rr. Rozvytok filosofiji v Ukrajinskyij RSR [History of philo-
sophical institutions in Ukraine in the period 1920 – 1966. Development of 
Philosophy in Ukrainian SSR]. Kyiv, Naukova Dumka.  

30. Vdovychenko, H. (2020). Personal Dimensions of the Kyiv Philo-
sophical School and its Images through the Voices of Memory. Future Hu-
man Image, Volume 14, 90–101. Retrieved from https://doi.org/ 
10.29202/fhi/14/11  

31. Vdovychenko, H. (2020). Socio-Political Image of the Kyiv Philo-
sophical School: from Internal Resistance to Open Attitude. Ukrainian Poli-
cymaker, Volume 7, 83–96. Retrieved from https://doi.org/10.29202/up/7/10  

 
Надійшла  до  редколег і ї  11 .0 8 . 21  

 
H. V. Vdovychenko, Doctor of Philosophical Science, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

HISTORY OF THE KYIV PHILOSOPHICAL SCHOOL IN THE ORAL RECOLLECTIONS OF ITS CREATORS  
(THE ERA OF THE EXECUTED RENAISSANCE)  

The article deals with the revival by the Kyiv philosophical school of the second half of the 20th century of the first academic research on the 
history of Ukrainian philosophy, interrupted in the 1930s. These studies were a component of the innovative project of P. Kopnin and V. Shynkaruk 
as the directors of the H. Skovoroda Institute of Philosophy and were carried out in the contradictory conditions of the Khrushchev "thaw" and 
stagnation by the illustrious generation of the philosophers-Sixtiers of the Ukrainian SSR. Their memories were mainly realized in T. Chaika's pro-
ject "The Philosophers' Oral Histories" in the form of autobiographical reconstructions of S. Krymskyi, P. Yolon, V. Horskyi and M. Popovych and 
also in the corresponding reconstructions of their colleagues Y. Golovakha, M. Kashuba and Y. Stratii, carried out by the Student Society of Oral 
History of Philosophy of Taras Shevchenko National University of Kyiv. The study, mainly, of these memories testifies to the general attention of 
these scholars to Ukrainian studies as one of the main vectors of the research work of the mentioned institute in the second half of the 20th century. 
Analysis of their contribution to the study of the history of  Ukrainian philosophy on the basis of the alternative data received from them in this 
projects already in independent Ukraine significantly changes the traditional vision of started by the Kyiv philosophical school in the 1950s cen-
sored study of the "philosophical front" of the Ukrainian SSR during the Executed Renaissance. These interviews with S. Krymskyi, E. Golovakha, 
V. Horskyi, as well as the interviews and memoirs of their colleagues, revealed a little-known problematic interpretation by the creators of the Kyiv 
philosophical school of their place and role in the history of Ukrainian philosophy as the leading heirs of started in the 1920s institutionalization of 
the domestic national philosophical tradition.   

Кey words: the history of Ukrainian philosophy, Kyiv philosophical school, H. S. Skovoroda Institute of Philosophy of the Academy of Sciences of the 
Ukrainian SSR, "The Philosophers' Oral Histories", D. Ostryanin, P. Kopnin, S. Krymskyi, Y. Golovakha, V. Horskyi.    

 
Г. В. Вдовиченко, д-р филос. наук, доц., ст. науч. сотр. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  
ORCID: 0000-0002-8532-7672  

ИСТОРИЯ КИЕВСКОЙ ФИЛОСОФСКОЙ ШКОЛЫ В УСТНЫХ ВОСПОМИНАНИЯХ ЕЁ ТВОРЦОВ  
(ЭПОХА "РАССТРЕЛЯННОГО ВОЗРОЖДЕНИЯ")  

Посвящено возрождению Киевской философской школой второй половины ХХ в. прерванных в 30-х годах ХХ в. первых академиче-
ских исследований по истории философии Украины. Элемент инновационного проекта директоров Института философии им. 
Г. Сковороды АН УССР П. Копнина и В. Шинкарука, они проводились в противоречивых условиях хрущёвской "оттепели" и "застоя" 
прославленным поколением философов-"шестидесятников" УССР. Изучение воспоминаний С. Крымского, П. Йолона, В. Горского и 
М. Поповича, главным образом записанных в проекте Т. Чайки "Устные истории философов", а также соответствующих рекон-
струкций Е. Головахи, М. Кашубы и Я. Стратий, проведенных на базе Студенческого общества устной истории философии Киевского 
национального университета им. Тараса Шевченко, засвидетельствовало общее внимание этих учёных к украиноведческим исследо-
ваниям как одному из главных векторов научно-исследовательской работы этого института во второй половине ХХ в. Исследова-
ние их вклада в изучение истории философии Украины на основе полученных от них в рамках этих проектов уже в независимой Укра-
ине альтернативных данных существенно корригирует традиционное видение начатого Киевской философской школой в 50-х годах 
ХХ ст. подцензурного изучения становления уничтоженного сталинизмом "философского фронта" УССР эпохи "Расстрелянного 
Возрождения". Эти интервью С. Крымского, Е. Головахи, В. Горского, как и интервью и воспоминания их коллег, вместе выявили ма-
лоизвестное проблемное осмысление творцами Киевской философской школы их места и роли в истории украинской философии как 
ведущих наследников начатого в 20-х годах ХХ в. процесса институционализации украинской национальной философской традиции.  

Ключевые слова: история философии Украины, Киевская философская школа, Институт философии им. Г. Сковороды АН УССР, "Устные ис-
тории философов", Д. Острянин, П. Копнин, С. Крымский, Е. Головаха, В. Горский.  

 


