
~ 24 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 316.77; 008 
О. Д. Криволап, канд. культурології  

Білоруський державний університет культури і мистецтв,  
вул. Рабкорівська, 17, м. Мінськ, 220007, Білорусь  

 email: krivolap@gmail.com  
 

МОЖЛИВОСТІ ТА ОБМЕЖЕННЯ КУЛЬТУРОЛОГІЇ  
ДЛЯ ПЕРЕОСМИСЛЕННЯ РАДЯНСЬКОЇ СПАДЩИНИ  

 
Присвячено відповідям на два запитання: що не так з перекладом культурології англійською мовою як культурних 

досліджень? І яким чином дискурс культурології може бути корисний в процесі декомунізації? Досліджено проблему 
конкретних культурних форм адаптації і використання термінології культурології. Мета цього тексту – показати 
концептуальні відмінності культурології від культурних досліджень, а також описати можливості дискурсу культу-
рології для роботи з переосмислення радянського спадку. Культурологія з'явилася в західній академічній традиції, але 
великого поширення набула на пострадянському просторі. Пострадянська ситуація може вивчатися в межах пост-
колоніального дискурсу. Дискурс культурології сприяє створенню певного бачення соціальної реальності. З одного 
боку, культурна ідентичність розглядається як нормативна вимога для задоволення певних соціокультурних по-
треб, реалізації історичних ідеалів, перевірених століттями. Але, з іншого боку, культурна ідентичність трак-
тується як нескінченний процес соціального формування і пошуку відповідей на нові запитання і соціальні виклики. 
Перший підхід більш характерний для культурології, а другий – для культурних досліджень. 

Ключові слові: культурологія, декомунізація, переосмислення, культурні дослідження. 
 

Якщо ви залишаєтесь на території колишнього  
Радянського Союзу, ви можете не помітити проблеми 
навколо дискурсивного статусу культурології. Проблема 
не тільки у неможливості точного перекладу терміна 
"культурологія" іншими мовами, а й у тому, що дискурс 
культурології сприяє створенню певного бачення світу. 
Спробуємо розглянути цей процес на прикладі підходу 
культурології до проблеми ідентичності у зв'язку з де-
комунізацією. Британські культурні дослідження 
(Cultural studies) з їхнім міждисциплінарним підходом, 
постколоніальною травмою та вивченням опосередко-
ваної масової культури ХХ ст. проблематично викори-
стовувати як англомовний аналог культурології. 

Постановка проблеми. Практика декомунізації по-
лягає у переосмисленні спадщини Радянського Союзу 
на всіх можливих рівнях культури. Окреме місце тут 
посідає пакет законів, який був прийнятий в 2015 році. 
Передусім важливим є закон "Про засудження ко-
муністичного та націонал-соціалістичного (нацистсько-
го) тоталітарних режимів в Україні та заборону пропа-
ганди їхньої символіки". Цей юридичний документ зі 
зрозумілих причин не зачіпає питання естетики.  

Естетика виступає складовою способу життя. На тлі 
серйозних ціннісних розбіжностей щодо радянського 
минулого критичне ставлення до радянської естетики 
не здається несподіваним. Переосмислення радянсько-
го минулого слід починати не з політичних чи еко-
номічних аспектів, а з естетичних та культурних питань. 
Було б перебільшенням думати про солідний і моноліт-
ний радянський естетичний проєкт. Можливо, що есте-
тичний вимір радянської спадщини може бути досить 
продуктивним. Г. Маркузе у своїй книзі "Естетичний 
вимір. До критики марксистської естетики" глузливо 
показує обмеженість соціалістичного проєкту, під-
креслюючи, що "соціалізм не звільняє і не може звіль-
нити Ероса від Танатоса" [10, с. 72]. Тільки "мистецтво 
представляє кінцеву мету всіх революцій: свободу і 
людське щастя" [10, с. 69]. Якщо реальність залежить 
від спогадів, які не є незмінними, то існує небезпека 
маніпуляцій та зловживань: "Утопія у великому ми-
стецтві – це не завжди просто заперечення принципу 
реальності, а її трансцендентне збереження, в якому 
минуле і сьогодення кидають свої тіні. Справжня утопія 
ґрунтується на спогадах" [10, с. 73]. Але зв'язок між спо-
гадами, утопіями та естетичною формою створює ней-
мовірні можливості для роботи з суспільством та куль-
турою, що досить активно використовується сьогодні. 
Тому переосмислення радянської спадщини має 

здійснюватися не через амнезію, а через створення 
керованої політики пам'яті. 

Але заперечення та ігнорування радянського есте-
тичного канону не вирішує проблеми переосмислення 
радянської спадщини. Б. Гройс приходить до радикаль-
ного висновку, що для подолання спадщини радянської 
естетики її необхідно освоїти, і тільки тоді можна буде 
рухатися далі: "Неможливо було позбутися Сталіна, не 
повторивши його, принаймні естетично" [1, с. 159]. В 
результаті реалізації радикального радянського есте-
тичного проєкту виникла нова спільнота – радянський 
народ: "Якщо в результаті такої роботи вдалося ство-
рити штучну підсвідомість, штучний контекст, нові і поки 
що небачені машини бажання, такі як "радянські люди", 
то раптом виявляється, що ці машини здатні жити і по-
роджують такі тексти, які нічим не відрізняються від 
природних. Таким чином, відмінність між природним і 
штучним стає неактуальною. Ці дивні істоти зі штучною 
підсвідомістю, але з природною свідомістю..." [1, с. 161].  

Мета статті – показати значущість включення куль-
турологічного підходу до осмислення радянського ми-
нулого. Не просто заперечення і забуття, а своєрідної 
роботи над помилками, щоб виключити можливість ре-
цидиву в майбутньому. 

Аналіз досліджень і публікацій. Німецька 
Kulturwissenschaft у певному сенсі ближча до культуро-
логії, але і тут є деякі відмінні риси. Ю. Шеррер у своїй 
книзі "Культурологія: Росія в пошуках цивілізаційної 
ідентичності" [12] досліджує феномен популярності 
культурології в соціально-гуманітарному дискурсі по-
страдянського простору. Вона вважає, що популярність 
культурології після розпаду Радянського Союзу можна 
пояснити вакуумом, створеним в ідеологічному про-
сторі, який вчасно заповнився. І в цьому сенсі культу-
рологія претендує на статус нової дискурсивної практи-
ки, яка нібито може пояснити все. 

До речі, від самого початку вживання Л.  Уайтом 
терміна "культурологія" стосовно "науки про культуру" 
[13] неможливо не помітити певних зв'язків із культур-
ною антропологією. Якщо культурні практики неро-
зривно пов'язані з використанням символів, то символ 
можна визначити "як річ, значення якої визначається 
тими, хто її використовує" [6, с. 595–596]. Питання, 
"скільки людей створює культуру" [7, с. 117–119], є 
досить риторичним і не має чіткої відповіді (зрозуміло, 
що більше однієї особи). 

Крім Л. Уайта, існує певний потік текстів, які схва-
люють існування культурології в її нинішньому вигляді. 
Але нас цікавить не проблема неможливості перекладу 

© Криволап О. Д., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 25 ~ 

 

 

терміну "культурологія" іншими мовами, а концептуаль-
на відмінність щодо питання культурної ідентичності в 
рамках дискурсу культурології та дискурсу культурних 
досліджень. Щоб побачити ці відмінності та труднощі 
перекладу, спочатку необхідно зрозуміти, як сприйма-
ють культурологію за межами колишнього СРСР і що 
робити, якщо підходи до вивчення культури не впису-
ються у парадигму культурних досліджень [11].  

Виклад основного матеріалу дослідження. З од-
ного боку, ми маємо оптимістичний погляд на поточну 
ситуацію: "У країнах, що зазнають глибокої системної 
трансформації, прикладне використання суспільних 
наук набуває все більшого поширення. Це зумовлено 
зростанням попиту на культурологів у різних галузях 
соціокультурного життя" [2, с. 18]. Глибока системна 
трансформація, ймовірно, є розпадом СРСР. 

З іншого боку, є більш песимістичні настрої: "Особ-
ливо драматичною є ця проблема для вітчизняної науки 
про культуру, яка за останні десятиліття ще не ро-
зробила інструментів для визначення багатьох концеп-
цій дослідження, тоді як нові культурні явища терміново 
потребують лінгвістичного визначення" [8]. У вітчиз-
няній науці є посилання на російську науку. Справжня 
ситуація, треба думати, знаходиться десь посередині 
між цими полюсами: все добре – з одного боку, і немо-
жливо висловити те, що відбувається, оскільки немає 
символів та відповідних знакових систем – з іншого. 

Принципово важливо зрозуміти зовнішній погляд на 
розвиток культурології в країнах колишнього СРСР, і 
насамперед у Білорусі чи Україні. Але що дивує та 
насторожує іноземних дослідників, коли вони стикають-
ся віч-на-віч із культурологією? 

Відповідь на це запитання ми знайшли у статті 
М. Ларуель "Дисципліна культурології" [9]. Вона 
аналізувала підручники та посібники з культурології 
російською мовою, які були видані в Білорусі, Казах-
стані та Російській Федерації у 90-х роках ХХ ст. і на 
початку XXI ст. Її цікавили не лише самі підручники (як 
організований матеріал, структура, питання для кон-
тролю знань тощо), а й те, як усі ці десятки книг, які 
побачили світ майже одночасно, формують загальний 
дискурс культурології. Проблеми існування культури 
розглядаються на глобальному рівні, з точки зору 
взаємодії культури Заходу та Сходу. Ці бінарні опозиції 
не обмежуються "географічними" концепціями, також 
використовується зіставлення архаїзму та цивілізації, 
національного менталітету та постмодернізму. І десь 
між ними є якесь загадкове й особливе місце Росії. На 
думку М. Ларуель, "культурологія часто має вигляд су-
купності постулатів, які не претендують на формування 
дискурсу і керуються тим, що існує певний непублічний 
консенсус щодо речей" [9, с. 29]. Культурологія не 
прагне переосмислити і наявні ознаки (у широкому 
сенсі) для створення свого власного специфічного дис-
курсу. Натомість вона активно використовує здобутки 
інших дискурсів без додаткових контекстуальних пояс-
нень, як "усім відомо". 

Культурологія дуже активно цікавиться ідеєю нації, 
коли "культура, релігія та наука є перш за все націо-
нальними і їх слід вивчати з цієї точки зору" [9, с. 29]. 
Але виникає питання, чи може культурологія бути таким 
нейтральним підходом, за допомогою якого можна вив-
чати будь-яку культуру в будь-якому суспільстві? Чи 
культурологія у цій формі претендує на статус метана-
уки, який до цього часу мала виключно філософія? 

З точки зору М. Ларуель, культурологія – це далеко 
не нейтральна дисципліна, а надто – метанаука. Радше 
це можна розглядати як механізм інституціоналізації 
дискусії про "російську ідею", яка діє у двох напрямах: 
як викладена дисципліна, з одного боку, і як продов-
ження традиції, призупиненої в радянські часи, з іншого. 

Цей процес не припиняє об'єднання найрізноманітніших 
ідей в єдину дисципліну, але вважає себе невід'ємною 
частиною цього дискурсу і пропонує студентам побачи-
ти продовження цієї порушеної традиції в пострадянсь-
кій Росії" [9, с. 31]. Слід нагадати, що до такого виснов-
ку вона дійшла, вивчивши не лише російські, а й біло-
руські та казахські підручники з культурології. 

Тут принципово важливо, що, на відміну від культур-
них досліджень, культурологія не прагне вивчати події 
новітньої історії, а намагається знайти узаконення своєї 
діяльності у далекому минулому. І це одна з принципо-
вих відмінностей від Cultural studies: знаходження зако-
номірностей в минулому та ігнорування проблем сучас-
ної культури. Радянське не вивчається, не розглядається 
і не підлягає переосмисленню. Основною методологіч-
ною базою є тексти XIX та початку ХХ ст. Але тут вини-
кає закономірне питання: що дисципліна може пояснити 
в суспільстві початку XXI ст., якщо вона використовує 
категоріальний апарат XIX століття? Очевидно, що 
епістолярний жанр ХІХ ст. виключав використання смай-
ликів і був частиною зовсім іншого дискурсу. 

Формально підкреслюється аполітичність культуро-
логії, оскільки вона займається вивченням "об'єктивних" 
процесів у суспільстві. Однак, на думку М. Ларуель, 
культурологія "намагається легітимізувати свої політич-
ні та філософські припущення під виглядом визнаного 
інституційного дискурсу" [9, с. 33]. Вона дійшла таких 
висновків задовго до того, як "русская идея" (або "рус-
ский мир") отримала сьогоднішні відтінки і перестала 
здаватися абстрактною і нейтральною. "Культурологія 
продовжує заспокоювати інтелектуальне середовище 
обіцянками: вона представляє себе як науково обґрун-
тований підхід, що походить з коренів російської класи-
ки ХІХ ст., підтримується західними авторами і пропо-
нує спрощене прочитання світу та Росії. Уперта аргу-
ментація нібито історичної незмінності національної 
релігії та менталітету дозволяє людям уникати питань 
про радянську владу, політичні та соціальні розриви в 
історії Росії ХХ ст. <...> в СРСР і змінити не лише зміст, 
але й ємність дискурсу про себе та про світ" [9, с. 34]. 
Звісно, можна не погодитися з висновками М. Ларуель, 
але більш конструктивно було б працювати над ство-
ренням власного дискурсу про радянське минуле. Й 
іноді вдається знайти цікаві підходи для розуміння 
особливостей аналізу культурного дискурсу [5]. Також 
переосмислення радянського минулого може привести 
до питання про культурну ідентичність. 

Що таке культурна ідентичність: набір цінностей чи 
тривалий процес? Її можна пояснити як становлення та 
суспільний процес, а можна – як щось, що дається з 
народженням. Британська школа культурних до-
сліджень розглядає питання ідентичності як процес 
суспільного становлення, а для пострадянської культу-
рології це скоріше питання повернення до коріння та 
збереження традицій. 

У цьому можна побачити перспективи використання 
культурної ідентичності, адже це шанс вийти за межі 
усталеного зразка – національної ідентичності та пошу-
ку національної ідеї [4]. Ідеться не лише про етнічну 
приналежність чи історичну спадщину, а й про пере-
осмислення артефактів у сучасному контексті замість 
просто заздалегідь визначеного схвалення, "тому що 
так необхідно". Сьогодні нормою є розуміння унікаль-
ності культурної спадщини та можливості формалізації 
культурології. "Настільки ж унікальні культурологічні 
концепції, які демонструють різне бачення культури в 
різні культурно-історичні епохи, різні національні куль-
тури та цивілізації, очима різних особистостей, по-
своєму виражають свою епоху, свою культуру та свою 
самобутність як суб'єкта цієї культури" [3]. 



~ 26 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Ситуація може змінитися більш прагматично, якщо 
культурологія спробує реструктуризувати свій дискурс 
відповідно до дискурсивного підходу дослідження куль-
тури. І тема культурної ідентичності може бути одним з 
перших питань, які слід переосмислити без категорійно-
го апарату російської філософії XIX ст. 

Висновок. Культурні дослідження можуть бути 
плідним полем досліджень, які здатні допомогти уник-
нути заздалегідь визначеного розуміння культури. 
Наприклад, для культурології ідентичність значною 
мірою є пошуком втраченого ідеалу з минулого. З цим 
пов'язано збереження традицій та культурно-історичної 
спадщини. Для культурних досліджень ідентичність 
(перш за все культурна ідентичність) – це процес ста-
новлення, створення сенсу та певної символічної ре-
альності сьогодення. Не зосередження на цінностях та 
досягненнях минулого, а проєкція на майбутнє як кон-
струювання нової ідентичності.  

Синтез культурології з культурними дослідженнями, 
спочатку на рівні дискурсу, може допомогти подолати 
евристичну кризу, або неможливість пояснити те, що 
відбувається з суспільством і культурою в країнах ко-
лишнього СРСР на початку XXI століття. Він здатний 
якщо не пояснити, то запропонувати детальну відповідь 
і версію пояснення того, що відбувається в культурі. 
Свого часу культурні дослідження були пов'язані з 
постколоніальними дослідженнями саме з цієї причини. 
Таким чином, ефективна дерадянізація можлива лише 
з опрацюванням радянського культурного досвіду. Що 
ж, Дніпропетровськ став просто Дніпром, але п'ятипо-
верхові хрущовки залишилися радянськими. Переосми-
слення радянської культури може початися з відчуття 
естетичної невідповідності їй. Це не політичний, не еко-
номічний чи будь-який інший фактор, а просто естетич-
не питання. Інтерпретація сучасної культури повсякде-
нного життя стикається з проявами радянських куль-
турних канонів. Конфлікт з радянським естетичним ка-
ноном проявляється у розумінні краси або того, що має 
право називатися прекрасним, і обмежується цим. Але 
питання набагато глибше. Якщо в результаті радикаль-
ного радянського естетичного проєкту виникла нова 
спільнота – радянські люди, це не стосується лише ідеї 
краси. Радянські естетичні форми прагнуть зберегти 
місце в просторі міст, але залишаються неясними. 
Зв'язок між спогадами, утопіями та естетичною формою 
відкриває широкі можливості для роботи з суспільством 
та культурою. Спогади, утопії та естетичні форми – це 
плідна тріада для роботи творчих індустрій з радянсь-
ким естетичним каноном, коли трансформується не 
об'єкт, а ставлення суб'єкта до нього. 

Найяскравіший приклад тут – огранене скло, той 
самий радянський знаковий посуд, без якого немож-
ливо уявити їдальню або содовий автомат. Але зараз 
фасетні келихи, виготовлені на цьому ж заводі в Росії, 
присутні на полицях магазинів IKEA і сприймаються не 
як зразок радянської естетики, а як прояви сучасного 
скандинавського дизайну. Це може бути алгоритмом 
роботи з радянською спадщиною. Саме сфера твор-
чих індустрій сьогодні намагається приєднатися до 
переосмислення Радянського Союзу під виглядом ре-
організації та у сфері візуального представлення. Але 
це не тільки зміна логотипів та скорочення назв, а й 
спроба переосмислити роль та функцію естетичних 
форм у суспільстві. На основі дій окремих людей 
формується нова культура, систематичність таких дій 
свідчить про появу нової практики.  

Ступінь критичного ставлення до радянського 
естетичного канону серед представників творчих інду-

стрій іноді настільки високий, що можна говорити про 
естетичне повстання, яке розуміється як бажання 
окремих людей відмовитися від поширених соціокуль-
турних практик або замінити їх на принципово нові. Ці 
естетичні дії є соціальними, навіть якщо вони викону-
ються без необхідного рівня рефлексії. Також пере-
осмислення має торкнутися і питання змісту культуро-
логії як академічної дисципліни, щоб не повторювати 
штампи цивілізаційного підходу з особливим місцем і 
шляхом Росії, а приділити належну увагу власне куль-
турі і її місцю у світі. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Гройс Б. Gesamtkunstwerk Сталин / Б. Гройс. – М.: Ad 
Marginem, 2013. – 168 c. 

2. Грыгаровіч Я. Д., Смолік А. І. Прыкладная культуралогія / 
Я. Д. Грыгаровіч, А. І. Смолік. – Мінск: Адукацыя і выхаванне, 2005. – 
228 c. 

3. Кондаков И. В. Российская культурология как феномен 
отечественной культуры [Електронний ресурс] // Культурологический 
журнал. – 2011. – №6 (4). – Режим доступу:  https://cyberleninka.ru/ 
article/n/rossiyskaya-kulturologiya-kak-fenomen-otechestvennoy-kultury/viewer 

4. Лыч Л. Беларуская нацыянальная ідэя: тэарэтычны і 
практычны аспекты / Л. Лыч. – Мінск: [б. в.], 2010. 447 c. 

5. Переверзев Е. В. Современный культурологический анализ 
дискурса / Е. В. Переверзев // Современный дискурс-анализ. – 2009. – 
№ 1 (1). – C. 65–74. 

6. Уайт Л. А. Избранное : Эволюция культуры / Л. А. Уайт. – М.: 
Российская политическая энциклопедия, 2004. – 1064 c. 

7. Уайт Л. А. Понятие культуры / Л. А. Уайт // Вопросы 
социальной теории. – 2009. – № 1 (3). – C. 95–124. 

8. Шапинская Е. Н. Культурология после постмодернизма 
[Електронний ресурс]. / Е. Н. Шапинская // Культурологический журнал. 
– 2010. – № 1 (1). – Режим доступу: http://cr-journal.ru/files/file/ 
01_2011_11_59_31_1295513971.pdf 

9. Laruelle M. The Discipline of Culturology: A New 'Ready-Made 
Thought' for Russia / M. Laruelle // Diogenes. – 2004. – № 4 (51). – C. 21–36. 

10. Marcuse H. The aesthetic dimension: Toward a critique of Marxist 
aesthetics / H. Marcuse. – Boston: Beacon Press, 1978. – 88 c. 

11. Ousmanova A. Crossing Borders, Shifting Paradigms: The 
Perspectives of American Studies / Cultural Studies in Eastern Europe / 
A. Ousmanova // American Studies International. – 2003. – № 1–2 (XLI). – 
C. 64–81. 

12. Scherrer J. Kulturologie: Russland auf der Suche nach einer 
zivilisatorischen Identität / J. Scherrer. – Göttingen: Wallstein, 2003. – 188 c. 

13. White L. A. The Science of Culture: A Study of Man and Civilization 
/ L. A. White. – New Providence, N.J: Grove Press, 1949. – 460 c. 

 
REFERENCES 

1. Groys, B. (2013). Gesamtkunstwerk Stalin. Moskow, Ad Marginem. 
(In Russian). 

2. Grygarovіch, Ja. D., Smolіk, A. І. (2005). Prykladnaja kul'turalogіja 
[Applied Culturology]. Mіnsk, Adukacyja і vyhavanne. 

3. Kondakov, I. V. (2011). Rossijskaja kul'turologija kak fenomen 
otechestvennoj kul'tury [Russian cultural studies as a phenomenon of 
Russian culture]. Kul'turologicheskij zhurnal. № 6 (4). Retrieved from 
https://cyberleninka.ru/article/n/rossiyskaya-kulturologiya-kak-fenomen-
otechestvennoy-kultury/viewer 

4. Lych, L. (2010). Belaruskaja nacyjanal'naja іdjeja: tjearjetychny і 
praktychny aspekty [Belarusian national idea: theoretical and practical 
aspects]. Mіnsk.  

5. Pereverzev, E. V. (2009). Sovremennyj kul'turologicheskij analiz 
diskursa [Contemporary cultural analysis of discourse]. Sovremennyj 
diskurs-analiz. № 1 (1), 65–74. 

6. White, L. A. (2004). Izbrannoe: Jevoljucija kul'tury [Featured: The 
Evolution of Culture]. Moskow, Rossijskaja politicheskaja jenciklopedija. 

7. White, L. A. (2009). The Concept of Culture. Voprosy social'noj 
teorii. № 1 (3), 95–124. (In Russian). 

8. Shapinskaja, E. N. (2010). Kul'turologija posle postmodernizma 
[Cultural studies after postmodernism]. Kul'turologicheskij zhurnal. № 1 (1). 
Retrieved from http://cr-journal.ru/files/file/01_2011_11_59_31_1295513971.pdf  

9. Laruelle, M. (2004). The Discipline of Culturology: A New 'Ready-
Made Thought' for Russia. Diogenes. № 4 (51), 21–36. 

10. Marcuse, H. (1978). The aesthetic dimension: Toward a critique of 
Marxist aesthetics. Boston: Beacon Press. 

11. Ousmanova, A. (2003). Crossing Borders, Shifting Paradigms: The 
Perspectives of American Studies. In Cultural Studies in Eastern Europe. 
American Studies International. № 1–2 (XLI), 64–81. 

12. Scherrer, J. (2003). Kulturologie: Russland auf der Suche nach 
einer zivilisatorischen Identität. Göttingen: Wallstein. 

13. White, L. A. (1949). The Science of Culture: A Study of Man and 
Civilization. New Providence, N.J., Grove Press. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  08 .1 0 . 21  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 27 ~ 

 

 

A. D. Krivolap, PhD of Philosophy in Culture Studies,  
Belarusian State University of Culture and Arts,  
17, Rabkorovskaya Street, Minsk, 220007, Belarus 

POSSIBILITIES AND LIMITATIONS OF CULTURAL STUDIES FOR RETHINKING THE SOVIET HERITAGE 

The article is devoted to the answer to the question how that became possible when culturology was translated into English as Culture stud-
ies? There is no danger of losing something in translation, there is a huge conceptual mistake. The work is devoted to the problem of specific cul-
tural forms of adaptation and using terms of culturology. There is a deep and large challenge for social and cultural discourse reflex and explain the 
difference between culturology and culture studies. The purpose of this text is to describe this academic discourse of culturology and to under-
stand the conditions for the possibility of its existence and underline some differences from culture studies. Culturology was proposed in the west-
ern academic tradition but broadly adopted and welcomed in post-Soviet space.  

Culturology can be understood as a broad social and cultural phenomenon that brings deep consequences to society in transition. The post-
Soviet reality can be studied in the frame of postcolonial discourse and culturology will have a chance for new-born again to solve new social chal-
lenges. Against the background of serious values about the Soviet past, the critical attitude to Soviet aesthetics does not seem unexpected. Re-
thinking the Soviet past should begin not with political or economic aspects, but with aesthetic and cultural issues. The discourse of culturology 
contributes to the creation of a certain vision of the social and physical realities. We will try to consider this process by the example of the ap-
proach of culturology to the problem of identity. It is interesting that different visions, what cultural identity is, exist simultaneously. On the one 
hand, cultural identity is considered as a normative requirement to meet certain socio-cultural requirements, historical ideals that have been tested 
for centuries and strive for their revival. But, on the other hand, cultural identity is interpreted as an endless process of social formation and the 
search for answers to new questions and social challenges. The first approach is more typical for culturology, and the second – for culture studies.  

Key words: culturology, decommunization, rethinking, culture studies. 
 

А. Д. Криволап, канд. культурологии  
Белорусский государственный университет культуры и искусств,  
ул. Рабкоровская, 17, г. Минск, 220007, Беларусь  

ВОЗМОЖНОСТИ И ОГРАНИЧЕНИЯ КУЛЬТУРОЛОГИИ ДЛЯ ПЕРЕОСМЫСЛЕНИЯ СОВЕТСКОГО НАСЛЕДИЯ 
Посвящено ответам на два вопроса: что не так с переводом культурологии на английский язык как культурных исследова-

ний? И каким образом дискурс культурологии может быть полезен в процессе десоветизации? Рассмотрена проблема конкретных 
культурных форм адаптации и использования терминологии культурологии. Цель этого текста – показать концептуальные отли-
чия культурологии от культурных исследований, а также описать возможности дискурса культурологии для работы по переосмыс-
лению советского наследия. Культурология была предложена западной академической традицией, но широкое распространение полу-
чила на постсоветском пространстве. Постсоветская ситуация может изучаться в рамках постколониального дискурса. Дискурс 
культурологии способствует созданию определенного видения социальной реальности. С одной стороны, культурная идентич-
ность рассматривается как нормативное требование для удовлетворения определенных социокультурных потребностей, реализа-
ции исторических идеалов, проверенных веками. Но, с другой стороны, культурная идентичность трактуется как бесконечный про-
цесс социального формирования и поиска ответов на новые вопросы и социальные вызовы. Первый подход более характерен для 
культурологии, а второй – для культурных исследований. 

Ключевые слова: культурология, декоммунизация, переосмысление, культурные исследования. 
 

 
 

УДК 130.31:130.2(045) 
А. Ю. Морозов, д-р філос. наук, доц. 

Київський національний торговельно-економічний університет, 
вул. Кіото, 19, м. Київ, 02156, Україна 

a.morozov@knute.edu.ua 
 

М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
mrogozha@ukr.net 

 
ТРАНСПЕРСОНАЛЬНИЙ ДОСВІД ЯК ВІДПОВІДЬ НА ВИКЛИКИ НІГІЛІЗМУ:  

ЄВРОПЕЙСЬКИЙ КОНТЕКСТ 
 

Приділено увагу питанню духовності як екзистенційної налаштованості людини на священну таємницю буття. 
Будучи трансцендентною, царина священного в акті епіфанії проявляється у різноманітних символічних формах 
особистісного досвіду. Стверджується, що духовністю par excellence виступає трансперсональний досвід, який спо-
лучає особистість з таємницею священного як "незбагненного" не інтелектуально, а шляхом буттєвої співпричет-
ності. У цьому інтуїтивному акті духовного натхнення людині відкривається невимовна істина речей по той бік 
"фактів" і "текстів". Трансперсональний досвід є конститутивним у процесі становлення людини, її олюднення. У 
ньому відбувається "трансценденція" індивідуального, що передбачає постійний рух самовдосконалення та самопо-
долання, "розширення свідомості". Це можна назвати духовною ініціацією шляхом поступового морального преобра-
ження особистості через символічну смерть і воскресіння, метою якого є реалізація буттєвої повноти її існування, 
досягнення стану щастя-блаженства. Наводяться історичні форми духовної ініціації, такі як античні містерії і хрис-
тиянське таїнство Євхаристії. Особливу увагу зосереджено на аналізі платонівського розуміння натхнення-
шаленства. Зазначено, що в надрах сучасної секулярної культури, що є наслідком нігілістичної установки на "розчак-
лування світу" та морального релятивізму, неминуче зароджується ностальгія за священним.  

Ключові слова: трансперсональний досвід, нігілізм, моральний релятивізм, істина буття, факти і речі, мовчання, натхнення, 
духовність, символ, містерії, ностальгія. 

 
Постановка проблеми. Прагнення індивіда від-

найти смисл власного існування, досягти духовно-
ціннісної і буттєвої повноти (з-бути-ся і від-бути-ся) є 
споконвічним та універсальним. Ніщо не паралізує 
людську волю так сильно, як тривожне відчуття абсур-
дності, беззмістовності власного існування, знецінення 
світу (див. детальніше аналіз тривоги абсурду в класи-

чних роботах П. Тілліха "Мужність бути", Р. Мея "Про 
сенс тривоги" та В. Франкла "Людина в пошуках сенсу" 
[22; 10; 29]). У свою чергу, "воля до смислу" (В. Франкл) 
як вроджена людська інтенція та екзистенційна потреба 
у своїх граничних проявах тісно пов'язана із пережи-
ванням особою вищих безумовних цінностей добра, 
краси, щастя-блаженства. Останнє супроводжується 

© Морозов А. Ю., Рогожа М. М., 2021


