
 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 83 ~ 

 

 

The process of liberation of art in general and theatrical in particular has shifted and is constantly evolving towards getting rid of the dictates of 
worldview principles and aesthetic systems that determined the ways of development of art in previous years. The solution of the problems of visu-
alization of the artistic and figurative organization of the stage space is the principle of universalism of the stage environment, plastic embodiment 
of ideas. At the end of the XXth century artists turned to a variety of artistic techniques in an effort to embody the symbolic subtext and philosophi-
cal content of the dramatic material by enriching the palette of expressive and technical means. The scenography system combines various ele-
ments, visual and plastic characteristics of materials to metaphorize the action. The large-scale, monumental plastic embodiment of the main idea 
of the artist – scenographer coexists with the empty space of the stage. At the end of the twentieth century we observe the mutual enrichment and 
spiritual growth of artists – scenographers who form the artistic and figurative solution of the play and the audience, able to perceive and care 
about the metaphorical symbolic sphere of plastic – spatial coordinates of the play. 

Key words: scenography, performance, artistic image, Ukrainian theater. 
 

Т. К. Огневая, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

ХУДОЖЕСТВЕННО-ОБРАЗНЫЕ ОСОБЕННОСТИ УКРАИНСКОЙ СЦЕНОГРАФИИ ХХ СТОЛЕТИЯ 

Осуществлен анализ условий и факторов развития театрального искусства и сценографии как его неотъемлемой части на 
протяжении ХХ столетия в Украине. Уровень сценичного оформления в Украине 20–30-х годов соответствовал эталонам мирового 
искусства, был ключом для творческих поисков и оригинальных художественно-образных решений. Среди сценографов-новаторов 
того времени стоит отметить наследие А. Петрицкого, В. Меллера и А. Хвостенко-Хвостова. Впоследствии утвержденный по указа-
нию коммунистической партии стиль "соцреализм" воздействовал на развитие украинской культуры. В театральном искусстве, и, в 
частности, сценографии, наблюдается постепенный отход от художественно-образной трактовки оформления сцены в сторону 
реалистического визуального ряда, изображавшего место действия пьесы. Несмотря на давление идеологии, некоторые спектакли в 
Украине можно привести как пример попыток воплотить художественно-образное сценографическое решение. Видное место среди 
не менее даровитых художников сцены послевоенной Украины занимает Даниил Лидер. Кроме творческих достижений, ценен его 
вклад в развитие украинского искусства в целом – создание собственной школы сценографии и теоретически-практической лабора-
тории для художников сцены. Художественно-образные решения Д. Лидера отличаются масштабом сопоставлений и глобальностью 
проблематики. Благодаря стремлению продемонстрировать собственное видение места сценографии в искусстве театра выпуск-
ники мастерской Д. Лидера фактически меняют и визуализируют в личных проектах новые принципы формирования художественно-
образного сценического оформления. На рубеже 1980–1990-х годов в культуре Украины происходят кардинальные изменения – страна 
получает Независимость и свободу творчества. Решением задач визуализации художественно-образной организации сценического 
пространства становится принцип универсализма, что предполагает использование разнообразных элементов, пластических ха-
рактеристик материалов, новых технических возможностей для метафорично-символической реализации идеи спектакля. Масштаб-
ное, монументальное пластическое воплощение основной идеи художника-сценографа сосуществует с детализированным оформле-
нием или даже с пустым пространством сцены. Этот период характерен взаимообогащением и духовным ростом сценографов, 
формирующих художественно-образное решение спектакля, и зрителей, способных воспринимать метафорично-символическую сфе-
ру пластически-пространственных координат спектакля.  

Ключевые слова: сценография, спектакль, художественный образ, украинский театр. 
 

 
 

УДК: 316.772.2:391.9:81'33 
О. А. Пушонкова, канд. філос. наук, доц.  

Черкаський національний університет імені Богдана Хмельницького,  
бул. Тараса Шевченка, 81, м. Черкаси, 18031, Україна 

krapki@ukr.net 
 

АНТРОПОЛОГІЯ ЖЕРТВИ В КУЛЬТУРНИХ ПРАКТИКАХ ПОСТСУЧАСНОСТІ 
 

Досліджено антропологічний вимір дослідження феномену жертви крізь призму концепції Рене Жирара та сучасних 
розвідок нігілістичних тенденцій культурних сценаріїв з домінуючими полярними психотипами. Досліджено значення 
теорії Рене Жирара у вивченні архетипної основи жертовної поведінки, її історичних джерел та міфоритуального 
підґрунтя. Виявлено культуротворчу специфіку сучасних форм протидії віктимності та ціннісні суперечності фігу-
ри жертви в умовах нових загроз людству, зміни комунікаційного простору культури у напрямі все більшої залежно-
сті від медійних платформ. Встановлено зв'язок деяких аспектів жертовної поведінки від зразків ідентичності, що 
пропонує формат гедоністично-розважальної культури, яка обумовлює нарцисично спрямований вибір або ескапіст-
ську поведінку. З'ясовано характер взаємовпливу між образами жертви доби полімедійної комунікації та культурних 
практик, які набувають характеру ритуального відреагування архаїчного внутрішнього конфлікту в контексті ку-
льтурно-травматичного дискурсу. 

Ключові слова: антропологія жертви, культурні архетипи, жертвопринесення, віктимність, психологія агресії, нарцисизм, еска-
пізм, культурно-травматичний дискурс. 

 
Постановка проблеми. ХХІ століття здійснює нові 

виклики проєкту "людина" і, зважаючи на те, що зміни 
відбуваються надто швидко, ситуативні міфи залиша-
ються ситуативними, а увага зміщується до більш уста-
лених архетипних форм та універсалій, на основі яких 
підспудно вибудовується культура. Жертвопринесення 
– найдавніша архаїчна форма, один з елементів ритуа-
льних практик, наче забутий, але ожилий у нових куль-
турних контекстах та реаліях. Дослідники приділяють 
цьому достатньо уваги на міждисциплінарній платфор-
мі, проте актуальності набуває дослідження антрополо-
гії жертви у культурних практиках, які протягом ХХ – на 
початку ХХІ ст. демонструють яскраві закономірності 
рольових інверсій, що сходять до архаїчних форм. Тим 
більш важливим є звернення до нового синонімічного 
ряду понять, які оформлюють постсучасний дискурс 
жертви. Нові форми каналізації агресії складають дещо 

змінене уявлення про статус жертви у сучасній культурі 
та форми її адаптації. Це потребує звернення до сучас-
них психологічних досліджень, що базуються на сцена-
рному підході, та культурфілософських розвідок новіт-
ніх форм сучасного нігілізму. 

Аналіз досліджень і публікацій. Антропології жер-
тви приділив багато уваги у своїх працях Р. Жирар 
("Насильство і священне" (1972), "Цап відбувайло" 
(1982)). Міметичну теорію Р. Жирара розвивають його 
учні Д. Алісон, Б. Шантр, Ж.-М. Угурлян, В. Палафер. 
Д. Фрезер – основний попередник Р. Жирара – приді-
лив багато уваги вивченню ритуальних практик жертво-
принесення. Також різні аспекти антропології жертви 
розкрито у Гійома де Машо, де Местра, Ф. Ніцше, 
З. Фрейда, В. Савчука, О. Зігмонта. Г. Михайлов розг-
лядає жертвопринесення як перформативний феномен 
сучасної поп-культури; О. Зігмонт досліджує проєкції 

© Пушонкова О. А., 2021



~ 84 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

міметизму жертвопринесення у сучасній культурі; 
І. Сидоренко вивчає феномен "жертвенної кризи" су-
часності; В. Бочарова, спираючись на теорію 
Р. Жирара, приділяє увагу насильству як соціальному 
феномену. Дослідники архаїчного "магічного мислення" 
– Е. Еванс-Прітчард, К. Леві-Стросс, К. Леві-Брюль, 
А. Юбер, М. Мосс, А. ван Геннеп – розкривають про-
блематику чистого-нечистого, сакрального-світського у 
ритуальних практиках, що побудовані на жертвоприне-
сенні. З. Фрейд, Е. Фромм, Е. Берн, С. Карпман, 
П. Горностай розглядають сценарні аспекти поведінки 
жертви. Проблематику її культурних репрезентацій роз-
горнуто у теоріях М. Фуко, З. Баумана, В. Крауса та ін. 

Мета статті. Дослідити особливості антропології 
жертви у полі культури кінця ХХ – поч. ХХІ ст. та ку-
льтурні практики, у яких ми знаходимо міф про жерт-
вопринесення. 

Виклад основного матеріалу дослідження. З точ-
ки зору культурної антропології ідея жертви виходить з 
практики жертвопринесення, а відтак – тісно пов'язана з 
проблемою насильства. Рене Жирар досліджує суспі-
льну природу жертвопринесення, розкриває станов-
лення його ритуальних форм, образ "цапа відбувайла" 
у різних історичних умовах, використовуючи передусім 
контексти структурної антропології К. Леві-Стросса. 
Дослідження привертає увагу своєю багатоаспектністю.  

Рене Жирар звернув увагу на процес сакралізації 
жертви, але водночас на амбівалентне до неї ставлен-
ня. Жертва є об'єктом ненависті, але може стати об'єк-
том поклоніння й обожнювання (проте лише після її 
принесення). Відомий постулат теорії Рене Жирара 
відображує цей парадокс: "вбивати жертву це злочин, 
оскільки вона є священною […] але жертва не буде 
священною, якщо її не вбити" [4, с. 7]. Цей парадокс 
виникає у роздумах вченого над функціями жертвопри-
несення у теорії Юбера і Мосса [10]. 

Продуктивним є вивчення жертвопринесення з точ-
ки зору ритуальних практик. Як зазначає Р. Жирар, 
"ритуали – це теми або мотиви всередині величезного 
культурного тексту" [4], і, звісно, невід'ємним є зв'язок 
міфу і ритуалу, що виступають основою його сцена-
рію. Але зв'язок жертвопринесення з насильством 
обумовлює культурний припис, що "потрібно знайти 
радикально інше насильство, насильство воістину ви-
рішальне і остаточне, яке б раз і назавжди з насильст-
вом покінчило" [3, с. 40]. І цей пошук має також втіли-
тися у певній ритуальній формі. 

Рене Жирар у книзі "Насильство і священне" поси-
лається на Конрада Лоренца, австрійського вченого-
етолога. Теорія Лоренца базується на ідеї внутріш-
ньовидового насильства, яке є проявом істинної агре-
сії. Насильство всередині виду виходить за межі при-
родної обумовленості самозбереження. Посилаючись 
на Лоренца, Р. Жирар згадує про різновид риб, які, не 
маючи довгий час супротивника, "звертають свої агре-
сивні тенденції проти власної родини і в результаті її 
знищують" [4, с. 2]. У цій теорії ритуал є формою ка-
налізації агресії, яка протистоїть деструкції. Тому люд-
ство створило жертвопринесення як форму відреагу-
вання спонтанного насилля. Це дозволяє приборкати 
вибух агресії, коли треба уникнути війни, і ця спроба 
врегулювання, за Р. Жираром, обслуговується міфом. 
Біблія, на відміну від міфу, дає слово жертві, сироті, 
вдовиці, навіть царю. В ідеалі деструктивне насилля 
може зупинити цап відбувайло. Ідеал жертви в хрис-
тиянстві – добровільна жертва.  

Жертва завжди винна, проте вона водночас віднов-
лює мир і злагоду в суспільстві. Розвиток правової ку-

льтури привів до того, що держава бере на себе функ-
цію вирішувати долю жертви. Проте у ХХ ст. ми бачимо 
вибух насильства, адже не працюють ніякі фільтри об-
меження агресії. В сучасному суспільстві залишаються 
архаїчно-язичницький і християнський способи здолан-
ня ескалації насилля. Ідея колективної відповідальності 
стає все більш умовною. Як зазначали Е. Еванс-
Прітчард, Л. Леві-Брюль, К. Леві-Стросс, магічне мис-
лення завжди шукає жертву, тобто цапа відбувайла. У 
колективному несвідомому людства зберігається в ар-
хетипній основі тенденція до гоніння.  

У книзі "Цап відбувайло" Р. Жирар досліджує жорс-
токі культурні практики під час епідемій, коли відбував-
ся пошук того, хто порушив базові правила спільноти та 
має бути покараний як причина епідемії. Це питання, 
хто саме стає жертвою. Раніше віктимність залежала 
лише від однієї ознаки – жертва мала бути чужинцем. 
Тут має прояв тема колективно вигнаного або вбитого 
чужинця. Друга ознака – жертва є фізично поневіченою, 
і це завжди було основою для гоніння. Розглядаючи 
феномен колективних гонінь, Р. Жирар згадує побиття 
євреїв під час Чорної чуми, полювання на відьом тощо. 
Він пише: "під колективними гоніннями я розумію акти 
насильства, здійснені безпосередньо смертоносними 
натовпами" [3, с. 5]. На думку вченого, такого роду дис-
кримінація розгортається в кризові періоди, які послаб-
люють регулятивну функцію суспільних інститутів. Мета 
жертовного заміщення – "обманути" насилля. Жертва є 
заміщенням усіх членів суспільства, і вона одразу їм 
усім приноситься, "невгамовне насилля шукає і в ре-
зультаті завжди знаходить замісну жертву" [3, с. 8]. 

В ритуальних системах у жертву приноситься тва-
рина (як заміщення людини) або сама людина, тому 
"функція ритуалу в тому, щоб "очищати" насильство, 
тобто "обманювати" його та переключати на жертв, 
помсти за яких можна не боятися" [4, с. 49]. 

Ідея ритуальної нечистоти формує цілий комплекс 
дій очищення та запобігання контакту з такими жертва-
ми, на кшталт заразної хвороби. У виборі жертви грає 
роль так зване міметичне уподібнення. Окремі його 
аспекти було досліджено Р. Кайуа та Ж. Лаканом як 
підсвідоме тяжіння до мімікрійного злиття. Жертва має 
бути схожою і несхожою водночас, належати водночас 
до внутрішнього і зовнішнього.  

О. Зигмонт, відомий дослідник спадщини Р. Жирара, 
зазначає, що причина ворожнечі якраз полягає у бажанні 
стати таким, як хтось інший, тому Р. Жирар "виходить від 
поняття міметичного бажання: людина хоче що-небудь 
лише тому, що цього хоче інший" [5, с. 35]. І ця супереч-
ність тотально проявляється насамперед у братських 
взаєминах. Адже брати схожі і несхожі водночас. 

Ідеал наслідування завжди передбачає дистанцію, 
але у боротьбі за блага відбувається своєрідне присво-
єння собі якостей іншого. Наше бажання спрямовується 
не лише на речі, а на буття іншої людини, стаючи ба-
жанням поглинути, щоб нею стати. Ресентимент висту-
пає як заздрість, ненависть, неприязнь. Згадаймо рев-
нощі Каїна до Авеля, взаємини Кастора і Поллукса. Це 
відносини також у дзеркальних парах ворогуючих бра-
тів: між Осірісом і Сетом, Отом і Ефіальтом та ін. 

Відносини "вчитель – учень" у культурі також є амбі-
валентними. Наприклад, Геракл вбив Ліна і Хірона, і 
таких міфологічних пар багато. Аспекти суперництва 
свідчать про те, що культура розвивається на неприяз-
ні. Річ у тому, що ідея боротьби двійників (вічно воро-
гуючих братів та побратимів) полягає не у їх відміннос-
ті, а, навпаки, схожості – і в цьому полягає конфлікт 
взаємного віддзеркалення. Ми часто у конфліктах помі-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 85 ~ 

 

 

чаємо схожість в агресії, методах та зброї опонентів. 
Під час зіткнення вже не зрозуміло, хто у чому винен. 
Насилля у крайнощах значно прискорюється, коли від-
повідь на удар є більш потужною, ніж сам удар. 

У суспільстві, побудованому на моделі змагальності, 
відбувається пошук рятівних жертв, що знизять рівень 
агресії. Р. Жирар показує, що цап відбувайло – це не 
лише сучасна яскрава метафора з дещо зневажливою 
конотацією. Ми звикли сприймати цапа відбувайла як 
віктимну постать (від лат. victima – жертва), проте у 
контексті християнства цей образ пов'язуєтся з добро-
вільною жертвою, яка після вигнання або смерті стає 
сакральною. Чому? Тому що вона виступила медіумом 
деструктивної агресії і врятувала суспільство від її над-
міру. З іншого боку, це нагадує колективне санкціоно-
ване вбивство, за яке ніхто не несе відповідальність. І з 
цього дійства твориться мир і злагода. 

Як зазначає Р. Жирар, "трагічний агон – це агон 
без рішення", "трагедія – це рівновага ваг, але ваг не 
справедливості, а насильства" [4, с. 60]. Це ситуація, 
коли конфлікт принципово не може бути вирішений 
мирним шляхом. Метафізичне бажання веде до само-
руйнування, проте є вихід у певній конверсії свого ба-
жання, свідомій відмові від нього. Звідси – ідея релі-
гійного звернення. Жертва рятує ситуацію у міфологі-
чній логіці саморуйнування. Жертва цапа відбувайла 
після смерті або вигнання стає сакральною, тому що 
вона врятувала суспільство від надмірної агресії. Же-
ртва виступає як медіум агресії, і це стає двигуном 
розвитку культури. Наявність цапа відбувайла заміщує 
велике насилля на більш локальне. 

Р. Жирар помічає, що у ХХ ст. насилля набуває ко-
лективного характеру, це століття геноцидів і терактів. 
Жертвопринесення у ХX ст. перестає бути лише індиві-
дуальним і набуває колективного характеру. Напри-
клад, геноциди цілих народів, теракти, дискримінація 
спільнот за різними ознаками. Р. Жирар не робить чіт-
ких висновків у роботі 1972 року, проте цю тенденцію 
він помічає, а сьогодні ми бачимо її розгортання. Він 
аналізує війни з точки зору проявів насилля, де має 
значення, хто нападає, а хто обороняється. Те, що лю-
ди наносять один одному удари, збільшуючи їх силу в 
геометричній прогресії, проявляється не лише у війні, а 
й у, наприклад, потлачі, де відплата стає все більшою, 
що робить обмін нерівноцінним. Нерівноцінність у на-
силлі призводить до того, що посилюється неприязнь, 
коловорот насилля стає тотальним і з нього неможливо 
вийти. Двійники переживають конфлікт взаємного від-
дзеркалення, будучи схожими в агресії та її методах. 
Насилля у крайнощах прискорюється, звідси новий об-
раз апокаліпсиса Р. Жирара – повсюдна радикалізація.  

Суголосними до цих ідей є ідеї французького філо-
софа М. Маффесолі. Він досліджує соціокультурний 
парадокс кінця ХХ – початку ХХІ ст. – особливу форму 
соціальності як сукупності маргінальних співтовариств, 
колективна чуттєвість яких презентує особливий дух 
емоційної співпричетності, де розум та раціональність 
заміщуються емоційним реагуванням. Це соціальність 
множини, "племінна соціальність" або "нова соціаль-
ність малих груп". Приєднання до колективних емоцій 
дає безпеку, проте ці колективні емoційні сили 
М. Маффесoлі розуміє в конфліктній перспективі, при-
писуючи динамічну енергію переважно "темній" компо-
ненті, адже лише борoтьба й аморальні дії можуть 
ствoрити соціальну сoлідарність. Сучасне суспільство 
він бачить як мережу егоцентричних локальних афек-
тивних груп, які oтримують життєву енергію за допомо-
гою боротьби і насильства. З одного боку, в невелич-

ких спільнотах твориться простір суверенності, що 
відчужує людину від економічного та політичного по-
рядку, з іншого – влада усіляко має підтримувати цю 
суверенність. Стабільність цієї системи М. Маффесолі 
пропонує розглядати як "конфліктну гармонію" [9]. 
М. Маффесолі продовжує скептичну лінію Р. Жирара, 
який, власне, сперечався з К. Лоренцом стосовно оці-
нки внутрішньовидової агресії, про яку вже йшлося. 
Напружені стосунки "завдяки інстинкту агресії і ство-
реному ним ранговому порядку можуть надавати сус-
пільству у багатьох відношеннях корисну структуру і 
міцність" [8, c. 93]. Сам Р. Жирар вважав, що агресія, 
яка проникає всередину групи, "руйнує механізми со-
ціального буття і ставить суспільство в цілому на 
грань життя і смерті" [4, с. 70]. 

Отже, насилля завжди бореться проти істини. При-
мирення – складний процес усвідомлення, що розріз-
нень немає і ми можемо дійти згоди, адже "… хто б не 
грав насиллям, зрештою, сам стане його іграшкою" [4, 
с. 342]. Р. Жирар пише про "принципове значення, яке 
має метаморфоза згубного насильства для будь-якої 
людської спільноти. І оскільки є принципова нездатність 
будь-якої спільноти проникнути в секрет цієї метамор-
фози, це призводить до того, що люди стають прирече-
ними на ритуал" [4, с. 143]. 

Сьогодні повсюдний радикалізм розгортає інверсій-
ну модель жертвопринесення, коли жертви стають ма-
совими (війни, геноциди, теракти). Австрійський вчений 
В. Краус пише про особливості сучасних форм нігілізму, 
говорячи про мутацію його історичних моделей. На його 
думку, проблема нігілізму замовчується, адже "нігілізм 
злився зі своєрідним неврозом і відбувся їхній "ядерний 
синтез"" [7, с. 53]. Проте властиві людині агресивні по-
тяги, на думку філософа, приборкати можливо лише 
через поступовий розвиток ціннісної сфери. Це єдине, 
що може запобігти самознищенню людства. В. Краус 
зазначає, що "у політичних диктатурах, як-от гітлерівсь-
кий режим чи комуністичні держави, нігілістичні настрої 
можуть стати масовим явищем у колосальних масшта-
бах і з жахливими наслідками" [7, с. 93].  

У цьому контексті ідея міметизму, запропонована 
Р. Жираром, набуває більш загрозливого характеру. Не-
гативний міметизм у зв'язку з біологічними механізмами 
мімікрії розглядає Р. Кайуа, і він зазначає, що уподібнен-
ня може бути негативним. Так, "нерідко комаха уподіб-
нюється не просто рослині або речовині, а й гнилій рос-
лині або речовині, що розкладається" [6, с. 98]. Р. Кайуа 
говорить про викривлені форми психастенії, адже пі-
знання "прагне до усунення усіх розрізнень, до редукції 
усіх опозицій, так що метою його є запропонувати нашій 
чуттєвості ідеальне вирішення конфлікту з навколишнім 
світом і тим самим задовольнити її прагнення уходу від 
свідомості і життя" [6, с. 102]. 

У врегулюванні конфліктів архаїчна жертва, за  
Р. Жираром, могла стати причиною усунення конфлікту 
через жертвопринесення. У сучасних конфліктах часто 
присутня маніпулятивна стратегія – жертва, навпаки, 
стає причиною конфлікту та зумовлює його виникнення. 
Тому ідея жертви для нас сьогодні означає дещо інше. 
Уявлення про індивідуальну жертву усувається на дру-
гий план. Сьогодні дискурс жертви – це статистика сме-
ртей в авіакатастрофах, автокатастрофах, нещасних 
випадках, пандеміях тощо. Рефлексувати власну тра-
гедійність буття та "жертву в собі" стає практично не-
можливим в нарцистично-гедоністичній орієнтації ку-
льтури. За В. Краусом, сьогодні агресія не знаходить 
виходу, вона спрямовується або на себе, або на ін-
ших, є знищенням або самознищенням. Як і в трикут-



~ 86 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

нику С. Карпмана, усі учасники драматичного трикут-
ника (Жертва, Переслідувач, Рятівник), або "трикутни-
ка долі", – є жертвами. 

Феномен жертви також набуває нової актуальності 
для культури кінця ХХ – початку ХХІ століття, коли 
оформлюється культурно-травматичний дискурс з його 
ідеями "вимушеного повторення" культурної травми. 
Так, Дж. Александер розглядає процеси травматизації 
історичної пам'яті у контексті також індивідуальних по-
ведінкових патернів. Жертва конструюється відповідно 
до моделі культурної травми, і це загострює проблему 
культурної ідентичності. Часто культурне самоусвідом-
лення жертви стає неможливим у зв'язку з замовчуван-
ням. Тоді травма, яка не вербалізується, візуалізується, 
і ми можемо бачити її невимовлені репрезентації у ку-
льтурі. Складні схеми процесу травми допомагають 
зрозуміти основну суперечність, чому "дії, спрямовані 
на вбивство цілого народу, такі травматичні для міль-
йонів безпосередніх жертв, так рідко відбивались у сві-
домості більш широкого кола людей" [1, с. 37]. Це свід-
чить про актуалізацію архетипного рівня прояву. Конс-
трукції образу жертви в медіа об'єднують спільноту, 
проте часто десакралізація жертви призводить до того, 
що вона втрачає функцію посередництва між богами і 
людьми, світом живих і мертвих. 

Христос викриває людську природу насилля – це 
одна з основних думок Р. Жирара. Жертва – доброві-
льна. Проте історично вона перестає бути добровіль-
ною, а стає примусовою. При цьому, за психоаналітич-
ними приписами переживання травми, люди не усвідо-
млюють себе жертвами, будучи в ролі жертви. Разом з 
тим сучасні форми жертвопринесення носять інверсій-
ний характер. Практики сучасної повсякденної культури – 
булінг, газлайтинг, тролінг, цькування, у яких кожен по-
тенційно може стати жертвою. 

У більш глобальному масштабі Р. Жирар говорить 
про сучасну ескалацію насилля з пошуком жертв, адже 
вже не працюють ніякі фільтри обмеження. Відбуваєть-
ся повернення до примітивних язичницьких форм. Вони 
повторюються в усіляких видах цькування і насильства. 
Образи небезпек створюють сучасний медійний дис-
курс боротьби з токсичними людьми, рептилоїдами, 
злоякісними нарцисами і, традиційно, з демонами.  

Ідея ізоляції жертви є архетипною. У Р. Жирара є 
роздуми стосовно епідемій. Ставлення до вірусу в усі 
часи – це однозначно його заперечення та виключення 
з суспільства разом з його носіями, навіть на рівні сло-
вовжитку. Р. Жирар прямо ув'язує це ставлення до не-
безпечного вірусу з проблемою каналізації деструктив-
ної агресії в суспільстві. Ми звичайно обираємо обо-
ронну позицію стосовно небезпечного вірусу, активно 
вилучаємо його з нашого внутрішнього простору. Це 
відбувається за принципом давньої заборони торкатися 
вбивці, щоб не заразитися від нього негативом і злом. У 
давнину вбивці не можна було торкатися навіть оком, 
тобто дивитися на нього. Звідси виникла ідея вигнання 
як такого. Але у сучасного вірусу є не лише ім'я, в нього 
є образ – ми знаємо, як він виглядає, з численних кар-
тинок в Інтернеті, і хоча він невидимий в реальному 
житті, ми не можемо від нього відділитися в медіа, він 
серед нас, хочемо ми цього чи ні. Тривале перебування 
в ситуації усвідомлення, що ми усі можемо бути його 
потенційними жертвами, нагадує "лімінальне зависан-
ня" в стані жертви, яке очікує розв'язки. 

У А. ван Геннепа, відомого франко-бельгійського 
дослідника ритуалів, ініціація розглядається крізь при-
зму трьох стадій ритуалу: сепаративна (вихід учасника 
ритуалу з повсякденної соціальної структури); ліміна-

льна (перехідна стадія перебування "ні тут ні там"); 
реінтегративна (повернення в рамки звичної соціоку-
льтурної ситуації). Саме на лімінальній стадії відбува-
ється "випадіння" з соціуму. Є випадки, коли цей "пе-
рехідний, або проміжний, період розтягнутий настіль-
ки, що він є автономним (самостійним) етапом" [10, 
с. 5]. Саме у ритуалах очищення ця стадія грає визна-
чальну роль, а тому має відношення до антропології 
жертви, функція якої – через себе очистити суспільст-
во. Тому "серія обрядів переходу (відділення, проміж-
ний стан, включення) складає основу ритуалу жертво-
принесення" [2, с. 70]. В лімінальній фазі перестають 
діяти соціальні обмеження, соціальний контроль, а 
часто ініційовані переживають стани, наближені до 
жертви, стани між життям і смертю. 

Стан лімінальності також цікавить і британського ан-
трополога В. Тернера, який у своїй теорії намагається 
представити соціальні ритуали як динамічний процес, 
через пояснення змісту ритуальних дій та їх ціннісних 
засад [11]. Розглядаючи різновиди ритуалів, він окремо 
виділяє "ритуали лих, які виконуються для умиротво-
рення або вигнання надприродних істот або сил, які 
накликають, згідно з повір'ями, хвороби, невдачі, гіне-
кологічні нездужання, серйозні тілесні ушкодження то-
що" [11, с. 32]. Вивчаючи ритуальні системи абориген-
них народів, він доходить висновку, що важливості на-
буває дослідження генезису ритуалу і його функцій у 
процесі виникнення соціальності. 

Висновок. Досліджуючи сакральний характер жерт-
ви за Р. Жираром у процесах десакралізації сучасної 
культури, ми робимо висновок про збереження і сутніс-
ну трансформацію цього визначального архетипу як 
медіума агресії.  

Зважаючи на деяку зміну функцій жертвопринесен-
ня у ХХ столітті, виправданим є підхід з точки зору дос-
лідження ритуальних практик та здобутків сучасного 
сценарного підходу з врахуванням основних ідей куль-
турно-травматичного дискурсу. 

У новітніх сценаріях формується модель тотальної 
жертви, яка втратила функцію каналізації суспільної 
агресії, потрапляючи у замкнене коло знищення або 
самої себе, або інших (В. Краус), або яка "застрягає" у 
"трикутнику долі", де усі виявляються жертвами 
(С. Карпман). Гедоніст, який страждає від нестач у пла-
скому повсякденні, втративши трагедійність власного 
буття в культурі, виступає як її репресований суб'єкт, 
який, проте, згідно з психоаналітичною теорією культу-
рної травми, не усвідомлює цього.  

У практиках повсякдення (булінг, газлайтинг, тро-
лінг) жертвою може виступити будь-хто і в будь-який 
час. У більш глобальному вимірі йдеться про колекти-
вний характер жертвопринесення, про що свідчать 
тенденції радикалізму, тероризм, війни, геноциди то-
що. Архаїчне відреагування внутрішнього конфлікту 
жертви породжує нові практики, нарцистичний вибір 
або ескапістську поведінку.  

Властиві людині агресивні потяги приборкати мож-
ливо лише через поступовий розвиток ціннісної сфери 
(В. Краус). Це єдине, що може запобігти самознищен-
ню людства та вирішити проблему внутрішньовидової 
агресії, яка з різних точок зору розглядалася 
К. Лоренцом і Р. Жираром. 

Перспективами наступних розвідок є дослідження 
тілесності, яка поступово позбавляється сама себе і 
виводить проблематику жертви на рівень фізичного 
існування людства. 

 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 87 ~ 

 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Александер Дж. Культурная травма и коллективная идентич-

ность / Дж. Александер // Социологический журнал. – 2021. – № 3. – 
С. 6–40. 

2. Геннеп А. ван. Обряды перехода. Систематическое изучение  
обрядов / А. ван Геннеп. – М: Издательская фирма "Восточная литера-
тура" РАН, 1999. – 198 с.  

3. Жирар Р. Козел отпущения / Пер. с фр. Г. Дашевского; Преди-
сл. А. Эткинда / Р. Жирар. – СПб.: Изд-во Ивана Лимбаха, 2010. – 336 с. 

4. Жирар Р. Насилие и священное / Р. Жирар. – СПб.: Новое лит. 
обозрение, 2010. – 448 с. 

5. Зыгмонт А., Дюков Д. Философия насилия и сакрального Жор-
жа Батая и Рене Жирара в сравнительной перспективе [Електронний 
ресурс] / А. Зыгмонт, Д. Дюков. – Режим доступу: https://cyberleninka.ru/ 
article/n/filosofiya-nasiliya-i-sakralnogo-zhorzha-bataya-i-rene-zhirara-
v-sravnitelnoy-perspektive/viewer 

6. Кайуа Р. Миф и человек. Человек и сакральное / Р. Кайуа. – 
М.: ОГИ, 2003. – С. 83–104. 

7. Краус В. Нігілізм сьогодні, або Терплячість світової історії / Пе-
рекл. з німецької М. Павлюка / В. Краус. – К.: Основи, 1994. – 124 с. 

8. Лоренц К. Оборотная сторона зеркала / Пер с 
нем. А. И. Федорова; Под ред. А. В. Гладкого; Сост. А. В. Гладкого, 
А. И. Федорова; Послесл. А. И. Федорова / К. Лоренц. – М.: Республика, 
1998. – 393 с.  

9. Маффесоли М. Околдованность мира или божественное соци-
альное [Електронний ресурс] / М. Маффесоли. – Режим доступу: 
http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Sociolog/Article/Maff_OkMir.php 

10. Мосс М., Юбер А. Очерк о природе и функции жертвоприно-
шения / М. Мосс, А. Юбер // Мосс М. Социальные функции священного: 
Избр. произведения; пер. с франц. под общ. ред. И. В. Утехина. – СПб.: 
Евразия, 2000. – С. 7–103. 

11. Тэрнер В. В. Символ и ритуал / В. В. Тэрнер. – М.: Наука, 1983. 
– 277 с. 

 

REFERENCES 
1. Aleksander, Dzh. (2021). Kul'turnaya travma i kollektivnaya 

identichnost' [Cultural trauma and collective identity]. Socziologicheskij 
zhurnal, № 3, 6–40. 

2. Gennep, A. van. (1999). Obryady' perekhoda. Sistematicheskoe 
izuchenie obryadov [Rites of passage. Systematic study of rituals]. Moskow, 
Izdatel'skaya firma "Vostochnaya literatura" RAN. 

3. Zhirar, R. (2010). The Scapegoat. SPb., Izd-vo Ivana Limbakha (In 
Russian). 

4. Zhirar R. (2010). Violence and the Sacred. SPb., Novoe lit. 
Obozrenie (In Russian). 

5. Zy'gmont, A., Dyukov, D. Filosofiya nasiliya i sakral'nogo Zhorzha 
Bataya i Rene Zhirara v sravnitel'noj perspektive [The philosophy of vio-
lence and the sacred by Georges Bataille and René Girard in a comparative 
perspective]. Retrieved from https://cyberleninka.ru/article/n/filosofiya-
nasiliya-i-sakralnogo-zhorzha-bataya-i-rene-zhirara-v-sravnitelnoy-perspektive/ 
viewer 

6. Kajua, R. (2003). Myth and a Man. Man and the Sacred. Moskow, 
OGI, 83–104 (In Russian). 

7. Kraus, V. (1994). Ni'gi'li'zm s'ogodni', abo Terplyachi'st' svi'tovoyi i'-
stori'yi [Nihilism today, or Patience of World History]. Kyiv, Osnovi.  

8. Lorenz, K. (1998). Behind The Mirror. Moskow, Respublika.  
9. Maffesoli, M. Okoldovannost' mira ili bozhestvennoe soczial'noe [The 

enchantment of the world or the divine social]. Retrieved from 
http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Sociolog/Article/Maff_OkMir.php 

10. Moss, M., Yuber, A. (2000). Ocherk o prirode i funkczii 
zhertvoprinosheniya [Essay on the nature and function of sacrifice]. In Moss, M. 
Soczial'ny'e funkczii svyashhennogo: Izbr. proizvedeniya. SPb., Evraziya. 

11. Turner's  V. V. (1983). Simvol i ritual [Symbol and ritual]. Moskow, 
Nauka. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  31 .1 0 . 21  

 
O. A. Pushonkova, PhD, Аassociate Professor 
Bogdan Khmelnitsky National University of Cherkassy 
81, Taras Shevchenko Вoulevard, Cherkassy, 18031, Ukraine 

ANTHROPOLOGY OF VICTIM IN POSTMODERN CULTURAL PRACTICES 

The article examines the anthropological dimension of the victim phenomenon through the prism of Rene Girard's concept and modern studies 
of nihilistic tendencies of cultural scenarios with dominant polar psychotypes. The significance of Rene Girard's theory in the study of the arche-
typal basis of victim behavior, its historical sources and myth-ritual basis is studied. The cultural specifics of modern forms of counteracting vic-
timhood and value contradictions of the victim's figure in the conditions of new threats to humanity, changes in the space of culture in the direction 
of increasing dependence on media communication platforms, are revealed. Some aspects of the victim's behavior have been linked to identity 
patterns which suggests a hedonistic-entertaining culture format that results in narcissistic choices or escapist behavior. The article clarifies the 
nature of the interaction between the images of the victim in the era of multimedia communication and cultural practices which acquire the charac-
ter of a ritual response to the archaic internal conflict in the context of cultural-traumatic discourse. 

Examining the sacred nature of the victim in the processes of desacralization of modern culture, according to R. Girard, preservation and es-
sential transformation of this defining archetype as a medium of aggression is concluded. 

In the modern scenarios a model of total victim is formed that has lost the function of channeling social aggression, falling into a vicious circle 
of destruction of either oneself or others (W. Kraus), or which is "stuck" in the "triangle of fate", where everyone is a victim (S. Karpman). 

A hedonist who suffers from shortcomings in a flat everyday life, having lost the tragedy of his own existence in the culture, acts as its re-
pressed subject, but is not aware of it, according to the psychoanalytic theory of cultural trauma. However, in everyday practices (bullying, gaslight-
ing, trolling) anyone can be a victim at any time. In a more global dimension, we are talking about the collective nature of sacrifice, as evidenced by 
the tendencies of radicalism, terrorism, war, genocide, etc. 

It is possible to eliminate human inherent aggressive instincts only through the step-by-step development of the value sphere (W. Kraus). This 
is the only thing that can prevent the self-destruction of the mankind and solve the problem of intraspecific aggression, which was considered from 
different points of view by K. Lorentz and R. Girard. 

Key words: victim anthropology, cultural archetypes, sacrifice, victimhood, psychology of aggression, narcissism, escapism, cultural-traumatic discourse. 
 

О. А. Пушонкова, канд. филос. наук, доц. 
Черкасский национальный университет имени Богдана Хмельницкого, 
бул. Тараса Шевченко, 81, г. Черкассы, 18031, Украина 

АНТРОПОЛОГИЯ ЖЕРТВЫ В КУЛЬТУРНЫХ ПРАКТИКАХ ПОСУЩЕСТВЕННОСТИ 

Рассмотрено антропологическое измерение исследования феномена жертвы сквозь призму концепции Рене Жирара и современ-
ных исследований нигилистических тенденций культурных сценариев с доминирующими полярными психотипами. Проанализировано 
значение теории Рене Жирара в изучении архетипной основы жертвенного поведения, ее исторических источников и мифоритуаль-
ного основания. Выявлена культуротворческая специфика современных форм противодействия виктимности и ценностные проти-
воречия фигуры жертвы в условиях новых угроз человечеству, изменения коммуникационного пространства культуры в направле-
нии все большей зависимости от медийных платформ. Установлена связь некоторых аспектов жертвенного поведения от образцов 
идентичности, предлагающих формат гедонистически-развлекательной культуры, которая обуславливает нарциссически направ-
ленный выбор или эскапистское поведение. Проанализирован характер взаимовлияния между образами жертвы эпохи полимедийной 
коммуникации и культурных практик, приобретающих характер ритуального отреагирования архаического внутреннего конфликта 
в контексте культурно-травматического дискурса. 

Ключевые слова: антропология жертвы, культурные архетипы, жертвоприношение, виктимность, психология агрессии, нарциссизм, эскапизм, 
культурно-травматический дискурс. 

 
 
 


