
 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 9 ~ 

 

 

YUUrGU. Seriya: Sotsial'no-gumanitarnyye nauki, № 1. Retrieved from 
https://cyberleninka.ru/article/n/ekranizatsii-bratiev-strugatskih-i-evolyutsiya-
otechestvennogo-kinematografa. 

8. Strugatskiy, A., Strugatskiy, B. (1993). Strana bagrovykh tuch: 
Povest'. Rasskazy. Stat'i, interv'yu. [Country of crimson clouds: A Story. 
Stories. Articles, interviews.]. Moskow, Tekst. 

9. Strugatskiy, A., Strugatskiy, B. (1992). Ulitka na sklone i dr. [Snail 
on a slope, etc.]. Moskow, Tekst. 

10. Frolov, A. V. (2012). Problema periodizatsii tvorchestva Arkadiya i 
Borisa Strugatskikh [The problem of periodization of the work of Arkady and 

Boris Strugatsky]. Vestnik BGU, № 2 (1). Retrieved from 
https://cyberleninka.ru/article/n/problema-periodizatsii-tvorchestva-arkadiya-
i-borisa-strugatskih. 

11. Chubays, I. (2021). Rasskaz 5. Novoye nastupleniye vlasti, 1946–
1953 [New offensive of power, 1946–1953]. Retrieved from 
echo.msk.ru/blog/i_chub/2823388-echo/ 

 
Надійшла  до  редколег і ї  23 .0 4 . 21  

 
I. V. Bratus, PhD, Associate Prof. 
Borys Grinchenko Kyiv University, 
I. Shamo boulevard, 18/2, Kyiv, 02154, Ukraine 

   
COUNTERACTION TO THE SYSTEM AND ANTI-SYSTEM IN THE STRUGATSKY BROTHERS'STORY  

"SNAIL ON THE SLOPE" 
 

Aspects of countering the system and anti-system are considered in the Strugatsky brothers ' novel "Snail on the slope". It is proved that science 
fiction writers managed to recreate quite complex aspects of the interaction of various systems within the framework of literary heritage. The broad 
palette of writers has absorbed an understanding of contradictions with underlying causes. In this article, some aspects of the interaction of the 
individual and the system, systems and anti-systems are demonstrated. Special attention is paid to the Soviet realities, which became the basis for the 
artistic picture of the fantastic world. This indicates the uniqueness of "Snail on the slope". One of the unique qualities is the influence on the story 
"Snail on the slope" by Franz Kafka (novels "The Process", "The Castle"). When analyzing the story, the focus of countering the system and the anti-
system is transferred to the idea of the future. It is proved that the writers abandoned the continuous optimistic model of the future inherent in their 
earlier works. Strugatsky brothers have worked out in detail the mechanism of the inability to evolve into the future without radical changes in the 
essence of man. The literature of the second half of the twentieth century contains an extraordinary potential for understanding our current realities. 
Somewhere we are even in a more "winning" position – the authors and readers of that time had a more narrowed range of analysis, which was naturally 
inherent in "their time". At the same time, we are also partially vulnerable, especially in the historical and cultural context. Because the time of writing a 
work leaves an imprint on its content, the keys to its understanding are often in the social parallels of everyday life, which is fully understood by 
contemporaries, and "descendants" need to explain certain specific aspects of everyday life, psychological model or banal meaning of a particular word 
(they become anachronisms or acquire a different meaning). At the same time, it is worth paying attention to those questions that are transcendental in 
nature. Strugatsky brothers in "Snail on the Slope" experienced a corresponding experience – they tried to create a multi-faceted picture of the world 
with "their own" laws. At the same time, the task they set was not only to come up with, but also to "guess" the true concept, to bring the artistic fabric 
of the work closer to the "truth of life". Therefore, this work is fundamentally different from a significant part of their literary heritage, it is a kind of 
"experimental platform". They did not try to repeat this experience in their future work. 

Keywords: fiction, Strugatsky, system, anti-system, literature, Kafka, USSR. 
 
И. В. Братусь, канд. филол. наук, доц.  
Киевский университет имени Бориса Гринченко,  
б-р И. Шамо, 18/2, г. Киев, 02154, Украина 

 
ПРОТИВОДЕЙСТВИЕ СИСТЕМЫ И АНТИСИСТЕМЫ В ПОВЕСТИ БРАТЬЕВ СТРУГАЦКИХ "УЛИТКА НА СКЛОНЕ" 

 
Рассмотрены аспекты противодействия системы и антисистемы в повести братьев Стругацких "Улитка на склоне". Доказано, 

что фантастам удалось воссоздать довольно сложные аспекты взаимодействия различных систем в рамках литературного наследия. 
Широкая палитра писателей впитала в себя понимание противоречий, имеющих глубинные причины. В статье продемонстрировано 
некоторые аспекты взаимодействия личности и системы, системы и антисистемы. Особое внимание уделено советским реалиям, 
ставшим основой для художественной картины фантастического мира. При этом указывается на уникальность "Улитки на склоне". 
Одним из уникальных качеств является влияние на повесть "Улитка на склоне" творчества Ф. Кафки (романы "Процесс", "Замок"). При 
анализе повести фокус противодействия системы и антисистемы переносится на представление о будущем. Доказано, что писатели 
отказались от присущей им в более ранних произведениях сплошной оптимистической модели будущего. Братья Стругацкие подробно 
проработали механизм невозможности эволюционировать в будущее без коренных изменений в сущности человека. 

Ключевые слова: фантастика, Стругацкие, система, антисистема, литература, Ф. Кафка, СССР. 
  
 

 
УДК 130.2 

В. С. Гриценко, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
valentynagrytsenko@knu.ua 

 
СХІД ЯК КУЛЬТУРНИЙ ТРЕНД 

 
Присвячено одному з найскладніших явищ діалектики розвитку культури – індивідуальній духовній ідентифікації 

шляхом вибору й освоєння іншокультурного духовного ресурсу, а саме – окремих складових традиційних культур Ки-
таю і Японії. Усупереч його переважно фактологічному науковому розгляду в контексті питань культурних запози-
чень "духовну міграцію" на Схід проаналізовано як стійку тенденцію, що має своїм джерелом сутнісні інтенції людини, 
залишаючись не лише константною у багатовіковому минулому людства, а й непозбутньою в його подальшій куль-
турній ході. У цьому контексті розглянуто історичні вияви підвищеного інтересу до надбань далекосхідного культу-
рного ареалу, його трансформацію від простого захоплення екзотами до сповідування представлених ними філо-
софсько-світоглядних орієнтирів. Досліджене у такий спосіб явище культурного тренду, продемонструвавши свою 
здатність виявляти та зберігати духовні рекреації, розкрито у своєму прямому зв'язку з діалектичними процесами 
культурного розвитку людства. 

Ключові слова: далекосхідний культурний ареал, іншокультурний духовний ресурс, культурний тренд, духовна самоідентифі-
кація, акцентні соціокультурні запити, духовна міграція, компенсаційні "трендові вузли". 

   
Постановка проблеми. Схід здавна привертав до 

себе увагу. Не змінилось це і в наш прагматичний час, 
коли перемоги й успіхи вимірюють переважно матеріа-
льним зиском, а не досягненнями духовного сенсу. Од-
нак не можна не відзначати послідовність спрямувань, 

непересічну завзятість та всеперемагаючу наполегли-
вість східних флагманів світового розвитку, не можна 
не замислюватись, що за цим стоїть. В одному випадку 
цей інтерес пов'язаний з бажанням повторити успішний 
досвід, в іншому, – мотивований передчуттям незви-

© Гриценко В. С., 2021



~ 10 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

чайних внутрішніх відкриттів, недоступних в умовах 
буденщини. Потреба в них супроводжувала людину 
завжди, лише змінюючи свої акценти й інтенсивність. 
Остання, як доводить історія, перебуває у прямій зале-
жності від духовного дефіциту, отже, зрозуміло, наскі-
льки це актуально для нашого часу. Попри це домінує 
перша тенденція, стимульована інтересами політики та 
бізнесу, що зазвичай націлені на швидкий і практичний 
результат. Друга ж, обираючи сенсожиттєві орієнтири, 
потребує наполегливої внутрішньої роботи і може мати 
дистанцію довжиною в життя, а отже, рекрутує із соціуму 
тих, хто, відчуваючи таку потребу, здатний свідомо стати 
на цей непростий і по-справжньому звитяжний шлях.  

Глибоко особистий корінь цієї інтенції сформований 
у надрах суспільних відносин і є реакцією на їхню спри-
ятливість для духовного самоздійснення: пошук чи 
створення "духовних ніш", активізація зусиль у цьому 
напрямі, на жаль, свідчать нині не про настання загаль-
ного "просвітлення", а про наявність духовного небла-
гополуччя. Урешті, така залежність існувала завжди, 
хоча й виявлялась по-різному, і Схід, визнана духовна 
рекреація, має в цьому розумінні свою давню історію. 
Його особливе місце в ряду культурно-географічних 
дихотомій, здавна надане йому європейцями, багато-
разово підтверджено загальновизнаними фактами й 
легітимовано реаліями сьогоднішнього дня. Питання ж 
про те, чи стане прагматика інтересу до Сходу одним із 
маршрутів до людського духовного ядра, залишається 
відкритим, адже вирішує його не час, а енергія духовно-
го запиту, сформована реальними обставинами життя. 
Зрештою, історія людства неодноразово спостерігала 
перетворення зневаги на зацікавлену увагу, нехтування 
– на наслідування, зверхності – на учнівство. 

У цьому є своя закономірність, що належить до сут-
нісного рівня розуміння людини, з позицій якого рух до 
повноти її самореалізації здійснюється одночасно у 
двох площинах – індивідуальній і родовій, представле-
ній цілокупністю різноманітних виявів роду "Людина". З 
огляду на це в зазначеному випадку зміна позиції на 
протилежну є не актом спонтанного вибору, а кроком 
культурного самовизначення. У цьому смислі розмова 
про моду на якусь культурну модель є нічим іншим, як 
з'ясуванням чинників, обставин і наслідків такого пово-
роту, невипадкових і важливих для загального розвитку 
людства. Відмінності в їхній історичній атрибуції суті не 
змінюють, чи-то часи античності, хвилі європейської 
колонізації світу або духовна криза, яку переживаємо 
нині, – в усіх без винятку випадках маємо справу із про-
цесами духовної самоідентифікації, які є родовим спо-
собом збереження і відтворення людського коду.  

 З цих позицій поділ світу на Захід і Схід є значною 
мірою умовним, адже географічні, політичні й культур-
но-цивілізаційні відмінності, ураховані у відповідних 
типологіях, звичайно ж, спостерігаються, однак не відки-
дають стрижневого руху, збагачуючи його різнобарв'ям 
людських виявів. Саме тому звернення до Сходу у та-
кому випадку має на меті не його традиційне протиста-
влення Заходу, а з'ясування його ресурсності для збе-
реження і розвитку роду "Людина". Апеляція ж у цьому 
сенсі до надбань далекосхідного культурного регіону, 
зокрема до Китаю і Японії, має свою вагому підставу – 
їхню роль у процесах культурного самовизначення, те 
"духовне щеплення", завдяки якому Європа додала до 
своїх внутрішніх запасів розуміння інших шляхів досяг-
нення впевненої рівноваги і самодостатності.  

Створені в такий спосіб "духовні дріжджі" завжди 
напоготові: подолавши кордони й нового світу, вони, 
фактично, стали загальним духовно-рекреаційним ре-
сурсом, здатним впливати на людинотворення через 

життєствердні світоглядні регулятиви та позитивні по-
ведінкові стратегії. Філософія культури, культурологія не 
може залишати це поза увагою, зважаючи на суттєві 
духовні втрати, пов'язані, зокрема, із сучасним обездухо-
вленням усіх сторін людського буття. Дослідження сьо-
годнішньої моди на Схід стає, таким чином, необхідною 
частиною соціокультурних проєктів, спрямованих на збе-
реження людини як значущої складової світобудови. 

Аналіз досліджень і публікацій. Схід як об'єкт до-
слідження має по-справжньому неосяжний масив нау-
кових розробок і не меншу кількість векторів їхнього 
спрямування. У запропонованому ракурсі бачення Схо-
ду є інноваційним, що не відкидає, а, навпаки, передба-
чає необхідність вивчення напрацювань, що ввели його 
у простір культурологічної аналітики. Закріпившись там 
як постійно діючий евристичний пульсар, Схід акумулює 
всі свої дослідницькі площини, тримаючи їх у стані пос-
тійного взаємовпливу, що передбачає у розв'язанні тео-
ретичних питань обов'язковість міждисциплінарного "до-
пуску". У нашому дослідженні він реалізований у поєд-
нанні таких складових, як власне культурологія, філосо-
фія, історія й орієнталістика, що засвідчено залученими 
до нього концепціями та науковими джерелами. 

Для розуміння логіки взаємин Заходу і Сходу й коре-
ктного оперування фактами було задіяно відповідну 
історіографію, представлену ранніми, зокрема греко-
римськими, античними джерелами (Арістотель, Пліній 
Старший), а також ретроспективним поглядом на їхні 
стосунки з позицій сучасних історичних знань 
(М. Кюнер, О. Петров, О. Фішман та ін.). Принципове 
значення для нашого аналізу виявили дослідження 
процесів формування та чинників трансформації їхніх 
уявлень відносно своїх візаві (Д. Дубровська, Л. Кроль, 
О. Філіппова, О. Цісельська). Серйозну дотичність до 
цього показали позиції сходо- і заходофільства, пред-
ставлені, зокрема, Ф. Берньє, Л. Левайє, Вольтером, 
Ф. Кене, Ш.-Л. Монтеск'є, Г. В. Лейбніцем, Х. Вольфом, 
Г. В. Ф. Гегелем. 

"Книга чудес світу" Марко Поло, ставши дороговка-
зом для численних поколінь мандрівників і шукачів при-
год і див, увела дослідження в царину орієнталістики, яка 
в описах мандрівок, дорожніх нотатках, свідченнях місіо-
нерів і дипломатичних звітах знаходить культурознавчий 
зміст, важливий для з'ясування крос-культурних взаємо-
дій Сходу і Заходу (Д. Дубровська, О. Фішман). Цей ма-
сив джерел, що інтенсивно розширювався із часів вели-
ких географічних відкриттів, продовжує мати пізнавальне 
значення через багатство фактології, яка неспростовно 
підтверджує сталість інтересу до Сходу, здатного вира-
жатися через формування відповідних трендів – акцент-
них соціокультурних запитів. У відслідковуванні актуаль-
них тенденцій і домінант міжкультурної динаміки окрему 
експертно-діагностичну роль виконав якісний культуртре-
герський контент сучасних туристичних сайтів.  

Проблема вибору для самоідентифікації іншокульту-
рної духовної моделі лежить у філософській площині, що 
спрямувало увагу до спроб з'ясувати причини і цілі "куль-
турної міграції", однією з яких виявилась аналітика, роз-
горнута західноєвропейськими дослідниками дзен-
буддизму (К. Юнг, Е. Фромм, А. Уотс, А. Швейцер й ін.). 
Констатуючи "духовну кризу західної людини", вони вба-
чали в ній шлях до реалізації її початкової чистоти і шля-
хетності, до абсолютної гармонії зі світом. Ця позиція 
закріпила в європейській свідомості уявлення про духов-
ну компенсаційність Сходу, чинне і нині, – так західний 
раціоналізм визнав перемогу східної "філософії серця", 
відкривши свій культурний простір сприйняттю її духов-
них меседжів, яскраво втілених в екзотичних для євро-
пейців явищах передусім морально-естетичного плану.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 11 ~ 

 

 

У з'ясуванні процесів формування моди на пред-
мети далекосхідного мистецтва продуктивним вияви-
лося звернення до досліджень, присвячених впливу 
східної естетики на європейську художню культуру, 
появі та розповсюдженню стилю "шинуазрі" 
(Д. Джекобсон, М. Максимова, Н. Науменкова, М. Нег-
лінська, Н. Ніколаєва, Е. Чистякова). Важливими для 
цілісності бачення цих процесів стали й подібні роботи 
їхніх візаві – представників китайської і японської ку-
льтури (Ву Ю-Фанг, Х. Ватанабе, Т. Кензо, Ян Чжи й 
ін.). У процесі розгляду зазначеного аспекту проблеми 
був проаналізований значний масив джерел, пов'яза-
них із виявами сучасної моди на китайсько-японський 
Схід, зокрема, у fashion, ландшафтній архітектурі, ди-
зайні (О. Голосова, М. Ішмуратов, Т. Кензо, О. Козлов, 
К. Кукліна, Н. Науменкова й ін.). 

Метою статті є аналіз моди на Схід як закономірно-
го явища розвитку культури, пов'язаного із проблемами 
духовної самоідентифікації та пошуку людиною продук-
тивних духовно-рекреаційних ніш поза межами власної 
культурної автохтонності.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Ви-
раз "діалог культур" давно оселився в науці як стійке 
словосполучення, перетворившись урешті на своєрід-
ний штамп, що кочує від однієї її сфери до іншої, по-
чинаючи від етнографії й закінчуючи політологією. 
Насправді ж, окрім мовленнєвої яскравості, він має 
чіткий понятійний смисл і важливе концептуальне зна-
чення. Мультикультурність світу, укотре усвідомлена 
людством – тепер уже у проєкті глобалізації, здавало-
ся б, мала оперувати поняттям полілогу. Так не стало-
ся не з випадкових причин і, звичайно, не через скла-
дності багатосторонньої комунікації.  

Причина в іншому – у проблемах культурної (читай 
– духовної) ідентифікації, акцентованих і водночас 
загострених складними глобалізаційними процесами. 
Ідея створення планетарного дому на основі загаль-
нолюдських цінностей мала потужний гуманістичний 
потенціал, спрямовуючи на єднання й духовне взає-
мозбагачення всупереч регіоно- та етноцентризму. Та 
світ рушив іншим шляхом – шляхом стандартизації й 
уніфікації, що з необхідністю пробудило в культурах 
доцентрові сили, спрямовані на самозбереження, яке 
виразилось у потребі глибокого усвідомлення та пов-
ноцінного відтворення власного духовного ядра як 
унікального ідентифікатора у культурному пазлі людс-
тва. Із цим пов'язано сучасне зростання етнічної са-
мосвідомості, поява гіпертрофованих й подекуди аг-
ресивних форм її пред'явлення. У таких умовах діалог 
культур набуває форми духовних маніфестацій, пот-
реба в яких зростає з ускладненням самостояння лю-
дини в сьогоднішніх обставинах буття.  

В історії людства потреба в діалозі народжена, як 
відомо, прагматикою фізичного виживання та процеса-
ми ойкуменічного утвердження. Мапа таких діалог-
контактів постійно розширювалась у відповідь на нові й 
нові запити людини. Зрештою, на ній рельєфно проляг-
ли шляхи, що попри географічну основу давно сприй-
маються як смислові антиномії: "Північ – Південь",  
"Захід – Схід". Остання – великою мірою завдяки євро-
поцентризму, продукту культурної зухвалості європей-
ців-колонізаторів. Успіх буржуазних революцій, досвід 
парламентаризму, п'янкий ентузіазм карколомних пере-
творень заклали фундамент зверхності щодо колонізо-
ваних народів, що поширилась за межі загарбаних зе-
мель у вигляді ідеї європейської еталонності передусім 
у розумінні прогресу та шляхів до нього.  

Значною мірою посприяла цьому поява на політич-
ній авансцені молодого класу буржуазії, сповненого 

креативних сил і пафосних амбіцій, що стало каталіза-
тором змін у суспільній свідомості, запорукою завою-
вання демократичних прав і свобод у процесі револю-
ційних рухів, розгорнутих у Європі із середини ХVІІ ст. 
На тлі успіхів її модернізації перехід до широкої колоні-
альної експансії сприймався як перевага європейської 
цивілізаційної моделі й, таким чином, – як підстава для 
її світового розповсюдження та сприяння її беззапереч-
ному наслідуванню. Історично сформована самовпев-
неність старого світу отримала новий імпульс від бур-
жуазного максималізму: переконаний у своєму праві на 
перетворення світу за власним розумінням, прагнучи 
першості в усьому, він з ентузіазмом вкладався в коло-
ніально-торговельні проєкти, нехтуючи культурно-
цивілізаційними відмінностями з висоти європейської 
амбітності, не готової поступатися своїми інтересами. 
Знову, як у часи перших великих географічних відкрит-
тів, самовідчуття європейців повнилось впевненістю у 
своїй цивілізаційній всепереможності та непересічності. 
Від цієї точки чи, радше, знака оклику прокладали мар-
шрути до далеких й незнаних земель, спрямовані па-
нуючим меркантилізмом та жагою наживи.  

Зустріч із Китаєм, а згодом із Японією, обіцяла не-
абиякі перспективи, підтверджені товарами, що потрап-
ляли на європейський ринок. Свідчення мандрівників і 
місіонерів, звіти посольств, праці, нерідко написані з 
чужих слів, підготували уяву європейців до фантастич-
них картин, що зблякли при прямому контакті із цими ні 
на що не схожими країнами, які вражали на кожному 
кроці, переважаючи магнетизм уже знаних культур, зок-
рема дива Індостанського субконтиненту. Підвищена 
ділова активність неодноразово розбивалась об скелю 
споглядальної життєвої позиції, перш ніж за нею відк-
рилася принципово відмінна від звичної для європейця 
модель світосприйняття та самовизначення – філософ-
сько-універсалістська. Цивілізаційна відмінність не при-
ховала від європейського погляду стійкість поведінко-
вих моделей, особливе ставлення до природи, оригіна-
льність жанрів мистецтва й художніх практик, внутріш-
ній потяг до естетизму, що народив, зокрема, феномен 
так званих китайських речей і чарівний світ кімоно з 
його витонченими аксесуарами тощо. 

Зрештою, сталося неочікуване – характерні для 
обох народів стійкий ментальний моноцентризм, спро-
тив акультурації як загрозі корінному духовному ядру 
викликали в європейців дражливе відчуття внутрішньої 
недостатності, власної духовної неповноти. Так перше 
відчуття нездоланності культурної іншості перетвори-
лось на усвідомлення її особливої ролі у власному ду-
ховному самоосягненні. Незабаром це зрозуміли й ті, 
кому не вдалося побачити далекосхідні таїни на власні 
очі: китайські і японські товари, наповнюючи європейсь-
кі ринки, були агентами своїх культур, транслюючи їхній 
унікальний духовний досвід. Саме він в опосередкова-
ній формі ставав предметом попиту, тим більшим, чим 
гостріше відчувалися духовні втрати від меркантилізації 
життя та панування індивідуалізму. Захоплення дале-
косхідними екзотами вважали не лише ознакою хоро-
шого смаку, а й доказом неабиякої духовності. 

Загострення інтересу до Сходу, у колі якого опини-
лися Китай і Японія, було пов'язано і з пошуком євро-
пейськими державами шляхів подальшого політичного 
розвитку, що знайшло свій вияв у протистоянні заходо- 
і сходофілів. Відстоюючи модель просвіченої монархії, 
прихильники Сходу спиралися на приклад китайського 
абсолютизму, попри недостатність свідчень про нього. 
Десятиліттями дискусія втягувала у своє річище нові й 
нові аргументи, залишаючи Піднебесну темою постійно-
го обговорення. Під впливом авторитетів, таких як Во-



~ 12 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

льтер, сформувалась і побутувала думка про її суттєві 
переваги порівняно з Європою. Навіть зі збільшенням 
знань, що спростовували підстави для такої позиції, 
інтерес до неї не згасав. Навпаки, з легітимацією інди-
відуалізму як моральної норми, з утвердженням буржу-
азності як способу суспільного буття ця цікавість ви-
явила сталу тенденцію до зростання, постаючи компен-
сатором існуючих і можливих духовних втрат.   

У цій ситуації стабільна духовна вертикаль, що віками 
живила китайський і, як виявилось згодом, японський 
народи, набула особливої притягальної сили передусім 
для тих, хто за нових умов не втратив енергії самовдос-
коналення та духовної відповідальності за збереження 
повноти своєї людської суті. Це звернення до самого 
себе не було виявом розумного егоїзму, що піднімався 
на щит як ознака моралі молодого буржуазного суспільс-
тва, оптимальна модель узгодження особистих і суспіль-
них інтересів. На нашу думку, тут ми маємо справу з 
явищем іншого порядку – із виявом інтуїції всеєдності як 
родозберігального відчуття людини. Формуючись на рівні 
універсалій, вона переважає етнорегіональну модель 
людської ідентифікації, резонуючи в цій специфіці лише з 
ознаками загальнолюдського характеру.  

Як зараз, так і тоді ця інтуїція навідувала далеко не 
всіх, потребуючи розвиненого духовного ґрунту; загалу 
ж лишалась юдоль індиферентності чи, у кращому ви-
падку, – ентузіазм сприйняття інакшого як джерела но-
вих переживань, сповнених хвилюючих духовних при-
год, рідкісних у звичайному житті. Слід визнати, що са-
ме він, залишивши "вівтар" небагатьом обраним, заклав 
засади новочасної моди на Схід. Вогонь, що буде в 
ньому жевріти, запалить у майбутньому не одне серце. 
А поки що, у часи пристосування до нового соціального 
порядку, сформувалась акцентна увага до зовнішнього 
боку незвичних й від того дуже привабливих речей. Во-
на мала здолати непростий шлях до розуміння їх ан-
тропоцентричного смислу і прихованих духовних кодів. 
Європейців відчутно наблизить до нього проблема від-
чуження, коли воно з ледь уловимих суспільних тенде-
нцій перетвориться на факт особистого життя.  

Починався ж цей шлях у далекі часи європейської 
античності. Рим, охоплений "шовковою лихоманкою", 
навряд щось достеменно знав про батьківщину міцної і 
водночас ніжної тканини, що прекрасно захищала від 
спеки, дбаючи водночас і про здоров'я тіла. Однак ця 
опосередкована форма знайомства з таємничою краї-
ною мала, крім практичної користі, ще один важливий 
наслідок: статусна розкіш китайського шовку збіглася з 
пафосною ідеєю римської богообраності, зав'язавши 
перший трендовий вузол у стосунках Європи з Китаєм. 
Як не намагався римський сенат заборонити економіч-
но виснажливе носіння шовку, воно залишалося мод-
ним, ставши знаком елітності, належності до верхівки 
суспільства. Купуючи тканину за золото, римлянин 
отримував значно більше, ніж можливість мати шов-
кову тогу: унікальність шовку він переживав як ознаку 
власної непересічності і був готовий за це платити ще 
і ще. Парадоксальним чином спрацьовувало й те, що 
цей пріоритет на відміну від інших не було завойова-
но. Меседж чужої культури, шовк оминув прямолінійну 
войовничість римлян, звернувшись до їхньої чуттєвос-
ті, загостреної постійним почуттям небезпеки. Це був 
власний вибір компенсаційного характеру: утомлена 
постійним підтриманням войовничості душа потребу-
вала внутрішнього затишку, який відчула за першого ж 
дотику шовку до тіла. Отже, моду на нього стимулю-
вали два чинники: з одного боку, необхідність відпові-
дати високому соціальному статусу, з іншого – інтуїція 
духовного самозбереження.  

Досвід цього культурного контакту зберігся в пам'яті 
Європи, залишивши відчуття невичерпаності стосунків 
зі Сходом поряд із бажанням їхнього продовження. По-
силання на Китай у давньогрецьких і давньоримських 
джерелах були надто спорадичними, щоб пожвавити 
цей процес. Він відбувався хвилеподібно, посилюючись 
чи завмираючи. Сучасні дослідники євразійських крос-
культурних взаємодій стверджують, що "розповідь про 
те, як Європа побачила "світ зі Сходу", починається з 
епохи Великих географічних відкриттів…" [4, с. 194]. Із 
цим важко не погодитись, якщо розуміти, що, врешті, 
ідеться про початок постійних контактів, які мали не 
однобічний, а двосторонній вплив. Отже, і твердження, 
що "у ХV–ХVІ ст. відбулося поширення європейського 
впливу" [4, с. 194], потребує такого ж корегування. На 
всіх без винятку етапах активізації контактів Європи з 
Китаєм, починаючи із проникнення в Піднебесну у 
ХІІІ ст. францисканців і Марко Поло, обидві сторони, 
зважаючи на їхні принципові світоглядно-ментальні 
відмінності, переживали культурний стрес і досить 
складний процес культурної реабілітації. Однак, прис-
кіпливо вдивляючись одна в одну, вони краще пізна-
вали себе, збагачуючи самоусвідомлення додаткови-
ми барвами і новими критеріями. Упродовж століть це 
залишається незмінним. Отже, Європа і Захід загалом 
потребують свого дослідника в ролі культурних трен-
дів: шалена популярність у далекосхідних країнах змі-
ни обличчя на європейський лад навряд чи є єдиним 
доказом їхнього існування. 

Часом справжньої синоманії в Європі, що підняв 
хвилю моди на все китайське, стала вже згадувана до-
ба Просвітництва, надзвичайно потужна у культуротво-
рчій роботі, яка охопила всі сфери діяльності суспільст-
ва. Нічого не взявши на віру, вона рушила шляхом ра-
ціонального осягнення світу, беручи за основу реальні 
факти. Отож, і флер, що оповивав Піднебесну з отри-
мання перших, вражаючих, відомостей про неї, мусив 
зникнути, поступившись реалістичному погляду. Так 
сформувалася суперечність між практичним запитом, 
корисним для продуктивного розвитку подальших сто-
сунків з Китаєм, і позицією тих, хто вже потребував збе-
реження для себе його внутрішньої іпостасі.  

Парадоксальним чином ця суперечливість не зава-
дила закладанню нових цеглин у фундамент орієнталі-
стики, однак назавжди залишила в ній дві поєднані ін-
тенції – прагнення об'єктивності й зачарованість Схо-
дом, чий баланс і взаємопроникнення не сумісні з євро-
поцентризмом. Варто зазначити, що в часи соціально-
політичного перетворення Європи сама зачарованість 
мала специфічний – дуальний – характер: відцентрове і 
доцентрове спрямування, де перше керувалося духов-
ним пошуком, спрямованим у бік філософсько-
світоглядних універсалій, друге – задоволенням від 
гостроти переживання, що виникало при контакті з не-
звичайним, екзотичним, збуджуючи нетривіальні по-
чуття, а нерідко й креативні інтенції. Зрозуміло, що в 
обох випадках це інше не ставало й не могло стати сво-
їм, однак виконувало надзвичайно важливу функцію – 
розширювало духовне бачення шляхом подолання ет-
нокультурної ангажованості. Цілком закономірно це 
народжувало бажання постійного контакту чи обов'яз-
кової наступної зустрічі. Одним з варіантів його задово-
лення ставала мода, яка попри спільну основу не була 
однорідною, маючи різні суспільні вияви: політичні, фі-
лософські, художні, побутові тощо.  

Опублікування 1687 р. в Парижі "Confucius Sinarum 
Philosophus", важливої частини конфуціанських текстів, 
утвердило думку щодо далекосхідного лідерства Ки-
таю, що залишилось незмінним й після знайомства Єв-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 13 ~ 

 

 

ропи з Японією. Однак далекосхідний ареал сприймав-
ся європейцями як ціле з умовними лініями культурної 
диференціації. Неподільним було і прагнення оволодіти 
всіма його символічними смислами, прихованими, зок-
рема, й у світі його речей. На європейському ринку їх 
було вже достатньо, щоб дивувати, підігрівати цікавість, 
викликати захоплення, загострюючи попит. Поява моди 
на них наповнила Європу далекосхідними товарами, 
спростувавши при цьому одну із закономірностей існу-
вання тренду – припинення чинності з настанням зага-
льної доступності. За стабільного зростання пропозиції 
потреба в них не згасала, а збільшувалася пропорційно 
розширенню знань про східні ідеї і духовні практики, 
залишаючись перманентною попри хвилеподібність 
періодів загострення такого інтересу.  

Так виявляє себе незгасний людський запит на са-
моусвідомлення та саморозвиток. Схід і зараз уміє 
тримати його в напрузі, як і тоді, коли європейці впер-
ше зачарувались переливами ніжного шовку, витонче-
ністю фарфорового посуду, дивовижною красою ваз, 
орнаментованими бронзовими дзеркалами, оригіналь-
ними прикрасами, унікальним китайським лаком, різ-
номанітними шкатулками, яскравими різноколірними 
парасольками тощо. Раціонально налаштованому ро-
зуму вони несли чуттєві спокуси й по-новому хвилюю-
че задоволення, допомагаючи збереженню духовного 
балансу. Потрапляючи в коло людської буденності, ці 
речі ставали акцентом, що задавав високий рівень 
самовідчуття, збагачував внутрішній світ знаками ін-
ших життєвих можливостей.  

Їхня палітра розширилася завдяки так званому япо-
нізму (Ф. Бюрті) – впливу Японії (із ІІ пол. ХІХ ст. до 
Першої світової війни) на мистецтво й інші сфери жит-
тя. Японські гравюри укійо-е, сувої какемоно, фарфор, 
кімоно, лакові вироби, представлені 1867 р. на Всесвіт-
ній виставці у Парижі й повністю розпродані, стали пе-
реломним моментом у знайомстві з японською культу-
рою, її духовними засадами. Вона ще більше загостри-
ла розуміння речей як носіїв символічних смислів, "екс-
портувала" душевний зв'язок людини і речі, навчила 
облаштовувати помешкання як територію панування 
універсалій. Зокрема, мода на японські ширми, задово-
льняючи естетичні потреби, впливала на вміння сприй-
мати простір як цілісність, підвладну змінам, що відпо-
відає загальним законам буття.  

Поняття японізму, як й аналогічно вжите поняття ки-
тайщини, доводять неспростовність далекосхідного 
культурного внеску, відчутного і нині. Однак як "китай-
щина" було перекладено і французьке слово "шинуа-
зрі", створене для позначення стилізації під майстрів 
Китаю й інших країн Східної Азії, імітації їхніх традицій у 
більшості видів мистецтва й, варто додати, – у способі 
облаштування життя. Зрозуміло, що в такому тлума-
ченні китайщина охоплює і японські явища. І все ж за 
терміном і послідовністю впливу домінантом тут зали-
шається Китай. Що ж до власне шинуазрі, то його поя-
ва у ХVІІ ст. на гребені схожого за декоративністю і 
витонченістю рококо і швидке закріплення в європей-
ських, а згодом і світових трендах виявили відсутність 
культурної неперехідності, пов'язаної із природою лю-
дини. Це забезпечило стилю темпоральну необмеже-
ність у трансляції духовних смислів далекосхідних 
культур. І нині він залишається у тренді в дизайні одя-
гу й інтер'єру, в архітектурі та ландшафтному мистец-
тві. Його життєздатність обумовлена прагненням люди-
ни до повноти своєї самореалізації. 

Мода на Схід, живлячись сутнісними людськими ін-
тенціями, і зараз не керується лише любов'ю до екзоти-
ки. Навіть у fashion, де це було б доречно, така тенден-

ція не домінує. Своєю творчістю це довів Кензо Такада, 
один з видатних майстрів світової моди. Формуючи свій 
стиль як симбіоз східної і західної культур, він спирався 
на традиційне японське світобачення, засноване на 
гармонізації стосунків людини зі світом. Оversize (віль-
ний крій) Кензо став провідником його філософії, вира-
женої у творчому кредо: "Тілу потрібен простір. Як у 
фізичному, так і в духовному смислі". Одяг такого крою 
обирають ті, хто прагне справжньої особистої свободи, 
яка, за переконаннями Кензо, полягає у визнанні абсо-
люту природи і простих радощів життя. 

Показовою у цьому розумінні є й сучасна мода на 
китайські та японські сади, яка прагне наслідувати їхні 
традиційні форми. Свідомий вибір цих сповнених сим-
волізму ландшафтних моделей, їхнє відтворення та 
повсякчасне декодування стають справою особливого 
світоглядного налаштування, зміною особистих духов-
них регулятивів на принципи, що здатні змінювати 
саму модель буття. 

Висновок. У культурології мода і процеси форму-
вання трендів належать до питань сутнісного ряду, 
адже виявляють мотивоване саморозвитком людини її 
постійне прагнення до змін. За історичними свідчення-
ми, на орбіту моди як способу культурної ідентифікації 
потрапляють не лише речові та процесуальні феноме-
ни, а й культурно-світоглядні комплекси зі своєю мо-
деллю світовідчуття та поведінкових регулятивів. Акце-
нтний інтерес до них виникає з потреб самоідентифіка-
ції, проблематизованої обставинами особистого чи сус-
пільного життя. Мотивом такого вибору стає пошук ду-
ховного оптимуму, сприятливого для самореалізації та 
внутрішньої свободи самовияву. Його відсутність фор-
мує компенсаційні "трендові вузли", чия поява є перед-
бачуваною, як і ресурс, потрібний для задоволення за-
значеного культурного запиту. Він перебуває в розпо-
рядженні культур, сформованих на основі філософсько-
світоглядних універсалій, що розглядають людину як 
значущу одиницю Всесвіту. Частина з них пішла, однак 
культурна пам'ять людства зберігає згадку про їхній 
спадок, залишений для інтелектуалів. Цілісну ж дієвість 
ресурсу мають існуючі традиційні культури, що впро-
довж тисячоліть плекали своє духовне ядро, ставши 
меккою для духовно спраглих. Домінують у цьому Індія, 
Китай і Японія, що здавна уособлюють магнетичний 
Схід. Останні, у свій час відкрившись світу, не переста-
ють вабити людство можливістю духовного зміцнення й 
оздоровлення у просторі вселенських координат, де 
здібності, мотиви і дії людини втрачають випадковий 
характер, набуваючи значення складових світобудови. 
Це кардинально змінює сенсожиттєві смисли, надаючи 
їм ознак вічності та нескінченності. Керованими стають 
важелі духовної самоідентифікації, втрачені через за-
гальну прагматизацію суспільного буття. Активна бага-
товікова духовна директива, посилена сучасними циві-
лізаційними успіхами народів далекосхідного регіону, 
виправдовує акцентну зацікавленість у цій духовній 
ніші, що є суттєвою підставою сучасної моди на Схід. 
Можна бути впевненим, що із причин сутнісного поряд-
ку вона, маючи свої непоодинокі аналоги в минулому, 
може розраховувати й на перспективи в майбутньому. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Алексеев М. П. Пушкин и Китай / М. Алексеев // Пушкин и Сиби-
рь. – М.; Иркутск: Востсибоблгиз, 1937. – С. 108–145.  

2. Ватанабэ Хиротака. Очарование японизма в Европе. [Електрон-
ний ресурс] / Х. Ватанабэ. – Режим доступу: https://www.nippon.com/ru/ 
column/g00284 

3. Джекобсон Д. Китайский стиль / Д. Джекобсон. – М.: Искусство 
ХХІ век, 2004. – 239 с. 

4. Дубровская Д. В. Иезуиты и эпоха Просвещения в Европе: новое 
видение Китая от Маттео Риччи до Адама Смита / Д. Дубровская // 
Ориенталистика. – 2018. – № 1 (2). – С. 194–208. 



~ 14 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

5. Поднебесная империя в европейских изданиях ХVІІ–ХVІІІ вв. 
[Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://press-libfl.tilda.ws/ 
podnebesnaya-imperiya-v-evropeiskih-izdaniyah-xvii-xviii-vv 

6. Филиппова Е. С. Представление европейцев о Китае (к концу 
Средних веков – началу Нового времени) [Електронний ресурс] / 
Е. Филиппова. – Режим доступу: https://portalus.ru/modules/history/ 
rus_readme.php?subaction=showfull&id=1175107128&archive=1447001994 
&start_from=&ucat=& 

7. Фишман О. Л. Китай в Европе – миф и реальность (ХІІІ–ХVІІІ вв.) 
/ О. Фишман. – СПб.: Петербург. Востоковедение, 2003. – 546 с. 

8. Фрумкина Р. Зигфрид Бинг и рождение L'Art nouveau [Електрон-
ний ресурс] / Р. Фрумкина. – Режим доступу: https://trv-science.ru/ 
2015/06/siegfried-bing-i-rozhdenie-lart-nouveau/ 

9. Шинкова А. И. История, анализ и атрибуция японской фарфоро-
вой продукции Арита. Часть ІІ. [Електронний ресурс]. / А. Шинкова. – 
Режим доступу: https://teahouse-nsk.livejournal.com/326204.html 

10. Japonism in Fashion. The Kyoto Costume Institute. [Електронний 
ресурс]. – Режим доступу: https://artsandculture.google.com/entity/ 
японизм/m05xkth?hl=ru 

  
REFERENCES 

1. Alekseev, M. P. (1937). Pushkin i Kitay [Pushkin and China]. In 
Pushkin i Sibir'. Moskow, Irkutsk, Vostsiboblgiz. 

2. Vatanabe, Hirotaka. Ocharovanie eaponizma v Evrope [The charm of 
Japaneseism in Europe]. Retrieved from https://www.nippon.com/ru/ 
column/g00284 

3. Dzhekobson, D. (2004). Kitayskiy stil [Chinese style]. Moskow, 
Iskusstvo ХХІ vek. 

4. Dubrovskaya, D. V. (2018). Iezuity i epoha Prosvescheniya v Evrope: 
novoe videnie Kitaya ot Matteo Richchi do Adama Smita [Jesuits and the 

European Enlightenment: A New Vision of China from Matteo Ricci to Adam 
Smith]. Orientalistika. № 1 (2), 194–208. 

5. Podnebesnaya imperiya v evropeyskih izdaniyah ХVІІ–ХVІІІ vv. 
[Celestial Empire in European editions of the XVII – XVIII centuries]. 
Retrieved from http://press-libfl.tilda.ws/podnebesnaya-imperiya-v-evropeiskih- 
izdaniyah-xvii-xviii-vv 

6. Filippova, E. S. Predstavlenie evropeytsev o Kitae k kontsu Srednih 
vekov – nachalu Novogo vremeni [Europeans' view of China (by the end of 
the Middle Ages – the beginning of the New Age)]. Retrieved from: 
https://portalus.ru/modules/history/rus_readme.php?subaction=showfull&id=
1175107128&archive=1447001994&start_from=&ucat=& 

7. Fishman, O. L. (2003). Kitay v Evrope – mif I realnost (ХІІІ–ХVІІІ vv.) 
[China in Europe – Myth and Reality (XIII-XVIII centuries)]. SPb.: Peterburg. 
Vostokovedenie. 

8. Frumkina, R. Zigfrid Bing i rozhdenie L′Art nouveau [Siegfried Bing 
and birth]. Retrieved from https://trv-science.ru/2015/06/siegfried-bing-i-
rozhdenie-lart-nouveau/ 

9. Shinkova, A. I. Istoriya, analiz I atributsiya yaponskoy farforovoy 
produktsii Arita. Chast ІІ [History, Analysis and Attribution of Japanese Arita 
Porcelain Products. Part II.]. Retrieved from https://teahouse-
nsk.livejournal.com/326204.html 

10. Japonism in Fashion. The Kyoto Costume Institute. Retrieved from 
https://artsandculture.google.com/entity/японизм/m05xkth?hl=ru 

 
Надійшла  до  редколег і ї  24 .0 4 . 21  

 
V. S. Gritsenko, PhD, Associate Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
EAST AS A CULTURAL TREND 

 
The article is devoted to one of the most complex phenomena of the dialectic of cultural development – individual spiritual identification 

through the selection and development of individual components of a foreign cultural spiritual resource, in this case – the traditional cultures of 
China and Japan. 

Contrary to its predominantly factual scientific consideration in the context of issues of cultural borrowing, "spiritual migration" to the East is 
analyzed as a stable trend, which has its source in the essential intentions of man, remaining not only constant in the centuries-old past of 
mankind, but also inescapable in its further cultural movement. In this context, the author considers the historical manifestations of heightened 
interest in the treasures of the Far Eastern cultural area, its transformation from a simple admiration for exotics to confessing the philosophical and 
worldview guidelines presented by them. The phenomenon of the cultural trend studied in this way, having demonstrated its ability to identify and 
preserve spiritual recreation, is revealed in its direct connection with the dialectical processes of the cultural development of mankind. 

In culturology, fashion and the processes of trend formation belong to the issues of the essential series, because they reveal a person's 
constant desire for change motivated by self-development. According to historical evidence, the orbit of fashion as a way of cultural identification 
includes not only material and procedural phenomena, but also cultural and ideological complexes with their own model of worldview and 
behavioral regulations. The emphasis on them arises from the needs of personal self-identification, problematized by the circumstances of personal 
or public life. The motive for such a choice is the search for a spiritual optimum conducive to self-realization and inner freedom of self-expression. 
Its absence forms compensatory "trend nodes", the appearance of which is thus predictable, as well as the resource needed to meet this cultural 
demand. It is at the disposal of cultures formed on the basis of philosophical and worldview universals that consider man as a significant unit of the 
universe. Some of them are gone, but the cultural memory of mankind preserves the memory of their legacy left to intellectuals. The existing 
traditional cultures, which for thousands of years nurtured their spiritual core, becoming a Mecca for the spiritually thirsty, have the integral 
effectiveness of the resource. 

Key words: Far Eastern cultural area, foreign cultural spiritual resource, cultural trend, spiritual self-identification, accent socio-cultural requests, spiritual 
migration, compensatory "trend nodes". 
 
В. С. Гриценко, канд. филос. наук, доц.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ВОСТОК КАК КУЛЬТУРНЫЙ ТРЕНД 

 
Посвящено одному из наиболее сложных явлений диалектики развития культуры – индивидуальной духовной идентификации по-

средством выбора и освоения отдельных составляющих инокультурного духовного ресурса, а именно – традиционных культур Ки-
тая и Японии.  

Вопреки его преимущественно фактологическому научному рассмотрению в контексте вопросов культурных заимствований 
"духовную миграцию" на Восток проанализировано как устойчивую тенденцию, которая имеет своим источником сущностные ин-
тенции человека, оставаясь не только константной во многовековом прошлом человечества, но и неизбывной в его дальнейшем 
культурном движении. В этом контексте рассмотрены исторические проявления повышенного интереса к достоянию дальневосто-
чного культурного ареала, его трансформация от простого восхищения экзотами до исповедания представленных ими философско-
мировоззренческих ориентиров. Исследованное таким способом явление культурного тренда, продемонстрировав свою способность 
выявлять и сохранять духовные рекреации, раскрывается в своей прямой связи с диалектическими процессами культурного разви-
тия человечества. 

Ключевые слова: дальневосточный культурный ареал, инокультурный духовный ресурс, культурный тренд, духовная самоидентификация, ак-
центные социокультурные запросы, духовная миграция, компенсационные "трендовые узлы". 

 
 

 
 


