
 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 59 ~ 

 

 

O. Y. Pavlova, Dr Hab., Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Vladimirrvska Str., Kyiv, 01033, Ukraine 

 
THE PROBLEM OF FIELD RELATIONSHIP CULTURAL AND VISUAL ANTHROPOLOGY 

IN THE LOGIC OF THE CRISIS OF TEXT-CENTERED METHODS OF CULTURAL RESEARCH 
 

The article is devoted to the study of the relevance of anthropological issues in the beginning of twentieth century and socio-cultural background of 
the anthropological sciences. The specificity of the subject and method of anthropology as a science in general focused on the systematization of 
empirical material which was studied. In this context, the logic of the formation of cultural / social anthropology and its instrumental interest to the video 
productions of technical media is studied. Anthropology tried to form a scientific understanding of human world as a holistic phenomenon (combining 
theoretical generalizations based on empirical data), while cultural anthropology focused on the study of cultural diversity. Visual anthropology 
emerged as a crossing of the fields of cultural anthropology as an academic discipline and the field of application of technical optical media, and thus a 
new source of empirical material. The gradual accumulation of empirical material in the "field researches" of anthropologists allowed to significantly 
expand the subject area and optics of anthropological science. And also it allowed visual anthropology to go gradually beyond the instrumental function 
that was originally intended for it. Meanwhile, the text-centered view of ethnographic material led to the transform of the culture of indigenous peoples 
into the codes of Western civilization, and hence to its reduction. Any of the various authentic non-Western cultures fundamentally distinguishes them 
from the unification style of the modern culture. The accumulation of video production by ethnography has allowed not only to preserve the 
disappearing authentic cultures, but also to develop methods of systematization of visual material, as well as to understand the role of visual 
anthropology as an autonomous discipline of the humanities. The integration of two aspects of visual anthropology (the production and study of 
images) casts doubt the classical style of positivist science: in particular, on the one hand the status of the subject as an observer or a spectator, on the 
one hand, and the monopoly of text optics, on the other. 

Key words: anthropology, cultural anthropology, visual anthropology, text-centrism, text-centered view of ethnography, discourse-centered methods of 
cultural research.  
 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ПРОБЛЕМА СООТНОШЕНИЯ ПОЛЕЙ КУЛЬТУРНОЙ И ВИЗУАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 
В ЛОГИКЕ КРИЗИСА ТЕКСТОЦЕНТРИЧНЫХ МЕТОДОВ ИССЛЕДОВАНИЯ КУЛЬТУРЫ 

 
Посвящено изучению актуализации антропологических вопросов начала ХХ в. и социокультурных условий возникновения корпуса 

антропологических наук. Рассмотрено специфику предмета и метода антропологии как науки в целом, ориентированной на систе-
матизацию эмпирического материала. В этом контексте исследовано логику формирования культурной/социальной антропологии и 
ее инструментального интереса к визуальной продукции технических медиа. Постепенное накопление эмпирического материала в 
полевых исследованиях антропологов позволило значительно расширить предметную сферу и оптику антропологической науки и 
постепенно выйти визуальной антропологии за пределы той инструментальной роли, которая первоначально ей отводилась. Между 
тем текстоцентричное рассмотрение этнографического материала приводило к переводу культуры коренных народов в коды запа-
дной цивилизации, а следовательно, к ее редукции. Накопление видеопродукции этнографией позволило не только сохранить ис-
чезающую аутентичную культуру, но и выработать методы систематизации визуального материала, а также осознать роль визу-
альной антропологии как автономной дисциплины поля гуманитарных наук, выявив непрозрачность и заангажированность дискур-
соцентричных методов исследования культуры. 

Ключевые слова: антропология, культурная антропология, визуальная антропология, текстоцентризм, текстоцентричное рассмотрение этног-
рафии, дискурсоцентричные методы исследования культуры. 

 
 
 
УДК 74.01.71 

О. Д. Рихліцька, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
о.rykhlytska@ukr.net 

ORCID 0000-0002-6603-9915 
 

О. І. Косик, канд. біол. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

просп. Глушкова, 2, м. Київ, 03022, Україна 
o_kosyk@ukr.net 

ORCID 0000-0003-0873-3180 
 

ОРНАМЕНТАЛЬНІ МОТИВИ В СУЧАСНИХ ДИЗАЙН-ПРАКТИКАХ 
 

Проаналізовано сучасні дизайн-практики на основі символіко-орнаментальних мотивів народного мистецтва та 
їхню актуалізацію в етномистецьких напрямах, що відображають співвідношення традиційних аспектів з інновацій-
ними, символічну трансляцію культурного досвіду в часі та просторі, створення символічно ціннісних образів, поси-
люючи емоційне середовище та створюючи нові наративи. Звернення до архетипів – це особливий методологічний 
ракурс, у якому завдяки перетворенню минулого в символ твориться смисл майбутнього, що є актуальним у сучас-
них українських реаліях, адже переосмислюється вся культурна парадигма та ведеться пошук нових шляхів націона-
льної ідентифікації. Особливим колоритом і неймовірною орнаментикою, складною технікою виконання відзначаєть-
ся вишивка, що знайшла своє відображення в символах-кодах соціокультурних практик, занурюючи у глибини тради-
ційних норм і цінностей, що спонукають відчувати, засвоювати, зберігати та передавати. 

У сучасному вітчизняному дискурсі дизайн-практики мисляться як такі, що мають на меті перетворювати куль-
турне середовище в цілісності культурних і природних компонентів та є підґрунтям у формуванні уявлення про світ 
та побудові гармонійних взаємовідносин зі світом. А використання символів-оберегів і певного емоційного колориту 
є особливим процесом самоідентифікації особистості та фундаментом для відродження національної культури і 
духовних цінностей, бачення власного місця у глобальному культурно-мистецькому просторі, що в українській ди-
зайнерській практиці втілюється у становлення нового перспективного напряму.  

Ключові слова: символ, орнамент, дизайн, дизайн-практика, етнодизайн, народне мистецтво, графічний дизайн, ландшафт-
ний дизайн, національна ідентифікація. 

 
Постановка проблеми. Актуальність зумовлена 

об'єктивною потребою в осмисленні національних сим-
волів та їхньої сучасної актуалізації в аспекті дизайн-
практик. Символи як основа буття народу відображають 

етнонаціональні аспекти культури, це можливість від-
шукати себе на рівні співвідношення зі своїм народом, 
своєю нацією, традиціями. Особливо – в орнаменталь-
ності народного мистецтва, що є джерельною базою 

© Рихліцька О. Д., Косик О. І., 2021



~ 60 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

для розвитку і становлення сучасних дизайн-практик, 
де завдяки символу твориться майбуття, що є актуаль-
ним у контексті переосмислення культурної парадигми 
та пошуків шляхів ідентифікації. 

Аналіз досліджень і публікацій. Дослідження ку-
льтури, символу в контексті сучасних трансформацій 
ґрунтується на філософській методології (Е. Кассірер, 
К. Леві-Строс, Ж. Лакан, А. Лосєв, Ю. Лотман, А. Вайтгед), 
аналізі естетичного та культурного розвитку (Д. Ліхачов, 
А. Тойнбі, М. Гайдеґґер), ціннісних аспектів орнамента-
льності (С. Абрамович, А. Гурська, Я. Запаска, М. Крис-
топчук, М. Селівачов й ін.), архетипів і символів україн-
ської вишивки (Р. Захарчук-Чугай, Т. Кара-Васильєва й 
ін.), культурних та етновимірів дизайну (Ю. Афанасьєв, 
Є. Антонович, Є. Буцикіна, В. Каганський, О. Коліс-
ник, В. Косів). 

Мета – проаналізувати орнаментальні мотиви на-
родного мистецтва в контексті соціокультурного розвит-
ку сучасних дизайн-практик, що є живильним джерелом 
для них та трансформацій у комунікацію, надаючи під-
ґрунтя для набуття чи відновлення культурних смислів. 

Виклад основного матеріалу. У сучасному світі 
особливо актуальною є проблема збереження народно-
го мистецтва та культури, що набуває абсолютно ново-
го відтінку у зв'язку із сучасним розвитком та технологі-
чним прогресом людства. Зміни ціннісних орієнтацій, 
руйнування традиційних місць проживання, втрата ме-
ханізмів збереження підґрунтя національної культури 
акцентують увагу на процесах конструювання етнічної, 
національної історичної пам'яті, ідентичності. Відобра-
ження пошуків шляхів відродження ми знаходимо на 
різних рівнях у вигляді конструкції міського простору 
або деконструкції ландшафтів пам'яті міста, ландшаф-
тного дизайну або інших сучасних дизайн-практик, що 
спрямовані на візуальний ефект: реклама, скульптура, 
паблік-арт, стріт-арт, графіті тощо. 

У сьогоденні саме вони є засобами комунікації, 
створюючи символічно ціннісні образи та нові наративи, 
посилюючи емоційне середовище. Звернення до прик-
ладних аспектів та співвідношення традиційних аспектів 
з інноваційними, символічну трансляцію культурного 
досвіду в часі та просторі ми вбачаємо нині в різних 
сферах й особливо в дизайні. За допомогою механізмів 
трансляції (соціалізації, інкультурації, традиції, акульту-
рації, дифузії) культурний досвід кодується в певні ко-
мунікативні системи – "культурні тексти" та акцентує 
увагу на символі як культуротворчому феномені. На 
превалюючу роль символу наголошували видатні дос-
лідники зазначеного феномена (А. Вайтгед, Е. Касси-
рер, Ж. Лакан, К. Леві-Строс, А. Лосєв, Ю. Лотман й ін.), 
яких поєднує переконання щодо особливої значимості 
символу в соціокультурній практиці. Учені вважали, що 
символ – це певне смислове утворення, результат 
людської діяльності, який у соціокультурних традицій-
них практиках є визначальним, вимагаючи постійного 
сприйняття суб'єктами та відіграючи роль підґрунтя у 
формуванні уявлення про світ та побудові гармонійних 
взамовідносин зі світом (А. Вайтгед, Е. Кассірер, 
Ж. Лакан) у ціннісному аспекті, акумулюючи, транслюю-
чи соціокультурний досвід людства та впливаючи на 
сучасні соціокультурні процеси. 

Унікальність символів й архетипів народної культури 
полягає в допомозі вибудувати орієнтири сучасності. У 
соціокультурному розвитку набувають актуальності 
саме ті символи, які є нагальними у розумінні людей. 
Одним із глибоких джерел такого розуміння символів-
оберегів, що й дотепер несе в собі сакральні смисли та 
форму, є особливий візуальний, естетичний сакральний 
образ – народний орнамент, що сучасниками сприйма-

ється та відчувається як самоцінність. Свідченням цьо-
го є поява наукових розвідок у другій половині ХХ ст., 
що  наголошують на ціннісному аспекті народного ор-
наменту в оформленні книг (Я. Запаска "Використання 
народного орнаменту в оформленні українських книг 
кінця ХVI – першої половини XVIII ст." (1956), дослі-
джень семантики орнаменту як відображення своєрід-
ної духовної енергії, значення символів тощо: "Матеріа-
ли вивчення української рукописної орнаментики" 
(1959); А. Гурська "Мова та граматика українського ор-
наменту" (2003); М. Селівачов "Лексикон української 
орнаментики" (2009); досліджень сакрального мистецт-
ва: М. Кристопчук "Синтез технік монументального мис-
тецтва в храмовій архітектурі" (2002); С. Абрамович 
"Церковне мистецтво" (2005); а також низки досліджень 
щодо історії та теорії орнаменту Ю. Герчук (1998), 
Л. Буткевич (2003), В. Івановської (2007–2008) та ін. 

Усе це свідчить про актуалізацію ролі орнаменталь-
них мотивів народного мистецтва та культури, усвідом-
лення свого родоводу, духовних традицій та відро-
дження культури українського народу. Серед духовної 
спадщини України своїм колоритом і неймовірною ор-
наментикою, складною технікою виконання вирізня-
ється вишивка, що знайшла своє відображення в сим-
волах-кодах сучасних соціокультурних практик. Вико-
ристання основних символів вишивки в дизайн-
практиках є відображенням культурної пам'яті нації, 
оскільки в орнаментах збереглися прадавні магічні 
знаки. Орнаментальність несе в собі символіку добра, 
добробуту, краси, щастя, здоров'я, сили, захисту від 
усього злого й лихого в житті, розкриваючи важливі 
образно-символічні смисли, сприйняття та світобачен-
ня за допомогою кольорової гамми мотивів, способів 
орнаментування та техніки виконання. Одним із найві-
доміших символів-оберегів є Дерево життя, що уособ-
лює образ матері-природи, всесвіт (детальний аналіз 
якого здійснено сучасними вітчизняними дослідниця-
ми Р. Захарчук-Чугай, Т. Кара-Васильєвою). Окрім того, 
загальновідомими є мотиви народної орнаментальнос-
ті, що поділяються на геометричні, фітоморфні, зоо-
морфні, орфоморфні й антропоморфні: найпростіші 
геометричні елементи (риски, смуги, крапки, цятки), 
елементарні гомогенні знаки з прадавньою семантикою 
(кола, ромби, спіралі тощо), композитні гомо- і гетеро-
генні знаки, скомпоновані за різними способами симет-
рії (дво- і трилисники, багатопроменеві зірки, розетки, 
хрести тощо), знакові та ізоморфні зображення живих 
істот, рослин, небесних тіл, міфологічно-фольклорних 
персонажів. Усі ці традиційні символи-обереги знахо-
дять інноваційне відтворення в сучасній дизайнерській 
продукції. Стилізований символ Дерева життя, напри-
клад, був використаний для створення логотипу україн-
ської органічної косметики Brun'ka (Студія графічного 
дизайну Ю. Гуцуляка) (рис. 1), що є свідченням неаби-
якої життєдайності глибинних духовних цінностей наро-
ду та їхнє поєднання з новітніми інноваціями, оскільки 
за основу були взяті старовинні рушники центральної 
України. Логотип продовжує цю народну орнаменталь-
ність, але має в собі риси сучасного геометричного гро-
теску з ледь помітним артдеко. 

Традиційна кольорова гама й орнаментальність на-
родної вишивки стали підґрунтям для створення уніка-
льної колекції меблів "Українські візерунки" вітчизняним 
дизайнером Я. Галантом (рис. 2) (на "вишиті" стіл та 
лаву використано рекордні 164 тис. отворів і 14 тис. м 
канатів). Традиційний гуцульський орнамент і справжні 
килими з домотканого вовняного полотна стали осно-
вою для виготовлення м'яких меблів в етнічному стилі 
(дизайнерка М. Серветник, 2010-ті рр.) (рис. 3). 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 61 ~ 

 

 

Яскравим прикладом набуття унікальної спадщини та 
відродження культурної пам'яті в сучасному дизайні є 
проєктування в етностилі, яскравим представником якого 
є В. Якуша (архітекторка, дизайнерка дизайн-студії 
Yakusha Design та лекторію Ya Vsesvit). У створенні ко-
лекції "Faina" Вікторія дотримувалася традиційних засо-
бів народного ремесла – "живого дизайну": вербова ло-
за, льон, коноплі, повсть, вовна, деревина, глина (рис. 4). 

Актуальним напрямком етнодизайну є проєкти бу-
динків, що уособлюють відродження українських тради-
цій. Із використанням натуральних матеріалів відбува-
ються інноваційні процеси переосмислення традиційно-
го різьбярства і килимарства. Проєкт Будинок Шкруба 
(Shkrub House) від архітектурної студії Sergey Makhno 
Architects отримав міжнародне визнання, здобувши 
"золото" у номінації "Professional Interior Design" на пре-
стижному конкурсі 14-th International Design Awards 
(Лос-Анджелес, Каліфорнія, США, 2020). Що вкотре 
наголошує на неймовірній живильній силі культури, де 
шанують і зберігають ремісничі традиції, такі як гончар-
ство та столярство, і технології, що нараховують до 400 
років. І ця автентичність та зв'язок із власним минулим 
виражається через повернення до символіки, традицій-
них матеріалів і стародавніх ремісничих технік. Крім 
того, використані матеріали – вовна, глина, лоза – пе-
редають близькість до природи та роблять предмети 
дуже приємними на дотик.  

Потрібно акцентувати на особливому виді дизайну, 
що вбачав свою основну місію у продукуванні символів 
та відродженні національної ідентифікації, – графічному 
дизайні. І як зауважує вітчизняний дослідник В. Косів: 
"Від цитування фраґментів орнамента і поміщення їх на 
формат у вигляді колажу до графічної стилізації первіс-
них форм і, накінець, створення нових орнаментів на 
основі впізнаваного прототипу – ці та інші прийоми у 
графічному дизайні вилилися у велику кількість інтерп-
ретацій. Втім, окремі мотиви зустрічаються частіше за 
інші, таким чином, символ кристалізується в декількох 
групах орнаментів. За джерелами походження це, пе-
редовсім, вишивка, а саме гапти козацької старшини та 
літургійне шиття XVII ст., а також їхні подальші модифі-
кації в народній вишивці, центральноукраїнські рушники 
з квітковими мотивами у "вазонах" та "деревах життя", і, 
нарешті, геометричні мотиви вишивки хрестиком, яка 
від початку XX ст. витісняє складніші техніки і позиціо-
нується як національна" [9, с. 1299]. Автор зазначає, що 
переважно використовувалися мотиви рушників, кили-
мів, жіночих плахт Наддніпрянщини, згодом мотиви 
петриківського розпису. Орнаментальні мотиви у графі-
чному дизайні відігравали подвійну роль, адже, з одно-
го боку, мотиви були близькими, упізнаваними, а з ін-
шого – на основі народних символів та джерел можна 
будувати нові, ідеологічно забарвлені орнаменти, де 
все ж провідну роль відігравала символіка. Безконеч-
ність краси рідної землі метафорично знаходить спільні 
ознаки з безконечністю орнаментальних стрічок у робо-
ті В. Вештака "І нема тому почину, і краю немає", що 
отримують нове прочитання як упевненість в майбут-
ньому української нації. Яскравий приклад – обкладин-
ка журналу "За синім океаном" (Нью-Йорк, 1961) 
А. Салабая та плакат "Пробудися, відродися, рідна ни-
во" (Київ, 1989) (рис. 5 а, 5 б) Ф. Глущука, де вербаль-
ний заклик візуалізується іконографією, що наближена 
до сакральної. З огляду на це у графічному дизайні 
семантика народного символу вишивки, її орнамента-
льність виявилася в експресивності, емоційності, інфо-
рмативності, впливі на підсвідомість людини, її глибинні 
ціннісні уподобання. 

Сучасним напрямом дизайну, що містить у собі як 
культурні, так і природні взаємодоповнювальні елемен-

ти і постає не лише тлом, а фактором, джерелом куль-
тури, є ландшафтний дизайн. Черпаючи натхнення в 
орнаментальності вишивки, він знаходить свій розвиток 
у створенні "українського партеру", що має особливу 
символіку, колорит, підходи та філософію, притаманну 
вітчизняному простору. Поєднання особливої колорис-
тики, технологій та прикладного знання втілюється у 
взаємодії наукового, технічного, візуального, художньо-
го, традиційного, приклади якого навколо нас – це ком-
позиція в Київському меморіальному парку (Дніпровсь-
кий р-н, 2005), що використовує традиційний мозаїчний 
малюнок, який сягає своїм  корінням часів Київської 
Русі (фрагменти фресок ХІІ ст. Михайлівського Золото-
верхого собору); орнаментальні мотиви Київської Русі у 
Наводницькому парку м. Києва (2016) (рис. 9, 11, 14). 

Найбільшого розвитку в орнаментальних композиці-
ях набув геометричний орнамент як глибоке розуміння 
краси та досконалості, своєрідної поезії геометрично-
графічної лінії, гармонії форми і ритму. Особливий ко-
лорит у ромба, що в дизайні отримав численні виступи 
та відростки, додаткові лінії (орнаментальні композиції 
перед пам'ятником Тараса Шевченка у Києві та у місь-
кому саду ім. Шевченка у Харкові) (рис. 8 а, 8 б). Уваги 
заслуговує колоритний квітковий годинник, презентова-
ний до річниці Незалежності України (на схилі 
вул. Інститутська 23 серпня 2009 ). Загальний розмір 
квіткового витвору становив 19,5 м, діаметр цифербла-
ту – 16,5 м. Для його створення було використано 
50 тис. рослин, половина з яких утворювала фонове 
панно, а інша – сам квітковий годинник. То були бегонії, 
хризантеми, верес, колеус, каланхое, чорнобривці та 
багато інших рослин. До Дня Незалежності (2010) ви-
гляд годинника знову змінили в контексті символів на-
родної вишивки, оскільки святкова виставка квітів на 
Співочому полі мала назву "Ріка вишиванок" (рис. 13). 
Важливим фактом є втілення символічних орнамента-
льних композицій ще у 50–60-ті рр. минулого століття 
(площа Лева Толстого у м. Київ) (рис. 12), сквер  
ім. 25-го Жовтня і площа Калініна (нині Майдан Неза-
лежності); 1950-ті рр. – головний вхід Ботанічного саду 
ім. Гришка, площа Перемоги (м. Київ) (рис. 7).  

Представлені приклади, безумовно, вказують на 
особливу роль ландшафту у збереженні та передачі від 
одного покоління до іншого історико-культурних і при-
родних цінностей, на значення ландшафтів, які уособ-
люють текст із закодованою пам'яттю про попередні 
епохи (Д. Ліхачов), для людства. Це вкотре ставить пи-
тання не лише про збереження культурної спадщини, а 
й уміння її відтворення, "зчитування" ціннісних, сакра-
льних історико-культурних кодів сучасниками. У дослі-
дженнях сучасного вченого В. Каганського, наприклад, 
ландшафт постає певною моделлю, до якої не можна 
лише доторкнутися і просто побачити, її потрібно про-
живати і переживати як єдність простору, речей та 
смислів. "Життя в ландшафті – це один із способів 
набуття – відновлення, нарощування єдності власного 
життєвого світу" [5, с. 143]. Це простір, що освоєний 
утилітарно, ціннісно та символічно, це єдність природ-
них і культурних компонентів, просторових форм та 
культурних смислів. Ландшафт постає не лише фоном 
для культури і її фактором, а й одночасно її джерелом, 
"домом", просякнутим смислом.  

Висновок. Отже, сучасні дизайн-практики вбачають-
ся всеоб'ємним феноменом, що містить взаємодоповню-
вальні культурні і природні елементи, маючи у своїй ос-
нові орнаментальний національний колорит, що сприяє 
розвитку етномистецьких традицій у сучасному дизайні. 
А використання символів-оберегів та певного емоційного 
колориту в дизайнерській продукції постає особливим 



~ 62 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

процесом самоідентифікації особистості, що є фундаме-
нтом для відродження нашої культури та духовних цін-
ностей, бачення власного місця в глобальному культур-
но-мистецькому просторі, тим самим виводячи українсь-
кий дизайн на новий, перспективний рівень. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Антонович Є. Етноренесанси в культурі ХХ ст. та їхні етноди-
зайнерські виміри / Є. Антонович // Етнодизайн: Європейський вектор 
розвитку і національний контекст; упоряд. Є. А. Антонович, В. П. Тита-
ренко. – Полтава: ПНПУ ім. В. Г. Короленка. – Кн. 1. – С. 7–11.  

2. Афанасьєв Ю. Л. Етностиль у контексті етнокультурної, націо-
нальної та глобалізаційної парадигми / Ю. Л. Афанасьєв // Мистецтвоз-
навчі записки: зб. наук. пр. – К. : Міленіум, 2011. – Вип. 19. – С. 197–202. 

3. Буцикіна Є. О. До питання щодо культурних вимірів дизайн-
практик та їхнього теоретичного обґрунтування [Електронний ресурс] / 
Є. О. Буцикіна // Культура і сучасність. – 2019. – № 2. – С. 11–15. – 
Режим доступу: https://doi.org/10.32461/2226-0285.2.2019.190154 

4. Захарчук-Чугай Р. Українська народна вишивка (західні області 
України) / Р. Захарчук-Чугай – К.: Наукова думка, 1988. – 192 с. 

5. Каганський В. Л. Ландшафт и культура. [Електронний ресурс] / 
В. Л. Каганський – Режим доступу: http://ecsocman.hse.ru/data/911/927/ 
1217/014Kaganskij.pdf 

6. Кара-Васильєва Т. В. Декоративне мистецтво України 
ХХ століття. У пошуках"Великого стилю" / Т. Кара-Васильєва, Зоя Че-
гусова. – Київ: Либідь, 2005. – 274 с. 

7. Кассирер Э. Философия символических форм. Том 1. Язык / 
Э. Кассирер – М.; СПб.: Университетская книга, 2002. – 272 с. 

8. Колісник О. В., Мисак С. В. Символіка орнаменту народної ви-
шивки у графічному дизайні [Електронний ресурс] / О. В. Колісник, 
С. В. Мисак // Art and Design. – 2018. – № 2. – С. 35–41. – Режим доступу: 
er.knutd.edu.ua/bitstream/123456789/9625/1/artdes_2018_N2_P035-041.pdf 

9. Косів В. Народний орнамент як символ української ідентичності 
у графічному дизайні УРСР та діаспори 1945–1989 р. [Електронний 
ресурс] / В. Косів // Народознавчі зошити. – 2018. – № 5 (143). – 
С. 1298–1307. – Режим доступу: https://doi.org/10.15407/nz2018.05.1298 

10. Лотман Ю. М. Символ в системе культуры / Ю. Лотман // 
Учен. зап. Тарт. гос. ун-та.  – Тарту, 1987. – Вып. 754. – С. 10–21. – (Тр. 
по знаковым системам; [Т.] 21: Символ в системе культуры). 

 

REFERENCES 
1. Antonovich, Є. (2015). Etnorenesansi v kul'turі ХХ st. ta їhnі 

etnodizajners'kі vimіri [Ethno-Renaissance in the culture of the twentieth 
century and their ethnodesign dimensions]. In Etnodizajn: Єvropejs'kij vektor 
rozvitku і nacіonal'nij kontekst, V 1, (pp. 7–11). Poltava, PNPU im. 
V. G. Korolenka. 

2. Afanas'єv, Ju. L. (2011). Etnostil' u kontekstі etnokul'turnoї, 
nacіonal'noї ta globalіzacіjnoї paradigmi [Ethnic style in the context of 
ethnocultural, national and globalization paradigm]. Mistectvoznavchі 
zapiski: zb. nauk. pr. Kyiv, Mіlenіum, 19, 197–202. 

3. Bucikіna, Є. O. (2019). Do pitannja shhodo kul'turnih vimіrіv dizajn-
praktik ta їhn'ogo teoretichnogo obґruntuvannja [On the question of cultural 
dimensions of design practices and their theoretical justification]. Kul'tura і 
suchasnіst', № 2, 11–15. Retrieved from https://doi.org/10.32461/2226-
0285.2.2019.190154 

4. Zaharchuk-Chugaj, R. (1988). Ukraїns'ka narodna vishivka (zahіdnі 
oblastі Ukraїni) [Ukrainian folk embroidery (western regions of Ukraine)]. 
Kyiv, Naukova dumka. 

5. Kagans'kij, V. L. Landshaft i kul'tura [Landscape and culture]. 
Retrieved from http://ecsocman.hse.ru/data/911/927/1217/014Kaganskij.pdf 
(In Russian). 

6. Kara-Vasil'єva, T. V. (2005). Dekorativne mistectvo Ukraїni 
XX stolіttja. U poshukah "Velikogo stilju" [Decorative art of Ukraine of the 
XX century. In search of "Great style"]. Kyiv, Libіd'. 

7. Kassirer, E. (2002). The Philosophy of Symbolic Forms. V.1. 
Language. Moskow, SPb, Universitetskaja kniga (In Russian). 

8. Kolіsnik, O. V., Misak, S. V. (2018). Simvolіka ornamentu narodnoї 
vishivki u grafіchnomu dizajnі [Symbols for ornament of folk embroidery in 
graphic design]. Art and Design, № 2, 35–41. Retrieved from 
http://er.knutd.edu.ua/bitstream/123456789/9625/1/artdes_2018_N2_P035-
041.pdf. 

9. Kosіv, V. (2018). Narodnij ornament jak simvol ukraїns'koї 
іdentichnostі u grafіchnomu dizajnі URSR ta dіaspori 1945–1989 r. [Folk 
ornament as a symbol of Ukrainian identity in the graphic design of the 
USSR and the diaspora 1945-1989]. Narodoznavchі zoshiti. № 5 (143), 
1298–1307. Retrieved from https://doi.org/10.15407/nz2018.05.1298 

10. Lotman, Ju. M. (1987). Simvol v sisteme kul'tury [Symbol in the 
system of culture]. Uchen. zap. Tart. gos. un-ta. Tartu. Vyp. 754, 10–21. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  23 .0 4 . 21  

 
O. D. Rykhlitska, PhD, Associate Prof.  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 
O. I. Kosyk, PhD, Associate Prof.  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

ORNAMENTAL MOTIVES OF MODERN DESIGN PRACTICES 
 

The article analyzes modern design practices based on symbolic and ornamental motives of folk art and their modern actualization in ethno-artistic 
areas, reflecting the relationship of traditional aspects with innovative, symbolic translation of cultural experience in time and space, creating symbolic 
value images, enhancing emotional environment and creating new narratives. Symbols, as the basis of the existence of the people, reflect the ethno-
national aspects of culture, is an opportunity to find yourself at the level of relationship with your people, your nation, traditions. 

The appeal to archetypes is a special methodological perspective in which the meaning of the future is created due to the transformation of the 
past into a symbol. What is relevant in modern Ukrainian realities is that the whole cultural paradigm is being reconsidered and new ways of 
national identification are being sought. Embroidery is marked by a special color and incredible ornamentation, complex performance technique, 
which is reflected in the symbols of sociocultural practices, immersing in the depths of traditional norms and values that encourage to feel, 
assimilate, preserve and transmit. 

In modern domestic discourse, design practices are thought of as aimed at transforming the cultural environment into the integrity of cultural 
and natural components. They serve as a basis for forming an idea of the world and building harmonious relationships with the world. And the use 
of symbols-amulets and a certain emotional color is a special process of self-identification and the foundation for the revival of national culture and 
spiritual values, seeing their own place in the global cultural and artistic space. Therefore, the use of ornamental symbols in design practice is the 
basis for the revival of national culture and spiritual values and the formation of a new promising direction of Ukrainian design. Among the spiritual 
heritage of Ukraine with its color and incredible ornamentation, complex technique is embroidery, which is reflected in the symbols-codes of 
modern socio-cultural practices 

Key words: symbol, ornament, design, design practice, ethnodesign, folk art, graphic design, landscape design, national identification. 
 
О. Д. Рыхлицкая, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
О. И. Косик, канд. биол. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
просп. Глушкова, 2, г. Киев, 03022, Украина 
 

ОРНАМЕНТАЛЬНЫЕ МОТИВЫ СОВРЕМЕННЫХ ДИЗАЙН-ПРАКТИК 
 

Проанализированы современные дизайн-практики на основе символико-орнаментальных мотивов народного искусства и их акту-
ализация в направлениях этноискусства, отражающая соотношение традиционных аспектов с инновационными и осуществляющая 
символическую трансляцию культурного опыта во времени и пространстве через создание символически ценностных образов и 
новых нарративов, усиление эмоциональной среды. Обращение к архетипам – это особый методологический ракурс, в котором бла-
годаря преобразованию прошлого в символ создается смысл будущого, что является актуальным в современных украинских реа-
лиях, ведь переосмысливается вся культурная парадигма и ведется поиск новых путей национальной идентификации.  

В современном отечественном дискурсе дизайн-практики мыслятся как имеющие целью превращать культурную среду в цело-
стности культурных и природных компонентов, которые выступают основой для формирования представления о мире и построе-
ния гармоничных взаимоотношений с миром. А использование символов-оберегов и определенного эмоционального колорита являе-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 63 ~ 

 

 

тся процессом самоидентификации личности и фундаментом для возрождения национальной культуры и духовных ценностей через 
видение собственного места в глобальном культурно-художественном пространстве, что в дизайнерской практике воплощается в 
новом перспективном направлении дизайна. 

Ключевые слова: символ, орнамент, дизайн, дизайн-практика, этнодизайн, народное искусство, графический дизайн, ландшафтный дизайн, 
национальная идентификация. 
 

Додатки 
 

           
 

Рис. 1. Brun'ka (Ю. Гуцуляк) 
 
 

 
 

Рис. 2. Колекція меблів "Українські візерунки" 
(Я. Галан) 

 
 

 
 

Рис. 3. М'які меблі в етнічному стилі (М. Серветник) 

 
 

Рис. 4. Колекція "Faina" (В. Якуш) 
 
 

 
 

Рис. 5 а. "За синім океаном" (А. Салабай) 
 

б  
 

Рис. 5 б.  Плакат "Пробудися, відродися, рідна ниво". 
Київ, 1989 (Ф. Глущук) 



~ 64 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

 
 

Рис. 6. Партер у Ботанічному саду 
 

  
 
Рис. 7. Фрагмент розподільчого партеру пл. Перемоги 

(2018) 
 
 

 
 

Рис. 8 а. Композиція у парку Т. Шевченка 
 

 
Рис. 8 б. Партер у парку 

 
 

        
 

Рис. 9.О рнамент  Київської Русі (Наводницький парк м. Київ) 
 
 

       
 

Рис. 10. Партери на Печерську (Київ) за мотивами Трипілля  
та кераміка з поліхромним (у три фарби – червона, чорна і біла) орнаментом, узята за основу візерунка 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 65 ~ 

 

 

        
 

Рис. 11. Панно біля Кирилівської церкви та фрагмент орнаменту 
 
 

            
 

Рис. 12. Квіткові панно з орнаментальними мотивами та візерунками 1956–1980 рр. 
 
 

                
 

Рис. 13. Квітковий годинник 2010 р. м.Київ 
 
 

     
 

Рис. 14. Фрески та квіткова композиція 
 

 
 
 


