
 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 47 ~ 

 

 

15. Banks, M., Morphy, H. (1997). Introduction: rethinking visual 
anthropology. Rethinking visual anthropology. New Haven, Yale University 
Press, 1‒36. 

16. Bauman, Z. (2000). Liquid Modernity. Cambridge, Polity Press; 
Blackwell. 

17. Bourdieu, P. (1998). Photography: A Middle-brow Art. Oxford, Poli-
ty Press. 

18. Bryson, N., Holly, M., Moxey, K. (1994). Introduction. In Visual 
Culture: Images and Interpretations. Hanover, London, Wesleyan University 
Press. XV–XXIX. 

19. Jenks, C. (1995). Visual Culture. London, Routledge.  
20. Mirzoeff, N. (1995). What is visual culture? In The Visual Culture 

Reader. London, New-York.,Routledge. 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  19 . 1 0 . 19  
 

А. И. Тапол, магистр культурологии, 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
КРИЗИС ВИЗУАЛЬНЫХ ПРАКТИК МОДЕРНА 

 
Статья посвящена анализу размывания базовых установок визуальных практик Модерна, в частности режима и способа сиг-

нификации. Описывается общая динамика исторических типов визуальных практик и место режима видения Модерна в ней. Опре-
деляются визуальные параметры способов сигнификации реализма и модернизма, в логике трансформации которых описывается 
кризис современных визуальных практик. Обосновывается статус фотографии как базовой визуальной практики способа сигни-
фикации модернизма. 

Ключевые слова: визуальная практика, Модерн, способ сигнификации, реализм, модернизм, фотография. 
 

A. I. Tapol, Student of the Department of Cultural Studies  
Master's Degree, Faculty of Philosophy 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
CRISIS OF MODERN VISUAL PRACTICES 

 
The article focuses on the analysis of the liquefaction of basic settings of the  modernity's visual practises, specifically of signification regime 

and mode. The general dynamics of historical types of visual practices and the role of the Modern vision regime in it are described. The visual 
parameters of the signifying modes of realism and modernism are defined. The crisis of modern visual practices is specified through the logic of 
their transformation. The status of photography as the basic visual practice of the modernism signifying mode is proved. 

From the beginning of the era of "technical production" the pathos of the position of the artist as the producer of the image requires not only 
the act of creation, but also the aim of commercialization, which entails the act of "exhibiting", a certain way of presentation. An important aspect of 
the artist's mission is to move the image from the everyday and profane (if we resort to aesthetic categorical apparatus) spheres to the space of the 
artistic field. 

A striking example of the dilution of the visual parameters of high Modernity is photography. The lens becomes the mediator of the act of see-
ing the person, and subject-object relations with the world break because of the mediocrity of the photographic image, which promotes its reality. 

Photo documentation creates a new form of perception of time – fragments in which some events are identified as important and some remain 
peripheral. If an artist thinks of painting (Cézanne's thought) and has creative thinking, then a photographer who thinks of frames only reduces 
being to the individual. A photo does not simply reflect reality, it reproduces reality, that is, it transfers it from thing to reproduction of things, pho-
tography carries the existence of a photographed object. And as a result, we recognize that the photographic image is the object itself. 

Photography as an image begins to organize not only high culture, but also everyday life, being the basis of visuality and the basis of everyday 
social practices. The transformations that photo-images make to the parameters of Modernity's visuals form the basis for visual postmodernism. 

Keywords: visual practice , Modernity, signifying mode, realism, modernism, photography. 
 
 
 
УДК 177.61 

В. Е. Туренко, канд. філос. наук, мол. наук. співроб. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
amurolog5@gmail.com 

 
НІЖНІСТЬ ЯК АТРИБУТ РОМАНТИЧНОЇ КУЛЬТУРИ ЛЮБОВІ:  

СПЕЦИФІКА ТА ОСОБЛИВОСТІ ПРОЯВУ 
 

У статті на основі класичних та сучасних філософських напрацювань концептуалізується ідея ніжності як одного з ключових ат-
рибутів дискурсу романтичної культури любові. Автор відзначає, що ідея близької спорідненості любові і ніжності сягає часів Антич-
ності, а саме платонівського "Бенкету". Через детальний аналіз фрагмента даного діалогу [Symp.195d-e] обґрунтовується думка, що, 
проявляючи себе як атрибут любові, ніжність має потужний гносеологічний потенціал, що виражається у можливості більш глибоко 
пізнавати Іншого. З урахуванням розрізнення вербального і невербального аспектів прояву ніжності у романтичній культурі любові 
висвітлюються їхні спільні та відмінні риси. Якщо вербальний аспект – це не просто слова, епітети або метафори, а елементи вла-
ди, то невербальні прояви ніжності визначаються як свого роду "слова, промова" до Іншого. Детальне розкриття феноменології ніж-
ності доводить, що вона має інтеріорний та екстеріорний рух, відтак є потреба не лише дарувати ніжність, але й приймати від тієї 
особистості, яку ми любимо. 

Ключові слова: ніжність, романтична культура любові, влада, доторк, мова, шкіра, вразливість. 
 
Постановка проблеми. Актуальність означеної теми 

дослідження обумовлена тим, що наш час, що характе-
ризується потужним проривом у науково-технічній сфері, 
разом з тим пов'язаний з дефіцитом і девальвацією фун-
даментальних людських цінностей. Однією з таких цінно-
стей в людському житті є, безумовно, любов. Любов ‒ 
багатогранний феномен, який складається з безлічі ат-
рибутів, і одним з ключових, звичайно, є ніжність. 

Аналіз досліджень і публікацій. Наукові роботи 
зарубіжних і українських мислителів К. Войтили (Івана 
Павла ІІ), Н. Кушнір, В. Малахова, С. Соловйової, 
М. Епштейна й інших стали теоретичною основою дано-
го дослідження. Однак варто зазначити, що у них від-

сутній цілісний і комплексний аналіз ніжності як атрибу-
та любові і її дискурсу. 

Отже, метою даної статті є систематичне до-
слідження філософського погляду на ніжність як атри-
бут любові. 

Поставлена мета передбачає вирішення таких за-
вдань: 

• проаналізувати онтологію любові в контексті та-
кого її атрибута, як ніжність; 

• виявити особливості вербального і невербально-
го прояву феномена ніжності; 

• розкрити феноменологію ніжності. 

© Туренко В. Е., 2019



~ 48 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Виклад основного матеріалу дослідження. Ще 
давньогрецький мислитель Платон, розглядаючи онто-
логію Ерота, у діалозі "Бенкет" говорить про те, що 
ніжність є однією з його характеристик. Через вуста 
Агафона ми чуємо таку сентенцію: "Отже, він (Ерот ‒ 
В. Т.) молодий і – на додачу до своєї молодості – 
ніжний. Щоб зобразити ніжність бога, потрібен такий 
поет, як Гомер. Стверджуючи, наприклад, що Ата боги-
ня, і до того ж ніжна, – принаймні, стопи у неї ніжні, Го-
мер висловлюється наступним чином: 

Всіх засліпляє, легкі в неї ноги, і навіть не ходить 
Ними вона по землі, по головах людських прямує 

[Див.: Il XIX 92-93]. 
Так ось, як на мене, він прекрасно довів її ніжність, 

сказавши, що ступає вона не по твердому, а по м'яко-
му. Тим самим доказом скористаємося і ми, ствер-
джуючи, що Ерот ніжний. Адже ходить він не по землі і 
навіть не по головах, які не такі вже й м'які, ні, він хо-
дить і мешкає в найм'якшій частині світу, оселяючись 
у звичаях і душах богів і людей, причому не у всіх ду-
шах поспіль, а тільки в м'яких, бо, зустрівши суворий 
характер, йде геть, коли ж зустріне м'який – зали-
шається. А якщо завжди він ступає ногами, і всім тіль-
ки нам'якішим у найм'якішому, він не може не бути 
надзвичайно ніжним" [Symp.195d-e]. 

Любов не приходить до тих, хто черствий, меркан-
тильний, жорстокий. Вона, маючи в собі такий фунда-
ментальний атрибут, як ніжність, близька до тих, хто 
добрий, милосердний, людинолюбний. Любов "не вхо-
дить в будинок" до суворих людей не через небажання, 
а тому, що найчастіше люди, які мають такий характер, 
відносяться до любові скептично або цинічно. Висновок 
напрошується такий: хто ніжний, уважний, турботливий 
– той приречений любити і бути коханим. 

Платон, розмірковуючи про зв'язок любові і ніжності, 
підкреслює – саме той факт, що Ерот ніжний і може 
непомітно для всіх з'являтися у людському житті, пока-
зує, що любов дійсно "не від світу цього". І не дивно, що 
унікальність природи Ерота (у давньогрецькій традиції) 
полягала в його всевладді, під владою даного бога бу-
ли всі – і боги Олімпу, і смертні люди. Любов – є щось 
заздалегідь задане нам. Ми не можемо полюбити з 
власної волі. У цьому контексті досить мудрим є вислів 
М. Бубера "Любов не належить ні мені, ні тобі, вона між 
нами, між Я і Ти" [4, с. 33]. Онтологічно любов має 
ніжність, а відтак завжди "трапляється" в нашому житті, 
коли ми не чекаємо її, проте наші серце і душа готові 
сприйняти її і нести відповідальність і дбати про це як 
про найбільший дар в житті. 

Розуміння ніжності як атрибута любові говорить про 
те, що остання за своєю природою є випадковою. 
Ніжність тут означає випадковість, невблаганність її 
виникнення (її дискурсу, риторики). Вона приходить 
легко, спокійно, без натиску; людина усвідомлює, що 
вона любить, вже тоді, коли вона повністю у владі лю-
бові. Відносно цього дуже точний образ застосував 
Р. Барт у "Фрагментах мови закоханого": "Любов 
настільки несподівано виникає, вривається в наше пов-
сякденне існування, як і несподівана розмова про бен-
кет в будинку Агафона, яку затіває Аполлодор з другом 
по дорозі в Афіни" [1, с. 357]. 

Дійсно, любов – завжди випадковість, однак пред-
мет любові – ні. Ми не знаємо місця і часу нашої першої 
зустрічі з любов'ю, з тією особистістю, в яку будемо 
закохані, але улюблена особистість – не випадкова, 
вона обрана нами серед сотні тисяч людей. Вона – 
найщасливіша невипадковість, яка тільки може трапи-
тися в нашому житті. Зрештою можна сказати, що лю-
бов це невипадкова випадковість, випадковість, на яку 
ми згодні, яку ми всі чекаємо. Така особливого роду 
"випадковість", заради якої ми готові пожертвувати всім 

– власним щастям, добробутом, успіхами, здоров'ям, 
тільки б бути з тією, яку ми любимо, хто наповнює наше 
життя сенсом і дає крила, тобто натхнення. 

Випадковість любові відбувається і від того, що, на 
думку Платона, Ерот відрізняється гнучкістю форм. 
Якщо б він не був гнучкий, він не міг би скрізь прокра-
датися і спершу непомітно входити в душу, а потім 
виходити з неї. Переконливим доказом пропорційності 
і гнучкості форм Ерота служить той ні з чим не 
порівнянний благородний вигляд, яким він, як всі 
визнають, володіє. Адже "між любов'ю і потворним 
вічна боротьба" [Symp.196a-b]. Під гнучкістю форм тут 
можна розуміти його багатогранність. Завдяки тому, 
що у любові ніжність є атрибутом, перша є "гнучкою" 
онтологічно, а значить, присутня нескінченна багато-
гранність історій кохання в світі. 

Отже, любов не може бути без ніжності, і навпаки. 
Якщо ніжність проявляється без любові – значить, це 
брехня, обман, нещирість і лестощі по відношенню до 
тієї чи іншої людини. Ніжність – це не просто і не тільки 
ласкаві слова, ласкаві дотики один одного, це, в першу 
чергу, онтологічна потреба кожного з нас у теплоті, 
увазі, турботі з нашого боку і з боку Іншого. 

Ніжність проявляється в любові, оскільки як любов, 
так і її фундаментальний атрибут імпліцитно пов'язаний 
з дитинством: "Ерот неодмінно юний тільки в міфах, 
романах, переказах, створених у відповідь на євгенічні 
потреби виду ("у них було багато дітей, тому що вони 
полюбили одне одного молодими"). Але любовна при-
страсть не визнає віку (як не визнає статі або об'єкта); 
вона не тільки звалюється на вас незалежно від нього, 
але ще і здійснює чарівну дію, звільнення від будь-якого 
вікового почуття: закоханий суб'єкт буквально не має 
ніякого віку (він більше не знає, що це таке – вік) – або 
наділений відразу усіма; він подорожує в часі, без попе-
редження перемежовуючи дитячу ніжність втомою" [2]. 

Даний феномен в любовному дискурсі є і проявом 
розуміння Іншого. Необхідно підкреслити – ніжність не 
завжди проявляється спонтанно; люблячі відчувають, 
"пізнають" предмет любові і, відчуваючи, що Іншому 
потрібно, здійснюють її прояв до тих пір, поки кохана 
особистість буде в стані спокою і затишку. Ніжністю 
пізнається улюблена особистість у тому сенсі, що ми 
знаємо, коли і в яких ситуаціях вона більш уразлива, і в 
цей момент необхідно проявити ніжність по відношенню 
до предмета нашої любові. Ніжністю пізнається і світ, 
оточуючі нас люди – жорстокість, злість, несправед-
ливість не мають в собі гносеологічного потенціалу, бо 
несуть  руйнівне, деструктивне начало. Ніжність як один 
з фундаментальних проявів любові, оскільки має в собі 
виключно конструктивне і позитивне начало, маючи в 
собі пізнавальну здатність, допомагає людині значно 
краще і глибинніше пізнавати світ, близьких і саму себе. 

 
Вербальні і невербальні ніжності  

в любовному дискурсі 
Ніжність, і це, зокрема, особливо видно з діалогів 

"Ромео і Джульєтти", ‒ один з найголовніших атрибутів 
дискурсу романтичної любові. Варто зауважити, що 
ніжність має ряд аспектів, а саме вербальний і невер-
бальний. Сама історія кохання між Ромео і Джульєттою 
починається безпосередньо з вербального аспекту. 
Досить згадати слова Ромео, адресовані Джульєтті: 
"Джульєтто, ти як день! Стань біля вікна, убий місяць 
сусідством... Моя душа, моя радість". 

Згідно з філософським дискурсом, всі ці ніжні слова 
на адресу коханої ‒ не просто слова, епітети або мета-
фори, але проявляються вони імпліцитно як елементи 
влади. "Ніжність, ‒ на думку С. Соловйової, ‒ є одним з 
проявів любові як феномена влади, але, підкреслює 
дослідниця, любов панує зовсім по-іншому, ніж на пер-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 49 ~ 

 

 

ший погляд може здатися. Двома силовими каналами 
любові виступає ніжність (відмова від тиску, сила, яка 
огортає Іншого) і пристрасть (відкрита демонстрація 
сили, що висувається як виклик). Ніжність як тип сили 
народжує заступницький характер влади в любові. З 
пристрастю в тісному колі знаходяться сексуальність, 
ревнощі, агресія, з ніжністю пов'язані турбота, участь, 
підтримка" [13, с. 25‒26]. 

Тому, як мудро зауважує А. Камю щодо важливості 
вербального аспекту ніжності: "...зв'язком з людьми ми 
зобов'язані лише своїм власним зусиллям: варто пере-
стати писати або говорити, варто відокремитися, і натовп 
людей навколо вас розтане; розуміємо, що велика ча-
стина цих людей насправді готові відвернутися від нас 
(не через злість, а лише з байдужості), а інші завжди за-
лишають за собою право переключити свою увагу на що-
небудь інше. У ці дні ми розуміємо, скільки збігів, скільки 
випадковостей необхідні для народження того, що нази-
вають любов'ю або дружбою, і тоді світ знову занурюєть-
ся в темряву, а ми – в той лютий холод, від якого нас 
ненадовго вкрила людська ніжність... існує на світі щось, 
до чого потрібно прагнути завжди і що іноді дається в 
руки, і це щось – людська ніжність" [7, с. 132]. 

Відносно невербального аспекту ніжності, який про-
являється в доторканні, діалозі зі шкірою, тілом предме-
та любові, можна сказати, що ніжність тут не просто до-
тик, а особливого роду "логос", "риторика", мова кохання: 
"Мова – це шкіра, ‒ підкреслює Р. Барт, ‒ я торкаюся 
своєю мовою до Іншого. Ніби у мене замість пальців – 
слова, або слова закінчуються пальцями. Сум'яття по-
роджуються подвійним контактом: з одного боку, особ-
лива діяльність дискурсу ненав'язливо, манівцями фіксує 
одне-єдине нечуване – "я хочу тебе" – звільняє його, 
підживлює, нюансує, змушує його розкритися (мова на-
солоджується, торкаючись сама себе), з іншого боку, я 
огортаю своїми словами Іншого, пестячи, торкаюся його; 
я через ці дотики всіма силами прагну продовжити це 
коментування наших відносин" [1, с. 293]. 

Прояви невербального аспекту ніжності в любов-
ному дискурсі виступають "маркером" відсутності 
страху, недовіри між його учасниками. Саме інтимна 
(тілесна) близькість (частково, хоча і не завжди) лю-
дей свідчить про те, що люди дуже довіряють одне 
одному, що кожен з них відкритий для Іншого як ні для 
кого з людей – і в цьому цінність і особливість любові і 
ніжності як її атрибута. 

Численні аспекти невербальних проявів ніжності 
обумовлені тим, що в екстремальній ("межовій", за 
К. Ясперсом) ситуації люди часто торкаються до себе 
або до співрозмовника, оскільки це допомагає впора-
тися з емоційним напруженням. За допомогою дотику 
у співрозмовників формується уявлення про простір 
свого тіла і знання про частини тіла іншої людини. До-
тики слугують додатковим засобом вираження 
емоційного стану, а також свідчать про занадто близь-
кий ступінь спілкування [8, c. 55]. 

Обидва ці прояви ніжності пов'язані онтологічно тим, 
що, на думку західного вченого С. Клерді, ніжність в 
людському бутті проявляється як відповідь на нашу 
вразливість, незахищеність [16]. У чому ж суть цієї 
вразливості? На думку В. Малахова, "це не крихкість, 
мінливість або схильність до всіляких девіацій почуття 
любові самого по собі (що в сьогоднішньому світі, без-
перечно, є проблемою найтяжчою і болісною) і не 
особливий вид людської вразливості та безпорадності, 
породжений самим фактом любовної залежності (екзи-
стенціальна потреба в Іншому, прагнення до вкоріне-
ності в чужому Я неминуче пов'язані з наївністю і ризи-
ком, які вимагають свого роду відваги). Все перерахо-
ване, безумовно, повинно було бути вказано на мапі 
наших досліджень – з тим, однак, щоб можливо рель-

єфніше представити власну траєкторію останніх. Ця 
траєкторія визначається уявленням про вразливість 
любові саме як ураженість люблячого серця страждан-
нями, кінечністю, самою онтологічною незабезпе-
ченістю улюбленої нами особистості" [10, c. 232].  

У зв'язку з цим доречно буде згадати думку 
Ж. Батая, який говорить, що "значною формою такого 
необхідного чергування між втратою і відновленням 
рівноваги є шалена і ніжна любов однієї людини до ін-
шої. Шаленість любові веде до ніжності – тривалої 
формі любові, але вона привносить в серцевий пошук 
той безладний початок, спрагу прірви і присмак смерті, 
що бувають при пошуку тілесному. За своєю суттю лю-
бов підвищує схильність однієї людини до іншої до та-
кого напруження, коли позбутися володіння іншим або 
втратити його любов – все це переживається не менше 
важко, ніж загроза смерті. Тому в основі любові – бажан-
ня жити в тривозі, в присутності такого цінного предмета, 
що серце завмирає від згадки його втратити. Лихоманка 
почуттів – це не бажання померти. Так само і любов – це 
не бажання втратити, але бажання жити в страху можли-
вої втрати, коли кохана людина тримає закоханого на 
краю прірви; тільки такою ціною ми можемо довести ко-
ханому люту силу захоплення" [3, c. 677]. 

Французький мислитель зазначає, що ніжність (не-
залежно ‒ вербальна або невербальна) робить дискурс 
любові благороднішим і недеструктивним, позбавленим 
будь-якого роду неподобств: "Ніжність пом'якшує лють 
нічних насолод, при яких найчастіше уявляють садист-
ські прагнення один до одного; ніжність може знайти 
врівноважену форму. З іншого боку, глибинна лють, 
прагнення втратити ґрунт під ногами, завжди спрямо-
вана до порушення ніжних відносин – до того, щоб від-
чувати в цих відносинах близькість смерті (це знак вся-
кої чуттєвості, нехай і облагородженої ніжністю). Така 
передумова шаленого захоплення, без якого словник 
статевої любові не міг би використовуватися для опису 
екстазу містиків" [3, c. 678]. 

Звідси можемо погодитися, що незалежно від про-
явів ніжність "майже ангелічна і разом з тим дуже тілес-
на. Це райська чуттєвість, яка не знає вогню бажання, 
не шукає вторгнення всередину, оволодіння зсередини, 
пронизливих стогонів і жалюгідних проникнень. В раю 
немає поділу на внутрішнє і зовнішнє, плоть прозора, 
вся її зовнішня сторона є і внутрішня сторона. Для 
ніжності немає нічого бажанішого, ніж шкіра, немає 
нічого більш хтивого, ніж дотик, немає нічого гарячішо-
го, ніж тепло щоки, до якої притискаєшся щокою. 
Ніжність – це надшкірна чуттєвість, яка "мандрує" 
пальцями або губами по шиї або по плечу і сприймає 
улюблену особистість перш за все як рідну, виліплену зі 
свого ж ребра" [15, c. 89]. 

Ангелічність ніжності полягає в тому, що вона асек-
суальна і часом навіть протистоїть сексуальності. 
Р. Барт щодо цього зауважує, що сексуальне задово-
лення не метонімічне: щойно воно отримане, воно і 
переривається; то було свято тимчасових заборон, 
яким щоразу приходить кінець. Навпаки, ніжність – 
суцільно нескінченна, невситима метонімія; жест, 
епізод ніжності (чудова гармонія вечора) може перер-
ватися тільки з почуттям розриву: здається, все почи-
нається заново – повернення ритму – врітті – віддален-
ня від нірвани [1, c. 204]. 

Тому логічними є роздуми відомого мислителя 
А. Маслоу про відмінність значення ніжності і сексуаль-
ності в любові між чоловіком і жінкою: "Міркування 
Фрейда на тему любові і ніжності не дають нам 
відповіді на питання: яким чином ніжність вплітається в 
генітальну любов? Статевий акт не передбачає приду-
шення сексуального прагнення (навпаки, він є втілен-
ням сексуального поклику), але звідки ж у такому разі 



~ 50 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

виникає ніжність? Крім того, Фрейд нічого не говорить 
про задоволену сексуальність. Якщо ніжність присутня 
в генітальній любові, значить, вона породжена зовсім 
не придушенням сексуального прагнення, а якимись 
іншими причинами, і ці причини, мабуть, зовсім не сек-
суального характеру" [12]. 

Отже, ласкаві слова або дотики як фундаментальні 
прояви ніжності в любові виникають, оскільки саме 
цим замінюється вже давно забута материнська лас-
ка. Ніжність – це як елемент дитинства, і любов допо-
магає знову повернутися в цей період життя. Завдяки 
цьому феномену ми перед тим, кого ми любимо, 
немов діти перед мамою; ми нічого не боїмося, у нас 
немає жодних тривог, турбот – ми повністю під вла-
дою ніжності тієї, яку ми любимо. Любов – це шлях 
повернення в дитинство. 

 
Феноменологія ніжності 

Досвід романтичної любові, любовного дискурсу, 
одним з аспектів якого є ніжність, є двовекторним, тоб-
то має "два крила": 

1) любов Я до Ти (Іншого); 
2) любов Ти (Іншого) до Я. 
Д. фон Гільдебранд відзначає наступне з приводу 

цього: "як би не розрізнялися досвід власної любові і 
досвід любові до нас, в обох випадках нам дається 
сутність любові, ми відчуваємо, що таке любов, пере-
живаємо її радісну солодкість, в обох випадках вона 
справляє на нас свій блаженний вплив. Але в незви-
чайному переживанні любові до нас сутність любові 
сприймається не тільки так, як краса природи: навпаки, 
ми долучаємося до неї, вона жваво, особисто зачіпає 
нас і приносить нам щастя" [5, c. 395]. Слідом за 
німецьким мислителем ми можемо повторити цю саму 
думку і щодо ніжності. 

Фундаментальність значення інтеріорності й 
естеріорності ніжності обумовлена тим, що, на думку 
російського мислителя Г. Померанца: "всі ми одягнуті 
панцирем, щоб захиститися від грубих поштовхів 
зовнішнього світу. Але одного разу помічаємо, що цей 
панцир захищає і від того, що дає життю сенс, – від 
зустрічі відкритого серця з відкритим серцем, від 
ніжності, якої жадає душа... Справді, буває музика до-
тиків, легких, як пух кульбаби. Вона пов'язує душу з ду-
шею, без жодних клятв. Надсон неправий: хороший не 
тільки ранок любові. Хороший і південь, і надвечір. І хо-
роша ніжність бабусь до своїх онуків. Фрейд помилився, 
зводячи всі імпульси до лібідо. Немає жодних лібідо в 
ніжності матері і дитини, бабусі й онучки. Лібідо виникає 
в належний йому час і дає новий поштовх ніжності, ство-
рює нове поле ніжних ласк. Але в круговерті ніжності і 
пристрасті не можна виділити лібідо як головне. Ніжність 
починається з утроби і триває до могили" [11]. 

Двовекторність ніжності, згідно з думкою 
М. Епштейна, відчувається і проявляється з самого по-
чатку історії кохання: "Ніжність – це ім'я самовіддачі, 
яка все придбане любов'ю тепер віддає улюбленій осо-
бистості, охороняючи кожен її крок, захищаючи її від 
будь-якого болю і негараздів" [14, c. 58]. "…любов може 
розпочатися з ніжності. Ось перед тобою істота настіль-
ки досконала, або таке палка, або настільки особлива, 
що хочеться оточити її собою, захистити від усього і від 
усіх. Часом в цій істоті відчувається ніжний паросток 
людини, дитя, яке потребує твоєї турботи або з яким 
просто хочеться грати, бавитися, влаштовувати всілякі 
витівки. Спочатку тобі щось потрібно від цієї істоти, 
потім – ні фізичної близькості, ні польоту в сферу фан-
тазії і натхнення, – тільки б воно було, яке є, тільки б 
швидше лепетати, видавати лише йому притаманні 
звуки. Хочеться довго на нього дивитися, як на морські 
хвилі або язики полум'я, з їхньою неймовірною рух-

ливістю і невичерпною новизною. Ніколи не приїдаєть-
ся дивитися, слухати, бути поруч, оберігати. І ось 
несеш це нестійке полум'я в собі – і поступово сам 
стаєш м'яким, як віск, і приймаєш форму цього полум'я, 
розплавляючись на ньому. Виникає бажання, щоб ця 
особистість увійшла в тебе, поділилася тобою своїм 
чудовим складом, щоб в тобі самому побігли ці морські 
цівки або язички полум'я" [15, c. 95]. 

Відносно інтеріорності ніжності відомий мислитель 
ХХ століття К. Войтила (Іван Павло II) в праці "Любов і 
відповідальність" акцентує увагу читача на тому, що 
"ніжність межує зі спів-відчуттям (не зі співчуттям, його 
скоріше можна вважати наслідком ніжності, хоча деколи 
воно народжується в людині незалежно від неї)… 
У відношенні людини до людини виникає при цьому 
особлива можливість, а разом з тим і потреба вчувати-
ся у її переживання і внутрішні стани, в усе життя її 
душі, а також можливість і потреба дати їй знати про 
це. Це якраз і є функція ніжності. Ніжність ‒ не тільки 
внутрішня здатність спів-відчуття, підвищена чутливість 
до чужих переживань і станів душі іншої особистості. 
Все це міститься в ніжності, але ще не складає її суті, в 
якій виражається тенденція осягнути власним почуттям 
ці чужі переживання і стан душі іншої особистості. Ця 
тенденція виражається назовні, оскільки з'являється 
потреба повідомити іншому "я" про свою схвильо-
ваність його переживаннями або внутрішнім станом, 
так, щоб ця інша людина відчула, що я все це поділяю і 
переживаю. Ніжність, як бачимо, виникає з відчуття 
внутрішньої ситуації іншої особистості (а опосередко-
вано і зовнішньої, оскільки саме в ній складається 
внутрішня) і прагне активно засвідчити свою близькість 
до тієї особистості і до її ситуації" [6]. 

Можемо відзначити, що часом ці вектори ніжності не 
відрізняються (інтер'єрний та екстеріорний з'єднуються, 
і їх важко відрізнити один від іншого). Повертаючись до 
думки Гільдебранда про інтеріорний та екстеоріорний 
аспекти (кажучи мовою феноменології – горизонти) лю-
бовного досвіду, необхідно згадати сентенцію фран-
цузького феноменолога Е. Левінаса: "Любити означає 
переживати за Іншого, бути підмогою в його слабкості. 
Любов означає буття-для-Іншого. Справжня любов є 
виявлення добра: вона не вимагає від того, кого ми 
любимо, неможливого, але, йдучи назустріч її слаб-
кості, наділяє її собою, тобто в кінці кінців пробуджує 
звернену любов. Люблячи, я не чекаю від улюбленої 
підпорядкування, підтвердження влади мого "Я", "ви-
дачі" мені таємниць її ніжності. Люблячи її по-
справжньому, я радію її радості, насолоджуюся її насо-
лодами, люблю її звернену до мене любов" [9, c. 366]. 

З цього випливає, що ніжність в дискурсі любові – 
"це не тільки потреба в ніжності, а й потреба бути 
ніжним до Іншого: ми замикаємося у взаємній доброті, 
взаємно материнствуя; ми повертаємося до коренів 
всяких відносин, туди, де сходяться потреба і бажання. 
Ніжний жест говорить: вимагай від мене чого завгодно, 
що може приспати твоє тіло, але не забувай при цьому, 
що я тебе злегка бажаю, ненав'язливо, не бажаючи 
нічим заволодіти тут же" [1, c. 203]. 

Висновок. Таким чином, зробивши систематичне і 
комплексне висвітлення ніжності як атрибута роман-
тичної культури любові і її дискурсу, можна зробити 
наступні нижчевикладені висновки: 

1) Будучи атрибутом романтичної культури любові, 
ніжність є основою її багатогранності, багатосторон-
ності в людських долях. Ніжність як одна зі складових 
любові допомагає двом люблячим ще більше дізнатися 
одне про одного, особливо що стосується вразливості 
учасників дискурсу любові. 

2) Ніжність у контексті дискурсу романтичної культу-
ри любові проявляється в двох аспектах – вербально 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 51 ~ 

 

 

(ніжні і ласкаві слова, епітети, метафори) і невербально 
(поцілунки, обійми, доторки). Ці два аспекти ніжності, 
будучи специфічними в прояві, по суті один одному не 
суперечать, а, навпаки, взаємно доповнюють один од-
ного, роблячи тим самим повноцінним і справжнім той 
чи інший дискурс любові. 

3) З феноменологічної точки зору ніжність, як і лю-
бов, – двовекторна: вона йде від Я до Ти (Іншого) і від 
Ти (Іншого) до Я. Отже, ніжність завжди передбачає 
взаємність. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Барт Р. Фрагменты речи влюбленного / Р. Барт. – М.: Ad 
Marginem, 1999. – 432 с. 

2. Барт Р. Фрагменты речи влюбленного (неизданные страницы) 
[Електронний ресурс] / Р. Барт. ‒ Режим доступу: magazines.russ.ru/ 
nlo/2011/112/ba2.html 

3. Батай Ж. Проклятая часть. Сакральная социология / Ж. Батай / 
Пер. с фр.; сост. С. И. Зенкин.– М.: Ладомир, 2006. – 742 с. 

4. Бубер М. Я и Ты / М. Бубер. Два образа веры. – М.: Республика, 
1992. – С. 16‒92.  

5. Гильдебранд Д. фон. Метафизика любви / Д. фон Гильдебранд; 
пер. с нем. А. И. Смирнов. ‒ СПб .: Алетейя, 1999. ‒ 628 с. 

6. Иоанн Павел ІІ. Нежность и чувственность [Електронний ре-
сурс] / Любовь и ответственность. – М.: Круг, 1993. ‒ Режим досту-
пу: agnuz.info/app/webroot/library/158/239/page43.htm  

7. Камю А. Записки абсурдиста / А. Камю. – М.: АСТ, 2011. – 288 с. 
8. Кушнир Н. И. Невербальные контексты коммуникации и их роль 

в речевых актах (коммуникативная ситуация "объяснение в любви") / 
Н. И. Кушнир / Вісник КНУ ім. Т. Г. Шевченка; Літературознавство, Мо-
вознавство, Фольклористика. ‒ Вип. 14. ‒ 2003. – С. 52‒56. 

9. Малахов В. А. Погляд на любов / В. А. Малахов. Етика спілку-
вання: навчальний посібник. – К.: Либідь, 2006. – С. 362–369. 

10. Малахов В. А. Уязвимость любви / В. А. Малахов // Вопросы 
философии. – 2002. – № 10. – С. 231‒237. 

11. Померанц Г. С. Круг нежности [Електронний ресурс] / 
Г. С. Померанц. ‒ Режим доступу: http://www.psychologies.ru/observers/ 
pomerants-grigoriy/krug-nejnosti/ 

12. Пушкарев Е. З. Фрейд о любви [Електронний ресурс] / 
Е. Пушкарев. ‒ Режим доступу: http://www.lyubi.ru/psy60.php 

13. Соловьева С. В. Феномены власти в бытии человека / 
С. В. Соловьева: Автореф. дис. на соиск. учен. степ. докт. философ. 
наук. 09.00.11 – социальная философия. – Самара, 2010. – С. 25‒26. 

14. Эпштейн М. Н. Пять аспектов любви / М. Н. Эпштейн // Большая 
книга о любви / Сост. Л. Борманс. – М.: Эксмо, 2015. – С. 57‒59. 

15. Эпштейн М. Н.  Четыре слагаемых любви // Человек. ‒ 2006. ‒ 
№ 2. ‒ С. 82‒96. 

16. Clardy J. L.  On tenderness  [Електронний ресурс]. ‒ Режим дос-
тупу: https://www.academia.edu/8138282/On_Tenderness 

 
REFERENCES: 

1. Barthes, R. (1999). A Lover's Discourse: Fragments. Moskow, Ad 
Marginem (In Russian). 

2. Barthes, R. (2011). A Lover's Discourse: Fragments (unpublished 
pages). Retrieved from magazines.russ.ru/nlo/2011/112/ba2.html 

3. Bataille, G. (2006). Cursed part. Sacred Sociology. Moskow, Ladomir. 
4. Buber, M. (1992). I and Thou. In M. Buber. Two Types Of Faith, 

Moskow, The Republic, 16‒92. 
5. Gildebrand, D. fon. (1999). Metaphysics of love.  Saint-Petersburg, 

Aleteyya. 
6. John Paul II. Tenderness and sensuality. In Love and Responsibil-

ity. Retrived from www.agnuz.info/app/webroot/library/158/239/page43.htm 
7. Kamus, A.  (2011). Notes of absurdist`s, Moskow, AST. 
8. Kushnir, N. I. (2003). Nonverbal communication contexts and their 

role in the speech acts (communicative situation "declaration of love"), 
Gerald Taras Shevchenko National University of Kyiv; Literature, Linguistics, 
Folklore, 14, 52‒56. 

9. Malahov, V. A. (2006). View on love. In V. A. Malahov. Ethics of 
communication: a training manual. Kyiv, Lybid, 362–369. 

10. Malahov, V. A. (2002). Vulnerabilities of love, Voprosy filosofii. 10, 
231‒237. 

11. Pomerants, G. S. Circle of tenderness. Retrieved from 
http://www.psychologies.ru/observers/pomerants-grigoriy/krug-nejnosti/ 

12. Pushkarev, E. Z. Freud on love. Retrieved from 
http://www.lyubi.ru/psy60.php 

13. Solov'eva, S. V. (2010). Phenomenon's of power in being human. 
Samara. 

14. Epstein, M. N. (2015). Five aspects of love. In Big Book of Love. 
Moskow, Eksmo, 57‒59. 

15. Epstein, M. N. (2006). Four elements of love. Human, 2, 82–96. 
16. Clardy, J. L. On tenderness. Retrieved from: https://www.academia.edu/ 

8138282/On_Tenderness 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  02 . 1 1 . 19  
 

В. Э. Туренко, канд. филос. наук, млад. науч. сотр. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
НЕЖНОСТЬ КАК АТРИБУТ РОМАНТИЧЕСКОЙ КУЛЬТУРЫ ЛЮБВИ:  

СПЕЦИФИКА И ОСОБЕННОСТИ ПРОЯВЛЕНИЯ 
 
В статье на основе классических и современных философских трудов концептуализируется идея нежности как одного из ключе-

вых атрибутов дискурса романтической культуры любви. Автор отмечает, что идея близкого родства любви и нежности восходит 
ко временам Античности, а именно платоновского "Пира". В подробном анализе фрагмента данного диалога [Symp.195d-e] обосновы-
вается утверждение, что, проявляя себя атрибутом любви, нежность имеет мощный гносеологический потенциал, который выра-
жается в возможности глубже познавать Другого. Исходя из различия вербального и невербального аспектов проявления нежности в 
романтической культуре любви освещаются их общие и отличительные черты. Если вербальный аспект ‒ это не просто слова, 
эпитеты или метафоры, а элементы власти, то невербальные проявления нежности определяются как своего рода "слова", "речь" к 
Другому. Через подробное раскрытие феноменологии нежности доказывается, что она имеет интериорний и екстериорний векторы, 
поэтому есть потребность не только дарить нежность, но и принимать от той личности, которую мы любим. 

Ключевые слова: нежность, романтическая культура любви, власть, прикосновение, речь, кожа, уязвимость. 
 

V. E. Turenko, PhD, Junior Research Fellow 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
TENDERNESS AS AN ATTRIBUTE OF THE ROMANTIC CULTURE OF LOVE: 

SPECIFICITY AND FEATURES OF MANIFESTATION 
 
Based on classical and modern philosophical works, the article conceptualizes the idea of tenderness as one of the key attributes of the dis-

course of a romantic culture of love. The author notes that the idea of a close relationship of love and tenderness dates back to antiquity, namely 
the Platonic "Symposium". By analyzing in detail a fragment of this dialogue [Symp. 195d-e], the statement is substantiated that, manifesting itself 
as an attribute of love, tenderness has a powerful epistemological potential, which is expressed in the possibility of knowing the Other more deeply. 
Distinguishing between the verbal and non-verbal aspects of the manifestation of tenderness in a romantic culture of love, their general and distinc-
tive features are highlighted. If the verbal aspect is not just words, epithets or metaphors, but acts as elements of power, then non-verbal manifesta-
tions of tenderness are defined as a kind of "words", "speech" to the Other. Revealing in detail the phenomenology of tenderness, it is proved that 
it has interior and exterior vectors, therefore there is a need not only to give tenderness, but also to accept from the person we love. 

Conclusions of the article. Being an attribute of a romantic culture of love, tenderness is the basis of its versatility in human destinies. Tender-
ness as one of the components of love, helps two loving people to know each other even more, especially regarding the vulnerability of participants 
in the discourse of love. Tenderness in the context of the discourse of the romantic culture of love is manifested in two aspects – verbal (gentle and 
affectionate words, epithets, metaphors) and non-verbal (kisses, hugs, touches). These two aspects of tenderness, being specific in manifestation, 
do not essentially contradict each other, but, on the contrary, complement each other, thus making a complete and true discourse of love. From a 
phenomenological point of view, tenderness, like love, is two-vector: it goes from I to You (Other) and from You (Other) to I. So, tenderness always 
involves reciprocity. 

Keywords: tenderness, romantic culture of love, power, touch, speech, skin, vulnerability.  
 

 


