
~ 60 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Р. Д. Фанагей, студент отделения культурологии,  
ОУ "Магистр", философский факультет 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

 
ПРАКТИКИ И РЕЖИМЫ ВИДЕНИЯ СОВРЕМЕННОГО УРБАНИСТИЧЕСКОГО ПРОСТРАНСТВА 

 
Статья посвящена культурологическому анализу влияния теории постфордизма, который рассматривает постфордистское 

производство с постиндустриальной технологией как основу индустриального воспроизводства на глобальном уровне и воспроиз-
ведения капиталистических общественных отношений после кризиса фордистского способа производства и потребления. Исследу-
ется абстрактное социальное пространство города, которое формируется за счет абстрагирования труда и фетишизации вещи на 
уровне практики и формирования визуально геометрической репрезентации пространства с репрессивной по отношению к реально-
сти силой знака. 

Осуществлен анализ дискурса вокруг городского абстрактного пространства, связанного с идентичностью буржуазного класса 
и необходимостью образования иерархизированной гомогенной пространственной текстуры производства. А также постфордист-
ской глобализации и постиндустриализации, которые привели к изменению функции и структуры города при главной роли постмо-
дернистского режима сигнификации как логики позднего капитализма в условиях программированного потребления. 

Ключевые слова: урбанистическое пространство, практика, режим видения, архитектура, постиндустриализм, постфордизм. 
 

R. D. Fanagey, Student of theDepartment of Cultural Studies, 
Master's Degree, Faculty of Philosophy 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
PRACTICES AND MODES OF MODERN URBAN SPACEVISION 

 
The article is devoted to the cultural analysis of the influence of the theory of postfordism, which considers post-Fordist production with 

post-industrial technology as the basis of industrial reproduction at the global level and the reproduction of capitalist social relations after the 
crisis of the Fordist mode of production and consumption. The abstract social space of the city is studied, which is formed by abstraction of 
labor and fetishization of things at the level of practice and the formation of a visually geometric representation of space with sign power re-
pressive in relation to reality. 

The basis of the concept of sociality as the basis of a unified theory of space was developed by the French philosopher and sociologist A. 
Lefebvre and further developed by American social geography and urban studies, in particular in the works of D. Harvey, E. Soggy, D. Gottdiener 
and others. The followers of Lefebvre (apart from those important are F. Jameson's influence) refer in particular to the interdisciplinary trend of 
post-Fordism, within which postmodernism is considered in connection with the post-Fordist regime of accumulation (a concept developed by the 
Marxist regulatory school). S. Lesch focuses on the cultural mode of signaling. Likewise, D. Hartmann considers the influence of postmodernism on 
the post-Fordist regime of capitalism. Paolo True and Pascal Gillen consider within the limits of post-Fordism the existence in modern conditions of 
the plural. V. Martyanov examines the links between post-Fordism and the post-industrial / information society conceptualized by D. Bell, E. Toffler, 
M. Castels and others. 

The article deals with the reconstruction of the theory of social space and post-Fordism and outlines the social transformations of the twentieth 
century. In essence, it was a search for confirmation that the accumulation mode produces and reproduces social space. Architecture and urban 
space have become an important structural link through which to consider this connection and justify the invariance of the basic mode of accumu-
lation through the reproduction of abstract social space and vice versa. 

The analysis of the discourse around the urban abstract space associated with the identity of the bourgeois class and the need for the for-
mation of a hierarchized homogeneous spatial texture of production is carried out. As well as post-Fordist globalization and post-industrialization, 
which led to a change in the function and structure of the city with the main role of the post-modernist regime of signification as the logic of late 
capitalism in the context of programmed consumption. 

Keywords: urban space, practice, vision mod, architecture, post-industrialism, post-Fordism. 
 
 
 
УДК 904(2-55+394) 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
invinover19@gmail.com 

 
ТРАНСФОРМАЦІЯ ВІЗУАЛЬНИХ ПРАКТИК  
У КОНТЕКСТІ ПЕРВИННОЇ УРБАНІЗАЦІЇ 

 
Стаття присвячена вивченню процесу первинної урбанізації як контексту трансформації візуальних практик. Це передбачає дов-

гострокову перспективу вивчення міста як медіатора великої традиції. Народна культура в процесі формування цивілізації диферен-
ціювалася на сільську та міську. Місто стало простором формування нових культурних стратегій: осмислення, впорядкування та 
управління. Це потребувало зміни й антропологічної моделі. 

Якщо візуальні практики маленької традиції були включені в де-диференційовану структуру чуттєвих орієнтацій маленької куль-
тури, то велика традиція міської культури передбачала включення в свій простір через споглядання. Тим самим видовище отримало 
функцію управління підлеглими, а візуальні практики вирвалися з субстрату людських здібностей та отримали привілейований ста-
тус в ієрархії чуттєвих орієнтацій.  

Ключові слова: візуальні практики, місто, первинна урбанізація, маленька традиція, велика традиція, цивілізація. 
 

Постановка проблеми. Урбаністика в сучасній гу-
манітарній думці стає тим полем дослідження, що інте-
грує зусилля різноманітних наук, долаючи їхні предмет-
ні та методологічні обмеження. Сучасні стратегії вив-
чення міста не можуть бути лише соціальною структу-
рою, або архітектурними особливостями, або витонче-
ностями міських літературних жанрів. У цій перспективі 
методологічні орієнтації урбаністики є близькими до 
візуальної культури – полідисциплінарного поля, що 
вивчає історичні трансформації режимів бачення в 
більш широкому соціокультурному контексті. Знахо-

дження точок перетину цих нових проблемних полів не 
лише посилює сучасну гуманітаристику, але й допома-
гає прояснити постсучасні де-диференціації культури.  

Аналіз досліджень і публікацій. Для даного ракур-
су дослідження методологічно значимим є розуміння 
опозиції міста як ville/city (сукупність будівель / соціаль-
на структура), яка була сформульована як базова аме-
риканським соціологом Р. Сеннетом. Саме він редагу-
вав збірник "Класичні есе про культуру міст", який про-
понує класифікацію німецької та чиказької школи ур-
баністики. Ця класифікація сама стала широко визна-

© Павлова О. Ю., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 61 ~ 

 

 

ною та не викликає суперечки. На цьому корпусі робіт, 
які не всі є відомими для вітчизняних дослідників міста, 
буде зосереджена наша увага. Зокрема, базовими в 
цьому контексті стануть роботи представників чиказької 
школи Р. Редфілда та М. Сінглера.  

Метою статті є вивчення трансформацій візуальних 
практик у процесі первинної урбанізації. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Пред-
ставники чиказької школи урбаністики в роботі "Куль-
турна роль міст" визначають три перспективи вивчення 
міста: довгострокову, короткострокову та середньо-
строкову. Довгострокова пов'язана зі значенням міста 
як критерію цивілізації взагалі, як це було сформульо-
вано неоеволюціоністом Г. Чайлдом. Короткострокова 
висвітлює роль міста у його зв'язку з оточуючим сере-
довищем, місцевістю, що лежить навколо його. І, наре-
шті, середньострокова перспектива зорієнтована на 
визначення ролі міста в певному типі цивілізації, адже 
місто є критерієм не лише цивілізації взагалі, але й ха-
рактеристикою її певного типу.  

Різноманітність підходів свідчить про те, що місто не 
є сталим явищем, а тому поруч з темою урбанізації 
стоять теми де-урбанізації та ре-урбанізації. Адже 
адаптація самого міста під певний тип культури та 
навіть цивілізації виявляє вектор його трансформації.  

Короткострокова перспектива дослідження міста 
концентрує навколо себе інтереси багатьох наук, зо-
крема соціології, етнографії, економіки, статистики та 
ще цілого спектра прикладних досліджень. Їх об'єднує 
те, що вони мають прикладний характер. Автори чи-
казької школи зазначають, що майже всі дослідження 
так чи інакше мають потребу в такому конструкті, як 
"культурні функції" міста. Саме місто у такому ракурсі 
визначається як "культурний центр". Але зазначені 
функції зазвичай описуються як релігійні, освітні, ху-
дожні. У крайньому випадку розважальні. Такий спектр 
завдань можна віднести до більш вузького визначення 
культури як високої культури, яке було характерним для 
епохи Просвітництва. Теоретичні конструкти цієї доби 
відповідали рівню високої диференціації соціокультур-
них практик. Тому міські практики не вписувалися у 
вузькі рамки такого тлумачення культури.  

Але сучасний етап розуміння де-диференціації 
культурних форм формує нові підходи до культурних 
досліджень, а отже, створюються нові засади до ро-
зуміння культури міського середовища. Вони одночасно 
дотичні до пре-індустріальних типів міста, оскільки 
рівень диференціації тут також незначний, а отже, є 
значимим для першого етапу урбанізації, або так званої 
"першої урбанізації". 

Це термін представників чиказької школи урбаністи-
ки Роберта Редфілда та Мілтона Сінглера. Вони запро-
понували його та, відповідно, класифікацію, вивчаючи 
трансформацію народної культури в цивілізацію. Наше 
завдання полягає у тому, аби описати базові характе-
ристики міста в логіці генези цивілізації на етапі першої 
урбанізації. Така орієнтація на довгострокову перспек-
тиву в класифікації Р. Редфілда та М. Сінглера дозво-
лить виявити не лише базові характеристики міста у 
відповідності до типу цивілізації, але й його тенденції 
трансформації та перспективи розвитку. 

Місто є простором цивілізації ‒ її виникнення та 
трансформації. Тоді як позаміська територія (за неве-
ликими виключеннями на кшталт феодальних замків та 
монастирів) залишається навіть у цивілізаціях Премо-
дерна в логіці натурального господарства. Тобто фак-
тично на межі цивілізації аж до середини ХІХ століття. 
Лише в цей час індустріалізація починає проникати в 
глибини сільськогосподарських районів у вигляді заліз-

ниць, та ще більш масштабним таке проникнення стало 
лише з винайденням двигуна внутрішнього згоряння. 
Тому режим бачення цивілізації є в першу чергу візу-
альною практикою міста. Унаочнення цивілізації, від-
повідно, є результатом бачення міського простору, а 
міські практики бачення є цивілізованим режимом ба-
чення на відміну від нецивілізованих практик бачення. 
Ми зупинимося більш докладно на цьому аспекті. 

Автори роботи "Культурна роль міста" зазначають, 
що "civitas" в Римській імперії означало адміністративне 
або духовне місце. Пізніше "city" застосовується до ду-
ховного центру міста (town) – зазвичай до кафедраль-
ного собору. Це застосування досі є в іменах, подібно 
до "Іle de la City" в першій назві Парижа. З розвитком 
"free cities" city почав означати незалежне комерційне 
місто (town) із "низькими" законами (down laws), тобто 
більш світським, ніж священним статусом. Зараз сіті в 
Лондоні є фінансовим центром. Також коли американці 
говорять: підемо до міста ("going to town" або "going 
downtown"), вони мають на увазі, що підуть до цен-
трального бізнес-району. Проте вони зазвичай думають 
про будь-яке велике місто "city" як про економічний або 
виробничий центр, поки французи зазвичай відносяться 
до "city" ‒ певно до Парижа – швидше як до культурного 
центру" [8, c. 209]. Взаємна заміна та витіснення city та 
town нагадує циркуляцію термінів "голова" та "тіло" в 
експлікації капіталу, де "тіло капіталу" виявляється, на 
думку дотепного французького історика Ф. Броделя, 
тілом голови.  

З тези про взаємообмін в європейській традиції зна-
чень city та town можна зробити висновок, що незалеж-
но від того, як саме тлумачиться місто, воно є концен-
тратором неоднорідності простору. І навіть в собі при-
ховує дану неоднорідність, адже "місто є місцем, в яко-
му культурні зміни відбуваються". І тут неможливо не 
говорити про візуальні практики, адже кидається в очі, в 
першу чергу, відмінне, і навіть те, що змінюється, 
оскільки "дійсно, що світ ‒ це те, що ми бачимо, і що, 
одночасно, нам ще необхідно навчитися його бачити" 
[5, c. 10]. Це навчання певному режиму бачення і є пев-
ною культурною практикою, поза якою природне ("сире" 
або "дике") сприйняття можна лише мислено конструю-
вати філософам. Так, М. Мерло-Понті задається питан-
ням: "Як можна повернутися з обробленого культурою 
сприйняття до сприйняття "сирого" або "дикого"?" [5, 
c. 289]. Культурна практика бачення є процес констру-
ювання чуттєвих орієнтацій зору у взаємодії з іншими 
відчуттями та тілом взагалі, їх ієрархії та пріоритетів у 
процесі кореляції з культурними формами. 

Історичний режим бачення є культурною практикою, 
яка корелює з іншими практиками та рівнем їх дифе-
ренціації взагалі. Найменший рівень диференційова-
ності видимого та невидимого, бачення та інших типів 
сприйняття в цивілізаційному стилі життя існує в 
народній культурі. "…народне суспільство можна оха-
рактеризувати як поєднання з елементів, що давно 
склалися, однорідне, ізольоване і неграмотне цілісне 
співтовариство; народна культура ‒ це суспільство, що 
розглядається як система загального розуміння. Таке 
суспільство може бути приблизно реалізовано в 
племінній групі або селі; воно не може бути реалізоване 
приблизно в місті" [8, c. 213]. Конотація неграмотності 
відповідає у чиказьких дослідників не оціночному су-
дженню, а є фіксацією відсутності прошарку освічених 
людей в логіці розподілу праці. Р. Редфілд має окрему 
роботу, присвячену народній спільноті [7].  

Р. Редфілд та М. Сінглер використовують термін "ма-
ленька традиція" для характеристики сільської спільноти 
в протилежність "великій традиції", яка створювалася в 



~ 62 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

місті. Саме виникнення міста є симптомом трансфор-
мації "маленьких традицій" народної культури, не лише 
диференціації їхніх соціокультурних практик згідно з ор-
тогенним (orthogenetic) принципом, але змішання та 
навіть впорядкування цих гомогенних утворень.  

Це розрізнення ортогенної та гетерогенної транс-
формації є принципово важливим для представників 
чиказької школи. Зокрема, важлива відмінність між 
цими двома типами міста, на їхню думку, полягає в то-
му, що перший тип, не дивлячись на всі зазначені 
зміни, продовжує моральний порядок маленької тра-
диції народної культури. Тоді як гетерогенна трансфор-
мація руйнує єдність морального порядку, а тому тут 
визначальною домінантою стає технічний порядок. 

На нашу думку, таке виривання з контексту мораль-
ного порядку при трансформації маленької традиції в 
"велику" навіть при ортогенній трансформації не є до-
речним. Їхню кореляцію ми спробуємо вислідити в про-
цесі трансформації візуальних практик міста. Але для 
цього нам потрібно зробити декілька уточнень. 

Недостатність розрізнення ортогенного  та гетеро-
генного типу міста виявилася очевидною і для самих 
представників чиказької школи. Тому вони також запро-
понували ще одну класифікацію: "Попередній огляд 
різних типів міст, можливо, є задовільним в попереднь-
ому порядку, однак їхня культурна роль в цивілізаціях, 
які вони представляють, може бути повністю зрозуміла 
тільки щодо всієї моделі урбанізації в рамках цієї ци-
вілізації, тобто числа, розміру, складу, розподілу, три-
валості, послідовності, морфології, темпів зростання і 
спаду, а також зв'язку з сільською місцевістю і один з 
одним міст в рамках цивілізації. Така інформація 
рідкісна для будь-якої цивілізації. При нинішньому стані 
наших знань, можливо, було б корисно направити по-
дальші дослідження, припускаючи дві гіпотетичні мо-
делі урбанізації: первинну і вторинну" [8, c. 216]. 

Відмінність між першою та другою урбанізацією по-
яснюється при наведенні описання кожної з них. Зупи-
нимося більш детально на першій з них: "На початко-
вому етапі в результаті урбанізації доцивілізаційна 
народна спільнота перетворюється в селянську грома-
ду і міський центр, що пов'язаний з нею. Головне поля-
гає в тому, що люди, які становлять доцивілізаційний 
народ, мають більш-менш спільну культуру, яка зали-
шається матрицею і для селянської, і для міської куль-
тур, бо розвиваються з неї (цієї матриці) в процесі ур-
банізації. Такий розвиток подій, що відбувається по-
вільно в громадах, які не охоплені радикально, призво-
дить до формування "сакральної культури", яка посту-
пово трансформується освіченими у "велику традицію". 
Таким чином, первинна урбанізація відбувається майже 
повністю в рамках основної культури, яка розвивається 
мірою урбанізації та перетворення місцевих культур в 
цивілізацію корінних народів. Ця основна культура 
домінує в цивілізації, незважаючи на періодичні вторг-
нення в неї інших народів і культур. Коли зустріч з ін-
шими народами і цивілізаціями відбувається занадто 
швидко й інтенсивно в місцевій цивілізації, вона може 
бути зруйнована в результаті деурбанізації різного сту-
пеня або змішана з іншими цивілізаціями" [8, c. 216]. 

Важливим, на нашу думку, в цьому описі є 
висвітлення генетичної спільності міської та сільської 
громад, які дійсно за ортогенним принципом диферен-
ціюються з до-цивілізаційної народної спільноти. Вони 
доповнюють один одну: вихідна однаковість функцій, 
що вони виконують, лише поступово зникає під поси-
ленням значення деяких завдань у громад, що дифе-
ренціюються: сільська громада стає більш зосереджена 
на безпосередньому виконанні робіт сільського госпо-

дарства, міська – на їхній організації. Навіть якщо ор-
ганізація сільськогосподарських робіт ще не оформила-
ся в інститут бюрократії (завданням якого є раціо-
налізація меліораційних робіт та/або податкової систе-
ми, за М. Вебером [2, c. 239]).  

Виникнення міста на засадах народної культури в 
процесі первинної урбанізації є не просто результатом 
підвищення кількості населення (хоча це також необ-
хідна передумова), але й симптомом ускладнення всьо-
го культурного комплексу взагалі та соціальної структу-
ри зокрема. І симптомом, як вже відмічалося, такої 
трансформації є виникнення монументальної архітекту-
ри, яка отримує свої службові функції (в гегелівському 
сенсі терміна). Причому службовість тут проявляється 
не лише в диференціації духовного, адже монумен-
тальна архітектура служить не тільки "сакральним цен-
тром", але й виконує функції зберігання сумісного вро-
жаю. Більш точно буде сформулювати так, що функції 
збереження (а відповідно, і розподілу) врожаю ор-
ганізаційно відокремлюються від його виробництва, а 
тому потрібна специфікація цих функцій – матеріальна 
(будівля) та соціальна структури, що обслуговують, 
тобто група спеціально навчених людей.  

Культурна роль міста як простору діяльності освіче-
них неодноразово підкреслюється цими представника-
ми чиказької школи. Саме вони описують, класифіку-
ють, систематизують маленькі традиції народної куль-
тури та переплавляють її в "велику традицію" в процесі 
першої урбанізації: "Найбільш важливим культурним 
наслідком первинної урбанізації є перетворення Малої 
Традиції у Велику Традицію. Велика Традиція, втілена в 
"священних книгах" або "класичних" взірцях, освячених 
культом, виражених в пам'ятниках, скульптурі, живописі 
та архітектури, що обслуговуються іншими видами ми-
стецтва і науки, стає основною культурою цивілізації 
корінних народів і її джерелом, підставою для визначен-
ня її моральних, правових, естетичних та інших культур-
них норм. Велика Традиція описує спосіб життя і як така 
є способом і стандартом для тих, хто розділяє її, іденти-
фікуючи їх як членів спільної цивілізації. З точки зору 
суспільної структури знаменною подією є поява освіче-
них, тих, хто представляє Велику Традицію" [8, c. 220]. 

Освічені люди є виробниками такої великої традиції. 
Причому слід відмітити, що духовна та матеріальні 
функції сільськогосподарського суспільства тут ще не 
до кінця диференційовані, а тому група освічених 
поєднує як завдання виробництва духовних цінностей, 
так і організацію та керівництво в сфері матеріального 
виробництва, так само як і службова функція архітекту-
ри. Остання в своїй службовій функції ще об'єднує клас 
дому та храму одночасно в протилежність символічній 
архітектурі в гегелівському сенсі цих термінів.  

Важливим аспектом аналізу даних процесів є 
трансформація візуальних практик під час первинної 
урбанізації. Сакральний центр (пагорб, гай, храм) місь-
кої громади був розташований у місті. Можна припусти-
ти, що виникнення монументальної архітектури є симп-
томом того, що зміщений сакральний центр міста є 
спільним і для сільської громади також. Це обумовлено, 
на нашу думку, декількома факторами: спільністю по-
ходження, домінантою родової структури і в місті, і в 
селі, функціональною взаємозалежністю.  

Спільність походження є очевидною. Більш того, 
роль медіума між доцивілізаційним та цивілізаційним 
стилем культури, між народною спільнотою та містом 
відіграють саме селяни з їхніми "маленькими тра-
диціями", які укорінені в обох стилях життя: в доци-
вілізаційному – мірою збереження натурального госпо-
дарства, в цивілізаційному – потребою в більш склад-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 63 ~ 

 

 

них організаційних структурах, таких як меліорація та 
війна. Остання є особливо важливим фактором ци-
вілізаційного процесу, якого тут не дозволяють нам 
торкнутися межі нашого дослідження.  

Спільність родової структури в місті та селі випли-
ває з попередньої тези. Адже родова спільнота є 
соціокультурною одиницею традиційного, премодерно-
го суспільства взагалі. Саме настанова на підтримання 
єдності роду є базовим завданням традиції, її ритуаль-
ною основою. Роль родової структури в організації дав-
нього міста розкриває фундатор німецької школи ур-
баністики (за класифікацією Р. Сеннета) М. Вебер: 
"Приналежність до родового союзу залишалася необ-
хідною ознакою повноправного громадянина для участі 
в культових обрядах і заняття всіх посад, які вимагали 
спілкування з богами, auspicia. Вона була ритуально 
необхідною. Бо легітимний союз повинен був лежати на 
традиційній ритуальній основі традиційних ритуальних 
форм союзу: рід, військовий союз (фратрія), політичний 
племінний союз (філа), або створювати видимість цьо-
го" [1]. Родова спільнота залишалася базовою 
соціокультурною одиницею міста не лише для ситуації 
Античності, яка в даному прикладі наведена. М. Вебер 
також наголошує на тому, що каста в Індії є суто місь-
ким феноменом. Вона була покликана консервувати 
тотемічні засади харчувальних практик (адже поїдання 
разом з родичами парадоксальним чином зберігається 
навіть в Модерні) і тим самим ритуально консервувати 
родову основу індуської спільноти міста. Тоді як сільські 
мешканці самою основою сільськогосподарської діяль-
ності функціонували як родова спільнота, а тому кастові 
заборони для посилення обмежень ритуальної чистоти 
роду в селі були не потрібні.  

М. Вебер підкреслює, що лише "безрідний плебс" 
визначався за місцем проживання. Він також говорить 
про етнос як аналог римського плебсу, тобто як про 
населення міста, яке випало з родового структурування 
і тим самим з повноти громадянських прав.  

Важливим в даному ракурсі, на нашу думку, є давньо-
грецький термін "паразит". Його етимологія παρασιτέω 
будується від грецьких παρα – поряд та σιτέω – їжа. Са-
ме слово має значення співтрапезника, але зі знева-
жальною конотацією дармоїда. Це позначало людей, які 
за родовим становищем запрошувалися до спільної тра-
пези, але в результаті майнового розшарування не мог-
ли гідно запросити та частувати у відповідь. А тому вони 
порушували ритуальну єдність родової спільноти і тим 
самим з неї поступово випадали, змінюючи свій статус. 
Паразит стає класичним персонажем античних комедій 
та навіть поступово через цю негативну конотацію про-
никає в інші мови, зокрема нашу.  

Отже, поліс – це була спільнота громадян, інкорпо-
рована в структуру міста-держави лише за посеред-
ництвом роду. Це доводить ще той факт, що тери-
торіальне переміщення не руйнувало (принаймні оста-
точно) єдність полісу. Так, втеча афінян з міста на ко-
раблях під час перського вторгнення не знищіла їхнього 
полісного, а отже, і бойового духу. А тому майбутній 
реванш був за ними.  

У цілому представники чиказької школи пого-
джуються з даною тезою: "Зі сказаного про первинну та 
вторинну урбанізації слідує, що місто і країна більш 
тісно інтегровані в культуру на початковому етапі ур-
банізації, ніж на вторинному етапі. Там, де місто вирос-
ло з місцевої культури, жителі країни сприймають його 
як свою власну форму і відчувають себе більш добро-
зичливими до міста, ніж сільські жителі, керовані про-
консулом здалеку. Стереотип "нечестивого міста" буде 
сильніше у внутрішніх районах гетерогенних міст, ніж 

ортогенного. Багато з них є священними центрами віри, 
навчання, справедливості і права" [8, c. 224]. Проте 
представники чиказької школи відмічають не лише 
спільність сільської та міської культури корінних народів 
при переході до цивілізації, але й їхній розрив: "Проте 
навіть в умовах первинної урбанізації культурний ро-
зрив між містом і країною має тенденцію до зростання. 
Саме становлення Великої Традиції вводить такий ро-
зрив. Освічені люди міста розвивають цінності і світо-
гляд міської культури до такої міри узагальнення, аб-
стракції і складності, яка незрозуміла пересічному жи-
телю села. При цьому випускається з уваги багато кон-
кретних місцевих особливостей географії та специфіки 
діяльності села. Індіанець майя, який проживав в яко-
мусь сільському поселенні недалеко від Уаксактуна, не 
міг зрозуміти календарних тонкощів, розроблених свя-
щенниками в цьому святилищі, а також ритуалів, вико-
наних в міській усипальниці. Такі ритуали мали один 
високий рівень значущості для священників і інше ниж-
че значення для сільських мешканців" [8, c. 224]. Можна 
сказати, що спільні ритуали отримували складне тлу-
мачення в культурі священних текстів та спрощене для 
непосвячених селян. Але розрив між складністю зна-
чення є інструментом управління.  

Важливим є, на нашу думку, зауваження про незро-
зумілість ритуалів урбаністичного середовища для 
сільського мешканця. Саме розрив в організації ритуалу 
і є тим, що складає плоть великої традиції, яка створює 
новий стиль життя. Тоді як маленькі традиції села – це 
є консервативність (наскільки це можливо при переході 
до землеробства), архаїчність народної культури. У 
першу чергу це консервативність родової структури, тоді 
як в місті родова структура, при всіх зусиллях щодо її 
збереження, витісняється територіальною спільнотою, 
військовим братерством, економічним розшаруванням, 
аж до зазначеного позародового стану плебсу.  

Отже, культурні практики ритуалів міської та сіль-
ської громад також розрізняються: більша віддаленість 
від центру розриває первинну єдність ритуалу (бороть-
ба, хода та поїдання, за О. Фрейденберг) в логіці дифе-
ренціації сакрального і профанного. Сільськогоспо-
дарські обряди (зберігаючи магічний потенціал аграрно-
го циклу) в процесі трансформації всього суспільства 
все більше рухалися до полюса профанного. Вони 
формально консервували архаїчну простоту ритуалу, 
тоді як міські практики отримували все більш вишукану 
та видовищну форму, наприклад через взаємодію з 
більш складним простором монументальної архітекту-
ри, що була й місцем міських зібрань. Таке розрізнен-
ня ритуальних практик села і міста відбувалося через 
те, що загальносуспільні, цивілізаційні коди культури 
як раз співпадають з міськими патернами. Так, жерці є 
служителями великих храмів, носіями великої тра-
диції, тоді як сільські маги тлумачаться швидше як 
знахарі, відуни, знавці маленьких традицій. Стає оче-
видною їхня загальнокультурна значимість в логіці 
локалізації священного, тоді як сільськогосподарські 
ритуали стають локально значимими. 

Ця відмінність та навіть протиставленість сільського 
та міського стилю життя та простору знаходить себе в 
більш вишуканому естетичному оформленні останньо-
го, адже "естетичний світ необхідно описувати як 
простір трансцендентності, простір несумісностей, роз-
колу та розколювання, а не як об'єктивно-іманентний 
простір" [5, с. 294]. Адже естетичне навантаження, де-
коративність та монументальність більш складно ор-
ганізованого урбаністичного простору мають своїм зав-
данням унаочнення статусу саме міста та приховання 
соціокультурної значимості сільськогосподарських 



~ 64 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

регіонів у їхньому взаємному віддзеркаленні як видимо-
го та невидимого. Адже, як зазначав М. Мерло-Понті: 
"Видиме має каркас невидимого, а не-видиме є 
таємним дублікатом видимого" [5, с. 293]. Так відбу-
вається трансформація візуальних практик у процесі 
первинної урбанізації.  

Важливим моментом тут є формування домінанти 
візуального сприйняття статусу міста через його есте-
тичну видовищність. Якщо в класичному ритуалі базо-
вою практикою була спільність поїдання та ходи (де 
візуальна орієнтація була органічно зв'язана з іншими 
видами сприйняття), то обрядова видовищність та сама 
декоративність урбаністичного простору висувають 
привілеї режиму бачення перед іншими чуттєвими 
орієнтаціями людини.  

У принципі, домінування будь-якої чуттєвої орієнта-
ції є абстракцією, оскільки здійснення "функції, яку бере 
на себе не просто око суб'єкта як такого, а його очіку-
вання, його і його манери, його м'язові і навіть вісце-
ральні реакції – є тим, з чого складається його при-
сутність – присутність, яка характеризується так званою 
тотальною інтенціональністю" [4, с. 80]. Тобто так чи 
інакше всі сенсори людини задіяні в будь-якій куль-
турній практиці. Проте зв'язок їх буде різним.  

У народній культурі наявна не-диференційованість 
чуттєвих практик. Тактильні практики не менш важливі, 
ніж візуальні, для архаїчної людини та її ритуалів. Так, 
магічна практика ступання по слідах, їх підрізання або 
навіть спалювання (як робила київська чарівниця Ма-
ринка для спокушання Добрині Микитича) явно орієнто-
вана більш на тактильну взаємодію з тілом. Художня 
практика споглядання – на домінанту візуального. І хо-
ча в спогляданні м'язи ока корелюють з іншими м'язами 
тіла, але порядок кореляції також має значення. У лю-
дини, що рухається, м'язи ока по-іншому залучені в 
техніках тіла, ніж у нерухомого глядача.  

Так, П. Флоренський відмічав, що глядач давньо-
грецького театру ще колективний, але вже нерухомий. 
Тут зосередженість на спогляданні призводить до ніве-
лювання тактильної практики ступання. Сенсорна де-
привація (не лише тактильна, але переважно) є основ-
ним об'єктом розгляду у роботі Р. Сеннета "Плоть та 
камінь. Тіло та місто в західній цивілізації" [9, с. 5]. До 
речі, трансформація діонісійської містерії – це процес 
трансформації не лише релігійного культу в художню 
практику, але й процес призупинки домінування родової 
структури в полісі – адже, дивлячись виставу, всі гля-
дачі в першу чергу виступали мешканцями міста, поза 
їхньою приналежністю до родових об'єднань. Тому те-
атрон (видовище) є першою стратегією домінування 
візуальних практик в урбаністичному просторі. 

 Візуальний наголос мають і практики освічених як 
управлінської еліти міста. Вони зосереджені на розумо-
вому баченні як зануренні в свій власний внутрішній 
світ. Адже давньогрецьке слово "теорія" має конотацію 
споглядання також. Така візуальна практика стає стра-
тегією самоуправління інтелектуальної еліти великої 
традиції. Значення розумового споглядання як візуаль-
ної практики міста розкривається в роботі Р. Сеннета 
"Свідомість ока" [10].  

Не менш важливою є і друга стратегія. Демократич-
ність народної культури виражалася в спільності ритуа-
лу. Єдність священного центру для міської та сільської 
громад здійснюється в тому, що на свята сільські меш-
канці приходять до священного центру, але беруть 
участь в міському ритуалі переважно як глядачі (хоча 
остаточно цей процес реалізується найбільш повно 
лише в античному театрі). Їхня священна хода полягає 
переважно не в самій процесії релігійної містерії (або 

лише в певному, церемоніально визначеному, менш 
поважному за статусом місці в ній), а в ході до самого 
міста. Мірою розростання території цивілізації Премо-
дерну це переростає в ритуал паломництва, що пере-
риває буденність та перетворюється на свято. Так, 
невістка в романі українського письменника І. Нечуя-
Левицького "Кайдашева сім'я" відновлює сенс життя у 
паломництві по святих місцях.  

Ритуальна хода навколо сакрального центру з пов-
сякденної перетворюється на урочисту. Сам процес 
ритуальної ходи для селян є ритуальною практикою 
з'єднання з сакральним центром, який відтепер 
розташований в місті і сам по собі є частиною міста, 
символом міста. Тим, в чому сільська та міські спіль-
ноти є спорідненими.  

Мешканці міста також здійснюють ритуальну ходу 
навколо священного центру міста. І також варто зазна-
чити, що мешканці міста залишаються в урбаністично-
му просторі і лише змінюють режим ходи з буденного 
на урочисто-ритуальний. Тоді як немешканці міста от-
римують додаткове навантаження ходи до священного 
центру як паломництва. Це дуже важливий аспект пре-
модерного стилю життя. Адже навіть війни, наприклад 
хрестові походи, зберігали паломницькі настанови. І в 
той же час така відстань до релігійного центру у Се-
редньовіччя свідчить про розростання цивілізації за 
межі опозиції місто–селище. 

Для того щоб повсякденне пересування мешканців 
міста відрізнялося від урочистого, воно також має бути 
більш вигадливо оформлене. Тут важливу роль відіграє 
монументальна архітектура, що передбачає свій огляд 
з усіх боків в русі переважно колективним глядачем. Тут 
відсутня практика індивідуалізації споглядання, оскільки 
урбаністичний простір є принципово публічним. Навіть 
сучасний індивід, рухаючись містом, змушений ділити 
його з іншими. Натовп порушує приватність сучасного 
туриста неввічливим штовханням, що приховує атавізм 
тактильної взаємодії в публічному просторі.  

Можливим є створення великих культових центрів і 
поза містом. Але це швидше є симптом розростання 
цивілізації поза зв'язком окремого міста та його навко-
лишнього оточення в мережу міст (спочатку зв'язаних 
переважно війною, а потім і мирними зв'язками: 
торгівлею, податками). Таким центром, який перетво-
рив мережу полісів на Елладу, були Дельфи. Проте 
зв'язок міст між собою – це окреме питання, що вихо-
дить за межі проблеми первинної урбанізації. 

Повсякденна практика комунікації з сакральним у 
селян зміщується в режим бачення. Землероби зазви-
чай знаходяться не настільки далеко від сакрального 
центру, щоб можна було дійти та сховатися у монумен-
тальних будівлях під час небезпеки (адже оберіг – одне 
з базових завдань священного), а тому сакральний 
центр має перебувати в полі зору селян.  

З іншого боку, освічені люди повинні мати доступ 
для здійснення регуляції сільськогосподарських робіт, а 
тому їхня територіальна близькість також виявляється 
важливою з боку повідомлення інформації – наказів та 
інших божественних повідомлень. "Економічні інститути 
місцевих культур і цивілізацій можна розглядати як ор-
тогенні, оскільки розподіл ресурсів на виробництво і 
розподіл для споживання визначаються традиційною 
системою статусу і традиційними специфічними місце-
вими моральними нормами. Будинок вождя з ямсу на 
Тробріанах ‒ це накопичення капіталу, обумовлене 
цими культурними факторами. У стародавньому Китаї 
заробітки і "тиск" розподілялися відповідно до сімейних 
обов'язків: це ортогенні  економічні інститути і практики. 
Ринок, звільнений від контролю традиціями, статусом і 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 65 ~ 

 

 

моральним пануванням, стає всесвітнім гетерогенним 
економічним інститутом" [8, c. 221], вважають чиказькі 
теоретики. Тому територіальна близькість міста від се-
ла залежить від організаційної складності ланцюгів 
управління і зростає лише з часом.  

Важливим моментом тут є те, що бачення здалеку, 
візуалізація сакрального центру – монументальної ар-
хітектури та міста навколо нього (city) ‒ є не просто 
похідною від диференціації народної культури в логіці 
поділу на сільську та міську громади, але здійсненням 
самої візуальної практики бачення священного центру 
як базового медіуму при переході до цивілізації. Якщо з 
боку освічених людей потрібен нагляд над складними 
роботами сільської громади (переважно меліорацією, 
оскільки в натуральному господарстві землеробства 
зазвичай достатньо самоконтроля), то саме управління 
здійснюється тим, що селяни бачать значимість свого 
нового центру цивілізованого життя. Для цього воно 
має бути видиме не просто як емпірично надане, а має 
бути очевидною його загальнокультурна значимість в 
логіці "демонстративного споживання" (Т. Веблен).  

Саме цим контроль візуальних практик премодерних 
цивілізацій відрізняється від нагляду Модерну. Саме 
архітектоніка модерного паноптикуму, за М. Фуко, 
"створюється відтепер не просто для того, щоб постати 
для погляду (пишність палаців), не для забезпечення 
огляду зовнішнього простору (геометрія фортець), а 
заради здійснення внутрішнього впорядкованого і де-
тального контролю, заради того, щоб зробити видими-
ми тих, хто знаходяться всередині" [6, с. 251] 
приміщення. Отже, французький дослідник зазначає 
відмінність нагляду Модерну – влада у того, хто ди-
виться, від Премодерну – влада у того, на кого див-
ляться через практики демонстративного споживання. 
Постмодерн еклектично суміщає прозорість внутрішніх 
приміщень для робочих міст ("акваріуми офісного 
планктону") та видовищність різноманітних шоу. Есте-
тична оформленість і демонстративна значимість са-
крального центру (монументальність, декоративність, 
піднесеність) слугує функції контролю в більш складно 
диференційованому суспільстві, ніж народна спільнота. 
Проте контроль тут здійснюється не як соціальна прак-
тика (діяльність спеціального прошарку наглядачів), а 
як культурна практика (недиференційованість від ма-
теріального оформлення). Адже, не дивлячись на 
більшу результативність прямого соціального контро-
лю, він був надто коштовним, енергоємнім для ци-
вілізацій Премодерну. Навіть Рим, який замахнувся на 
таку складну соціальну структуру, зруйнувався під тис-
ком і цього тягаря.  

Тому для Премодерну, особливо для етапу первин-
ної урбанізації, характерним було перетворення міської 
культури при отриманні нею загальноцивілізаційного 
статусу через більш складні, вишукані, демонстративні 
культурні практики. "Нові форми мислення, які з'явля-
ються і розширюються, включають в себе рефлексивне 
і систематичне мислення; визначення фіксованих ідеєю 
систем (теологія, правові кодекси); розвиток езотерич-
них або інших загальнодоступних інтелектуальних про-
дуктів, які розвиваються, частково окремо від традицій 
народу; і створення інтелектуальних й естетичних форм 
(міста італійського Відродження, розвиток "рококо"-
скульптури майя в більш пізніх містах). В управлінні та 
адміністрації ортогенез міської цивілізації представле-
ний вождями, правителями і законами, які висловлюють 
і жорстко контролюються нормами місцевої культури. 
Вождь індіанців племені Воронів як типу доцивілізова-
ної спільноти і перші царі Єгипту були такого роду. Ки-
тайський імператор частково контролювався ортоген-

ним конфуціанськими навчанням і етикою; хоча в деякій 
мірі він був репрезентований гетерогенним порядком. 
Римський проконсул і індійська служба Сполучених 
Штатів, особливо на певних етапах, були більш гетеро-
генними формами політичної сфери" [8, c. 220] – пи-
шуть представники чиказької школи.  

Висновок. У процесі розвитку доцивілізаційна 
народна культура диференціюється на сільську та місь-
ку, що отримують відповідні територіальні оформлення. 
Перша продовжує бути носієм маленьких традицій, дру-
га створює велику традицію, що, власне, на думку 
представників чиказької школи урбаністики Р. Редфілда 
та М. Сінглера, є процесом первинної урбанізації: "тен-
денція первинної урбанізації полягає в координації 
політичної, економічної, освітньої, інтелектуальної та 
естетичної діяльності відповідно до норм, передбаче-
них Великими Традиціями" [8, c. 221].  

Влада відтепер справлялася як ритуал міської куль-
тури, видовищність якої здійснювалася "як демонстра-
ція знаків відмінностей, привілеїв". Спостереження за 
нею (монументальною архітектурою та самими ритуа-
лами привілейованих) було візуальною практикою 
управління населенням. Перетворення ритуалу, що 
здійснювався як гра між земним та небесним, передба-
чало відмежування частини суспільства не як учасників 
обряду, а лише як глядачів. Цей процес яскраво описав 
Г. Гадамер у роботі "Істина і метод": "Замкнений простір 
гри дає одній стіні впасти" [3, с. 109] у випадку зобра-
ження. Тим самим учасники ритуальної гри міської 
культури, що здійснюється навколо простору священ-
ної будівлі, перетворюються на глядачів, а управління 
ними здійснюється як візуальна практика спостере-
ження. У той же час, слід відзначити, що пріоритет, в 
першу чергу, монументальної архітектури як об'єкта 
споглядання для управління спільнотою свідчить про 
ще не остаточну диференційованість міста як ville та 
city. А отже, це (відносна диференційованість культур-
ного та соціального) можна вважати показником ще 
первинної урбанізації як такої.  

Проте і самі форми зображення трансформуються 
як об'єкт спостереження в логіці демонстративного 
споживання великої традиції: стають більш складними, 
спеціалізованими, вишуканими – видовищними. Зро-
зуміло, що по-різному в різноманітних великих тра-
диціях Премодерну. Самоуправління інтелектуальної 
еліти передбачає можливість розумового споглядання 
як нового типу візуальної практики. 

Домінанта візуальних практик міського простору ви-
ривається з синкретизму чуттєвих орієнтацій народної 
культури з її ритуалізованим способом самоуправління 
та стає способом впорядкування та управління в ситуації 
первинної урбанізації як базового процесу формування 
цивілізації взагалі. Причому місто в процесі первинної 
урбанізації стає медіумом між: управлінцями та підлег-
лими, людиною та державою, культурою (як маленькою 
традицією) та цивілізацією (як великою традицією).  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Вебер М. Город. [Електронний ресурс] / М. Вебер. – Режим до-
ступу: https://gtmarket.ru/laboratory/basis/3597 

2. Вебер М. Феодализм, "сословное государство" и патримо-
ниализм / М. Вебер // Ойкумена: Альманах сравнительных исследова-
ний политических институтов, социально-экономических систем и ци-
вилизаций. – 2011. – № 8. – С. 225–255.  

3. Гадамер Г. Істина і метод / Г. Гадамер. – К.: Юніверсус, 2000. – 
464 с. 

4. Лакан Ж. Четыре основные понятия психоанализа. Семинары. 
Кн. XI. 1964. / Ж. Лакан. – М.: Гнозис. 2004. ‒ 304 с. 

5. Мерло-Понти M. Видимое и невидимое / М. Мерло-Понти. – 
Минск: Логвинов, 2006. – 400 с.  

6. Фуко М. Надзирать и наказывать: Рождение тюрьмы / М. Фуко. 
– М.: Ad Marginem, 1999. – 479 с. 



~ 66 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

7. Redfield R. The Folk Society / R. Redfield // Classic essays on the 
Culture of the Cities, ed. by R. Sennett. – New-York: ACC, 1969. – P. 206–233. 

8. Redfield R., Singer M. The Cultural Role of the Cities / R. Redfield, 
M. Singer // Classic essays on the Culture of the Cities, ed. by R. Sennett. – 
New-York: ACC, 1969. – P. 180–206. 

9. Sennett R. Flesh and Stone: The Body And The City In Western 
Civilization. ‒ New York: Norton, 1994. – 431 p.  

10. Sennett R. The Conscience of the Eye: The Design and Social Life 
of Cities. ‒ New York: Norton, 1990. – 288 p.  

 
REFERENCES: 

1. Weber, M. (1990). The Nature of the City. Retrieved from 
https://gtmarket.ru/laboratory/basis/3597 

2. Weber, M. (2011). Feodalizm, "soslovnoe gosudarstvo" i 
patrimonializm [Feudalism, "class state" and patrimonialism]. Oikumena: 
Almanakh sravnitelnykh issledovanii politicheskikh institutov, sotcialno-
ekonomicheskikh sistem i tcivilizatcii. Volume 8, 225–255. 

3. Gadamer, H.-G. (2000). Truth and Method. Moscow, Unіversus (In 
Russian). 

4. Lacan, J. (2004). The Seminar, Book XI. The Four Fundamental 
Concepts of Psychoanalysis. 1964. Moscow, Gnosis. (In Russian). 

5. Merleau-Ponty, M. (2006). The Visible and the Invisible. Minsk, 
Logvinov (In Russian). 

6. Foucault, M. (1999). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. 
Moscow, Ad Marginem (In Russian). 

7. Redfield, R. (1969) The Folk Society. In Classic essays on the Cul-
ture of the Cities, 206–233. New York, ACC. 

8. Redfield, R., Singer, M. (1969). The Cultural Role of the Cities. In 
Classic essays on the Culture of the Cities, 180–206. New York, ACC. 

9. Sennett, R. (1994). Flesh and Stone: The Body And The City In 
Western Civilization. New York, Norton. 

10. Sennett, R. (1990). The Conscience of the Eye: The Design and 
Social Life of Cities. New York, Norton.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 1 1 . 19  

 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ТРАНСФОРМАЦИЯ ВИЗУАЛЬНЫХ ПРАКТИК В КОНТЕКСТЕ ПЕРВИЧНОЙ УРБАНИЗАЦИИ 

 
Статья посвящена изучению процесса первичной урбанизации как контекста трансформации визуальных практик. Это предпо-

лагает долгосрочную перспективу изучения города как медиатора большой традиции. Народная культура в процессе формирования 
цивилизации дифференцировалась на сельскую и городскую. Город стал пространством формирования новых культурных страте-
гий: осмысления, упорядочения и управления. Это требует изменения и антропологической модели, кроме того, трансформации 
роли визуальных практик в структуре чувственных ориентаций человека. 

Ключевые слова: визуальные практики, город, первичная урбанизация, маленькая традиция, большая традиция, цивилизация. 
 

O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
TRANSFORMATION OF VISUAL PRACTICES IN THE CONTEXT OF PRIMARY URBANIZATION 

 
The article is devoted to the study of the process of primary urbanization as a context of transformation of visual practices. This implies a long-

term perspective of studying the city as a mediator of the great tradition. Folk culture in the process of formation of civilization was differentiated 
into rural and urban one. The city has become a space for formation of new cultural strategies: comprehension, ordering and management. This 
required changes in the anthropological model. 

If visual practices of small traditions were included in the de-differentiated structure of sensual orientations of small culture, the big 
tradition of urban culture supposed inclusion in the space through contemplation. Thus, the spectacle has received the function of subor-
dinate management, and visual practices have been pulled out of the substratum of human capabilities and received a privileged status in 
the hierarchy of sensual orientations. 

For this perspective, methodologically significant is the understanding of the opposition of the city as a village/city, which was formulated as 
the basic American sociologist R. Sennett. It was he who edited the anthology of the classic essay on urban culture, which offered a classification 
of the German and Chicago Schools of Urban Studies. This classification itself has become widely recognized and does not cause controversy. Our 
work will focus on this body of work, which not all are known to domestic researchers of the city. Particularly basic in this context will be the work 
of representatives of the Chicago School of R. Redfield and M. Singler. 

The purpose of the article is to study the transformations of visual practices in the process of primary urbanization. 
The dominant of visual practices of urban space is torn from the unity of sensory orientations of folk culture with its ritualized way of self-

government and becomes a way of ordering and managing in the situation of primary urbanization as the basic process of formation of civilization 
in general. In the process of primary urbanization, the city becomes a medium between: governors and subordinates, man and state, culture (as a 
small tradition) and civilization (as a large tradition). 

Key words: visual practices, city, primary urbanization, littlel tradition, great tradition, civilization. 
 
 
 


