
 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 5 ~ 

 

 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 

УДК 122/129: 130.3 
А. Ю. Морозов, д-р філос. наук, доц.  

Київський національний торговельно-економічний університет, 
вул. Кіото, 19, Київ, 02156, Україна 

anddriy.morozow@gmail.com 
 

СУТНІСТЬ ЛЮДИНИ І "НЕ-СВІТОВЕ": ЕТИЧНІ І МЕТАФІЗИЧНІ РАКУРСИ 
 

У статті показано, що усунення метафізичних понять "сутність", "природа", "трансцендентне" унеможливлює розведення в морально-
му бутті людини полюсів "сущого" і "належного", а відтак унеможливлює й саму етику. Позитивістський (антиметафізичний) підхід в "нау-
ках про дух" руйнує традицію природного права, підриває теоретичні основи демократії та європейського універсалізму. Обґрунтувати 
останні здатний лише метафізичний апріорізм. Зазначається, що основою розкриття сутності людського є причетність до "не-світового" 
(Г. Гегель). У досвіді не-світового відбувається трансцендування повсякденного модусу буття, піднесення природного існування на рівень 
надприродного. Не-світове постає в двох варіантах: "сильний" варіант не-світового є священна таємниця божественного, а "слабкий" – 
романтизований простір чарівної казки. Чарівне виступає субститутом священного в постпросвітницьку еру і виконує терапевтичну і 
профілактичну функції в лікуванні "моральних хвороб" нашого часу: цинічного розуму, індивідуалізму, релятивізму, культу споживання тощо. 
Відзначається, що відсутність не-світового як метацінності в культурному горизонті сучасної секулярної людини неминуче призводить до 
розлюднення, себто падіння природного (посутнісно людського) модусу екзистенції на рівень протиприродного. 

Ключові слова: метафізика, універсальні цінності, сутність, не-світове, повсякденність, священне, чарівне, цинічний розум, автентичність, розлюднення. 
 
Постановка проблеми. У сучасному суспільстві 

споживання культивуються лише перші сходинки 
знаменитої "піраміди Маслоу", які, звісно, не можуть 
задовольнити потребу людини в самореалізації. Тих, 
хто прагне вибратись "вище" і подивитись на світ не-
утилітарно, посутнісно, а не з точки зору товарної вар-
тості, суспільство вибраковує, залишаючи "за бортом". У 
цьому полягає його репресивність. Необмежена свобода 
споживання, як виявляється, – надзвичайно тоталітарна 
річ, адже немає нічого більш конформістського і залеж-
ного, аніж поведінка споживача. Більшість таких спожи-
вачів залишаються жити в метафізично і ціннісно 
обрізаному світі "людського, занадто людського", яке 
швидко деградує в існування на межі людського і тва-
ринного. Ми не будемо зараз порушувати складну про-
блему, що є первинним, а що вторинним: дегуманізо-
вана і відчужена капіталістична система, що формує і 
культивує в індивідах установку на споживання і 
володіння, чи навпаки – екзистенційне налаштування 
людини на духовний мінімум, яке є визначальним у 
формуванні "духу капіталізму" (М. Вебер), а значить, і 
його матеріальних форм прояву. Скоріше за все, 
йдеться про своєрідне коло взаємообумовлень суспіль-
ного та індивідуального. Але ясно одне: "економ-
варіант" людини далекий від повноти реалізації того, до 
чого людина покликана у своїй сутності. Можна сказати 
й більш радикально: цинічний розум, позбавлений вер-
тикального трансцендентного виміру, уводить від нор-
ми людського в його патологію, в режим неавтентично-
го модусу екзистенції. "Людське" в людині ніколи не 
гарантоване: це завжди перебування на важелях між 
олюдненням і розлюдненням, надприродним (божест-
венним) і протиприродним (звірячим). 

Аналіз досліджень і публікацій. Проблема зву-
ження повноти істинного "напоумленого розуму" (вираз 
В. С. Возняка) до його інструментальної іпостасі та хиб-
на екзистенційна установка на володіння (добре описа-
на Е. Фроммом, Г. Марселем, М. Бердяєвим, В. Франк-
лом, Б. Вишеславцевим та ін. [3, 4, 17, 18]) посилюють-
ся тим, що більшість філософів сьогодення усувають зі 
свого дискурсу традиційні метафізичні концепти, такі як: 
"істина", "сутність", "природа", "норма", "трансцендент-
не" та ін., тавруючи їх як реліктові залишки модерну або 
навіть домодерну. Це призводить до того, що "моральні 
хвороби нашого часу" (див. роботу Ч. Тейлора "Етика 
автентичності" [13]) стає дедалі більш складно іденти-
фікувати саме як хвороби. Відповідно, якщо хвороба 
(духу або тіла) не розпізнається і не тематизується як 

хвороба, ніхто не переймається її лікуванням чи про-
філактикою. Якщо сутність не розглядається як сутність 
чи взагалі усувається з філософського дискурсу як нібито 
"порожнє поняття" (як це роблять логічні позитивісти, а 
за ними атеїсти-екзистенціалісти на чолі із Ж. П. Сарт-
ром), тоді неможливо встановити і належним чином 
оцінити, чи має місце віддалення чи наближення кон-
кретного людського існування ("ось-буття") до власної 
сутності, до "істини буття" (М. Гайдеґґер). Якщо границі 
між нормальним і патологічним (природним і протипри-
родним) не просто розмиті, але взагалі відсутні на рівні 
теоретичної постановки проблеми, то моральна хвороба 
як порушення норми дедалі більше прогресує. 

У цій ситуації, з нашої точки зору, вкрай необхідно 
повернути філософський дискурс до вищезазначених 
понять, що не можна зробити без хоча б часткової 
реабілітації метафізики. (Чи можна сьогодні повністю 
реабілітувати метафізику у ситуації, коли панує загаль-
ний антиметафізичний "дух часу", – окрема розмова). 
Началом цього метафізичного повороту повинна стати 
експлікація поняття "не-світове", про яке писав 
Г. Гегель [5, 6]. З нашої точки зору, "не-світове" є 
трансцендентальним фоном (тлом) ціннісно-
смислового існування людини, тим абсолютним гори-
зонтом належного, в напрямку якого може повноцінно і 
автентично розгортатися людська сутність. У даному 
випадку ми беремо за основу нашого твердження 
міркування Л. Вітгенштайна, який в "Логіко-
філософському трактаті" справедливо зазначає: 
"Смисл світу повинен лежати поза ним. У світі все є, 
як воно є, і все відбувається так, як відбувається. В 
ньому немає жодної цінності, а якби вона там була, то 
вона не мала б жодної цінності. Якщо є цінність, що має 
цінність, то вона повинна лежати поза всім тим, що 
відбувається і поза Сущим. Тому, що все, що 
відбувається і Суще – випадкове. Те, що їх робить не-
випадковим, не може знаходитись в світі, бо в проти-
лежному випадку воно знову було б випадковим. Воно 
повинно знаходить по той бік світу [курсив наш – 
А. М.]" (фрагмент 6. 41) [3]. Отже, самі по собі фізичний 
світ і біологічне життя людини є ціннісно нейтральними, 
і лише містичне "невимовне" (Вітгенштайн) по той бік 
світу надає їм смислу і моральної цінності. Саме через 
цей зв'язок із невимовним людина стає тією, ким вона є 
– духовною істотою. "Ясно, що етика не може бути ви-
словлена. Етика трансцендентальна. Етика і естетика 
єдині" (фрагмент 6.42.1) [3], ‒ закономірно підсумовує 
Вітгенштайн.  

© Морозов А. Ю.



~ 6 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Модерн раціоналізував і "розчаклував" усе, що стосу-
ється не-світового, трансцендентного, божественного, 
священного, і разом з тим раціоналізував цінності, що (як 
було сказано вище) належать саме царині не-світового, 
контрфактичного, невимовного, яка була усунута. Так 
поступово цінності були знецінені, людство спіткала 
"ціннісна сліпота" (М. Шелер) та "аномія" (Е. Дюркгейм). 
(Пор. з євангельським: "Якщо сіль втратить силу, то як 
зробити її солоною? Нінащо вона вже не буде більше 
придатна, хіба щоб викинути геть, аби топтали її люди" 
(Мт. 5:13)). Але апріорний запит-інтенція на вихід за тісні 
межі "внутрішньо-світового" у особи все одно залиша-
ється. За умов дискредитації релігії "просвітницьким 
екстремізмом" (Г. Гадамер) модерна культура пропонує 
своєрідні компенсації не-світового в художній літературі 
романтичного і неоромантичного напрямків (Гофман, 
Дж. Толкієн), замінюючи священне "чарівним" [7, 14, 15]. 
Чарівну казку можна трактувати як субститут метафізики 
для секулярної людини з цинічним розумом. Тема 
сутності людини на сьогоднішній день не користується 
великим попитом на "інтелектуальному ринку" і тим не 
менш потребує філософської рефлексії. 

Метою статті є осмислення етичних і метафізичних 
вимірів сутності людини у їхньому зв’язку із досвідом 
"не-світового". 

Виклад основного матеріалу дослідження. Інстру-
ментальний, "цинічний" (як називає його П. Слотердайк 
[12]) розум сучасної людини, налаштований виключно 
на прагматику, є завідомо програшним у тих сферах, де 
мова йде про автентичність людської екзистенції, осно-
ви духовного існування людини саме як особистості, а 
не "речі" і "товару" серед інших речей і товарів. У кон-
курентній боротьбі повсякденних смислів і поточних зав-
дань, у стурбованості дріб’язковим, ковзаючи на горизон-
тальній "поверхні" сущого, такий цинічний розум випускає з 
уваги вертикальний вимір буття, Смисл і Над-завдання, 
телос життя як цілого. Зацикленість на технологіях 
успішності та рецептах управління чи маніпулювання, 
постійна гонка за статусами і "лайками" в соцмережах 
призводять до того, що сучасний цинік втрачає відчуття 
щастя як такого, задовольняючись його сурогатами, т. зв. 
"знаками щастя" (Ж. Бодріяр) [2]. Не дивно, що такому 
інструментальному розуму, що занурений у повсякден-
ність як єдину можливу реальність, бракує внутрішньої 
екзистенційної наповненості, буттєвої повноти і смисло-
вої насиченості. Чим більш цинічним і матеріалістичним 
стає розум, тим більше на цьому заробляють психоаналі-
тики, психіатри і пов’язані із ними фармакологічні компанії, 
що випускають допінги та антидепресанти. Останніми лю-
дина заповнює смислову порожнечу, компенсує "діру 
розміром з Бога" (метафора Ж. П. Сартра). 

Утім, вся ця психоаналітична робота ведеться, так 
би мовити, з наслідками, а не причинами. Адже коріння 
проблеми – саме оцей технічний інструментальний ро-
зум, "цілераціональність", що все намагається "розчак-
лувати" (М. Вебер), деміфологізувати, зняти зі світу 
покров таємниці. (У дужках зазначимо, що такий потяг 
до раціоналізації, у свою чергу, пояснюється глибоко 
ірраціональним страхом чи, вірніше, тривогою малень-
кої людини перед безмежною таємницею буття, яка 
перевищує людські можливості її пізнати та опанувати. 
Людині легше, щоб світ виглядав "простим", "об’єктив-
ним", доступним для прорахування, управління, класи-
фікації, розподілу, передбачення, тому вона його 
"розчакловує", хоча зрозуміло, що від цієї процедури 
світ простішим та яснішим не стає).  

Інструментальна раціональність унеможливлює "пікові 
переживання" (А. Маслоу), трансперсональний досвід ви-
щих духовних цінностей, здивованість сущим. І найголов-

ніше ‒ від особи залишається закритою ("затуленою", 
"загромадженою" під сміттям необов’язкового) "істина 
буття". На цій проблемі забвіння буття свого часу акцен-
тував увагу Мартин Гайдеґґер [19]. На наш погляд, пафос 
його праць у тому, що мова йде не про якусь, здавалося 
б, далеку від реального життя філософську абстракцію, а 
у першу чергу про закритість ("затемненість") для людини 
її власної сутності, а відтак – неавтентичність її буття. 
Таким чином, основною функцією гуманістично орієнтова-
ної філософії і художньої літератури повинно стати про-
яснення для людини її власної природи, відкриття істини 
як "алетеї" (прозорості, не-утаємничення). Стурбованість 
проблематикою буття взагалі є серцевиною людського 
буття, вкрай насущною й актуальною справою для люд-
ського саморозуміння. І, звичайно, жодна тематизація сут-
ності і природи людського не може відбутися, якщо ми не 
повернемося до повноти розуміння "субстантивної єдності 
розуму" (М. Вебер), що охоплює метафізичні, етичні та 
естетичні виміри, чуттєво-міфологічні, раціональні та 
інтуїтивного-містичні способи осягнення буття людини. 

Метафізичні основи демократії  
Гегель би сказав, що "істинна людина" – це та лю-

дина, яка відповідає своєму "поняттю", тобто своїй 
природі, сутності. У свою чергу, природа/сутність люди-
ни є тим, чим їй належить стати. Сутність людини 
окреслює горизонт бажаного і належного, ідеального 
"смислового майбутнього" (М. Бахтін), до якого прямує 
чи від якого віддаляється наявне суще. Без "сутності" 
(тобто "належного") неможливо говорити про етику. 
Усуваючи концепти "сутність" і "природа" (або вужче ‒ 
"моральна сутність" і "моральна природа"), ми ставимо 
під загрозу існування етики як науки, фундаментом якої 
і є розведення двох "полюсів" буття: сущого і належно-
го. З нашої точки зору, "природа людини" – це 
метафізичне поняття, яке відображає об’єктивно наяв-
ну реальність людського існування. 

До чого призводить усунення метафізичних понять? 
Насправді, до катастрофічних наслідків. Якщо ми запере-
чуємо об’єктивну "природу людини", відтак ми піддаємо 
сумніву об’єктивність і недоторканність прав людини, які 
ми називаємо "природними правами". Відтоді щезає сама 
людина як така, "людина взагалі" ‒ замість неї залиша-
ються окремі індивіди, між якими немає (і не може бути) 
нічого спільного. Немає сутності людського та її природи 
– значить, немає й "природних прав" людини як атрибутів 
цієї сутності. Руйнується уся традиція "природного пра-
ва". Цікаво, як постмодерніст чи позитивіст подивились би 
на знаменитий рядок із "Декларації незалежності": "Ми 
вважаємо очевидними істинами наступні: всі люди 
створені рівними, і всі вони обдаровані своїм Творцем 
деякими не відчуженими правами, до числа яких нале-
жать: життя, свобода і стремління до щастя" [8, c. 3]? Як-
що Бог ‒ це порожнє метафізичне поняття, таке саме, як і 
поняття "природа", тоді під питанням залишаються й 
верховні цінності життя, свободи і щастя як мети життя. 
По суті, сьогоднішні апологети демократії, апелюючи до 
прав людини і водночас стоячи на антиметафізичних 
світоглядних основах, суперечать самі собі. 

Заперечення концепту "сутність людини" веде до 
заперечення таких атрибутивних і конститутивних її рис, 
як, наприклад, людяність чи сумління. Останнє 
оголошується історично зумовленим продуктом 
суспільних домовленостей, а значить, чимось релятив-
ним і суб’єктивним. Аналогічно розпадається і зникає 
нічим тепер не підкріплена "людськість" як планетарна 
єдність. Тим самим імпліцитно заперечується й поняття 
"злочин проти людяності" (“crimes against humanity”), 
яке широко розповсюджене в міжнародному праві. В 
ситуації, коли немає людини взагалі, відсутнє уявлення 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 7 ~ 

 

 

й про універсальні моральні норми, бо відтепер кожен 
суб’єкт як міра усіх речей встановлює їх сам. Відтак 
стає неможливим піднімати і вирішувати будь-які 
загальнолюдські проблеми. Фактично в антимета-
фізичній картині світу не існує нічого загального. Є ли-
ше торжество одиничного. Якщо згадати тезу С. К’єр-
кегора ("телос моралі є щось всезагальне"), стає 
зрозумілим, чому сьогодні з мораллю у західному світі, 
що порвав із метафізикою, все проблематично. 

Не краще ситуація із тими, хто стоїть на позиціях 
трансгуманізму і пророкує настання постлюдини, людини-
біоробота, у якої буде штучно створена "природа", нова 
сутність, що не матиме нічого спільного із традиційною 
людською природою. Тут вже інша, стара як світ, 
мефістофельська спокуса – обіцяти людині вічне життя. 
Проте нова вдосконалена природа означатиме зникнення 
старого людського виду. Штучність – виклик природі, а 
відтак виклик її Творцю. Однак парадокс полягає в тому, 
що навіть найрадикальніші з апологетів трансгуманізму, 
при всьому своєму релятивізмі, наголосі на історичності 
людської природи взагалі та моральних цінностей зокре-
ма, чомусь не наважуються відмовитись від концепції 
"прав людини" чи оскаржити злочини проти людяності, такі 
як Голокост, ГУЛАГ, Голодомор тощо. 

А між тим одне випливає з іншого: відмова від 
метафізики (зокрема від метафізичного концепту "при-
рода людини") веде, якщо бути послідовним і логічним, 
до підриву основ демократії. Якщо ці основи є виключно 
емпіричними і дискурсивними, відтак вони не можуть 
претендувати на метаісторичність, універсальність, 
об’єктивність і необхідність. Значить, можна припустити, 
що злочини ГУЛАГу і Голокосту не є злочинами проти 
людяності  без строку давності, а в принципі колись мо-
жуть бути переглянуті. А це пряма дорога до ревізіонізму 
і стирання історичної пам’яті. Це означає також те, що ті, 
кого ми звикли називати безсовісними і безпринципними 
(аморальними) людьми, насправді є безсовісними і без-
принципними лише для нашої культури, нашого часу, 
нашого виховання, а не взагалі ‒ в універсальному 
сутнісному значенні. Тобто в антиметафізичній етичній 
стратегії передбачається наступне: те, що для нас 
сьогодні видається абсолютним злом (наприклад, вбив-
ство людей за національною чи расовою ознакою, торту-
ри безвинних, досліди над дітьми), насправді ніякою 
абсолютністю не володіє. Значить, і ті, кого ми сьогодні 
називаємо моральним еталоном (наприклад, "праведни-
ки світу", що рятували євреїв під час Великої Вітчизняної 
війни), також не є ніяким еталоном в метаісторичному 
смислі цього слова, а відтак ніхто не може дати гарантії, 
що через яких-небудь 100‒200 років праведників будуть 
продовжувати називати праведниками, героїв ‒ героями, 
а зрадників – зрадниками. 

Ось які антиутопічні наслідки позитивістської (анти-
метафізичної) стратегії в етиці нас очікують, коли ми ска-
совуємо апріорні метафізичні конструкти на кшталт "мо-
ральна природа людини", "добро", "сумління" і т.д., ґрун-
туючи мораль виключно на дискурсивних практиках. На 
нашу думку, тільки апріорізм дозволяє вести мову про 
існування певних моральних інваріантів, універсальних 
констант добра, зла, справедливості, на яких, до речі, 
стоїть західна цивілізація, що претендує на свою все-
людськість (універсальність), месіанський та есхатологіч-
ний статус. Де-факто такий апріорізм завжди існує, де-
юре про нього не прийнято говорити. Якщо повернутися 
до проблеми універсалізму моральних цінностей західної 
цивілізації, то тут яскраво проявляється типова стратегія 
подвійних стандартів: з одного боку, суто декларативні 
множинність і плюралізм смислів, цінностей, образів 
життя, необмежена свобода слова, мультикультурність, 

моральний релятивізм, торжество влади дискурсивних 
практик, відмова від європоцентризму etc., а з іншого 
боку – бомбові удари по тих, хто із усім цим не згодний, 
тобто апріорна культурна і цивілізаційна вищість 
західної культури по відношенню до інших. Мовляв, є 
прогресивне "європейське людство" (Е. Гуссерль), люд-
ство par excellence, а є "всі інші", що так чи інакше 
приречені на відставання від морального еталону. І 
справа не в тому, що цинічні політики не дослухаються 
мудрих порад кабінетних вчених і звідси походить цей 
розрив між теорією і практикою. Ні, все відбувається з 
точністю до навпаки. Дії політиків є прямим продовжен-
ням теоретичних конструкцій кабінетних вчених. 

Прислухаємося до слів видатного американського 
мислителя Н. Хомського (Chomsky), який писав: “The 
smart way to keep people passive and obedient is to 
strictly limit the spectrum of acceptable opinion, but allow 
very lively debate within that spectrum ‒ even encourage 
the more critical and dissident views” [21, c. 23]. Проф. 
Хомський  хоче сказати, що все, що виходить за межі 
дозволеного ліберально-демократичного спектра, 
апріорі оголошується злом, і це не підлягає дискусії. 
Переформулюємо дещо по-іншому: можна дискутувати 
абсолютно про все, але не можна дискутувати з приво-
ду самого принципу дискусійності. Все оголошується 
відносним та історичним, окрім самих принципів 
відносності та історичності, які оголошуються абсолют-
ними і позаісторичними. У цьому, можливо, найбільший 
парадокс західної демократії, яка на словах заперечує 
метафізичний апріорізм, а на ділі не може вирватись з 
його тенет і дбайливо це приховує. Адже це і є “the 
smart way to keep people passive and obedient”: прикри-
ваючись гаслами про "багатополярність", по суті вста-
новлювати безальтернативний монополярний світ. От-
же, сьогодні ми часто-густо бачимо негативні прояви 
універсалізму та месіанізму на прикладі політики Захо-
ду стосовно тих цивілізацій, що не приймають західну 
систему моральних цінностей, зокрема цінності 
ліберальної демократії і прав людини. Але це свідчить 
скоріше про викривлення і спотворення справжнього 
метафізичного (релігійного) універсалізму, переведення 
його у суто світську площину, аніж про хибність принци-
пу універсалізму як такого. Для нас методологічною 
вказівкою і дороговказом у пошуках морального 
універсалізму є відома сентенція Тертулліана "всяка 
душа – християнка". Це означає, що саме християнські 
імперативи споріднюють різні часи і цивілізації, які б 
вони не були – дохристиянські, християнські чи 
постхристиянські. У даному випадку християнство 
виступає не конфесією серед безлічі інших конфесій, а 
трансцендентальною єдністю, спільним знаменником 
людства, історичною відповіддю на трансцендентальні 
запити людини про смисл буття, свободу волі і духовне 
безсмертя. Якщо душа ‒ християнка, значить, і сутнісні 
сили людини, світова культура людства у своїх вищих 
кульмінаційних проявах – теж християнська за духом. 

Сутність людини і не-світове 
Г. Гегель пише у "Лекціях з філософії релігії": "Пред-

мет релігії, як і філософії, є вічна істина в самій її об’єк-
тивності. Філософія є пізнання не-світового, не пізнання 
емпіричного буття і життя, але знання того, що вічно, 
що є Бог… Роз’яснюючи релігію, філософія роз’яснює 
саму себе, і навпаки – роз’яснюючи себе, вона допо-
магає глибше зрозуміти релігію… Таким чином 
філософія і релігія співпадають воєдино" [5, c. 219]. 
Отже, після цитати класика всі розмови про жорстку де-
маркацію філософського і релігійного світоглядів/способів 
мислення є абсолютно дилетантськими. Це два суміжні 
дискурси. На наш погляд, "не-світове" як об’єкт 



~ 8 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

філософії і релігії конституює той полюс "належного" і 
"сутнісного", без якого неможливо говорити про етику, 
аксіологію, філософську антропологію. 

Гуманістичний психолог В. Франкл побічно піднімає 
тему не-світового, обговорюючи сутність смислу люд-
ського існування. Людина живе в певному світі, але 
цілком можливо припустити, що за межами цього світу 
ймовірно існує метасвіт. Відношення наявного людсько-
го світу до надсвіту аналогічно відношенню оточуючого 
середовища тварини до світу людини, що її приручила. 
Тварини не знають, з якою метою їх тримає хазяїн; так 
само і людина не знає Господніх шляхів, бо вони 
"несповідимі", але здогадується про наявність замислу, 
Провидіння, Промислу Божого стосовно свого 
індивідуального життя. Франкл відзначає, що віра у 
надсмисл, замисел світу і кінцеву мету людського життя 
має величезне психотерапевтичне і психологічне зна-
чення. Для такої віри немає нічого беззмістовного, на-
прасного, абсурдного, жодна дія не залишається непо-
ясненою. "Існування не лише інтенціональне [спрямо-
ване на "сильну ідею" чи ідеал. – Прим. наші], але та-
кож і трансцендентне. Самотрансценденція – сутність 
існування. Бути людиною ‒ означає бути спрямованим 
не на себе, а на дещо інше… Бути людиною – означає 
бути протипоставленим світу" [17, с. 284‒285]. Франкл 
говорить про "напруження, яке існує між суб’єктом і 
об’єктом, між "я є" і "я повинен", між реальністю та 
ідеалом, між буттям і смислом. І щоб зберегти це на-
пруження, потрібно відгородити смисл від співпадіння з 
буттям. Я би сказав, що смисл смислу в тому, що він 
направляє хід буття" [Там само]. Франкл порівнює 
трансцендентність смислу із Божою Славою, яка супро-
воджувала давніх ізраїльтян під час виходу з Єгипту у 
вигляді хмари попереду їхнього табору. Для мислителя 
очевидно, що факт і цінності є різними полюсами буття. 
Цінності є контрфактичними: на їхній інакшості, 
трансцендентності будується уся величезна будівля 
людської моралі. Продовжуючи Франкла, можна сказа-
ти, що "верховні цінності" сягають корінням у таке 
"інше", яке є "не від світу цього", тобто у не-світове. 

"Не-світове" має різні іпостасі – філософська свідо-
мість традиційно називає його трансцендентним, а релі-
гійна свідомість – священним. Різниця між двома понят-
тями наступна. Філософське "трансцендентне" за визна-
ченням – це деяке абстрактне "замежжя", яке принципо-
во недоступне досвідному пізнанню (якщо під досвідом 
розуміти лише чуттєвий досвід). Релігійне "священне" ‒ 
це те, що відкриває, являє себе людині у певних 
символічних формах (Мірча Еліаде називає їх "ієрофа-
ніями", Богоявленням). Тобто ми можемо переживати 
священне в особливому містичному, трансперсонально-
му, релігійному досвіді (В. Джеймс, К. Уілбер). У контексті 
християнського універсалізму способом причетності до 
священного є таїнства, символічні дії, в яких безконечна 
божественна реальність проявляється через конкретні 
матеріальні носії (хліб і вино, єлей і миро і т. д.). 

Секуляризація культури, про яку пише Ч. Тейлор [13], – 
це насправді ніщо інше, як відсутність в сучасної людини 
досвіду священного. На наш погляд, тотальне відчуження 
від сакрального виміру несе негативні наслідки. По-перше, 
позбавляючи культуру і історію вертикального трансцен-
дентного виміру, ми занурюємося у вульгарність, заяложе-
ність і міщанство, низькопробний утилітаризм і орієнтацію 
на привласнення, приземне життя без піднесеного та ди-
вовижного, у "людське, занадто людське" (Ф. Ніцше). Са-
ме через цей розрив починається регрес людини, її мо-
ральне падіння, втрата власної сутності та розлюднення. 
По-друге, без орієнтації на священне культура особистості 
втрачає свою національну самобутність, свій народний 

дух, адже ще Гегель справедливо зазначав, що "ідея 
Бога є підвалиною, на яку спирається національність" 
[5]. По-третє, свідома чи несвідома відмова від не-
світового як священного підриває основи й філософії як 
вершини духовної діяльності людини, предметом якої є 
Абсолют, а значить, унеможливлює ґрунтовне осмис-
лення людиною свого власного буття, його підвалин і 
майбутніх перспектив. 

Відрив екзистенції від божественного не-світового ‒ 
це не лише відрив від чогось такого, що знаходиться по 
той бік світу, від абстрактної інстанції "causa sui", що не 
втручається в природу і життя людини (позиція Лапла-
са). Такий вульгарний деїзм потрібно одразу відкинути 
як такий, що не відповідає істині речей. Для нас у цьому 
контексті набагато важливішою є думка Гегеля про те, 
що Дух (з великої літери) і духовне не є чимось таким, 
що існує ззовні по відношенню до людини. Проблема 
значно глибша: Дух як "не-світове" – це передусім 
внутрішня іманентна основа існування всього сущого. 
Ще молодим Гегель у так званих "Фрагментах системи" 
висловив правильну думку: "Іудеї об’єктивували Бога як 
буття, що знаходиться над кінцевим і поза ним. Це хиб-
на ідея нескінченного, "дурна" нескінченність. Христос 
же відкрив безконечне Життя всередині себе як джере-
ло своєї думки і дії. І це – правильна ідея нескінченного, 
а саме як внутрішньо притаманного кінцевому і як тако-
го, що містить кінцеве в собі" [5, c. 196]. Таким чином, 
людина як конечна істота, що належить світові, містить 
у своїх надрах вже, так би мовити, насіння не-світового, 
трансцендентного начала, вірніше, "безначального". 
Забвіння не-світового означає не просто відрив людини 
від священного і екзистенційне падіння "вниз", в "низи-
ни буття" (М. Бердяєв), а відчуження людини від самої 
себе, від власної духовної основи. Провина за 
нездатність бачити і розпізнавати дію не-світового ле-
жить на самій людській особі, її "викривленій волі" (бл. 
Августин), що свідомо і добровільно відмовляється від 
всього не-світового, зосереджуючись лише на горизон-
тальних (внутрішньосвітових) проявах буття. Яскравим 
виявом цієї горизонтальності є "повсякденність" – неав-
тентичний, несправжній, відчужений і по суті протипри-
родний спосіб існування. За Гайдеґґером, повсякденність 
характеризується безособовістю (Das Man), марнослів’ям, 
невіглаством, симуляцією, видимістю, страхом. У повсяк-
денності відсутня метафізика. Коли повсякденність життя 
позбавлена метафізичних роздумів, вона лишається на 
поверхні і ніколи не зазирає в глибину. Так і зароджується 
пресловута "бездуховність" – із поступовим забвінням 
таємничо-священного, із ковзанням по поверхні буття, в 
якому щезає символічна і семантична подвійність і все 
стає однозначним. Згадуються слова поета Срібного віку 
Михайла Кузміна: "Наш ангел превращений отлетел. Ещё 
немного – я совсем ослепну, И станет роза розой, небо 
небом, И больше ничего!" [10, c. 148]. 

Особистість як надіндивідуальне  
Не-світове ‒ це надіндивідуальна (трансперсональна) 

інстанція. Особистість народжується у співпричетності до 
неї. Екзистенційна відмова від не-світового, "ціннісна 
сліпота" щодо нього обертається стагнацією особистості 
як принципу. Тріумф індивідуального обертається торже-
ством безособового. Тільки коли священне при-
одчиняється нам через певні символи ("вікна в трансцен-
дентне", як їх називав о. Павло Флоренський), в темряву 
тварного світу потрапляє світло божественного сонця. 
Справжня особистість (та, яка відповідає своєму "понят-
тю") покликана поєднувати у собі абсолютне трансцен-
дентне "не-світове" і "внутрішньосвітове" у такий спосіб, 
що саме належить двом світам: земному і небесному, 
мирському і священному. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 9 ~ 

 

 

На наш погляд, переривання живоносного ланцюгу 
між світовим і не-світовим, процес десакралізації світу і 
водночас його герметизації, "отвердіння" (термін 
Р. Генона) є вельми небезпечним. Поки жевріє віра в 
духовні символи, екзистенція як при-сутність (буття 
при суті) відкрита абсолютній сутності світу, а через неї 
– і власній внутрішній сутності. Нещастя атеїста чи аг-
ностика не в тому, що він не може або не хоче повірити 
у щось вище за нього (тобто метафізичне, недоступне 
чуттєвому досвіду), а в тому, що він закритий для 
власної сутності, у нього від-сутнє внутрішнє сутнісне 
існування, йому недоступна глибина власного буття. 
Його серце як духовний центр особистості стало мерт-
вим. А винуватий в своєму нещасті він сам. Борис Ви-
шеславцев справедливо зазначає: "Атеизм есть миро-
созерцание постоянно двигающееся на периферии, на 
поверхности, постоянно верящее во внешность, види-
мость, атеизм есть отрицание таинственного центра 
личности и, в силу этого, отрицание таинственного цен-
тра вселенной. Для него нет никакого "сердца земли", 
"сердца моря", "сердца небес", для него нет и сердца 
человека, ибо он никогда не спускается в глубину, по-
стоянно скользя по поверхности и, конечно, нет ничего 
легче, как скользить по поверхности. Поверхностное 
есть самое легкое, самое общедоступное. Атеизм есть 
банальнейшее миросозерцание, миросозерцание без-
дарности. Аристотель говорит, что начало философии 
есть удивление; мы можем сказать, что начало религии 
есть чувство тайны, трепет таинственного, благогове-
ние перед таинственным. В этом смысле атеизм и по-
зитивизм есть столько же безрелигиозное, как и не фи-
лософское мировоззрение: он ничему не удивляется и 
ни перед чем не благоговеет" [4, c. 34]. 

Розкриваючи проблему не-світового як надіндивідуаль-
ного, потрібно зазначити, що людська особистість як автен-
тична екзистенція є "ексцентричним існуванням" (Е. Леві-
нас), трансценденцією, що передбачає постійний смисло-
вий рух і перетворення від індивідуального до надіндивіду-
ального способу буття. Трансформації екзистенції завжди 
відбуваються в безконечному горизонті священної таємниці 
буття як "не-світового". Все, що відбувається у внутрішньо-
му світі людини, не лише осяяне світлом надіндивідуального 
надприродного буття Бога і не лише їм уможливлюється, 
але й рухається у його горизонті. Буття як не-світове є вод-
ночас і джерелом, і метою преображення індивідуального в 
особистісне. Тільки так конкретне життя людини набуває 
автентичного, а значить, і онтологічного статусу. 

У цьому контексті доцільно згадати вчення видатного 
релігійного філософа і богослова о. Володимира Лосько-
го, що відроджував традиції патристики в ХХ ст. Як 
зазначає в своїй докторській дисертації духовний глава 
Англіканської церкви архієпископ Кентерберійський Роу-
ен Уільямс, центральна думка богословської системи 
Лоського ‒ нетотожність особистості та індивіда [див. 16]. 
Проблема, на думку Уільямса, полягає в тому, що на 
Заході (завдяки традиції католицизму) ці поняття стали 
майже синонімічними. Сьогодні особистість звели до на-
бору індивідуальних прав і свобод, підмінили внутрішню 
свободу волі суто зовнішніми (і по суті декларативними) 
свободами слова, вибору, зібрання тощо. Натомість пра-
вославна традиція завжди стверджувала, що особистість 
перевищує індивідуальну природу людини. Особистість 
– це дещо надіндивідуальне. Природа людини ("родова 
сутність") у всіх людей однакова. Це універсальний 
ґрунт, пластичний матеріал, який набуває конкретної 
форми у часі і просторі особистого життя. Особистість 
служить вищим цілям – возз’єднанню з Богом, спасінню, 
блаженству. Це духовний рух від природного у надпри-
родне. Дороговказом цього руху є теза, висловлена св. 

Ірінеєм Ліонським: "Бог став людиною для того, щоб лю-
дина могла стати богом" [Там само]. Догмат про во-
скресіння з мертвих, з нашої точки зору, також стосу-
ється не індивідуальності, а саме особистості як такого 
образу Бога, який розкрився у своїй екзистенційній повноті 
і став богоподібним. Воскресне не емпіричне індиві-
дуальне Я, а глибинне ноуменальне сутнісне Я, людська 
Самість, духовний центр людини. Саме тому особистість – 
це не лише "буття-до-смерті" (М. Гайдеґґер), але й "буття-
в-очікуванні-воскресіння" (термін наш). 

Щоб стати особистістю, потрібно не просто обслуго-
вувати потреби власної біологічної природи (плоті), а 
служити чомусь вищому, що перевищує індивідуальне і 
природне. Загальна орієнтація на не-світове як священ-
не означає на практиці служіння і підпорядкування влас-
ного життя священним цінностям (ідеям, смислам), які 
можуть бути доволі різноманітними. Служіння ідеям не 
означає "одержимості" чи "зацикленості". Це, скоріше, 
моральна рішучість жертвувати собою, шляхетність 
альтруїзму, що передбачає екзистенційне налаштування 
у сенсі відкритості і прозорості об’єктивному ціннісному 
буттю. Ось як описує таку моральну чесноту служіння й 
альтруїзму Ф. М. Достоєвський в романі "Біси" у перед-
смертному монолозі Степана Трофимовича Верховенсь-
кого, вказуючи на неї як на необхідну умову досягнення 
щастя: "Одна уже всегдашняя мысль о том, что сущест-
вует нечто безмерно справедливейшее и счастливей-
шее, чем я, уже наполняет и меня всего безмерным 
умилением и – славой <…> Весь закон бытия человече-
ского лишь в том, чтобы человек всегда мог преклонить-
ся пред безмерно великим. Если лишить людей безмер-
но великого, то не станут они жить и умрут в отчаянии. 
Безмерное и бесконечное так же необходимо человеку, 
как и та малая планета, на которой он обитает<...> Вся-
кому человеку, кто бы он ни был, необходимо прекло-
ниться пред тем, что есть Великая Мысль. Даже самому 
глупому человеку необходимо хотя бы нечто великое 
<…> Они не знают, не знают, что и в них заключена всё 
та же вечная Великая Мысль!". 

З нашої точки зору, моральна криза нинішнього часу 
полягає в тому, що людина відмовилася від ідеї служіння 
вищим надіндивідуальним благам. Вона раціоналізувала, 
"розчаклувала", релятивізувала світ. Звівши все до рівня 
товарної вартості, тим самим людина втратила онтоло-
гічну цінність речей. Відтоді, позбавлений вищих 
ідеальних орієнтирів, феномен "людського" сам став річчю 
й опинився під загрозою зникнення. 

Жан Бодріяр зазначає, що в сучасному секулярному 
світі, де панує ідеологія споживання і фетишизується 
тіло і тілесні задоволення, відсутнє трансцендентне як 
таке. "У розповсюдженому процесі споживання немає 
більше душі, тіні, двійника, образу в дзеркальному сенсі. 
Немає більше ані суперечності буття, ані проблематики 
справжності і видимості [характерної для античної і 
християнської філософсько-релігійних традицій. – Прим. 
наші]. Є тільки випромінювання та отримання знаків, і 
індивідуальне буття знищується в цій комбінаториці і 
підрахунку знаків... Немає більше трансцендентності, 
фінальності, цілі: це суспільство характеризує відсутність 
"рефлексії", перспективи щодо себе самого. Немає, 
відтак, більше злісної інстанції на зразок Диявола, з яким 
укладають фаустівську угоду, щоб досягти багатства і 
слави, оскільки все дано сприятливим і материнським 
оточенням самого суспільства достатку. Або тоді треба 
припустити, що ціле суспільство, "анонімне суспільство", 
товариство з обмеженою відповідальністю уклало кон-
тракт з Дияволом, продало йому все трансцендентне, 
всю фінальність за достаток і тепер страждає від 
відсутності цілей" [2, c. 77]. 



~ 10 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Ситою, але духовно вихолощеною є "постісторія" 
західного людства, і щоб відстрочити її остаточну сми-
слову і ціннісну смерть, "трансцендентність", як пише 
Бодріяр, постійно доводиться знаходити чи вигадувати. 
Саме тому, з одного боку, з’являються футурологічні 
проекти постлюдини, кіборга-біоробота, що трансцендує 
межі людської біологічної природи, а з іншого боку, "во-
роги відкритого суспільства" (К. Поппер): ультраправі, 
ультраліві, фундаменталісти, терористи, хакери, ІГІЛ, 
російські спецслужби і т. д. по той бік політкоректної 
"добропорядності". Їхня наявність в медіа-дискурсі 
необхідна для підтримання мінімальної життєздатності 
суспільної системи, певного ступеня її організованості. 

Духові нашого часу вдалося майже все священне і 
таємниче розчаклувати і вульгаризувати, втягнути фа-
ворське "не-світове" у темну воронку "внутрішньосві-
тового". Те, що кінець людської ери досі не настав, 
тримається на цьому "майже". Парадоксально, але 
таємницею для людини залишається сама її установка 
на розчаклування світу, позбавлення його таємниць. 
Чому ми все прагнемо раціоналізувати – це питання 
випадає з нашої уваги. Раціоналізація – не лише мод-
ний тренд, але і найбільша загадка. Раціоналізація є 
найбільш ірраціональною річчю на світі. 

Виникнення суб’єкта як причина суб’єктивізації 
цінностей 

Зухвалий модерний дух відкидає не-світове (божест-
венне) і водночас культивує ідею суб’єкта. Це 
взаємопов’язані процеси. Від повноти розуміння 
особистості як образа божественного, "ікони Логосу" 
(вислів П. Флоренського) залишається метафізично ка-
стрований "гносеологічний суб’єкт". У домодерні світ 
постає в своїй повноті як дещо транссуб`єктне і неза-
лежне від індивідуальної волі і свідомості. Ідея суб’єкта у 
греків відсутня, як переконливо показує це О. Лосєв. Не 
знає автономного суб’єкта і християнська свідомість, бо 
тут діє принцип синергії (спів-дії двох воль). У Новий час, 
із появою суб’єкта, вся сфера людської діяльності зво-
диться до суб’єкт-об’єктної дихотомії, а світ стає 
повністю залежним від суб’єкта, від суб’єктивних можли-
востей пізнання: розсудку, волі, психіки, апріорних струк-
тур тощо. В кінцевому рахунку світ, як розуміє його мо-
дерна філософія, стає суб’єктивним уявленням. Його 
існування залежить від суб’єктивної самоочевидності, він 
покладається суб’єктивною свідомістю і самосвідомістю. 
Звідси, із суб’єктності, логічно йде наступний крок ‒ 
суб’єктивізація і релятивізація світу цінностей. Зникає 
можливість говорити про об’єктивну ієрархію цінностей, 
смислів. Торжествує повний волюнтаризм індивіда, який 
претендує на роль останньої інстанції, міри всіх речей. 
Сутністю сущого оголошується воля до влади. 

Не-світове поступово замінюється внутрішньосвіто-
вим: "священне" підміняється туманним і розпливчастим 
"піднесеним", "шляхетним", переходить з площини 
духовної в моральну, а згодом в естетичну сферу. 
Надалі зникає й піднесене, і відбувається тотальне "пов-
стання мас" (Х. Ортега-і-Гассет), тріумф вульгарності і 
кітчу. Вульгарність – це відмова людства від священного 
і піднесеного, підпорядкування життя індивідуальним, 
суто утилітарним цілям, і як наслідок – всепоглинаюча 
байдужість і нудьга від самої думки про необхідність тво-
рення "надзавдань": служіння народу та історії, побудови 
утопії, спасіння душі тощо. Вульгарність починається з 
автономного мислячого суб’єкта, вірніше, із суб’єкта, 
який думає, ніби він автономний, самодостатній та 
унікальний, але насправді діє та мислить у заданій йому 
певними пропагандистськими чи маніпулятивними схе-
мами і штампами потрібній поведінці та потрібній інтер-
претації подій. Розтиражований мільйонами таких самих, 

як він, суб’єкт, що відірвався від традиції та авторитету, 
прагне більшої свободи і незалежності, проте насправді 
лише сильніше підвладний конформізму. Особи склада-
ють живу єдність народу, конформісти – статистичну 
суму натовпу анонімів в соціальних мережах. 

"Поетична душа" та втеча від повсякденності  
Компенсацією вищезазначених модерних тенденцій є 

романтизм. Повсякденність життя (з його міщанством, 
банальністю, поганим смаком, приземленістю, відсутні-
стю священних цінностей) описується романтиками як 
неавтентичне безособове існування, як таке, що не 
відповідає внутрішній сутності людського. (У цьому сенсі 
К. Маркс, екзистенціалісти і М. Гайдеґґер – прямі нащад-
ки філософії романтизму). Повсякденність для роман-
тиків – це середовище, що сприяє не олюдненню, а, на-
впаки, розлюдненню індивіда, сповзанню у протипри-
родне. Це соціальне тло для появи зла. Відповідно, ро-
мантиками пропагується ескапізм ‒ втеча, вихід за межі 
звичайного існування, за межі повсякденності з її дикта-
том волі, експлуатацією, несправедливістю. Ескапізм 
може носити релігійний чи атеїстичний характер. (Що-
правда, молодого Маркса С. Булгаков називає 
"релігійним типом", а Ж. Дерріда взагалі говорить про 
"чисту релігійність" у позаконфесіональному сенсі цього 
слова. Втім, мова зараз не про це). В останньому випад-
ку ескапізм не обов’язково передбачає відсторонення від 
життя, пасивне споглядання. Це може бути невдоволен-
ня і бунт. Так, наприклад, проф. Оксфордського універ-
ситету Д. Прістланд у своїй роботі "Історія комунізму" [11] 
пише про "романтичний марксизм" з його ідеєю активно-
го перетворення соціальної дійсності, побудови 
комуністичної утопії "царства Божого" на землі на заса-
дах рівності, свободи і братерства. 

Для реалізації ескапістської стратегії потрібна "наїв-
на поетична душа", а ще краще поет-революціонер, що 
здатний повірити в дивовижність світу (або в реальність 
дива). Романтичній (чистій дитячій) душі властиві 
внутрішні високі духовні пориви, незадоволення тепе-
рішнім, туга за прийдешнім, високим, нетутешнім; ба-
жання потрапити в чарівний казковий край або створити 
його власноруч. Саме така поетична душа здатна по-
справжньому любити, а значить, доторкнутися до 
вічності. Романтичний образ поета повинен, бодай част-
ково, відповідати двом характеристикам – володіти 
дитячою наївністю і чистотою (в сенсі незаангажова-
ністю і неутилітарністю, тобто безкорисливим ставлен-
ням до світу). Поет – романтичний ідеал людини. Він не 
задовольняється повсякденністю і прагне до 
піднесеного у стані натхнення. Так він долає власну 
окремішність, відчуження людини від світу і досягає 
єдності. Й. Гете писав: "поки людина у віршах виказує 
свої особисті відчуття, її ще не можна назвати поетом, 
але щойно вона зуміє відчути і виразити біль цілого 
світу, тоді вона дійсно є поетом" [цит. за 16].  

Для багатьох романтиків не-світовим виступає ча-
рівне, казкове, вигадане, "неземне", а поезія (ширше – 
міфотворчість) є одним із способів пізнання вічності 
неземного. Тут доречно було б згадати видатного пред-
ставника німецького романтизму Ернста Гофмана. У 
казці "Золотий горнець" Гофман описує, як один юнак, 
наділений особливою поетичною душею, переживає 
духовний поворот-просвітлення, в якому відкривається 
нікчемність і несправжність його повсякденного існуван-
ня: "Коли всі твої звичайні справи і заняття порушували 
в тобі болісне невдоволення, коли все те, що в інший 
час уявлялося важливим і значним твоєму почуттю і 
думці, раптом починало здаватися вульгарним і 
нікчемним" [7, c. 21]. Цей поворот не можна висловити 
словами, раціонально осмислити, перевести в практич-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 11 ~ 

 

 

ну ("технічну") площину дій, адже він переживається 
глибоко в серці: "Ти не знаєш тоді сам, що робити і куди 
звернутися: твої груди хвилює темне почуття, що десь і 
колись має бути виконане якесь високе, поза межею 
всякої насолоди бажання, яке дух ... не наважується 
висловити, і в цій тузі і млості до чогось невідомого ... 
ти стаєш німий і глухий до всього, що тебе тут оточує, 
...як ніби ти вже не належиш цьому світові [курсив 
наш]" [Там само, с. 22]. Гофман змальовує екзи-
стенційний стан головного героя Ансельма, який пере-
жив зустріч з дивовижною таємницею буття по той бік 
повсякденності, що відкрилася завдяки любові: "Сту-
дент Ансельм впав ... в мрійливу апатію, яка робила 
його нечутливим до всяких зовнішніх дотиків звичайно-
го життя. Він відчував, як у глибині його істоти воруши-
лося щось невідоме і завдавало йому ту блаженну і 
млосну і томливу скорботу, яка обіцяє людині інше, ви-
ще буття" [Там само, с. 23]. 

Геракліт писав, що "природа любить ховатися", тому 
тріумф повсякденності як максимально десакралізо-
ваного існування, зануреного цілком в горизонтальну 
площину, є закономірний. Але в момент поетичного 
натхнення, коли людина піднімає очі догори, її картина 
світу раптом змінюється і природа відкривається у 
повноті істини як "алетеї" (неприхованості, прозорості, 
насиченості світлом), показуючи себе в священній 
повноті буття. У Гофмана простежуємо ту ж саму ідею, 
що пізніше з’явиться у Гайдеґґера: порятунок прихо-
дить несподівано, на самому піку духовної темряви, 
немов блискавка. "У цей бідний, жалюгідний час 
внутрішнього огрубіння і сліпоти ..., в той нещасний час, 
коли мова природи не буде більш зрозумілою 
поколінню людей, що виродилося, коли стихійні духи, 
замкнуті в своїх царинах, будуть лише здалеку в глухих 
співзвуччях говорити з людиною, коли йому [головному 
герою Ансельму. – Прим. наші], що відірвався від 
гармонійного кола, тільки нескінченна туга буде давати 
темну звістку про чарівне царство, в якому він колись 
жив, поки віра і любов мешкали в його душі ‒ в цей не-
щасний час знову займеться вогонь ... він знову заживе в 
священній гармонії з усією природою, буде розуміти її 
чудеса, і могутність родинних духів буде в його 
розпорядженні" [Там само, с. 50]. Пройшовши цілу низку 
випробувань, подолавши невір’я і внутрішнє роздвоєння, 
перемігши зло, герой завдяки своїй поетичній натурі 
досягає блаженства і священної гармонії: "…блаженство 
Ансельма є ніщо інше, як життя в поезії, якому священна 
гармонія усього сущого відкривається як найглибша з 
таємниць природи" [Там само, с. 72]. По суті, "поетичне 
життя" означає повернення людини до самої себе, до 
своєї власної природи через досвід не-світового як 
чарівного царства гармонії і щастя. 

"Ельфійськість" як квінтесенція чарівного 
Інший приклад романтичної трактовки втечі від світу у 

не-світове дає англійський письменник Дж. Р. Р. Толкієн 
в своєму романі "Володар перснів". Те, що Толкієн відчу-
вав у фольклорі, мовах Півночі та давньоанглійській пое-
зії, він сам визначає як "ельфійськість", або "ельфійський 
дух". "Ельфи втілюють, так би мовити, художній, естетич-
ний і чисто науковий аспекти людської натури, возведені 
на рівень більш високий, аніж звичайно це бачиш в лю-
дях", ‒ пише письменник в одному зі своїх листів [14, 
c. 130]. Ельфи виражають ідеальний зв'язок зі світом 
природи, тобто природність як таку. Ельфи – художники і 
поети, але й також вчені та містики. Вони мають глибоку і 
сокровенну любов до дерев і квітів, рік та пагорбів, вітру і 
звуків землі. Вони турбуються про неї, прославляють її, 
намагаються зберегти красу землі чарівною силою. Вод-
ночас ельфійське начало переплітається з людським 

началом, робить його більш шляхетним, піднесеним. 
Через домішок ельфійського людина стає духовно кра-
щою. Зважаючи на те, що Толкієн був католиком, можна 
припустити, що поєднання ельфійської і людської приро-
ди – це художній парафраз християнської ідеї поєднання 
людської і божественної природи, що знаходить 
відображення в образах шлюбу і Євхаристії. 

Слід зауважити, що Толкієн цікавився темою смерті 
як атрибутом людської сутності, різними способами її 
сприйняття та втечею від неї. Завдяки цьому текст 
Толкієна стає чимось більшим, аніж простим фентезі. 
Автор розв’язує загальнолюдську проблему, і в кінце-
вому рахунку його "казка" стає глибинним філософ-
ським дослідженням таємниць людського буття. Персона-
жі роману (люди, гноми, гобіти) замислюються над без-
смертям, деякі прагнуть його. Їхнє бажання безсмертя 
пов’язане із відчуттям ентропії природи, її старінням, 
розпадом і деградацією, втратою колишньої величі та 
краси, падінням у "протиприродне". Це відомий архети-
повий мотив туги за Золотим віком, земним раєм, що 
був втрачений. Бажаючи безсмертя, вони не хочуть 
просто продовжити час. Це означало би просто розтя-
гування процесу деградації та ентропії. Саме таке по-
довження ("розмазування масла по хлібу" ‒ метафора 
гобіта Більбо) обіцяє кільце влади темного володаря 
Саурона. Але справжнє безсмертя не зупиняє час, а 
прагне вийти за його межі – у вічність. Смерть у світі 
Толкієна є конститутивним чинником людської природи, 
адже вона знаменує перехід і поєднання двох світів: 
фізичного та надфізичного, видимого і невидимого. Як-
що узагальнити, мова йде про зв’язок внутрішньосвіто-
вого і не-світового. Для героїв роману "Володар перс-
нів" країна Середзем’я виступає внутрішньосвітовим, 
цариною, де живуть смертні. Не-світовим є країна без-
смертних Валінор, де живуть могутні духи ("валари") – 
еквівалент архангелів авраамічних релігій. Ельфи висту-
пають символом країни безсмертних, зв’язком між Серед-
зем’ям та Валінором. Якщо знову проводити паралелі з 
авраамічною традицією, ельфи – це нагадування людям 
про те, ким би вони могли стати, якби не гріхопадіння і 
"втрата екзистенційної висоти" (Хр. Яннарас). Це могутні, 
добрі, нетлінні надприродні істоти. Толкієн змальовує кар-
тину світу, яка тримається на вісі смертні‒безсмертні, лю-
ди й ельфи. У термінах Гайдеґґерівської "четвериці світу" 
це вісь "смертних" і "богів", "неба" і "землі", в яких 
виражається/проявляється буття. 

У передісторії "Володаря перснів", яка називається 
"Сильмариліон", Толкієн зазначає, що ельфи заздрять 
людям, їхній смертності, адже самі вони не можуть помер-
ти. У свою чергу, люди бажають ельфійського безсмертя, 
не розуміючи, що смерть – це особливий дар Бога-Творця 
(Ілуватора). Виклики і спокуси ельфів пов’язані із меланхо-
лією і ностальгією. Ельфи чутко відчувають і цінують при-
роду, мудро нею керують за допомогою своїх кілець. (З фі-
лософської точки зору три ельфійських кільця символізу-
ють стихії-першоелементи: воду, повітря, вогонь, якими 
людина повинна навчитися управляти). У той же час ель-
фи наділені незгасаючою пам’яттю і болісно відчувають 
швидкоплинність світу і втрати. Із роками гніт пам’яті все 
тяжче, тому значущість теперішнього і майбутнього згасає. 
Ельфи живуть ніби в минулому і минулим. Їхня любов до 
оточуючого завжди поєднана з тугою. 

Люди ж переважно дивляться в майбутнє. За сюже-
том роману, Бог-Творець Ілуватор встановив, що доля 
людей лежить за межами світу. "І захотів він, щоби по-
шуки людей полинули за межу світу, в світі же не буде 
людям спокою" [15, c. 12]. Паралель із бл. Августином 
тут очевидна: "Ти створив нас для Себе, і не знає спо-
кою серце наше, поки не заспокоїться в Тобі" ("Спо-



~ 12 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

відь") [1]. Толкієн наголошує, що смерть – невід’ємна 
складова людської природи. Пізніше в одному зі своїх 
листів він пише, що навіть якщо це і божественна кара, 
то вона може бути водночас і божественним благосло-
венням і даром, адже вона виправляє недолік людства і 
веде до більшого блага. На відміну від ельфів, прожи-
вши недовге життя в світі, люди можуть в цей світ не 
повертатися. І попереду їх чекає якась таємниця – "бі-
льше, ніж пам'ять". Останній з королів Нуменора (по-
етична інтерпретація Толкієном міфу про Атлантиду) 
заперечує цю долю і дар, намагаючись отримати без-
смертя. Він сходить з корабля на берег Землі Блажен-
них, у безсмертний край Валінор. Ця зухвалість завер-
шується грандіозною катастрофою і перебудовою усьо-
го світоустрою: царство безсмертних Валінор ще більш 
віддаляється від земного життя і стає недосяжним для 
людських кораблів. 

І тим не менш одвічний потяг людини до чарівного ли-
шається. У своєму "Есе про чарівні казки" Толкієн відзна-
чає, що, прагнучи побачити, наприклад, драконів та ельфів, 
ми не хочемо просто побачити щось екзотичне й екстра-
ординарне. Ми хочемо саме чогось чарівного "не від світу 
цього", особливої реальності, яка є вигаданою. Ми прагне-
мо до неї саме через те, що ми в ній знаходимо, через са-
му сутність цього чарівного. І це не є простим ескапізмом, 
втечею від реальності. "Fairy (гра слів в англ. мові – чарівне 
і водночас таке, що пов’язане з феями та ельфами. – 
Прим. наші) містить в собі чимало іншого окрім ельфів і 
фей, окрім гномів, відьом, тролей, велетнів чи драконів. В 
ній є моря, сонце, місяць, небо, і ще земля, і все, що на ній: 
дерева та квіти, вода і камінь, вино і хліб, і ми самі, смертні 
люди, коли ми знаходимося під владою чар" [14]. 
Гайдеґґер би сказав, що чарівне дає ключ до розуміння 
істини речей, а не предметів. Формально уявний (вторин-
ний) світ чарівного створений із світу дійсного (первинного), 
так само як і тканина сновидіння містить елементи повсяк-
денного. Але якісно світ фантазії виявляє і висвічує все те 
суттєве, з чого складається світ первинний. У досвіді чарів-
ного як не-світового людина вчиться бачити речі такими, 
якими вони є, прояснювати для самої себе свою власну 
природу. У чарівних казках Толкієн "вперше розпізнав 
могутність слів і відкрив для себе дивовижну сутність таких 
речей, як камінь, дерево і залізо; дерево і трава, дім і во-
гонь, хліб і вино" [Там само]. Бачення світу дивовижним 
дозволяє підтримувати в собі філософський погляд на світ, 
який починається з подиву. Сам акт подиву не зможе ста-
тися, якщо світ не буде побачений як дивовижний. 

Дивовижність, таким чином, з одного боку, означає 
вигаданість, а з іншого боку – реальність. Ми прагнемо 
творити цей другий уявний чарівний світ, шукаючи 
світло, красу і безсмертя, яких ми не знаходимо в по-
всякденному світі, але про які ми якимось чином знаємо 
у досвіді до досвіду ("трансцендентальному досвіді"). 
Фантазія ‒ творчий акт. Через образне мислення ми 
гостріше розуміємо сутність творення – речі-самі-по-
собі. Таке світовідчуття можна проілюструвати вражен-
нями Фродо, який побачив ельфійську країну Лорієн: 

"Коли Фродо у свою чергу звільнився від пов'язки, 
він озирнувся і завмер… Йому здавалось ніби він ди-
виться крізь прозоре вікно на світ, що давно зник, осяя-
ний світлом, якому нема наймення у звичній мові. Все 
навкруги було справжнє, живе, виразне, але сама ця 
виразність немов натякала, що хтось замислив і сотво-
рив небо та землю, траву та дерева, квіти та вітер за 
мить до того, як з очей Фродо зняли пов'язку; але одно-
часно все це було таке стародавнє, ніби існувало від 
створення світу. І кольори цього світу, цілком знайомі: 
золотий та білий, зелений та синій, здавались такими 
свіжими, яскравими, немов Фродо перший в світі поба-

чив їх і дав нові, прекрасні назви. Тут взимку душа не 
тужила за весною та літом. Ні вади, ні хвороби, ні калі-
цтва не знали тут рослини. Земля Лоріену зберегла 
бездоганну чистоту. Фродо обернувся й побачив, що 
Сем стоїть поряд, спантеличено озираючись, і протирає 
очі, ніби перевіряючи, чи не сниться: 

‒ Дивіться, тут сонце, ясний день. Я ж бо думав, 
ельфам тільки місяць та зірки до вподоби! А все ж таки 
це місце ельфійське над усе. Я відчуваю... нібито ми 
попали у пісню, розумієте, про що я? 

…Вони [ельфи] здавалися молодими; тільки очі сві-
дчили, як довго вже вони живуть на світі ‒ очі, що сяяли 
гостро, мов сталь у зорянім світлі, глибокі, мов бездонні 
колодязі пам'яті… Той, хто туди [до ельфів] потрапляв, 
моментально видужував від втоми, турбот, страхів і всіх 
хвороб" [15, c. 193]. 

В "Есе про чарівні казки" Толкін зазначає: "Ті, хто всту-
пає в королівство fairy (чар), повинен мати дитяче серце" 
[14, c. 50]. Ця ремінісценція з Євангелія ("Якщо не будете 
як діти, не потрапите в Царство Небесне" (Мт. 18:3)) 
означає, що невинність і смиренність, чистота і довірли-
вість, незлобливість і відкритість роблять нас достатньо 
дитячими, щоб бути відкритими чарівному. Розум, вису-
шений цинізмом і прагматикою, не в силах милуватися 
природою, бачити її новизну. Нездатний він по-справ-
жньому і творити. В "Етиці ельфів" Г. Честертон пише: 
"Не суха необхідність створила всі маргаритки однако-
вими. Можливо, Бог створив кожну окремо і ні разу не 
втомився. Бог ненаситний, як немовля, бо ми грішили і 
зостарились. А Отець наш молодше за нас" [20, c. 79]. 

Висновок. Індивідуальне життя дістає ціннісно-
смислової насиченості і літературної завершеності по-
справжньому лише тоді, коли людина, по-перше, усвідо-
млює конечність власного буття, обмеженість і недоско-
налість повсякденного існування (саме тому екзистенці-
алісти часто називають екзистенцію "буттям-до-смерті"), 
по-друге, коли вона пізнає сама себе, власну приховану 
сутність, а по-третє, коли в картині світу є місце для віри 
у трансцендентне "не-світове" по той бік повсякденного, 
індивідуального, природного. Можна сказати, що буття 
людини є не просто "буттям-до-смерті", але й також "бут-
тям-в-очікуванні-воскресіння". Так само й історія всього 
людства здобуває свій смисл, тільки якщо історія часу 
має кінець і упирається у вічність позачасового, де всі 
протиріччя історії будуть "зняті" у вищому синтезі. Істо-
рія, що йде по колу, позбавлена смислу і перетворюєть-
ся в "дурну безкінечність". 

Все це наштовхує на думку про те, що сутністю лю-
дини є вроджене (трансцендентальне) прагнення вийти 
за межі внутрішньосвітового, долучившись до не-
світового. Не-світове є визначальним у процесі форму-
вання полюсу "належного", що уможливлює моральний 
вимір людського існування. Історично першим і най-
більш адекватним вираженням ідеї не-світового в добу 
панування міфу і релігії є священне. Проявом священ-
ного є божественне. Способом пізнання божественного 
є співпричетність через таїнства. В добу модерну із 
наростанням раціоналізації не-світове приймає форму 
чарівної казки. Чарівне "перезавантажує" людське існу-
вання, повертає йому здатність до подиву (що є нача-
лом філософії) і здатність до преклоніння перед свя-
щенною таємницею буття (що є началом релігії). Воно 
оновлює життєві і духовні сили, завдяки чому людина 
починає "дивитися на світ немов крізь чисто вимите 
вікно" (Толкієн), віднаходить власну втрачену сутність. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Августин Аврелій. Сповідь / Аврелій Августин. – К.: Основи, 1997. ‒ 310 с. 
2. Бодрийяр Ж. Общество потребления / Ж. Бодрийяр. – М.: Рес-

публика, 2000. – 269 с. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 13 ~ 

 

 

3. Вітгенштайн Л. Tractatus Logico-Philosophicus / Вітгенштайн Л. 
[пер. Євгена Поповича]. – К.: Основи, 1995. – 210 с. 

4. Вышеславцев Б. Сердце в христианской и индийской мистике 
/ Б. Вышеславцев // Вопросы философии. – 1990. ‒ № 4. ‒ С. 25-41  

5. Гегель Г. Лекции по философии религии // Гегель Г. Философия 
религии в 2-х т. ‒ Т. 1. / Отв. ред. А. В. Гулыга, пер. с нем. М. 
И. Левиной. – Ч. 1. – М.: Мысль, 1975. – 532 с. 

6. Гегель Г. Энциклопедия философских наук / Г. Гегель. – Т. 1. 
Наука логики. – М.: Мысль, 1974. – 458 с. 

7. Гофман Э. Т. А. Сказки / Э. Т. Гофман– М.: Худ. лит., 1991. ‒ 380  с. 
8. Декларация независимости. Конгресс, 4 июля 1776 г. // Соеди-

ненные Штаты Америки: Конституция и законодательство / Под. ред. 
О. А. Жидкова, сост. В. И. Лафитский. – М.: Прогресс, 1993. ‒ С. 25-28 

9. Достоевский Ф. Бесы / Ф. М. Достоевский. Собрание сочинений в 
15-ти томах. ‒ Том 7. ‒ Л.: Наука, 1990. ‒ 516 c.  

10. Кузмин М. Форель разбивает лед. Восьмой удар // М. Кузмин. 
Стихи и проза. – М.: Современник, 1989. – 431 с. 

11. Пристланд Д. Красный флаг: история коммунизма / Д. Пристланд 
[пер. с англ.] – М.: Эксмо. ‒ 2010. ‒ 976 с.  

12. Слотердайк П. Критика цинічного розуму / П. Слотердайк – К.: 
Тандем, 2000. – 350 с. 

13. Тейлор Ч. Етика автентичності / Ч. Тейлор. ‒ К.: Дух і Літера, 
2002. – 128 с. 

14. Толкиен Дж. О волшебных сказках // Дж. Р. Толкиен. Волшебные 
сказки. – Хабаровск: Изд-во "Амур",, 1992. – 213 с. 

15. Толкін Дж. Р. Володар перснів. [Електронний ресурс] / Дж. Р. Толкиен. 
‒ Режим доступу: https://www.ukrlib.com.ua/world/printit.php?tid=4102 

16. Уильямс Роуен, архиеп. Кентерберийский. Владимир Лосский: 
жизнь и учение / У. Роуен – К.: Дух і Літера. ‒ 2015. ‒ 320 с. 

17. Франкл В. Человек в поисках смысла / В. Франкл ‒ М.: Прогресс, 
1990. – 368 с. 

18. Фромм Э. Иметь или быть? / Э. Фромм  – М.: Республика , 1991. ‒ 410 с. 
19. Хайдеггер М. Вещь // М. Хайдеггер. Время и бытие. Статьи и вы-

ступления. – М.: Республика, 1993. – С. 316‒326. 
20. Честертон Г. Ортодоксия. [Електронний ресурс] / Г. Честертон. 

‒ Режим доступу: https://www.e-reading.club/book.php?book=63745 
21. Chomsky Noam. The common good / .N. Chomsky – N.Y., Odonian 

Press. 2001. ‒ 184 p.  
 

REFERENCES 
1. Saint Augustine (1997). The Confessions of Saint Augustine. Kyiv, 

Osnovi (in Ukrainian). 

2. Baudrillard, J. (2000) The consumer society. Moscow, Respublika 
(in Russian). 

3. Wittgenstein, L. (1995). Tractatus Logico-Philosophicus. Kyiv, Osnovi 
(in Ukrainian). 

4. Vysheslavcev, B. (1990). Serdce v hristianskoj i indijskoj mistike 
[A heart in the Christian and Hindu mysticism]. Voprosy filosofii, № 4, pp.. 25-41. 

5. Hegel, G. W. F. (1975). Lectures on the philosophy of religion. In 
Volume II: Determinate Religion. Moscow, Mysl' (in Russian). 

6. Hegel, G. W. F. (1974). Encyclopaedia of the Philosophical Sci-
ences. In Science of Logic. Moscow, Mysl' (in Russian). 

7. Hoffmann, E. T. A. (1991). The fairy tales of Hoffman. Moscow, Hu-
dozhestvennaja literatura (in Russian). 

8. Deklaracija nezavisimosti. Kongress, 4 ijulja 1776 g. The declaration 
of independence. Congress, july 4, 1776] (1993). Soedinennye Shtaty 
Ameriki: Konstitucija i zakonodatel'stvo. Moscow, Progress, pp. 25-28. 

9. Dostoevskij, F. (1990). Besy [The devils]. In Sobranie sochinenij v 
15-ti tomah, T. 7. Leningrad, Nauka. 

10. Kuzmin, M. (1989). Forel' razbivaet led. Vos'moj udar. Stihi i proza 
[Trout Breaks Ice. The Ninth Blow]. Moscow, Sovremennik. 

11. Priestland, D. (2010). The red flag: a history of communism. Moscow, 
Jeksmo. 

12. Sloterdijk, P. (2000). Critique of Cynical Reason. Kyiv, Tandem (in 
Ukrainian). 

13. Taylor, C. (2002). The Ethics of Authenticity. Kyiv, Duh і Lіtera (in 
Ukrainian). 

14. Tolkien, J. (1992). On fairy tales. Habarovsk, Izd-vo "Amur". 
15. Tolkien, J. (2004). The lord of rings. Retrieved from 

https://www.ukrlib.com.ua/world/printit.php?tid=4102 
16. Williams, R. (2015). The Theology of Vladimir Nikolaievich Lossky: 

An Exposition and Critique. Kyiv, Duh і Lіtera (in Ukrainian). 
17. Frankle, V. (1990). Man in search of true meaning. Moscow, Pro-

gress (in Russian). 
18. Fromm, E. (1991). To have or to be? Moscow, Respublika (in Russian). 
19. Heidegger, M. (1993). The thing. In On time and being. Moscow, Re-

spublika (in Russian). 
20. Chesterton, G. K. Orthodoxy. Retrieved from https://www.e-

reading.club/book.php?book=63745 
21. Chomsky, N. (2001). The common good. NewYork, Odonian Press. 

 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  26 . 0 4 . 19  
 

 
 
А. Ю. Морозов, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный торгово-экономический университет, 
ул. Киото, 19, Киев, 02156, Украина 

 
СУЩНОСТЬ ЧЕЛОВЕКА И "НЕ-МИРОВОЕ": ЭТИЧЕСКИЕ И МЕТАФИЗИЧЕСКИЕ РАКУРСЫ 

 
В статье показано, что устранение метафизических понятий "сущность", "природа", "трансцендентное" делает невозможным 

разведение в моральном бытии человека полюсов "сущего" и "должного", а значит, и саму этику. Позитивистский (антиметафизиче-
ский) подход в "науках о духе" уничтожает традицию естественного права, подрывает теоретический фундамент демократии и 
европейского универсализма. Обосновать последние может только метафизический априоризм. Отмечается, что основой раскры-
тия сущности человеческого является причастность к не-мировому (Г. Гегель). В опыте не-мирового происходит трансцендирова-
ние повседневного модуса бытия, возвышение естественного существования на уровень "сверхъестественного". Не-мировое пред-
стоит в двух вариантах: сильный вариант не-мирового есть священная тайна божественного, а слабый ‒ романтизированное про-
странство волшебной сказки. Волшебное выступает субститутом священного в постпросвещенческую эру и выполняет терапев-
тическую и профилактическую функции в лечении моральных болезней нашего времени: циничного разума, индивидуализма, реляти-
визма, культа потребления. Отмечается, что отсутствие не-мирового как метаценности в культурном пространстве современно-
го секулярного человека приводит к расчеловечиванию, падению естественного (сущностно человеческого) модуса экзистенции на 
уровень противоестественный. 

Ключевые слова: метафизика, универсальные ценности, сущность, не-мировое, повседневность, священное, волшебное, циничный разум, 
аутентичность, расчеловечивание.  

 
 

 
А. Y. Morozov, Doctor of Philosophical Science, Associate professor,  
Kyiv national university of trade and economics, 
19, Kyoto Street, Kyiv, 02156, Ukraine  

 
THE ESSENCE OF A HUMAN BEING AND "OTHERWORLDLY": ETHICAL AND METAPHYSICAL VIEWS 

 
The article shows that the elimination of the metaphysical concepts of "essence", "nature", "transcendental" makes it impossible for a person 

to set apart the poles of "being" and "due".  And therefore it makes impossible the ethics itself. The metaphysical apriorism can justify the latter. 
The approaches of positivism and historicism in the moral sciences both destroy the tradition of natural law, undermines the theoretical foundation 
of democracy and European universalism. It is noted that the basis for the disclosure of the essence of human is participation in the otherworldly 
realm (G. Hegel). In the experience of the latter, the transcendence of the daily mode of being, the rise of natural existence to the level of "super-
natural" occurs. The otherworldly comes in two versions: the strong version of the non-world is the sacred mystery of the divine, and the weak one 
is the romanticized space of a fairy tale. The fairy serves as a substitute for the sacred in the post-enlightenment era and performs therapeutic and 
preventive functions in the treatment of the moral diseases of our time – cynical mind, individualism, relativism, cult of consumption. It is noted that 
the absence of the otherworldly as a meta-value in the cultural space of a modern secular person leads to the fall of the natural (essentially human) 
mode of existence to an unnatural level, in a state of dehumanization. 

Key words: metaphysics, universal values, essence, otherworldly, everyday life, sacred, fairy, cynical mind, authenticity, dehumanization. 
 
 
 
 


