
~ 38 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

В. В. Спивак, канд. филос. наук, доц. 
Академия Государственной пенитенциарной службы 
ул. Гончая, 34, г. Чернигов, 14000, Украина 
 

НАСЛЕДИЕ АНТОНИЯ РАДИВИЛОВСКОГО: СОСТОЯНИЕ И ПЕРСПЕКТИВЫ ИССЛЕДОВАНИЯ 
 
Статья посвящена обзору состояния и перспектив исследования проповеднического наследия Антония Радивиловского. Показано, что на 

сегодня отечественная наука имеет достаточно большой опыт исследования проповедей Антония Радивиловского. Это работы литературо-
ведов и языковедов (С. Азовцевой, И. Исиченко, В. Крекотня, М. Марковского, О. Ники), историков (Дж. Броджи Беркофф, М. Грации Бартолини, 
Н. Костомарова), философов (Л. Довгой). Однако большинство его проповедей до сих пор остаются без внимания ученых. Установлено, что 
данные исследования в основном носят фрагментарный характер и касаются литературных качеств творчества проповедника. Философская 
составляющая его текстов является малоисследованной и требует детального внимания как наиболее перспективное направление изучения 
текстов Антония Радивиловского. 

Ключевые слова: история философии, украинская философия, барокко, проповедь, состояние исследования. 
 
V. V. Spivak, Ph.D., Associate Professor,  
Academy of the State Penitentiary Service,  
34, Goncha Street, Chernihiv, 14000, Ukraine 
 

THE LEGACY OF ANTHONY RADIVILOVSKY: STATE AND PROSPECTS OF RESEARCH 
 
The article is devoted to the review of the state and prospects of the study of the preaching heritage of Anthony Radivilovsky. The study first 

analyzed and systematized the experience gained by the national science in the field of research sermons Anthony Radivilovsky.  
These are the works of literary critics and linguists (S. Azovtseva, I. Isichenko, V. Krekotnya, M. Markovsky, O. Niki), historians (J. Frederic Berkoff, M. Gracia 

Bartolini, M. Kostomarov), philosophers (L. Dovgа). However, most of his sermons still remain beyond the attention of scholars. This is especially true of the 
handwritten legacy of Radivilovsky, which was only partially studied by literary scholars and almost not considered from a philosophical point of view. 

The most prominent methodological basis of the study was the methods of textual analysis, comparative studies and hermeneutic one. 
It is shown that for today domestic science has a considerable experience in studying the sermons of Anthony Radivilovsky. It is established 

that the data of the research, for the most part, are fragmentary in nature and relate to the literary qualities of the preacher's work. The most signifi-
cant proofs of Radivilovsky's sermons remain in the works of M. Markovsky and V. Krekotnya. 

Instead, the philosophical component of his texts is poorly understood and requires detailed attention as the most promising direction in the 
study of Antony Radivilovsky's texts. Potential directions of research of the philosophical component of Antony Radivilovsky's heritage are: the 
study of philosophical traditions and texts on which the work of the preacher was based; consideration of the influence of philosophical knowledge 
and language on the content of the sermons of Radivilovsky; an analysis of the philosophical significance problems of his legacy concerning the 
range of semiotic issues, in particular, the moral and ethical nature. 

Key words: history of philosophy, Ukrainian philosophy, baroque, sermon, state of research. 
 
 
 
УДК 177.61 

В. Е. Туренко, канд. філос. наук, м. н. с. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
amurolog5@gmail.com 

 
ПОЛЕМІЧНІСТЬ ТА АГОНАЛЬНІСТЬ ДИСКУРСУ ЛЮБОВІ: 

ФІЛОСОФСЬКО-КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ ПОГЛЯД 
 

У статті концептуалізується ідея єдності любові та війни на основі міфологічного, культурологічного та філософського аспек-
тів. Автор на основі ряду теоретичних та емпіричних аргументів висуває гіпотезу про те, що полемічний (войовничий) образ лучника 
зі стрілами Ерота (Амура) сягає своєї основи у близькосхідній (шумеро-аккадській, семітській) міфології, яка вбачала не протистав-
лення любові та війни, а близьку спорідненість цих феноменів в образі Іштар (Інанни, Астарти). Культура любові через ідею завою-
вання сердця Дами характеризується тим, що є культурним, емпіричним втіленням розуміння єдності дискурсу любові та дискурсу 
війни. Обґрунтовується думка про те, що філософський аспект розуміння даної проблематики пов'язаний з двома феноменами, а саме 
влади та дару. Відповідно, саме в межах дискурсу любові відбувається "за(-)хоплення", дія якого пояснюється тим, що, підкоривши 
предмет любові, суб’єкт сам йому і підкоряється. Водночас у контексті дару відбувається "агон", тобто змагання між люблячими 
стосовно обміну дарами та приємностями. Відтак стверджується, що дискурс любові є полемічним та агональним.  

Ключові слова: любов, дискурс любові, війна, битва, "за-хоплення", куртуазна любов, дар, полемічність, агональність, Ерот. 
 
Постановка проблеми. Любов та війна – на пер-

ший погляд, здається, два несумісні феномени. Одна 
приносить смерть, страждання, печаль, інша – радість, 
щастя та задоволення. Однак історія культури свідчить 
про те, що насправді не все так однобічно з цими фе-
номенами, як в буденній свідомості. Відповідно, гли-
бинно та сутнісно любов та війна пов’язані між собою. 

Аналіз досліджень і публікацій. Наукові напрацю-
вання Р. Барта, Н. Брагінської, Ж. Дюбі, Д. де Ружмона, 
А. Чрьоуста, О. Ярового та інших стали теоретико-мето-
дологічною основою даного дослідження. Також можна 
відзначити фундаментальну працю Т. Дігбі [11] про те, як 
любов та війна впливають на суспільні трансформації, 
проте вона стосується безпосередньо культури постмо-
дерну. Тому в наявних наукових студіях не можемо 
віднайти цілісного та комплексного філософсько-культуро-
логічного погляду на досліджувану проблематику. 

Мета статті. Відповідно, метою пропонованої статті є 
концептуалізація ідеї полемічності та агональності дискур-
су любові у філософсько-культурологічному контексті. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
 

Ерот як воїн: міфологічний аспект проблеми 
Витоки розуміння єдності любові та війни сягають 

сивої давнини. Саме в давній міфології, через образ 
Ерота, ми зустрічаємо ключову основу полемічності та 
агональності дискурсу любові. Звичайно, можна зазна-
чити, що існує близько двох десятків версій походження 
Ерота ‒ від Гомера до неоплатоніків, проте саме образ 
хлопчика з луком та стрілами став найбільш усталеним 
у світовій культурі. Які ж витоки та герменевтика цього 
образу, з’ясуємо надалі більш детально. 

Версія походження Ерота від олімпійських богів Аре-
са й Афродіти, яка домінує в сучасних довідниках, нале-
жить безпосередньо Симоніду Кеоському (fr.24(70)). Але, 
як слушно зауважує Н. Брагінська, від спекулятивної 
міфології ми при цьому не йдемо. Якщо подивитися на 
Війну-Ареса і Любов-Афродіту в космогонічному кон-
тексті, то ця пара батьків Ерота неодмінно нагадає нам 
Φιλία та Νείκος Емпедокла, а не коханців з "фривольної" 
сцени в пісні Демодока [3, с. 58]. 

© Туренко В. Е.



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 39 ~ 

 

 

У цьому контексті слушним буде згадати статтю 
західного вченого А. Чроуста, присвячену впливу зороа-
стризму на вчення Платона й Аристотеля, в якій він 
приділяє декілька сторінок у цьому ключі і ранній грецькій 
філософії. На його думку, відоме твердження Геракліта 
Ефеського, що "війна є батьком всього" [22 В53 DK], 
співвідноситься з вічною боротьбою між Ахурамаздой і 
Ахріманом, як і твердження Емпедокла, що Любов і Во-
рожнеча – це два основних принципи, або фактори, які 
керують всесвітом, домінуючи по черзі. Ці два приклади, 
які можуть бути значно збільшені і розширені, повинні 
дійсно доводити, що деякі ранні грецькі філософи були 
знайомі з вченням Зороастра тією чи іншою мірою [10, 
с. 354‒355] . Відповідно до цього, можна говорити про 
східні, а точніше, близькосхідні впливи на дуалістичну 
космогонію ранніх грецьких філософів. 

Виходячи з цього можна висунути гіпотезу, що 
оскільки любов та війна досить тісно пов’язані в 
досократичній філософії і мають близькосхідний вплив, 
то в основі цього постає давньошумерська богиня 
Інанна (давньоаккадська Іштар, семітська Астарта). 

На підтвердження цій гіпотезі є два фактори: 
1) західні науковці Д. Блек і Е. Грін підкреслюють, 

що її усталена іконографія пов’язана з крилами та вій-
ськовими знаррядями [9, с. 108‒109]; 

2) як зазначають Афанасьєва і Дьяконов, теонім 
"Іштар" походить від Астар, що в прасемітський період 
означав планету Венеру в одному з двох аспектів, що 
передаються, відповідно, як Астар (ранкова зірка, чоло-
вічий персонаж) і Астарта (вечірня зірка, жіночий пер-
сонаж). У західносемітській та південноаравійській мі-
фології цей поділ зберігся (див. Астар і Астарта); у схід-
носемітському середовищі (предки аккадців) обидва 
аспекти злилися в єдине божество, зберігши характе-
ристики обох статей (див. андрогінність): з одного боку 
Іштар ‒ божество війни, з іншого ‒ сексу і дітонаро-
дження; при цьому слово Астар у східних семітів озна-
чало богиню взагалі [1, c. 595]. 

У свою чергу на підтвердження нашої гіпотези також 
може слугувати Lexicon iconographicum mythologiae 
classicae (LIMC), який вміщує в якості зображень Ерота, 
Амура і Купідона виключно крилатих немовлят, отроків і 
юнаків. Ерот Apteros зустрічається у пізньому римському 
мистецтві, коли надлишок інших атрибутів робить крила 
вже надмірними. Про лук скажемо тільки, що юнак з луком 
як супутник Астарти шанувався на Кіпрі і, судячи з двох 
написів, вважався там Аполлоном. Цей юнак в якості супу-
тника Кедеш в Єгипті носить ім'я Решеф. Аполлон на Криті 
увібрав риси Решефа, і лук залишився при ньому, тільки 
він сам не залишився при Астарті-Афродіті. Її супутником 
став інший бог з луком. Наука давно звикла вбачати синк-
ретизм у періоді еллінізму, а в останні десятиліття звикає 
до того, що і архаїка грецька, і рання класика пронизана 
східними впливами [12, с. 1050]. 

Відповідно, як ми бачимо, Ерот постає воїном у кон-
тексті любові, він своїм знаряддям як обдаровує, так і 
карає людей. Того, хто прагне любити, – він захищає, а 
того, хто цурається любові та біжить від неї, – прирікає 
на страждання та випробовування. Ерот – уособлення 
воїна любові, адже, будучи супутником своєї матері 
Афродіти, він їй допомагає в її справах. Проте, оскільки 
він володіє знаряддям, то відчуває сміливість та безка-
рність, що призводить до різного роду "любовних ігор".  

Втім, ця войовничість Ерота у філософії в імпліцит-
ному вигляді постає як прояв сміливості. Зокрема, ми 
це зустрічаємо у промові Федра в платонівському "Бен-
кеті", де він говорить наступне: "Та хіба знайдеться на 
світі такий боягуз, в якого сам Ерот не вдихнув би зви-
тягу, уподібнивши його природженому хороброму? І 

якщо Гомер говорить, що деяким героям відвагу дарує 
бог, то люблячим дарує її ніхто інший, як Ерот" 
[Symp.179a-b]. Таку ж властивість Ерота ми бачимо і в 
промові Діотіми [Див.: Symp. 203d-204a]. 

Через це людині, якою рухає любов, дається мож-
ливість робити дивовижні речі, а отже, бути героєм. 
Любов, на думку даного учасника "Бенкету", сильніша, 
ніж тисяча смертей. Сімейні і дружні почуття не такі 
чудові і вражаючі. Адже тільки почуття любові чолові-
ка/жінки до особистості протилежної статі здатне допо-
могти людині зробити героїчні вчинки. Ось чому Федр, 
коли представляє перший панегірик любові в "Бенкеті", 
акцентує увагу слухачів на такому дарі любові, як гото-
вність йти на будь-які жертви заради коханої особисто-
сті, це – прекрасніше, ніж дружба. Крім того, Федр під-
креслює, що ніхто не буде вмирати за вас, тільки той, 
хто щиро любить [Symp. 179b]. 

Ця сміливість і натхненність пов’язана не лише з 
військовими знаряддями, але й з тим, що Ерот мав кри-
ла. Проте "наявність потужних літальних м'язів і кістко-
вого кіля, до якого вони прикріплюються, мала б сильно 
збільшити розміри грудного відділу і змінити його фор-
му. Однак на скульптурних і мальованих зображеннях 
крилатих богів (у т. ч. й Ерота. – В.Т.) ніяких ознак де-
формації грудей не видно. Це можна пояснити тим, що 
у них (у т. ч. в Ерота – В.Т.) крила мали не стільки фун-
кціональне значення, скільки символічне, оскільки боги 
могли літати і без їх допомоги" [5, с. 97]. 

Отже, образ Ерота (Амура) в античній культурі і є 
безпосереднім міфологічним втіленням єдності дискурсу 
любові та дискурсу війни. Основа цього античного розу-
міння сягає шумеро-акадської міфології, яка вбачала не 
протиставлення любові та війни, а близьку спорідненість 
цих феноменів в образі Іштар (Інанни, Астарти). Даруючи 
чи віднімаючи любов у людей або богів, Ерот це здійс-
нює шляхом військових знарядь (лук та стріли), тим са-
мим задаючи основу для подальшого розвитку експліка-
ції полемічності та агональності природи любові. 

 

Куртуазна любов як культура "любовних війн" 
Куртуазна культура любові в своїй основі має не ли-

ше міфологічний аспект, але й літературний. Як зазначає 
французький амуролог Д. де Ружмон: "Починаючи з ан-
тичності поети використовували військові метафори для 
опису природної любові… Жінка віддається чоловікові, 
який завойовує її, оскільки він найщасливіший воїн. Ста-
вка Троянської війни – оволодіння жінкою. І один з най-
давніших романів, який відомий науковцям, "Феоген і 
Харіклея" Геліодора (III ст.), вже оповідає про "битви за 
любов" і про "чудове ураження" того, хто здається під 
стрілами Ероса, яких не уникнути. Плутарх показує, що 
сексуальна мораль спартанців була підпорядкована вій-
ськовим успіхам цього народу. Євгеніка Лікурга і її скру-
пульозно описані закони, що впорядковують відносини 
подружжя, не мали ніякої іншої мети, крім посилення 
агресивності солдатів. Все це підтверджує існування 
природного, тобто психологічного, зв'язку між сексуаль-
ним і войовничим інстинктами" [7, с. 268]. 

Відповідно до цього куртуазія виникла і як ренесанс 
античних ідей про єдність любові та війни, і як відмова 
від нав’язливої церковної цнотливості. Зарубіжний дослі-
дник О. Яровий наголошує, що сам праксис "любовних 
війн", яким так насичена куртуазна культура любові, ся-
гає своїх коренів в давногрецьких міфах про боротьбу 
тих чи інших богів, героїв за руку певної красуні [8, с. 86]. 

Втім, Д. де Ружмон стосовно цього пише наступне: 
"У нашій історії починаючи з XII‒XIII ст. все відбуваєть-
ся не так. Любовна мова збагачується зворотами, які не 
тільки позначають елементарні жести воїна, але цілком 
виразно запозичені з мистецтва баталій, військової так-



~ 40 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

тики тієї епохи. Відтепер мова вже йде не про спільне – 
що більш-менш смутно відчувається ‒ джерело, а про 
явний паралелізм. Закоханий тримає в облозі Даму 
свого серця. Він любовним штурмом бере її цнотли-
вість. Він переслідує, домагається її, прагнучи побороти 
останній оплот її сором'язливості і раптово зруйнувати 
його; нарешті, дама здається на волю переможця. Од-
нак тут же, шляхом несподіваного перетворення, типо-
вого для чемної поведінки, саме закоханий, вигравши 
бій, стає полоненим. Він, дотримуючись правил феода-
льних воєн, перетворюється на васала цього сюзерена, 
як якщо б саме він зазнав поразки. Йому залишається 
тільки доводити свою приналежність до чоловічого ро-
ду і т. п. Все це гідно прекрасної мови. Однак солдат-
сько-цивільний жаргон того часу дає нам чимало інших, 
ще більш виразних прикладів. Пізніше винахід вогнепа-
льної зброї призведе до вживання незліченних двозна-
чностей. До того ж зазначений паралелізм був із задо-
воленням використаний письменниками. Це ‒ тема не-
вичерпної риторики" [7, с. 268‒269]. 

Як пише Р. Барт, у "мові (словнику) уже давно встано-
влена еквівалентність кохання і війни: в обох випадках 
йдеться про те, щоби упокорити, захопити, полонити то-
що. Кожного разу, коли якийсь суб’єкт "закохується", він 
певним чином повертає архаїчні часи, коли чоловіки (аби 
забезпечити екзогамію) повинні були викрадати жінок; у 
кожному закоханому з першого погляду є щось від сабіня-
нки (або від будь-якої иншої відомої Викраденої)" [2, с. 67]. 

Разом з тим, як зауважує Ж. Дюбі: "Звичаї куртуаз-
ної любові значною мірою послабили насильство і гру-
бість у сексуальній поведінці чоловіків і в матримоніа-
льній політиці пологів. Чоловіки почали розуміти, що 
жінка – це не тільки тіло, що спершу потрібно завоюва-
ти її серце, заручитися її згодою, що слід визнати за 
жінкою наявність особливих переваг. Заповіді любовно-
го кодексу … прагнули довести, що жінки повинні мати 
рівні права з чоловіками не тільки в статевому плані, 
але і в питанні згоди на вступ у шлюб" [4, с. 96]. 

Водночас завоювання дами іноді супроводжувалося 
різного роду колізіями, що призводило до "судів кохання", 
на яких відбувалися судові розгляди стосовно справж-
ньості або несправжньості почуттів лицарів до свого 
предмета любові. Дискурс куртуазної любові хоча і містив 
у собі елементи, які носять полемічний, войовничий ха-
рактер, однак сенсом його було не стільки завоювання, 
скільки розуміння приналежності лицаря певній жінці. 

 

Любов як "за(-)хоплення" та "агон дару": 
філософські вектори осмислення 

Філософський контекст єдності любові та війни 
мислителі в першу чергу вбачають у феномені влади, в 
акті захоплення, точніше "за(-)хоплення", тобто у тако-
му акті, що поєднує у собі як владу, так і милування 
предметом любові. Р. Барт, зауважуючи давність цієї 
концепції, зазначає її кардинальну трансформацію на-
ступним чином: "Однак, цікавий обмін ролями: у старо-
давньому міті викрадач активний, він прагне схопити 
свою здобич, він – суб’єкт злодійства (об’єктом якого 
завжди є, як відомо, пасивна Жінка); у міті сучасному 
(міті про пристрасне кохання) все навпаки: за-
хоплюючий нічого не прагне, нічого не робить, він непо-
рушний як образ, а істинним суб’єктом злодійства є 
об’єкт за-хоплення; об’єкт полону стає суб’єктом кохан-
ня, а суб’єкт завоювання переходить у розряд любле-
ного об’єкта. (Від архаїчної моделі залишається, однак, 
видимий для всіх слід: закоханий – той, хто був захоп-
леним – завжди імпліцитно фемінізований)" [2, с. 68]. 

Однак, на наш погляд, діалектика цієї трансформації 
знімається в наступному: "підкоривши когось, сам суб'єкт 
підкоряється". Як у цьому контексті слушно зауважує 

Е. Левінас: "Любити означає переживати за Іншого, бути 
підмогою в його слабкості. Любов означає буття-для-
Іншого. Справжня любов є виявленням добра: вона не 
вимагає від того, кого ми любимо, неможливого, але, 
йдучи назустріч її слабкості, наділяє її собою, тобто 
врешті-решт пробуджує в ній звернену любов. Люблячи її, 
я не чекаю від неї підпорядкування, підтвердження влади 
мого "Я", "видачі" мені таємниць її ніжності. Люблячи її по-
справжньому, я радію її радості, насолоджуюся її насоло-
дами, люблю її любов, яка звернена до мене" [6, с. 366]. 

Втім, все ж це "за(-)хоплення", яке супроводжує дис-
курс любові, на думку Р. Барта, "це якийсь гіпноз: я за-
чарований образом. Спершу вражений, наелектризова-
ний, зрушений з місця, перекинутий, "уражений елек-
тричним скатом" (як чинив з Меноном Сократ, цей 
взірець любленого об’єкту, урочого образу), або ж на-
вернутий до нової віри певним видінням, адже ніщо не 
різнить дорогу закоханого від дороги до Дамаску; а зго-
дом опиняюся прилиплим, притиснутим, нерухомо при-
кованим до образу (до дзеркала). У ту мить, коли образ 
иншого захоплює мене вперше, я – не більше, аніж 
Чарівна курка єзуїта Анастасіуса Кірхера (1646): вона 
засинала зі зв’язаними лапами, втупившись у крейдяну 
лінію, що ніби пута проходила недалеко від її дзьоба; 
навіть коли її розв’язували, вона залишалася непоруш-
ною, завороженою, "підкорюючись своєму переможцю", 
– говорить єзуїт; однак, щоб розбудити її від цієї зача-
рованости, щоб подолати силу її Уявлюваного 
(vehemens animalis imagination), достатньо було ледь 
поплескати її по крилу; вона стріпувалася і знову почи-
нала дзьобати зерно" [2, с. 69]. 

Така ураженість, захопленість предметом любові 
пов`язана з тим, що суб`єкт розуміє, що Інший – це чудо, 
щось дивовижне в цьому світі, що не піддається якійсь 
класифікації, "атопічне" (Р. Барт). Така зніяковілість, 
чудесність любові (а відтак, і предмета любові) в тому, 
що вона з’являється у нашому житті випадково; вона не 
є напередзаданою. Здається, ось минають 20‒25 років 
нашого життя – і час подумати про особисте життя, але 
як би ми не планували, любов приходить, коли вона того 
хоче. Ми можемо піти в нічний клуб або ще в якесь місце 
масового скупчення людей, походити туди місяць, але 
так нікого і не зустріти. А можемо їхати останнім поїздом 
метро о пів на першу ночі... і на весь вагон ще одна лю-
дина (протилежної статі), кожен з нас думає про своє, 
але... раптом наші погляди перетнулися і ми несподівано 
один для одного посміхнулися. У результаті хлопець 
взяв адресу/телефон дівчини, а якщо взяти контекст XXI 
століття, дізнався, чи є вона в соцмережах тощо... так і 
зародилася їхня історія кохання. 

Разом з тим любовне за-хоплення відбувається не 
одразу, а поступово, воно містить спочатку локальний 
зміст, а потім вже тотальний. Р. Барт стосовно цього 
говорить наступне: "У сексуальній механіці світу тварин 
спусковий механізм – не якийсь деталізований індивід, 
а лише певна форма, барвистий фетиш (так починає 
діяти Уявлюване). Від чарівного образу у мені 
відображається (як на світлочутливому папері) не сума 
деталей, а той чи инший вигин. У Иншому мене раптово 
зворушує (захоплює) голос, округлість плечей, 
тендітність силуету, м’якість руки, манера посміхатися 
тощо. І відтоді – мене не обходить естетика образу. 
Знайшлося щось таке, що досконало співпало з моїм 
бажанням (про яке я геть нічого не знаю); а отже мені 
байдуже до будь-якого стилю… Вражає мене (знову 
мисливська термінологія) риса, характерна для якоїсь 
частини практики, швидкоплинна мить чиєїсь пози, тоб-
то певна схема (σχήμα – це тіло у русі, у ситуації, у 
житті)" [2, с. 70‒71].  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 41 ~ 

 

 

У цьому контексті слушним буде згадати відомий 
вірш Яни Мкр, який для більш цілісного розуміння пра-
вильно подати мовою оригіналу: 

 

"а полюбят тебя обязательно за другое,  
за то, что чужому и невдомек  

самое, что есть у тебя простое,  
будет для кого-то и шарм и шёлк. 

 

родинка, ямочка, или дурной акцент,  
станет кому-то чудом, почти пророчеством.  

то, что ты и не видел так много лет,  
кого-то спасает от серого одиночества. 

 

и полюбят тебя обязательно не за то,  
не за то, над чем ты всегда стараешься,  

но как ты ходишь, как снимаешь с себя пальто,  
может как ты плачешь, но скорее как улыбаешься. 

 

как грызешь колпачек от ручки, ловишь такси,  
или волос отводишь ладонями от лица,  

как ты ноешь с утра, как не знаешь куда идти,  
и как в фильмах болеешь за подлеца. 

 

может вдруг ты зевнешь,  
на важной какой-то встрече,  
и сконфуженно сморщишь лоб,  

и тебя полюбят,  
именно в этот вечер,  

не за что-то.  
а вовсе — наоборот" 

 
"За(-)хоплення" не може відбуватися тотально. Воно 

здійснюється поступово, розмірено. Зазвичай, на відміну 
від пристрасті та потягу, любов не любить "швидкості". 
Вона звертає увагу не на те, на що всі дивляться, а на те, 
що іншим здається не таким важливим. Саме в цьому і її 
особлива влада, глибина та висота. Любов не почи-
нається з великого, вона починається з малого, з тієї самої 
закоханості в якусь певну деталь людського тіла, людської 
поведінки, характеру чи темпераменту. І лише поступово, 
пізнаючи предмет любові, його все глибше і повніше по-
чинають любити, "за-хоплювати". 

Р. Барт це описує наступним чином: "Коли Вертер "від-
криває" Шарлотту (коли розривається полотнище і з’явля-
ється картина), Шарлотта нарізає хліб. Ханольд закохує-
ться у жінку, що йде (Gradiva – "та, що ступає"), обрамлену, 
до того ж, барельєфом" [2, с. 73]. Відповідно, безпосеред-
ньо вже в стані любові людина любить тотально предмет 
любові, вона його охоплює повністю, не розводячи те, що 
нібито є прекрасним, а що не дуже. Саме така феноме-
нологія почуття відображає пряму протилежність загаль-
новживаному суспільному кліше про те, що "чоловіки люб-
лять очима, а жінки ‒ вухами". Насправді люблять цілком 
та повністю як інтеріорно, так і екстеріорно. Любов не може 
бути "напів", або "на чверть", вона любить всю людину з 
усіма її слабкостями та сильними сторонами [2, с. 73]. 

Разом з тим виникає питання, в чому ж проявляється 
агональність в дискурсі любові. Як відомо, агон (з давньо-
грец. ἀγών) означає боротьбу або змагання у давніх греків 
і римлян. Відповідно до цього, в дискурсі любові є також 
свого роду змагання, а саме в обміні дарами. Р. Барт пи-
ше так про дарування: "Любовний дарунок розшукується, 
вибирається і купується в найбільшому збудженні ‒ тако-
му, що воно, видається, досягає рівня насолоди. Я актив-
но прикидаю, чи принесе цей предмет задоволення, чи не 
розчарує або навпаки, видасться занадто значущим і тим 
самим викаже мою маячню ‒ або пастку, в яку я потрапив. 
Любовний дарунок урочистий; захоплений всепожираю-
чою метонімією, що регулює Уявлюване життя, я 
цілковито переношу себе у нього. Цим предметом я даю 
тобі моє Усе…" [2, с. 176]. 

Водночас в даруванні реалізується запит на взаємність, 
не обов’язково речами і предметами, а просто на якусь від-
повідь. Через це відбувається постійне дарування одне од-
ному певного роду приємностей, що стає схожим на своє-
рідне змагання (агон), хто більше подарує. Однак, на відміну 
від змагань у спорті чи грі, в дискурсі любові немає перемо-
жених, самі двоє люблячих і є переможцями, тобто такими, 
що відчувають справжні почуття любові один до одного. 

Висновок. Таким чином, проаналізувавши філософ-
сько-культурологічний зміст розуміння дискурсу любові 
як дискурсу битви та війни, можемо зробити наступні 
висновки: 

1) Основа цієї концепції лежить у стародавніх мі-
фологіях. Славнозвісний образ Ерота (Амура) як лучни-
ка зі стрілами, на наш погляд, сягає своїх коренів у дав-
ньошумерській міфології через постать богині Іштар, 
яка була покровителькою як любові, так і війни.  

2) Куртуазна культура любові в історії людства була 
безпосередньою культурною практикою, втіленням кон-
цепції полемічності та агональності дискурсу любові. 
Засновуючись на античній міфології та літературі і 
створивши власні концепти та феномени (образ лица-
ря, образ Дами тощо), вона на багато сторіч стала ба-
зисом для розвитку західноєвропейської "риторики лю-
бові", що присутня і в наш час. 

3) Філософський погляд на досліджувану проблему 
проявляється у двох векторах: дискурс любові як "за(-
)хоплення", тобто концепт, який позначає як акт завою-
вання, так і процес милування коханою особистістю. 
Водночас в межах "логосу любові" також присутній 
"агон дару", що позначається певного роду змаганням 
між люблячими стосовно обміну між ними дарами.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Афанасьева В. К., Дьяконов И. М. Иштар // Мифы народов мира. 
Энциклопедия в двух томах / С. А. Токарев. – М.: Советская Энцикло-
педия, 1991. – Т. 1 (А‒К). – С. 595. 

2. Барт Р. Фрагменти мови закоханого / Р. Барт. – Львів: Незалеж-
ний культурологічний журнал "Ї", 2006. – 283 с.  

3. Брагинская Н. В. Откуда у Эрота крылья? / Н. В. Брагинская // 
Nymphon antron. Сборник статей в честь Азы Алибековны Тахо-Годи / 
Ответственный редактор А. И. Солопов. // Вопросы классической фило-
логии. Московский государственный университет имени М. В. Ломоно-
сова, Филологический факультет. ‒ Никея Москва, 2011. ‒ С. 53–94. 

4. Дюби Ж. Куртуазная любовь и перемены в положении женщин 
во Франции XII в. / Ж. Дюби // Одиссей. Человек в истории. – М.: Наука, 
1990. – С. 90‒96. 

5. Иванова-Казас О. М. Мифологическая зоология / О. М. Иванова-
Казас. – СПб: Филологический ф-т СПбГУ, 2004. – 264 с. 

6. Малахов В. А. Погляд на любов / В. Малахов // Етика спілкуван-
ня: Навч. посібник. – К.: Либідь, 2006. – С. 362–369. 

7. Ружмон Д. де. Искусство любить и искусство воевать / Д. де Ру-
жмон / Коллеж социологии. – СПб.: Наука, 2004. – С. 267‒290. 

8. Яровой А. В. От культуры войны к войне культур: социокультур-
ные проекции агональности в европейской и евразийской культурах / 
А. В. Яровой. – М., Берлин: Директ-Медиа, 2017. – 310 с. 

9. Black J., Green A. Gods, Demons and Symbols of Ancient 
Mesopotamia: An Illustrated Dictionary / J. Black, A. Green ‒ Austin and 
London, University of Texas Press, 1992. ‒ 192 p. 

10. Chroust A.-H. The Influence of Zoroastrian Teachings on Plato, Aris-
totle, and Greek Philosophy in General / A.-H. Chroust // New scholasticism. 
– Wash., 1980. – Vol. 54 – № 3. – рр. 342‒357. 

11. Digby T. Love and War: How Militarism Shapes Sexuality and 
Romance / T. Digby. ‒ Columbia University Press, 2014. ‒ 240 p.  

12. Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae. ‒ Zürich und 
München: Artemis Verlag, 1986. ‒ III.1, Atherion ‒ Eros. XXX + 1086 p. 

 
REFERENCES 

1. Afanas'yeva, V. K., D'yakonov I. M. (1991). Ishtar. Mify narodov mira. 
Entsiklopediya v dvukh tomakh, V. 1. [Myths of the peoples of the world. 
Encyclopedia in two volumes, V. 1.]. Moskow, Sovetskaya Entsiklopediya.  

2. Bart, R. (2006). A Lover's Discourse: Fragments. L`viv: Nezalezhny`j 
kul`turologichny`j zhurnal "I" (In Ukrainian ).  

3. Braginskaya, N. V. (2011). Otkuda u Erota kryl'ya? [Where did Eroth's 
wings come from?]. Nymphon antron. Sbornik statey v chest' Azy Alibekovny 
Takho-Godi. Voprosy klassicheskoj filologii. Moskow, Nikeya, 53–94. 

4. Dyubi, Zh. (1990). Kurtuaznaya lyubov' i peremeny v polozhenii 
zhenshchin vo Frantsii XII v. [Courtly love and changes in the status of 
women in France in the 12th century.]. In Odissey. Chelovek v istorii [Odys-
seus. Man in history], pp. 90‒96. Moskow, Nauka.  



~ 42 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

5. Ivanova-Kazas, O. M. (1994). Mifologicheskaya zoologiya [Mytho-
logical Zoology]. Sankt-Peterburg, Filologicheskiy f-t SPbGU.  

6. Malakhov, V. A. (2006). Poglyad na lyubov [A look at love]. In Ety`ka 
spilkuvannya: Navch. posibny`k [Ethics of communication: Textbook], 
pp. 362–369. Kyiv, Ly`bid`. 

7. Ruzhmon, D. de (2004). Iskusstvo lyubit' i iskusstvo voyevat' [The art 
of love and the art of war]. In Kollezh sotsiologii [College of Sociology], 
pp. 267‒290. Sankt-Peterburg, Nauka.  

8. Yarovoy, A. V. (2017). Ot kul'tury voyny k voyne kul'tur: sotsio-
kul'turnyye proyektsii agonal'nosti v yevropeyskoy i yevraziyskoy kul'turakh 
[From the culture of war to the war of cultures: sociocultural projections of 
agonalism in European and Eurasian culture]. Moscow, Berlin, Direkt-Media. 

9. Black, J., Green, A. (1992). Gods, Demons and Symbols of Ancient 
Mesopotamia. An Illustrated Dictionary. Austin and London, University of 
Texas Press. 

10. Chroust, A.-H. (1980). The Influence of Zoroastrian Teachings on 
Plato, Aristotle, and Greek Philosophy in General. New scholasticism, 
Vol. 54, №3, 342‒357. 

11. Digby, T. (2014). Love and War: How Militarism Shapes Sexuality 
and Romance. New York, Columbia University Press.  

12. Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae (1986). Zürich und 
München: Artemis Verlag, III.1, Atherion ‒ Eros.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  26 . 0 4 . 19  

 
В. Э. Туренко, канд. филос. наук, м. н. с. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ПОЛЕМИЧНОСТЬ И АГОНАЛЬНОСТЬ ДИСКУРСА ЛЮБВИ: ФИЛОСОФСКО-КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ ВЗГЛЯД 

 
В статье концептуализируется идея единства любви и войны на основе мифологического, культурологического и философского 

аспектов. Автор на основе ряда теоретических и эмпирических аргументов выдвигает гипотезу о том, что полемический (воинст-
венный) образ лучника со стрелами Эрота (Амура) имеет свои корни в ближневосточной (шумеро-аккадской, семитской) мифологии, 
которая видела не противопоставление любви и войны, а близкое родство этих феноменов в образе Иштар (Инанны, Астарты). 
Утверджается, что куртуазная культура любви через идею завоевания сердца Дамы характеризуется тем, что является культур-
ным, эмпирическим воплощением понимания единства дискурса любви и дискурса войны. Обосновывается мысль о том, что фило-
софский аспект понимания данной проблематики связан с двумя феноменами, а именно власти и дара. Соответственно, именно в 
рамках дискурса любви происходит "вос(-)хищение", действие которого объясняется тем, что, покорив предмет любви, субъект сам 
ему и подчиняется. В то же время в контексте дара происходит "агон", то есть соревнование между любящими относительно об-
мена дарами и приятностями. Следовательно, утверждается, что дискурс любви является полемическим и агональным. 

Ключевые слова: любовь, дискурс любви, война, битва, "вос-хищение", куртуазность, дар, полемичность, агональность, Эрот. 
 
V. E. Turenko, Ph.D., junior research fellow 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
POLEMICNESS AND AGONALITY OF DISCOURSE OF LOVE: PHILOSOPHICAL AND CULTURAL VIEW 

 
The article conceptualizes the idea of the unity of love and war based on the mythological, cultural, and philosophical aspects. The author, based on 

a number of theoretical and empirical arguments, hypothesizes that the "polemical" (warlike) Eros`s image as archer with arrows has its roots in Middle 
Eastern (Sumerian-Akkadian, Semitic) mythology, which saw not the opposition of love and war, and a close relationship of these phenomenons in the 
image of Ishtar (Inanna, Astarte). It is highlighted that the courtly culture of love through the idea of winning lady's heart is characterized by the fact that 
it is the cultural, empirical embodiment of the understanding of the unity of the discourse of love and the discourse of war. It emphazises the idea that 
the philosophical aspect of understanding this issue is associated with two phenomenons, namely power and gift. Accordingly, it is within the frame-
work of the discourse of love that the “admiration” takes place, the effect of which is explained by the fact that having subjugated the object of love, the 
subject himself obeys him. At the same time, in the context of the gift, there is an “agon”, that is, a competition between those in love regarding the 
exchange of gifts and pleasures. Therefore, it is argued that the discourse of love is polemical and agonal. 

Key words: love, love discourse, war, battle, admiration, courtly love, gift, polemicness, agonality, Eros. 
 


