
~ 18 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

5. Лоуэнталь Д. Прошлое – чужая страна / Д. Лоуэнталь. ‒ М.: Изд-
во "Владимир Даль", 2004. – 450 с.  

6. Мерзляков С. С. Философско-антропологическое исследование 
природы субъективного опыта: диссертация … кандидата философских 
наук / С. Мерзляков. – М., 2015. ‒ 190 с. 

7. Новалис. Генрих фон Офтердинген / Новалис. ‒ М.: Ладомир; 
Наука, 2003. ‒ 280 с. 

8. Новиков Е. Нравственные аспекты ностальгии: автореферат диссер-
тации … кандидата философских наук / Новиков Е. В. – М., 2012. ‒ 18 с.  

9. Ностальгия // Новейший философский словарь. – М.: МГУ, 2010. 
‒ С. 412-413 

10. Фенько А. Б. Психология ностальгии / А. Фенько [Електронний 
ресурс] // Московский психотерапевтический журнал. ‒ 1993. ‒ №3. ‒ 
Режим доступу: http://psyjournals.ru/files/25786/mpj_1993_n3_Fenko.pdf 

11. Франкл В. Человек в поисках смысла / В. Франкл. ‒ М.: Респуб-
лика, 1991. ‒ 420 с. 

12. Хайдеггер М. Основные понятия метафизики / М. Хайдеггер; пер. 
В. В. Бибихина // Мартин Хайдеггер. Время и бытие. Статьи и выступ-
ления. – М.: Республика, 1993 – С. 327‒345. 

13. Хальбвакс М. Коллективная и историческая память / М. Хальб-
вакс [Електронний ресурс] // Неприкосновенный запас. ‒ 2005. ‒ № 2‒3. 
‒ Режим доступу: http://magazines.russ.ru/nz/2005/2/ha2.html 

14. Шелер М. Ресентимент в структуре моралей / М. Шелер; отв. 
ред. Л. Г. Ионин, пер. А. Н. Малинкин. ‒ М.: Наука, 1999. ‒ 231 с.  

15. Элиаде М. Азиатская алхимия. Сборник эссе / М. Элиаде; пер. с 
рум., фр., англ. – М.: Янус-К, 1998. – 410 с.  

16. Loftus, Elizabeth. Memory (1980). Reading, MA: Addison-Wesley. 
(Reprinted by NY: Ardsley Press 1988). ‒ 250 р. 

 
REFERENCES 

1. Assman, Ja. (2004) Kul'turnaja pamjat'. Pis'mo, pamjat' o proshlom i 
politicheskaja identichnost' v vysokih kul'turah drevnosti [Cultural memory. 
Writing, memory of the past and political identity in the high cultures of 
antiquity]. Moscow, Jazyki slavjanskoj kul'tury. 

2. Weber, M. (1990) Science as a vocation and profession. In Iz-
brannye proizvedenija. Moscow, Progress (in Russian). 

3. Hesse, H. (2000) Pilgrimage to the country of the East. In Izbrannoe. 
Moscow, Amfora (in Russian). 

4. Davydov, Ju. N. (1990) Jeticheskoe izmerenie pamjati (Nravstvenno-
filosofskie razmyshlenija v svjazi s romanami Chingiza Ajtmatova) [Ethical 
dimension of memory (Moral and philosophical reflections in connection with 
the novels of Chingiz Aitmatov)]. Jesteticheskaja mysl' (Nauchno-
publicisticheskie chtenija). Moscow, Politizdat, pp. 24‒30. 

5. Loujental', D. (2004) Proshloe – chuzhaja strana [The past is a for-
eign country]. Moscow, Izd-vo "Vladimir Dal'".  

6. Merzljakov, S. S. (2015) Filosofsko-antropologicheskoe issledovanie pri-
rody subektivnogo opyta [Philosophical-anthropological study of the nature of 
subjective experience]. Dissertacija … kandidata filosofskih nauk. Moscow. 

7. Novalis (2003). Heinrich von Oterdingen. Moscow, Ladomir; Nauka 
(in Russian). 

8. Novikov, E. (2012) Nravstvennye aspekty nostal'gii [Moral aspects of 
nostalgia]. Avtoreferat dissertacii … kandidata filosofskih nauk. Moscow.  

9. Nostal'gija [Nostalgia] (2010). Novejshij filosofskij slovar'. Moscow, MGU. 
10. Fen'ko, A. B. (1993) Psihologija nostal'gii [Psychology of Nostalgia]. 

Moskovskij psihoterapevticheskij zhurnal, №3. Retrieved from 
http://psyjournals.ru/files/25786/mpj_1993_n3_Fenko.pdf 

11. Frankl, V. (1991) Man's Search for Meaning. Moscow, Respublika (in 
Russian). 

12. Heidegger, M. (1993) Introduction to Metaphysics. In Vremja i bytie. 
Stat'i i vystuplenija. Moscow, Respublika (in Russian). 

13. Halbwachs, M. (2005) The collective memory. Neprikosnovennyj za-
pas, № 2‒3. Retrieved from http://magazines.russ.ru/nz/2005/2/ha2.html 

14. Scheler, M. (1999) Ressentiment. Moscow, Nauka (in Russian).  
15. Eliade, M. (1998) Asian Alchemy. Moscow, Janus-K,. (in Russian).  
16. Loftus, Elizabeth. Memory (1980). Reading. MA, Addison-Wesley, 

Reprinted by NY, Ardsley Press. 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  18 . 0 9 . 18  
 

А. Ю. Морозов, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный торгово-экономический университет, 
ул. Киото, 19, Киев, 02156, Украина 

 
НОСТАЛЬГИЯ КАК ФЕНОМЕН КУЛЬТУРЫ 

 
В статье исследован культурный феномен ностальгии, ее социальные, психологические, этические и общефилософские аспек-

ты. Показано, что благодаря ностальгии, которая опирается на "ценностно нагруженную" память, устанавливаются моральная 
традиция, социальная и индивидуальная идентичность, связь поколений. Бунтуя против актуального состояния вещей и носталь-
гируя за прошлым как должным, человек не просто мифологизирует, но и пытается символически воскресить его. В ностальгиче-
ской вере в воскресение содержится надежда на окончательное упразднение времени и триумф вечности. Тоска по прошлому сопро-
вождает человечество на протяжении всей его истории и особенно актуализуется в культуре Постмодерна в форме метафизиче-
ской, политической и эстетической ностальгии. 

Ключевые слова: ностальгия, культурная память, ценностно нагруженная память, время, вечность, идентичность, священное, миф, рационали-
зация, нигилизм, жажда Логоса. 

 
A. Y. Morozov, Doctor of Philosophical Science, Assosiate Professor 
Kiev National University of Trade and Economics 
19 Kioto Street, Kyiv, 02156, Ukraine 
 

NOSTALGIA AS THE CULTURAL PHENOMENON 
 
The article is devoted to the observation of the cultural phenomenon of nostalgia, its social, psychological, ethical and general philosophical aspects. It 

is shown that nostalgia is based on value-laden memory that helps us differ pleasant and unpleasant, useful and useless, meaningful and meaningless. This 
value-laden memory has its ethical dimension that deals with moral tradition, our concepts of good and evil, justice and injustice, sense of life and sense of 
death. We may say that ethical memory is a part of a larger “cultural memory” that enables every kind of social and individual identity. Due to nostalgia the 
generation`s continuity is established. In the act of nostalgia a person recalls the past but also rebels against actual state of presence. It is affirmed that our 
time-arrangement of “bad presence” and “good past” is possible because of ontological time regress. Nostalgizing for the past, a man is trying not only to 
mythologize the latter, but to resurrect it symbolically. Nostalgia’s faith in revival contains a hope for annihilation of time and triumph of eternity. We may call 
it an archetypical need, a manifestation of ancient mythological and religious motive of death and resurrection. Longing for past accompanies mankind dur-
ing all its history and especially rises in the postmodern culture – in forms of metaphysical, political and aesthetical nostalgias. Metaphysical nostalgia is the 
lust for Logos, (God, meaning, truth, the good and the beauty) in the post-nihilistic absurd world, where god is claimed to be dead, and all supreme values 
are seemed to be devalued. It is also longing for the sacred reality, the being, that postmodern culture is lacked.  Political nostalgia is the lust for the real 
power, subconscious desire for its increasing, expanding, absolutization. Aesthetical nostalgia is the sadness for the art as symbolic hierarchical structure 
with definite cultural and historical code as today we observe fakes and simulations, chaos and “metastases of cultural codes” (J. Baudrillard). 

Key words: nostalgia, cultural memory, value-laden memory, time, eternity, sacred, myth, rationalization, nihilism, lust for Logos. 
 
 
УДК 82-1/-9 / 82.0 / 18 

Б. Е. Носенок, аспірантка 1 курсу, 
філософський факультет, 

спеціальність "Культурологія",  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, Київ, 01033, Україна 
danynosenock@gmail.com 

 
"ЗАХІДНЕ ЛЯО" НЕСТОРА ПІЛЯВСЬКОГО: МІФОЛОГІЯ ТА ОБРАЗНІСТЬ ПРОСТОРУ 

 
Ця стаття є спробою препарування образу. Але цього разу образ розпадається не на сюжет та композицію, а на час і простір. Неоднора-

зово зазначалося (особливо ж це стосується літературно-критичних розвідок), що образ (у даному випадку образ художній) вибудовує власну 
часо-просторову сітку координат, а тому час та простір тут можуть сміливо порушувати закони фізики. Явною є також мета порівняння 
методів та прийомів поезії й прози, схоплення специфіки вираження часу й простору у віршах та романістиці. Ця мета реалізується через 
звернення до творчості Нестора Пілявського та його книги "Західне Ляо", що демонструє одночасно явище, яке можна назвати міфологізаці-
єю простору, а також є поєднанням поетичних компонентів та прозових оповідань. Крім того, ця ж тема розкривається й у роздумах остан-
нього великого французького романіста – Марселя Пруста, який наголошує на різниці у світовідображенні, що здійснюється поетом чи рома-

© Носенок Б. Е. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 19 ~ 

 

 

ністом відповідно. Часо-просторова проблематика стирає межі між уявним лінійним поділом на минуле, теперішнє та майбутнє. Можна поба-
чити, що творчість руйнує цей поділ, деструкція якого особливо чітко розкривається у сучасних декадансних рухах. Сам Нестор Пілявський 
недарма характеризує себе як декадента. Але вся сучасність, що обертається руйнуванням звичних норм життя, часто малюється порож-
нечею уяви не чим іншим, як новим, циклічно поверненим, декадансом. 

Ключові слова: образ, час, просторовість, міфологія простору, декаданс, поезія, проза. 
 
Постановка проблеми. На твір (у Бартівському ро-

зумінні) [2, с. 297], мабуть, ніколи не вдасться глянути 
очима самого автора, а тому – інтерпретація завжди, як 
і переклад, постає новим твором – кожного разу, коли 
з’являється новий читач. Нестор Пілявський, повторю-
ючи написане в журналі "Опустошитель", поет, есеїст 
та перекладач творів німецького модерніста Штефана 
Георге. Важливо, що пан Пілявський вважає літературу 
чимось побічним у своєму житті (відразу згадується 
щось з інструкції на коробках медикаментів: "побічні 
ефекти"). Його мова ‒ декадентська ‒ звучить з порож-
нечі та звертається до випадкового. 

Дана інтерпретація "Західного Ляо" особливу увагу 
приділяє міфології простору: адже і саме Західне Ляо 
виявляється певним місцем (навіть незважаючи на 
свою історичну наявність). Західне Ляо існувало як се-
редньовічне фантасмагоричне змішування культур, а 
зараз "Західне Ляо" стало місцем, яке читач повинен 
якщо не винайти, то хоча б віднайти. Якщо Марсель 
Пруст віднаходив Час [13], то Нестор Пілявський відна-
ходить Простір (і саме ім’я – Нестор – натякає на це, 
адже означає "той, що повернувся додому", тобто вла-
сне віднайшов певне місце). Щоб відшукати або винай-
ти себе (в ліквідній, за З. Бауманом, модерності). Мож-
ливо, про "Західне Ляо" можна було б сказати, ніби про 
певну данину глобалізації, що обертається зворотним 
ефектом наголошування на конкретному місці [5], але 
не на сипучих пісках чи вказівниках, які постійно вказу-
ють в різні сторони. 

Аналіз досліджень та публікацій. Стаття торка-
ється декількох тематичних пластів, зокрема: 

1. Теорія образу та образності у філософії та мистец-
тві: Георг Фрідріх Вільгельм Гегель ("Лекції з естетики", 
"Естетика"), Ролан Барт ("Риторика образу", "Критика та 
істина"), Гастон Башляр ("Земля і мрії волі", "Земля і мрії 
про спокій", "Психоаналіз вогню", "Поетика простору"), 
Валентина Панченко ("Мистецтво в контексті культури"), 
Жильбер Дюран ("Антропологічні структури імажинеру"), 
Лев Виготський ("Психологія мистецтва"). 

2. Сюжет декадентства та декадансу: Микола Алек-
сандров ("Декаданс та стагнація"), Анатолій Марієнгоф 
("Циніки"), Жан Полан ("Тарбські квіті, або Терор витон-
ченої словесності"), Олександр Еткінд ("Содом та Пси-
хея"), Василь Розанов ("Декаденти"), Володимир Подо-
рога ("До питання про мерехтіння світу").  

3. Розвідки про творчість Марселя Пруста та літера-
турний спадок самого письменника: Жерар Женетт ("Фі-
гури"), Мераб Мамардашвілі ("Лекції про Пруста"), Анд-
ре Моруа ("У пошуках Марселя Пруста"), Марсель 
Пруст ("На Сванову сторону", "Проти Сент-Бева", "Від-
найдений час", "Утіхи і дні"). 

4. Відгуки на твори Нестора Пілявського: можна 
звернутись до численних статей Марусі Клімової, яка 
написала в тому числі передмову до "Західного Ляо" 
("Заперечення заперечення"). 

Мета статті. Дане дослідження покликане розкрити 
(або, швидше, намітити можливі шляхи до розкриття) та-
кий аспект образу, як просторовість, а також феномен 
міфологізації простору, який неминуче породжується літе-
ратурним "виношуванням", де твір (не текст) стає ніби 
перетворенням (рос. – пре-ОБРАЗованием) у алхімічному 
атанорі внутрішнього життя та світовідчуття автора. 

У культурологічній розвідці було використано насту-
пні методи (окрім універсальних, загальнологічних 
прийомів та методів теоретичного пізнання): 

1. Загальнофілософські методи: герменевтична, 
феноменологічна, екзистенційна та психоаналітична 
методологія; 

2. Методи естетичних досліджень: семіотичний, 
суб’єктний та об’єктний, а також психологічний; 

3. Літературно-критичні методи: біографічний, пси-
хоаналітична критика, екзистенційний аналіз; 

4. Соціологічні методи французького кола "Еранос". 
Виклад основного матеріалу. Від модерну зали-

шається серйозність, тому часто постмодерна іронія в 
переплетінні патернів дається важко. Академічна тра-
диція велить перед створенням нової сутності (звичай-
но, з необхідністю) ознайомитися з тим культурним 
ландшафтом, степом текстів, який лежить позаду. Ав-
тора – Нестора Пілявського – називали по-різному, на 
його книгу вже існують відгуки та рецензії, зокрема зу-
стрічається й така думка, що "місцями книга... нагадує 
щоденник художньо обдарованого нарцисиста, що хо-
ває за легкою іронією смуток і руйнівні пристрасті" [9]. 
Декадентська характеристика. Але цей опис нагадує не 
те, що мається зазвичай на увазі під словом "дека-
данс". Це, скоріше, опис героя італійця Джорджо Агам-
бена, який намагався розібратися (і розібрався) в тому, 
що таке "сучасність", хто такий "сучасник" і чим же є 
"сучасне". Сучасне – завжди на часі. А [сучасний] пись-
менник виявляється таким собі несвоєчасним сучасни-
ком. Можна згадати також Фрідріха Ніцше, який, перед-
чуваючи те, що Дж. Агамбен пізніше оформить струн-
кими метафорами, в 1876 р. публікує роботу під назвою 
"Несвоєчасні роздуми", де пише: "Несвоєчасними є й ці 
роздуми, адже те, чим наш час справедливо пишаєть-
ся, тобто його історичний досвід, я оголошую тут злом, 
дефектом, недоліком, оскільки думаю навіть, що всі ми 
страждаємо на виснажливу історичну лихоманку й по-
винні були б… визнати, що страждаємо" [1, с. 46]. Су-
часність виявляється унікальними відносинами зі своїм 
часом. Але письменник, здатний схопити час, явлений 
як образ, – людина поки ще минулого, людина традиції, 
яка (проте) вже почала розкладатися й гнити. Письмен-
ник страждає від того, що не відчуває більше часу, в 
якому живе. Його "тепер" померло та розкладається в 
землі, його "завтра" – ще чорна ніч. Здається, Нестора 
Пілявського й називали декадентом (жартома чи все-
рйоз, хто знає, але будемо відштовхуватись від серйоз-
ності модерну). А декадент (людина неприкаяності й 
межовості) виявляється схожим на насіння з огрубілою 
мимоволі, але пораненою шкіркою: насіння закладаєть-
ся в чорній землі, воно не може бачити небо й світло, 
але з його смерті народжується молодий, зелено-
дурний пагін, дурний – своєю силою до життя, який ба-
чить не стільки чорноту, яка його породила, скільки в 
небі – світло зірок. "Сучасник – той, хто пильно вдивля-
ється в свій час, щоб побачити в ньому не світло, а те-
мряву. Всі часи для тих, хто проникає в їхню сучасність, 
сповнені мороком. Сучасник – це саме той, хто здатний 
бачити цей морок, хто здатний писати, вмочуючи перо в 
морок теперішнього" [1, с. 48]. Десь далеко помирає 
зірка, та її світло доходить до нас, стає для нас види-
мим вже тоді, коли зірка мертва кілька століть. Але су-
часник бачить морок – ту саму темінь, яка з іншого сво-
го боку вже обпалюється сяйвом ще живих зірок. Най-
більш мертве виявляється найбільш живим. 

Але повернімося до декадентів. Декаданс хворіє на 
відчуження від світу, взагалі на відчуження. Російський 
філософ Максим Євстропов звертає увагу на творчість 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 20 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

французького письменника Моріса Бланшо: більшість 
персонажів його робіт несуть характеристику "безликос-
ті". Безликість "сутнісної самотності" (що постає одноча-
сно причиною та наслідком відчуження) корелює з зо-
браженням "думки ззовні" [7, с. 297]. Це така неявна від-
силка до Іншого. У того ж Моріса Бланшо однією з клю-
чових постає така абстракція, як la présence (наявність, 
присутність), – саме для того, щоб суб’єкт міг закріпити 
себе приналежним до певного світу, щоб не бути потен-
ційним самогубцем (алюзія на Еміля Чорана). У "Просто-
рі літератури" М. Бланшо говорить, що "сутнісна само-
тність" виливається у бажання перекрити свою скінчен-
ність чимось таким, що не завершається та не перестає 
бути (в даному випадку мова йшла про письмо) [6, с. 17]. 
Але розтягування себе в часі може мати й інші вектори. 
Для суб’єкта межовості, наприклад, домінантним постає 
вектор виходу за границі. Тут ми переходимо від вектора 
часу до вектора простору. Зокрема, французький філо-
соф, представник феноменологічної школи Анрі Мальді-
не пише, що будь-яка хвороба (органічна чи психічна) 
для людини – це випробовування. Він також наголошує 
на надпристрасності, яка притаманна існуванню, екзис-
тенції, більш того – потягу до життя (що заперечується 
декадансом в образі дівчини з книг про Ераста Фандорі-
на, "коханки смерті", що носить на шиї замість намиста 
чорну змію), котра є, передусім, ek-sistence – вихід за 
границі себе, якого так не вистачає межовості (але не 
пограничності), перехідності, що відсилає до здатності 
страждати, розкриватися, бути залученим до чогось че-
рез чуттєвість [12, с. 260]. 

Дослідження декадансу як соціокультурного явища / 
періоду має довгу історію. Про декаданс писали як самі 
декаденти, так і ті, хто прийшов після них. Можна конс-
татувати, що на сьогодні немає однозначного тлума-
чення терміна "декаданс". Дослідник декадансу Костян-
тин Савельєв зазначає також, що, попри вкорінення 
цього терміну в культурологічний обіг, його смислове 
наповнення залишається досить розмитим. Як правило, 
декаданс у культурології розглядається з двох позицій: 

1) як криза та занепад культур і народів; культурний 
регрес (латинський декаданс – у широкому сенсі); 

2) як комплекс кризових явищ в культурі на межі 
ХІХ–ХХ ст. (у вузькому сенсі). 

Але варто наголосити на етимологічній неоднознач-
ності терміна "декаданс". Французьке слово décadence 
означає "занепад", "розкладання", "розпад", "падіння", 
"період занепаду" (зокрема давньоримський), "руйну-
вання", "закінчення" (згадаємо вірш російського пись-
менника Бориса Пастернака ("Я кончился, а ты жи-
ва…"), "аморальну поведінку". Словник Брокгауза та 
Ефрона тлумачить не декаданс, а декадентство, ви-
значаючи його "особливим літературним напрямом дру-
гої половини ХІХ століття". Словник "Культура та культу-
рологія" (редактор ‒ доктор соціологічних наук Альберт 
Кравченко) визначає декаданс як "загальне позначення 
кризових, занепадницьких явищ у філософії, естетиці, 
мистецтві та літературі кінця ХІХ – початку ХХ століття, 
що характеризується опозицією до загальноприйнятої 
“міщанської” моралі, культом краси як тотожної самій 
собі цінності та супроводжується нерідко естетизацією 
гріха та пороків, амбівалентними переживаннями відра-
зи до життя та витонченої насолоди нею і т. д.". Доктор 
філологічних наук Василь Толмачев звужує розуміння 
декадансу до "сумарної назви явищ західної та російсь-
кої культур ХІХ–ХХ ст., яким властива міфологізація 
“кінця століття” (фр. fin de siècle) як епохи глобальної 
кризи, переоцінки цінностей, прощань та сподівань" [15, 
с. 141–142]. На думку самого К. Савельєва, декаданс 
не є кризовим явищем, але відображає ці явища засо-

бами мистецтва: "…це швидше символ перехідності, 
втіленої амбівалентності, парадоксальності культур, 
яка розривається між минулим (“кінець”) та майбутнім 
(“початок”)" [15, с. 142]. Але це ж слово можна розклас-
ти на два складники: de та cadance. Cadance можна 
трактувати як "такт", "розмір", "ритм", "темп", "швид-
кість" (алюзія на дромологію французького філософа 
Поля Вірільйо), "виробничу потужність", "каденцію" (ка-
данс у музиці), "швидкодію", "частоту", "рух у ногу" (вій-
ськове марширування), "інтервал", "ритм гри" (у шахах), 
"послідовність", "спокійну ходу виїждженого коня", "рів-
новагу в русі", "випадок". Якщо більш детально визна-
чити каданс у музиці, то можна сказати, що це, по-
перше, витримка й такт, коротка пауза при виконанні 
музичного твору, по-друге, знак та міра звуку, що керує 
рухами танцюючих пар, а по-третє, завершальний обо-
рот музичного твору, який надає йому цілісності та, вла-
сне, завершеності. Частка de позначає не лише зняття 
всього вищезазначеного, але й предмет та його власти-
вості, явище й час його звершення, зміст думок, явище 
та його причину, модальність, а також de виявляється 
питанням "чи може бути / невже?". Ця частка вносить у 
каданс ентропію, але тим самим перетворює декаданс у 
час, коли відбувається становлення нового порядку з 
тимчасового хаосу. Декаданс опиняється своєрідним 
кояаніскатсі – життям, яке виведене з рівноваги. Саме 
це слово походить з мови індійців хопі та означає "боже-
вільне життя", "життя поза рівновагою", "руйнування жит-
тя", а також "стан життя, котрий диктує нові умови існу-
вання". Це слово обігрується, зокрема, в однойменній 
кінострічці Годфрі Реджіо, Рона Фріке та Філіпа Гласса. 

А тепер повернемося в "Західне Ляо". Спочатку – 
про структуру: звичайно, поезія і проза. Хоча й Нестор 
Пілявський каже, що Марсель Пруст не його автор, але 
важко стриматися, щоб не позичити у М. Пруста кілька 
вже дуже точних метафор. "Неможливо правильно опи-
сати людське життя, якщо не надати йому можливості 
занурюватися в сон і там ніч за ніччю плавати, ніби пів-
острів, що омивається морем" [14]. Марсель Пруст пи-
ше про поета й романіста, тобто про поезію та прозу. 
Але перш ніж почати мову про поета й романіста, 
М. Пруст говорить про художника взагалі. А саме: ху-
дожник має в своєму розпорядженні таку ж реальність, 
як і інші люди, він їздить в ті ж місця на відпочинок (про 
що свідчать написи в кінці його творів – дата й місце), 
але, разом з цим, ця реальність укладається для худо-
жника в щось більше. Це відрізняє його від інших лю-
дей. І саме за цю особливість його вважають білою во-
роною, вигнанцем, а нерідко – маніяком або шпигуном. 
Поетові, щоб творити, необхідно мати особливий стан 
духу, який знаходиться їм насилу й досить рідко. Поет, 
перш за все, цікавиться емоціями, чуттєвими поривами, 
він сприймає заховані в навколишньому світі враження. 
Поет може побачити щось важливе в тих речах, які за-
звичай не привертають уваги. М. Пруст наводить при-
клад поета, який вглядається у вишневе дерево: поет 
може зупинитися серед міської суєти, побачивши дере-
во; він також може стояти біля нього годинами, нама-
гаючись знову пережити знайомі відчуття / почуття. Та-
ким чином, поет вдивляється не лише у дерево, а й у 
себе. Можливо, пан Пілявський і не любить вишневі 
дерева, але у певній читацькій реальності він постає 
саме таким – у певній серйозній, модерній читацькій 
реальності. Коли свідомість прокидається першою по-
смішкою і сміхом, але не посмішкою-перевертнем, коли 
іронія чи злісний сарказм – ідеал постмодерну. Але 
читач буде вірити у вишневі дерева. Поезія сповнена 
бурхливої енергії: "Ось і поезія намагається вирватися у 
вигляді творів з тлінної людської оболонки [4], в якій 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 21 ~ 

 

 

вона може втратити свою колишню незбагненно масш-
табну енергію, що дозволила б їй розгорнутися на повну 
силу (бо поезія, будучи полоненим людини, залежить від 
неї, а вона [людина] може занедужати, вдаритися в світ-
ське життя, розваги, розгубити сили, розтратити в задо-
воленнях скарб, який носить у собі і який у певних умо-
вах чахне, бо їхні долі пов’язані)", – пише Марсель Пруст 
[14]. Поезія відрізняється нестриманістю й незавершеніс-
тю (ось і знайшлися, схоже, всі пристрасті). Поет ризикує 
передчасно розплескати думку, "не уклавши в посудину 
зі слів". Ув’язнення думки в словах – особливе таїнство, 
в процесі якого поет замінює свою душу на anima mundi. 
Недарма, коли автор говорить про натхнення, він 
пов’язує його з наснагою, з одушевленням всього у світі. 
М. Пруст вживає красиве порівняння перерваної кимось 
думки поета з медузою, викинутою на берег (і у Нестора 
Пілявського ось є "Вірші ловця медуз"): саме тому поет 
замикається на ключ, коли робить це таїнство, яке одно-
часно виражає особливі внутрішні незбагненні закони 
[10]. Згідно з цими законами, поет підтримує зв’язок з 
усіма предметами і явищами зовнішнього світу, і коли він 
не налаштований на них [закони], поет відчуває себе 
нещасним. Для отримання задоволення від життя поето-
ві потрібно пізнати властивості своєї натури, завдяки якій 
він здатний, подібно до телеграфного зв’язку, встанов-
лювати контакт з красою світу [3]. Так і виявляється 
письменник... сучасником. 

Що читача може зачепити чи не найбільше? Напри-
клад, вірш "Кігті". Можна, за аналогією, також прочитати 
книгу "У Германтів" Марселя Пруста, і спочатку, після 
першого прочитання, легко не відчути цей твір: "У Гер-
мантів" на перший погляд подобається менше, ніж інші 
"Пошуки". Але потім уважне читацьке око вбачає на 
сторінках фразу "ревнощі – це почуття на сходах" і з тих 
пір закохується в усі слова, що залишилися ще – до 
кінця [8]. Так і у вірші "Кігті": можна забути весь вірш, 
але початок ("Мне снятся / Гигантские птицы / Их голо-
вы похожи на башни / Мне кажется, что не слиться / 
Дню сегодняшнему со вчерашним…") [11, с. 87] зали-
шиться назавжди під подушкою вдячного шанувальни-
ка: як книжка, яку кладеш на ніч спати з собою, щоб її 
знання вбралися в твою голову. Або в душу. Міфологія 
простору. Вона тут – поруч із глобусом часу. Це щось, 
що тягнеться з дитинства, щось від письменника само-
го: проза життя в тому, "який я аристократичний", "як я 
розслабляюся", "як мені нудно", "як я сплю", "як я ви-
ріс", "як я ні на що не сподіваюся", "який я дотепний" і 
"як я розкусив російську словесність". Мабуть, останнє 
– це гребінь хвилі, який, піднявшись занадто високо, 
опав так різко, що випадково змив прибережні міста – 
разом з усіма надіями і помилками.  

Висновок. Зрештою, якщо втрачаєш рівновагу, 
якщо помічаєш внутрішню суперечливість світу, якщо 
розумієш, що завжди будеш розчарований і завжди 
будеш страждати на безсоння через сни, що тебе му-
чать, єдине, що залишається, – розмітити на підлозі 
крейдою та винайти власну картографію, сітку мериді-
анів і паралелей, вивчити й перетрактувати всі симво-
ли й знаки, обклеїти обривками, уламками, шматками 
філософських і художніх текстів, немов шпалерами, 
первісним і найскладнішим бріколажем, стіни своєї 
кімнати, щоб одного разу знайти сміливість більше 
ніколи не читати книжок. Так робить Нестор Пілявсь-
кий зі своїм "Західним Ляо", так робить Антон Зань-
ковський з романом "Ветошниця". Треба мати на увазі, 
що кожна спроба інтерпретації – це сліпе наштовху-
вання інтерпретатора на очевидність думок, що його 
турбують, а відтак, письменник під "синіми шторами" (як 
в анекдоті) цілком міг мати на увазі смуток, або ж усе 

могло бути простіше – і це були всього лиш штори си-
нього кольору, без жодного додаткового символічного 
навантаження. 

Письменник-декадент збирає зразки та образи, нама-
гаючись вдивлятися в колекцію відчуттів і в тих, хто цю 
колекцію збирає, у пошуках часу, Західного Ляо і ще жи-
вого, ще функціонуючого сучасного антикваріату, позба-
вленого музейної рамки. Це чистий простір і чистий час. 
Або ж, як пише Нестор Пілявський: "Це час-майбутнє. 
Чому? Тому що в майбутньому ніхто з нас не помре; – 
тому що в майбутньому ми вже мертві" [11, с. 204]. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Агамбен Дж. Что современно? / Дж. Агамбен / Пер. с итал. диа-
кона Августина Соколовски. – К.: Дух і Літера, 2012. – 78 с. 

2. Барт Р. Избранные работы: Семиотика: Поэтика / Р. Барт / Пер. с 
франц. Г. К. Косикова. – М.: Прогресс, 1989. – 614 с. 

3. Башляр Г. Грезы о воздухе. Опыт о воображении движения / Г. 
Башляр / Пер. с франц. Б. Скуратова. – М.: Издательство гуманитарной 
литературы (Французская философия ХХ века), 1999. – 164 с. 

4. Башляр Г. Земля и грезы воли / Г. Башляр / Пер. с франц. Б. 
Скуратова. – М.: Издательство гуманитарной литературы (Французская 
философия ХХ века), 2000. – 383 с.  

5. Башляр Г. Избранное: Поэтика пространства / Г. Башляр / Пер. с 
франц. Н. Кисловой, Г. Волковой, М. Михеева. – М.: "Российская поли-
тическая энциклопедия", (РОССПЭН) , 2004. – 374 с. 

6. Бланшо М. Пространство литературы / М. Бланшо / Пер. с 
франц. В. Большакова, Б. Дубина, С. Зенкина, Д. Кротовой, 
Ст. Офертас, Б. Скуратова. – М.: Логос, 2002. – 288 с. 

7. Евстропов М. Н. Опыты приближения к "иному": Батай, Левинас, Бла-
ншо / М. Н. Евстропов. – Томск: Изд-во Томского университета, 2012. – 346 с. 

8. Женетт Ж. Фигуры: В 2-х томах. Том 1–2. / Ж. Женетт. – М.: Изд-
во им. Сабашниковых, 1998. – 944 с. 

9. КВИР о "Западном Ляо". [Електронний ресурс] – Режим доступу: 
http://pustoshit.livejournal.com/225714.html.  

10. Моруа А. В поисках Марселя Пруста: Биография / А. Моруа / 
Пер. с фр. Л. Ефимова. – СПб.: Лимбус Пресс, 2000. – 384 с. 

11. Пилявский Н. Западное Ляо / Н. Пилявский. – М.: Опустошитель, 
2016. – 240 с. – "Серия "Микро" (#24).  

12. (Пост)феноменология: новая феноменология во Франции и за ее 
пределами / Сост. С. Шолохова, А. Ямпольская. – М.: Академический 
проект, 2014. – 288 с. 

13. Пруст М. Обретенное время. [Електронний ресурс] / М. Пруст – 
Режим доступу: http://librebook.ru/obretennoe_vremia/vol1/.  

14. Пруст М. Против Сент-Бева: статьи и эссе [Електронний ресурс] / 
М. Пруст / Пер. с франц. Т. В. Чугуновой. – Режим доступу: 
http://www.litmir.me/br/?b=136325&p=37#section_23. 

15. Савельев К. Н. Новые подходы в осмыслении понятия "декаданс" 
[Електронний ресурс] / К. Н.Савельев . – Режим доступe: 
https://cyberleninka.ru/article/v/novye-podhody-v-osmyslenii-ponyatiya-dekadans. 

 
REFERENCES 

1. Agamben, J. (2012). What is modern? Kyiv, Duh i Litera (in Russian). 
2. Barthes, R. (1989). Selected texts: semiotics, poetics. Moskow, Pro-

gress (in Russian). 
3. Bachelard, G. (1999). Air and Dreams: An Essay on the Imagination 

of Movement. Moskow, Izdatel’stvo gumanitarnoj literatury (Francuzskaja 
filosofija XX veka) (in Russian). 

4. Bachelard, G. (2000). Earth and Reveries of Will. Мoskow, Izdatel’stvo 
gumanitarnoj literatury (Francuzskaja filosofija XX veka) (in Russian). 

5. Bachelard, G. (2004). The Poetics of Space. Мoskow, Rossijskaja 
politicheskaja jenciklopedija (ROSSPEN) (in Russian).  

6. Blanchot, M. (2002). The Space of Literature. Мoskow, Logos (in Russian). 
7. Evstropov, M. N. (2012). Opyityi priblizheniya k "inomu": Batay, Levi-

nas, Blansho [Experiments approaching the "other": Bataille, Levinas, Blan-
chot]. Tomsk, Izdatel’stvo Tomskogo universiteta (In Russian). 

8. Genette, G. (1998). Figures I–II. Moskow, Izdatel’stvo imeni Sabash-
nikovyih (in Russian). 

9. KVIR o "Zapadnom Lyao" [KVIR about the "Western Liao"]. Re-
trieved from http://pustoshit.livejournal.com/225714.html (In Russian). 

10. Maurois, А. (2000). The World of Marcel Proust. Sankt-Peturburg, 
Limbus Press (in Russian). 

11. Pilyavskiy, N. (2016). Zapadnoe Lyao ["Western Liao"]. Мoskow, 
Оpustoshitel. 

12. Sholohova, S., Yampolskaya, A. (2014). (Post)fenomenologiya: no-
vaya fenomenologiya vo Frantsii i za ee predelami [(Post)phenomenology: 
new phenomenology in France and abroad]. Moskow, Akademicheskiy proekt. 

13. Proust, M. (1927). Time Regained. Retrieved from 
http://librebook.ru/obretennoe_vremia/vol1/1. 

14. Proust, M. (1999). Contre Sainte-Beuve. Retrieved from 
http://www.litmir.me/br/?b=136325&p=37#section_23. 

15. Savelev, K. N. Novyie podhodyi v osmyislenii ponyatiya "dekadans" 
[New approaches to understanding the notion of "decadence"]. Retrieved from 
https://cyberleninka.ru/article/v/novye-podhody-v-osmyslenii-ponyatiya-dekadans. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  23 . 0 9 . 18  

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 22 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

Б. Э. Носенок, аспирантка 1 курса, 
философский факультет, специальность "Культурология", 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, Киев, 01033, Украина 
 

"ЗАПАДНОЕ ЛЯО" НЕСТОРА ПИЛЯВСКОГО: МИФОЛОГИЯ И ОБРАЗНОСТЬ ПРОСТРАНСТВА 
 
Эта статья является попыткой препарирования образа. Но на этот раз образ распадается не на сюжет и композицию, а на время и про-

странство. Неоднократно отмечалось (особенно это касается литературно-критических исследований), что образ (в данном случае образ 
художественный) выстраивает собственную пространственно-временную сетку координат, а потому время и пространство здесь могут 
смело нарушать законы физики. Явной также является цель сравнения методов и приемов поэзии и прозы, схватывания специфики выражения 
времени и пространства в стихах и романистике. Эта цель реализуется через обращение к творчеству Нестора Пилявского и его книге "Запад-
ное Ляо", демонстрирующей одновременно явление, которое можно назвать мифологизацией пространства, а также отличающейся сочетани-
ем поэтических компонентов и прозаических рассказов. Кроме того, эта же тема проскальзывает и в раздумьях последнего великого француз-
ского романиста – Марселя Пруста, который подчеркивает различия в мироотображении, осуществляемом поэтом или романистом соответ-
ственно. Пространственно-временная проблематика стирает границы между воображаемым линейным делением на прошлое, настоящее и 
будущее. Можно увидеть, что творчество разрушает это разделение, деструкция которого особенно четко раскрывается в современных де-
кадентских движениях. Сам Нестор Пилявский недаром характеризует себя как декадента. Но вся современность, оборачивающаяся разрушени-
ем привычных норм жизни, часто рисуется пустотой воображения не чем иным, как новым, циклически повернутым, декадансом. 

Ключевые слова: образ, время, пространственность, мифология пространства, декаданс, поэзия, проза. 
 
B. E. Nosenok, PhD Candidate in Culturology, 
Faculty of Philosophy, Branch of Culturology, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60 Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
NESTOR PILYAVSKY’S "WESTERN LIAO": MYTHOLOGY AND IMAGERY OF SPACE 

 
This article is an attempt to prepare an image. But this time the image falls not into a plot (like a storyline) and composition, but into time and space. It 

has been repeatedly noted (especially it is subject to literary criticism) that the image (in this case an artistic image) builds its own space-time grid of coordi-
nates, and therefore time and space can gallantly violate the laws of physics here. Also, one of the main obvious goals of this culturologicalinvestigation is a 
comparison of the methods and techniques of poetry and prose, a handholdof the specifics of time’s and space’s expression in verse and novelistics.This 
goal is realized by referring to the oeuvre of Nestor Pilyavsky. Nestor is a Russian writer and an author of the book "Western Liao". This work simultaneously 
demonstrates a phenomenon that can be called a mythologization of space, and also the structure of the book is distinguished by a combination of poetic 
components and prose narratives. In addition, the same theme slips in the reflections of the last great French novelist – Marcel Proust, who emphasizes the 
differences in the representation of the world that is performed by a poet or a novelist, concordantly. However, if Marcel Proust in the work “In Search of Lost 
Time" (as can be seen from the title of this epic work) was looking for time, then Nestor Pilyavsky in his book "Western Liao" is looking for space. He wants 
to return to some past, perhaps he wants to go home (and the name "Nestor" means "whoever that comes home"). Space-time problems erase the bounda-
ries between conventional linear division into the past, the present and the future. It can be seen that a creative workdestroys this separation, the destruction 
of which is revealed most clearly in modern decadent movements. Decadence is a characteristic feature of any transitional, intermediate period when the 
balance of life is violated and when it is difficult to draw a dividing line between genius,brilliance, and insanity. Decadence is a period of time and a point in 
space when it is difficult to distinguishdreams and reality from each other. Nestor Pilyavsky calls himself a decadent not without good reason. But modernity, 
which turns out to be the destruction of the habitual norms of life, is often drawn by the emptiness of the imagination by nothing more than a new, cyclical 
decadence, and "Western Liao" is an excellent attempt to invent a new, suitable space. 

Key words: image, time, spatiality, space mythology, decadence, poetry, prose. 
 
 
УДК 130.2:[7.035.7:7.045](4) 

Т. К. Огнєва, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
Ognevatk@ukr.net 

 
ОБ’ЄКТИВАЦІЯ ГУМАНІСТИЧНИХ ІДЕЙ У КУЛЬТУРІ УКРАЇНИ XVII СТОЛІТТЯ 

 
У статті здійснюється аналіз культурологічних процесів у період становлення першого національного відродження України. Об’єктом 

художньо-естетичного дослідження, на відміну від попередніх часів, все частіше стає людина та природа, стимулом розвитку літератури 
та мистецтва виступає прагнення художнього освоєння реального світу. Потреба пізнання, розвиток положень, форм та методів звільнен-
ня людського розуму від догматично-релігійного світогляду виявляються у секуляризації культури України ХVІІ століття. Значний вплив на 
зміну світоглядної концепції в українській культурі справило західноєвропейське Відродження. Доба, що прийшла за Середньовіччям, всебічно 
розкрила людину як у соціальному, так і в естетично-художньому аспекті, а рух гуманістичних ідей Західною та Східною Європою привів до 
глибшого зацікавлення людиною як особистістю. Не уникла цього процесу і Україна – поступово формується новий ідеал людини, заснований 
на індивідуальній культурі, духовній свободі. та переосмислюється призначення людини у світі. 

Складні політичні та соціально-економічні обставини ХVІІ століття в Україні вимагали особливих, прогресивних на той час, хара-
ктеристик розвитку культурологічних тенденцій. Широкий культурно-національний рух, який ґрунтувався на опорі польсько-
шляхетському гнобленню та боротьбі проти окатоличення, викликав розквіт книгодрукування, поширення освіти і наукових знань та 
піднесення у мистецтві і літературі антропоцентричного світогляду. Важливим аспектом ренесансного мислення визначається 
прагнення досконало вивчити довколишній реальний світ, що торує шлях науковості та освітянству. Саме ці виявлення українського 
ренесансного світобачення набувають значного масштабу у духовній культурі України XVІІ століття. 

Ключові слова: гуманізм, українська культура, Ренесанс, секуляризація, мистецтво, світогляд. 
 
Постановка проблеми. Наприкінці ХVІ століття роз-

починається новий період розвитку духовної культури та 
філософської думки в Україні. Ренесансно-гуманістичні 
ідеї зросли на ґрунті старої православної традиції під 
впливом реформаційних ідей. Уявлення про людину, чия 
значущість визначалася особистою доброчесністю, шля-
хетністю, фізичною та моральною досконалістю, а не 
походженням чи багатством, народжує піднесення ролі 
індивідуальних рис, увагу до самопізнання та акцент на 
цілеспрямовану суспільну діяльність. Аналіз матеріальної 
та духовної спадщини минулих століть доводить, що гу-
маністичні ідеї в українській культурі ХVІІ століття було 

впроваджено під впливом європейського Ренесансу й 
укорінено завдяки розвиткові у вітчизняному духовному 
житті ідей вільнодумства, самостійного мислення та про-
ведення діалогу з сакральною і схоластичною доктрина-
ми. Акцент на самостійність особистісного розвитку й ак-
тивну життєву позицію не в останню чергу сприяв фено-
менові козацької спільноти, що наприкінці ХVІ та впро-
довж ХVІІ століття визначав долю та шлях України. 

Аналіз досліджень і публікацій.  
Серед українських дослідників проблематику розви-

тку гуманістично-ренесансних ідей української культури 
ХVІІ століття в контексті зазначених теорій розглядали 

© Огнєва Т. К. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку


