
ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 43 ~ 

 

 

spiritual life of nation are a certificate of deep crisis in this society. The overstatement of the value for history of humanity conduces to inadequate and illu-
sive perception of present life conditions of society. A man as a result of infatuation for such a myth becomes inadequate to estimate itself and other people. 
For his logic, acts or thoughts change. In fact, this is an a-logic. It is possible to say that under the action of such myth a man loses correct social standards 
of conduct. It is simply played, and a game is perceives as a real life. 

Keywords: Myth, ‘National-state Myth’, Ethos of Myth, Aesthesis of Myth, Symbol, Symbolic Production, Symbolic Exchange, Mass communications, Popular Culture. 
 
 
УДК 316.346:159.923:17(075.8) 

О. А. Пушонкова, канд. філос. наук, доц.  
Черкаський національний університет імені Богдана Хмельницького 

бул. Тараса Шевченка, 81, м. Черкаси, 18031, Україна 
krapki@ukr.net 

 
СМИСЛОВА МОДЕЛЬ СУЧАСНОЇ ГЕНДЕРНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ: ТЕКСТИ І КОНТЕКСТИ 

 
У статті досліджується вплив ціннісних настанов сучасної епохи на зміни у візуальній мові та на формування гендерної ідентич-

ності через аналіз основних тенденцій гендерних та візуальних досліджень, а також образів-концептів сучасної культури. Доведено, 
що в умовах трансформації репрезентативних систем є сенс говорити не тільки про специфіку жіночого і чоловічого начал, які, 
втрачаючи самодостатність, згортаються у selfіе-проекти, але й про загального репресованого суб᾿єкта культури, який перебуває у 
"ножицях" нових форматів дисциплінарної влади: примусу і спокуси. Виявлено, що формування гендерної ідентичності змінило харак-
тер наслідування зразкам (як це було раніше) й набуло характеру моделювання, в процесі якого уможливлюється ціннісно незалежне 
ставлення до світу або нарцисичний вибір у контекстах гедоністично орієнтованої культури. 

Ключові слова: візуальна культура, гендерні відносини, ідентичність, візуальна репрезентація, нарцисизм, Паноптикон, Синоптикон. 
 
Постановка проблеми. У сучасній філософії культури 

поняття тексту розповсюджується на усю соціальну реа-
льність, тексти символів, відносин. Візуальний ряд, зв'язок 
між елементами якого стає семантично та естетично зна-
чущим, сьогодні теж виступає як своєрідний текст. Візуа-
льна культура, на думку багатьох дослідників, зокрема 
Е. Гомбріха, Ж.-Ф. Ліотара, Ф. Джеймісона, Ж. Бодрійяра, 
замінила текстуальну, тому має певні ознаки того, що за-
містила. Все частіше ми апелюємо до понять "візуальна 
мова" та "візуальне мислення". Дослідження історичного 
характеру візуальності дозволяє звернути увагу на кон-
тексти, з якими працює художник, дизайнер, рекламіст, 
тим самим формуючи візуальність сучасника, "виховуючи 
його перцептивно" (Р. Арнхейм). Певні труднощі з утво-
ренням загальної методології аналізу різноманітних візуа-
льних явищ (ерзац-культури, сновидінь, марень, бачення 
сліпих тощо) пов᾿язані з міждисциплінарними контекстами 
досліджень сучасних форм візуальності.  

Актуальності набуває питання, як ціннісні настанови 
сучасної епохи змінюють візуальну мову, як формують-
ся її контексти і тексти, зокрема як це впливає на фор-
мування сучасної гендерної ідентичності? Проблемати-
ка гендеру як поле міждисциплінарних досліджень най-
більш яскраво презентує зміни способів візуалізації та 
моделювання дійсності, тому буде слугувати репрезен-
таційною базою матеріалу. 

Аналіз досліджень і публікацій. Візуальність у зв’яз-
ку з проблемою ціннісних зрушень у сучасній культурі до-
сліджено Р. Бартом, О. Аронсоном, Ф. Джеймісоном, 
С. Жижеком, В. Подорогою, З. Бауманом Д. Беллом, 
Ж. Бодрійяром та ін. 

Історичний характер візуальності досліджено у пра-
цях В. Бичкова, М. Мамардашвілі, П. Флоренського, 
В. Жуковського, Д. Півоварова, В. Розіна та ін. Бачення 
як активну перспективну діяльність висвітлено у працях 
І. Рока, Б. Раушенбаха, Р. Арнхейма та ін. 

Можливості гендерного підходу застосовуються в 
культурологічних (Дж. Скотт, Дж. Батлер Л. Ірігаре, Х. Сік-
су, Ю. Крістєва), психологічних (Дж. Мітчелл, Н. Ходоров, 
Ш. Берд), антропологічних (Ш. Бенхабіб, М. Мід, С. Ушакін, 
І. Жеребкіна) дослідженнях. Методологічні аспекти генде-
рних досліджень розробляються у теоріях О. Артємьєвої, 
Л. Аусландер, Р. Кемпбелл, С. Васко, Л. Коуда та ін. 

Важливими для розуміння комплексної взаємодії 
маскулінного та фемінного в культурі є роботи сучасних 
філософів і психологів (Х. Арендт, Р. Барт, Ж. Бодрійяр, 
Ж. Ліповецький, А. Менегетті, С. Жижек, Л. Ірігаре, 
Ю. Крістєва, Ж. Лакан, М. Фуко). 

Прикладні аспекти гендерних досліджень та нові 
стратегії інтерпретації візуального матеріалу у контексті 
арт-терапії та драм-терапії пропонують Г. Прінсхорн, 
Д. Армстронг, М. Бетенскі, Р. Грейнджер, О. Копитін, 
Ш. Мак-Ніфф, С. Дженінгс, А. Хілл; з опорою на теорію 
К. Юнга – М. Фабр-Левін, Д. Хардинг, Д. Хіллман.  

Мета статті. Дослідження взаємовпливу візуальних і 
гендерних студій у вивченні ціннісних настанов сучасної 
епохи, що обумовлюють зміни як у візуальній мові в 
цілому, так і в формуванні гендерної ідентичності, на 
матеріалі смислообразів сучасної культури та візуаль-
них моделей Паноптикону і Синоптикону. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Екологія 
візуальності стає перспективним напрямом в умовах 
трансформації репрезентативних систем та кризи іденти-
чності. Сумніви у потенціалі візуальної інформації як до-
стовірного джерела потребують включення інших модусів 
сприйняття дійсності, контекстуального розширення само-
го поняття візуальності, взаємодії з різними дискурсами. 
Візуальна репрезентація втрачає первинне міметичне 
значення як пряме відображення й відбиток культури та 
стверджується як маніфестація певного способу бачення. 
Вона є опосередкуванням, "проміжною сутністю", специ-
фічним органом культури. Ця традиція відома з дослі-
джень А. Гільдебранда. Якщо зникає опосередкування – 
проблематизується реальність. З 80-х років ХХ століття є 
сенс говорити вже не про розщеплення у зорі на оптичне–
дотичне, а про анаморфічну перспективу (відсутність єди-
ної точки зору). Так, Д. Преціозі бачить вихід у подоланні 
автономності художнього образу, що дозволяє звернути 
увагу на відношення між суб’єктом і об’єктом, яке він нази-
ває "динамічним комплексом", на основі аналізу палеолі-
тичних зображень, які є динамічною композицією, "бага-
томодальним перформансом" [1, с. 672]. Про роль практи-
ки у художньому баченні також міркують Н. Брайсон, 
Е. Гомбріх, Н. Гудмен, В. Мітчелл. 

Р. Арнхейм, В. Розін, А. Павленко, М. Ямпольський, 
Дж. Бергер визначають "бачення" як центральну теоре-
тичну проблему ХХ століття. Для сучасності характер-
ним є зникнення класичної культури Уяви та перехід до 
короткозорого, "блокового" способу світосприйняття у 
світі "мерехтливих" картинок Е. Гомбріха, "симулякрів" 
Ж. Бодрійяра, "ідолів" Ж. Марйона тощо. Візуальність 
втрачає вимір часу, а відтак, історичність. 

Через концепт ідентичності візуальні дослідження 
сьогодні тісно пов᾿язані з гендерними, адже початкова 
міждисциплінарність гендерної теорії передбачає ком-
плексний підхід у застосуванні методів і дозволяє до-

© Пушонкова О. А. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 44 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

слідити крізь призму гендеру різні об’єкти соціальної і 
культурної дійсності. Гендер є продуктом різних соціаль-
них технологій (Т. де Лауретіс) та "міждисциплінарним 
містком", котрий інтегрує та об’єднує суспільно-гуманітарні 
науки, філософію, літературу, етику, естетику, психологію. 
У самому гендері закладений дисциплінарний плюралізм. 

Візуальні репрезентації гендеру в культурі демон-
струють широке коло ідентифікаційних практик. Сього-
дні термін "гендер" вказує на складний, багатогранний 
соціокультурний процес формування суспільством спе-
цифіки чоловічих та жіночих ролей, "сценаріїв" вико-
нання ролі чоловіка або жінки в просторі тієї або іншої 
культури. Такі сценарії обумовлюють як поведінкові 
схеми, так і особливості ментальної сфери та емоцій-
них шаблонів гендерної чутливості. 

На сучасному етапі візуальні та гендерні досліджен-
ня активно взаємодіють, що дозволяє враховувати не 
лише статусні характеристики, а й такі індивідуальні 
прояви, як тілесність, сексуальність, ідентичність. Ген-
дер виступає тут не як фіксована ідентичність, а як сис-
тема символічних відносин. Контекстуальність та акце-
нтування на розрізненнях є базою вивчення соціальних 
практик гендерної чутливості, формування культури 
спілкування та спільної духовної основи, модель якої 
відповідає існуючим реаліям культури. 

Уявлення про андрогінність є теоретичною основою 
для розвитку новітніх гендерних досліджень, у яких 
трансформація маскулінності розглядається не як соціо-
культурна девіація, а як один з варіантів розвитку. Ідея 
андрогінності виступає в культурі як метаобраз, на-
скрізний архетип. Межі чоловічого та жіночого розми-
ваються, "більш життє- та конкурентоспроможними ста-
ли ті, хто зміг поєднати в собі парадоксальним чином 
ознаки обох соціальних статей, втілюючи мрію людини 
про андрогінну істоту" [7, с. 289]. 

У візуальній культурі відбувається перехід від одно-
значності чоловічого погляду до невизначеності жіночо-
го, що виступило метафоричним виразом незадоволе-
ності традицією ще у феміністській критиці як відмова 
дивитися на світ очима чоловіків. Згадаймо Елейн Шо-
валтер – представницю англо-американського літера-
турного фемінізму, яка виділяє три стадії (фази) розви-
тку жіночої літератури: 1) імітація панівної традиції (жі-
ноче тут виступає як маргінальне); 2) протест проти 
патріархальних стандартів, фалоцентричної культури; 
3) розкриття жіночого досвіду у мистецтві, відкриття 
себе, пошук ідентичності; заклик знайти власну тему, 
власну систему, теорію і власний голос. 

 Окреслено смислообраз, характерний для постмо-
дерністської культури в цілому. Це поліморфність, не-
визначеність та децентрація погляду. Проте переважна 
кількість радикальної феміністської літератури – розмо-
ва про пригнічення жінки. Голос жінок представлений як 
голос жертв соціального і символічного домінування. 

У М. Фуко, Ж. Делеза, Ф. Гваттарі, Ж. Лакана вже 
присутня ідея зрушення класичних ідентифікаційних 
норм. Особлива увага приділена феномену жіночого і 
жіночій суб᾿єктивності у культурі, яка, на думку М. Фуко, 
є маргінальною [11]. Прикладами маргінальних 
суб᾿єктивностей у нього є ув᾿язнений, хворий, божеві-
льний, сексуалізований і політизований суб᾿єкт, а також 
жінка і дитина. Суб’єкт губить класичну форму суб’єкта-
субстанції і стає тілесним суб’єктом, тобто формою, яка 
неідентична собі. Філософ розглядає тіло як одночасно 
і об’єкт, і суб’єкт знання, як "слухняне тіло". Це тіло – не 
підкорене, а таке, що саме підкорюється. Фуко прово-
дить аналогію між традиційними носіями "дискурсу зі-
знання" в культурі, такими як злочинці та хворі, і жіно-
чим суб’єктом, який репрезентується в культурі через 

дискурс провини. М. Фуко констатує поступовий "зсув 
акценту" з античних суто чоловічих практик – "пробле-
матика починає вибудовуватись навколо жінки" [11, 
с. 420], "крім цього ми можемо бачити новий зсув осе-
редку проблематизації (на цей раз від жінки до тіла) в 
інтересі до сексуальності дитини" [11, с. 421]. 

Жінка стає репрезентантом культурних смислів, що 
співпадає з розумінням обмежених можливостей фало-
центризму у феміністичній критиці. Так, Елейн Шовалтер 
намагається визначити цінність жіночого погляду у куль-
турі і наголошує, що жіночий погляд має революційний 
потенціал по відношенню до традиції. Елейн Шовалтер 
стверджує, що позиція жінки у цьому відношенні завжди 
є подвійною, тобто поєднує чоловічий домінуючий та 
жіночий репресований погляди. Мається на увазі, що 
творчість жінок водночас і всередині, і поза літературною 
історією, вони беруть участь в загальній культурі і в той 
же час розвивають свою, жіночу традицію. Жінка завжди 
говорить "на два голоси", "репрезентує дві точки зору", 
що ще раз підтверджує прагнення жіночого мистецтва 
змінити культурні стереотипи та догми [10]. 

Жіноча стратегія опанування різних режимів бачен-
ня, подвійність її позиції у сучасній внутрішньо агресив-
ній культурі з її гедоністично-розважальною обгорткою є 
шляхом більш гнучкого, динамічного освоєння культур-
ного простору. Жінки-художниці, жінки-режисерки, жін-
ки-письменниці заперечують пасивність жінки в якості 
художного об᾿єкта і об’єкта чоловічого погляду. Жінка 
входить у простір культурного відтворення внаслідок 
розмивання меж світу бінарних опозицій. Ми опинилися 
в рухливому просторі, в якому є певні лінії розрізнень, 
але вони вже не є чітко визначеними. Усі репрезентації 
гендеру стають відносними. 

Процес переосмислення світу стає все більш склад-
ним, тому більш зручним є вихід у проекцію самого себе. 
Не випадково нарцисичні розлади особистості стають 
розповсюдженими саме в постіндустріальну епоху. Так, 
поява селфі-культури свідчить про нову практику іден-
тифікації ‒ вихід у нарцисистську проекцію самого себе 
через естетизацію штучності та локальних зон тіла (на-
приклад, "дакфейс", "фішгейп", "футфі", "релфі" тощо). 
Те, що сьогодні втрачається духовний зміст статі, є нас-
лідком панування нової форми тілоцентризму, коли ген-
дерні відмінності зникають та презентується тіло взагалі. 
Віддалення від одухотвореної тілесності призводить до 
фіксації на окремих частинах тіла, культивації гламуру. 

Нарцисизм – регресивна форма самодостатності як 
чоловіків, так і жінок. 

Гендер виступає як соціокультурний конструкт, про-
те його тлумачення з точки зору біологічного імперати-
ву також має місце, що свідчить про певне переосмис-
лення постнекласичної моделі гендерних відносин.  

Спостерігаючи за церемоніалами тваринного світу, 
В. Дольнік зауважує, що "зовнішній вигляд пав, тетеру-
ків та півнів обумовлений природними ритуалами шлю-
бної поведінки. Самиці, які спостерігають за турніром, 
обирають найкращого самця. Тому самці виглядають 
порівняно з самкою приголомшливо. Адже вони своїм 
виглядом увесь час намагаються привернути увагу. 
Загальні генетичні програми у тварин також виявляють 
ритуальне відсторонення самки від того, що відбува-
ється" [4, с. 165]. Чому у людському співтоваристві все 
навпаки? Жінки прикрашають себе, щоб привернути 
увагу чоловіків, а вони, лаконічно проявляючи емоції, – 
обирають жінку, яка сподобалась. Чи все ж таки обирає 
жінка? Жінка використовує аксесуари, користується 
косметикою, носить короткі спідниці, щоб привернути 
до себе увагу чоловіків, проте це є проявом не жіночної 
поведінки, на думку В. Дольніка, а, навпаки, наслідком 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 45 ~ 

 

 

маскулінізації. Вона суперечить ідеї непомітної скром-
ної жінки, що відповідає класичним архетипам патріар-
хатної культури. Нарцисизм жінок – це нестача жіночо-
го, а "фанфаронська" поведінка чоловіків має бути ли-
ше супроводом певних соціальних успіхів на кшталт 
"перемоги у турнірі". Нарцисичні розлади у чоловіків є 
більш помітними, ніж у жінок. Адже жінка історично є 
об’єктом споглядання, а відтак – суб’єктом демонстра-
ції. Класична модель гендерних відносин є історично 
сформованим способом через ініціацію батьківства по-
збутися нарцисичної фіксації та інфантильної поведін-
ки. У сучасному наслідуванні традиції зростає роль 
емоційних сімейних уз, по-новому сприймається мате-
ринство ‒ у контексті ідеалізації матері. Проте сьогодні 
нарцисизм виступає обов’язковим інструментом соціа-
лізації. Головна турбота – "Я", внаслідок чого порушен-
ня соціальних зв’язків не є настільки катастрофічним, 
як, наприклад, у контр-культурі 60-х років. У суспільстві 
споживання нарцисизм означає звільнення від чужого 
впливу, відмову від стандартизації. Нарцисизм не ком-
пенсує відсутність особистості, а створює новий тип – 
свідомість з її невизначеністю та коливаннями, здатніс-
тю до постійного оновлення. За відомим висловом 
Ж. Бодрійяра, інший – це те, що дозволяє людині не 
повторюватися до нескінченності, але "прірвою" нескін-
ченності стає сучасний нарцис, включений у процес 
повторення, копіювання та одноразового виробництва. 

Розглянемо культурні реалії, які утворюють зовніш-
ній контекст формування стратегій візуальності: "розпо-
рошена" структура ідентичності суб’єкта впливу; етика 
гедонізму; втрата достовірності світу; зміна ставлення 
до речей (Річ – псевдо-Річ – "поглинання" Речами). На 
які особливості смислотворення розраховано сучасні 
стратегії візуалізації? На людину з розмитим, якщо не 
зниклим, усвідомленням власної ідентичності, з обме-
женими можливостями саморефлексії або на соціально 
активну людину, яка вдало утримується на "перетині 
багатьох повідомлень"? Звісно, криза (економічна, еко-
логічна, духовна) виступає фоном для більш песимісти-
чних варіантів відповіді. Саме тому "сьогодні мало хто 
відчуває приналежність до чогось більшого та кращого, 
ніж він сам" (Е. Тоффлер) [9, с. 583]. 

Нарцис – герой постіндустріальної епохи ‒ стає носі-
єм візуальності, позбавленої історичності. Ж. Ліповець-
кий використовує термін "Псі-нарцисизм". Героїчний пе-
ріод гедонізму пройшов, його місце зайняв homo 
psychologicus, "занурений у працю по вивільненню та 
поясненню своєї особистості", "тотально конформний" [8, 
с. 173]. Він утверджує культ духовності та спортивного 
розвитку. Проте неможливо це назвати сучасним ідеа-
лом калокагатії, адже він є скоріш наслідком культурної 
травми. В есе про індивідуалізм Ж. Ліповецький пише, 
що задача суб’єкта цієї культури – не створення ідентич-
ності, але запобігання фіксації, відкритість до сприйняття 
усього нового, "кінетичність" [8, с. 170]. Не випадково 
образи-концепти людини інформаційної культури пов’я-
зані з траєкторією руху (фламер, людина-номада, пало-
мник, турист, волоцюга, гравець тощо). На думку 
З. Баумана, подорож є формою неприйняття будь-якої 
прив’язаності та фіксованості. "Стрижень життєвої про-
грами постмодерна – не побудова ідентичності, але за-
побігання фіксації" [3, с. 27]. 

Зміна потреб сучасної людини призводить до того, 
що "символічні форми і культурні фікції використову-
ються людьми в умовах постмодернізму в якості ін-
струментів формування порушеної ідентичності й 
інтеграції їх розірваного “Я”" [8, с. 54]. Постмодернізм 
якраз акцентує увагу на мінливості та невизначеності 
ідентичності, що призводить до того, що ми не прагне-

мо до розкриття певного сенсу (у світі через себе), а 
слідуємо серії подій по мірі створення візуальних обра-
зів ("будуємо" себе через світ). Тобто світ використо-
вується для побудови варіантів (часто ігрових) власної 
ідентичності. Виходячи з цієї потреби, він і пропонує 
сьогодні безліч її моделей у готовому вигляді.  

Поширення типу особистості, що орієнтована на 
споживання, помітив ще Х. Ортега-і-Гассет. Наприкінці 
ХІХ – поч. ХХ століть відбувся злам між художником 
еліти і людиною маси. У суспільстві споживання фор-
мується основна потреба – задоволення, й, відповідно, 
культура має продукувати бажання. Візуальний простір 
формується настановою: насолоджуйся життям, уникай 
страждання. Агресивний гедонізм компенсується атро-
фованою чуттєвістю постмодерністського суб᾿єкта, який 
нудьгує та вбиває час. С. Жижек називає спонуку су-
часного суспільства до насолоди "притлумлюючою де-
сублімацією" [5]. Сутність сучасного етапу цивілізацій-
ного розвитку полягає у тому, що Супер-Его (інстанція 
соціального контролю) впливає на підсвідомість – Ід, 
проминаючи структурний рівень Его: "сили суспільного 
тлумлення ("repression") здійснюють прямий контроль 
над імпульсами" [5, с. 29]. Супер-Его прибирає форму 
гіпнотичного фактора, який нав’язує позицію "піддаван-
ня спокусі": "насолоджуйся видовищем!", "надішли!", 
"виграй!", "відчуй смак!", "відкрий силу!", "вимагай біль-
шого!". У цій ситуації унеможливлюється рефлексія. 
Супер-Его сучасної моралі вже не каратиме нас за не-
пристойне, не вимагатиме сублімувати "низькі потяги", 
навпаки, демонструє нам все нові способи отримання 
насолоди, формує бажання. Відбулася своєрідна ін-
версія інстанцій Ід та Супер-Его. "Оргія реалізму" та 
"дизайн наготи" у форматі масової культури, здавало-
ся б, нівелюють суб’єктивність жінки, "в сучасних фо-
тографічних ню моделі часто зображені без голови, 
або без обличчя, або без очей" [7, с. 305]. Але причи-
на вже не в деперсоналізації жінки, а в тому, що вона 
"виступає як архаїчне "вмістилище чоловічого бажан-
ня" [7, с. 305], що ріднить її з образом палеолітичної 
Венери (без обличчя і кінцівок, з підкресленими діто-
родними функціями). 

Парадокс полягає в тому, що сучасного гедоніста, 
який потерпає від нудьги та "обтяжений власним Я", 
цікавить вже не можливість здійснювати бажання, а 
можливість зняти стан нудьги, яка стала екзистенцій-
ним та соціологічним фактом (Б. Хюбнер). Втеча від 
нудьги потребує надмірних емоцій, збудження, екстати-
чних почуттів. Відчай гедоніста полягає у тому, що при-
наймні з екранів зникають негативні образи (муки, убо-
гість, старіння, вмирання тощо). У нівеляції негативного 
полюсу зникає спроможність до істинних переживань, 
проте залишається домінанта сурогатних, штучних по-
чуттів, які легко викликати. Виникають фантазми "все 
навпаки". Тобто зникає вимір достовірності, що формує 
певну соціальну логіку: неважливо, що я бачу, але я 
маю бути впевненим, що отримую достовірний досвід.  

Людина з послабленою ідентичністю приміряє чужу 
роль і насолоджується нею. Вона звикає до сурогатів в 
усьому, навіть у ставленні до себе. Підміна (спочатку – 
на рівні гри, потім – жорсткої провокації) виступає магіс-
тральною лінією культури ХХ століття, постмодерніст-
ська інверсія (взаємоперехід протилежностей) – річ 
більш жорстока, ніж здається. Будучи феноменом гри, 
вона виступає основою сучасної антропотехніки – есте-
тики творення ідеальної людини-Речі. На жаль, ні у 
житті, ні у мистецтві ідея сьогодні не отримує "пластич-
ного закріплення", адже репрезентативні технології 
розвиваються у напрямку Ніщо. З одного боку – урече-
влення, з іншого – пустота (естетика відсутності). 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 46 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

Візуальність сьогодні розуміється не стільки як фра-
гмент сукупного тексту культури, скільки як специфіч-
ний спосіб виробництва значень. Для визначення спе-
цифіки сучасних форм візуальності маємо враховувати 
зовнішні контексти: втрата безпосереднього контакту зі 
світом та зникнення відчуття його достовірності, нарци-
сична ідентичність, а-гедоністичний гедонізм (розбала-
нсування задоволення й щастя), зміна статусу Речі 
("оречевлення людей" й "одухотворення речей"). Вплив 
комерційних контекстів візуальності пов'язаний з утво-
ренням штучного поля потреб в сурогатних емоціях і 
почуттях. Відтворення достовірного досвіду має відбу-
тися через "власне" переживання, що потребує вклю-
чення стратегій арт-терапії у візуальні стратегії, форму-
вання здатності особистісного вибору у візуально неви-
значеній ситуації [6]. 

Саме так має проявитися універсалізм візуальної 
мови як мови людських відносин, у їх просторових мо-
делях. Ми спостерігаємо це у феноменах Паноптикону і 
Синоптикону – двох візуальних моделях влади, які ма-
ють вплив на візуальну репрезентацію гендеру. М. Фуко 
пов’язує тілесність з владними практиками і механізма-
ми насильства, які складають структуру суб’єктивності. 
Філософ наводить яскравий приклад "дисциплінарної 
мрії", у якій утілюється прагнення влади бачити все, 
залишаючись невидимою, і все враховувати, залишаю-
чись анонімною. Йдеться про "Паноптикум" Ієремії Бен-
тама (кінець XVIII ст.) [12; 2]. Бентам був захоплений 
ідеєю побудови колоподібної будівлі, в якій би в᾿язні 
перебували в камерах, доступних для спостереження, 
при цьому самі не бачили спостерігачів і не знали, у 
який момент за ними спостерігають. Спостереження в 
такій в᾿язниці велося би із центральної башти, щоб у 
в᾿язнів складалося враження, що за ними спостеріга-
ють цілодобово. Ця система дозволила б скоротити 
персонал, в ідеалі – до однієї особи. 

М. Фуко вбачав у цій моделі техніку контролю над 
усіма формами діяльності [12]. Реалізацію задуму Бен-
тама бачимо в сучасних системах контролю – камерах 
спостереження і системах збору інформації про корис-
тувачів. Абстрактною формулою паноптизму є не стільки 
бачити, не будучи побаченим, скільки нав᾿язувати пев-
ний тип поведінки людській спільноті. Ув᾿язнений суб᾿єкт 
більше не володіє ситуацією, навіть і самим собою, він 
перестає бути ідентичним самому собі й стає чисто тіле-
сним суб᾿єктом, як зазначає Ж. Делез у рецензії на книгу 
М. Фуко "Наглядати і карати". Виникає специфічна фор-
ма тілоцентризму – людина-спостерігач бачить лише 
форму, тобто конкретне тіло або фрагменти. Така "не-
ідентична тілесна суб᾿єктивність", на думку філософа, 
полягає в тому, що жінка не активний суб᾿єкт, а пасивний 
(репресований), і вона передусім – тіло. 

Дисциплінарна модель Паноптикону зі змінами ко-
мунікаційного поля культури перетворюється в медійну 
модель Синоптикону [2]. Той, хто був спостереженим, 
перетворюється на спостерігача, тобто на телеглядача. 
Але він залишається спостереженим. Тепер велика 
кількість людей спостерігає за життям обраних через 
екран. Меншість проходить строгий відбір. Вони в усіх 
на виду, проте виступають недоступним ідеалом. Ця 
влада подає приклад, а не змушує. Екран в культурно-
му відношенні замінює дзеркало, виконує функцію "по-
гляду" по відношенню до суб᾿єктивності й ідентифікації 
суб᾿єкта з тим, чим він ніколи не зможе бути, – з генде-
рним ідеалом (Ж. Лакан). Ми не можемо обрати те, як 
ми сприйняті культурним поглядом, стандарти безвід-
носні до реальності. Ми змушені будувати ідентичність 
на зразках, які пропонує екран. Віртуальна образність 
(штучно створена) залишає лише право на бажання. 

Саме Синоптикон задає нарцисично орієнтовані куль-
турні стандарти. З. Бауман позначає перехід до іншого 
типу суспільства, у якому, навпаки, більшість спостері-
гає за меншістю (Синоптикон): "замість нагляду свого 
попередника прийшли видовища, не втрачаючи влади, 
що дисциплінує" [2, с. 78]. В основі Синоптикону – ідея 
спокуси, яка транслюється переважно з екранів, сторі-
нок глянцевих журналів, рекламних проспектів від об-
раної меншості до більшості. Спокуса візуалізується, 
проте утворюється вкрай агресивне візуальне середо-
вище, примус якого здійснюється через культивацію 
бажань. Отже, Синоптикон відверто нікого не понево-
лює, він діє методом спокуси (З. Бауман), як за жіночим 
принципом. Сьогодні чоловіки підштовхуються життям 
до того, щоб "культивувати" жіночі практики. І з екранів 
на нас дивляться переважно фемінізовані чоловіки, 
тому складається враження, що їх кількість збільшуєть-
ся. Тепер, в умовах панування Синоптикону, ми змуше-
ні досліджувати закони впливу демонстративних обра-
зів з екрана, їх символічний силовий вплив.  

Висновок. Отже, своєрідність смислової моделі ге-
ндерної ідентичності полягає у зміні процесів її форму-
вання в сучасній культурі, яка набуває плинного й мін-
ливого характеру, виступає як траєкторія перманентно-
го руху. Візуальні репрезентації гендеру пов᾿язані з 
динамічними змінами структури ідентичності (фрагмен-
тація, мімікріювання, дрейфування) та зі змінами у 
культурних кодах тілесності. Через концепт ідентичності 
візуальні дослідження сьогодні тісно пов᾿язані з генде-
рними, адже початкова їх міждисциплінарність перед-
бачає комплексний підхід у застосуванні методів і до-
зволяє дослідити крізь призму гендеру різні об᾿єкти 
соціальної і культурної дійсності. 

Для визначення специфіки сучасних форм візуаль-
ності маємо враховувати зовнішні контексти: втрата 
безпосереднього контакту зі світом та зникнення від-
чуття його достовірності, нарцисична ідентичність, 
а- гедоністичний гедонізм (розбалансування задово-
лення й щастя), зміна статусу Речі ("оречевлення лю-
дей" й "одухотворення речей"). В умовах трансформації 
репрезентативних систем є сенс говорити не тільки про 
специфіку жіночого і чоловічого начал, які, втрачаючи 
самодостатність, згортаються у selfіе-проекти, але й 
про загального репресованого суб᾿єкта культури, який 
перебуває у "ножицях" нових форматів дисциплінарної 
влади: примусу і спокуси. Екран демонструє ідеальну 
людину-Річ з розмитою гендерною ідентичністю (нового 
Андрогіна), який вбирає у себе погляди глядачів, утри-
мує увагу, фіксує її на собі як нарцисичний selfіе-проект 
через різні піар-техніки. 

Формування гендерної ідентичності змінило характер 
наслідування зразкам (як це було раніше) й набуло хара-
ктеру моделювання, в процесі якого формується ціннісно 
незалежне ставлення до світу або нарцисичний вибір у 
контекстах гедоністично орієнтованої культури. 

Пошук зразків залишається на глибинному рівні ко-
лективних символів та архетипів, які мають стати пред-
метом подальших розробок. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Арсланов В. Г. Феминистское искусствознание Г. Поллок // Арс-
ланов В. Г. История западного искусствознания ХХ века / В. Арсланов – 
М.: Академический Проект, 2003. – 768 с. – (Gaudeamus). – С.595‒648. 

2. Бауман З. Глобализация: последствия для человека и общества 
/ З.Бауман. – М.: Издательство "Весь Мир", 2004. – 188 с. 

3. Бауман З. От паломника к туристу // Социологический журнал / 
З.Бауман. – 1995. – № 4 – C. 133‒154. 

4. Дольник В. Р. Непослушное дитя биосферы. Беседы о поведе-
нии человека в компании птиц, зверей и детей / В. Р. Дольник – СПб: 
ЧеРона-Неве, 2003. – 352 с. 

5. Жижек С. Метастази насолоди / С. Жижек // – К.: Видавничий дім 
"Альтернативи", 2000. – 188 с. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 47 ~ 

 

 

6. Копытин А. И. Арт-терапия в эпоху постмодерна. / А.Копытин. – 
Санкт-Петербург: Издательство "Речь" & "Семантика-С", 2002. – 224 с. 

7. Костина А.В. Массовая культура: новая аксиология телесности // А. 
В. Костина. Массовая культура как феномен постиндустриального общест-
ва. – Изд. 2-е, перераб. и доп. – М.: Едиториал УРСС, 2005. – С. 262‒305. 

8. Липовецки Жиль. Эра пустоты. Эссе о современном индивидуализ-
ме / Жиль Липовецкий – М.: Издательство: Владимир Даль, 2001. – 336 с. 

9. Тоффлер Э. Третья волна [Текст] / Пер. с англ. / ЭлвинТоффлер 
– М.: ООО "Издательство АСТ", 2004. – 781 с. 

10. Усманова А. Женщины и искусство: политика репрезентации. Статьи. / 
А. Усманова. ‒ [Електронний ресурс]: Режим доступу: http://sbiblio.com/BIBLIO/ 
archive/usmanova_jenshini/ 

11. Фуко М. Использование удовольствий. История сексуальности. Т. 2. / 
Пер. с фр. В. Каплуна. — [СПб.]: Академический проект, 2004. — 432 с. 

12. Фуко М. Надзирать и наказывать. Рождение тюрьмы / М.Фуко – 
М., Ad Marginem, 1999 – 431 с. 

 
REFERENSES 

1. Arslanov, V. G. (2003) Feministskoe iskusstvoznanie G.Pollok 
[Feminist Art Studies by G. Pollock]. In Istoriya zapadnogo iskusstvoznaniya 
XX veka. Moskow, Akademicheskiy Proekt.  

2. Bauman, Z. (2004) Globalizatsiya: posledstviya dlya cheloveka I 
obschestva [Globalization: implications for people and society]. Moskow, 
Izdatelstvo "Ves Mir".  

3. Bauman, Z. (1995) From pilgrim to tourist. Sotsiologicheskiy zhurnal, 
№ 4 (in Russian). 

4. Dolnik, V.R. (2003) Neposlushnoe ditya biosferyi. Besedyi o 
povedenii cheloveka v kompanii ptits, zverey i detey [The naughty child of 
the biosphere. Conversations about human behavior in the company of 
birds, animals and children]. St. Petersburg, CheRona-Neve.  

5. Zhizhek, S. (2000) Metastazi nasolodi [The Metastases of Enjoy-
ment]. Kyiv, Vidavnichiy dim "Alternativi". 

6. Kopytyn, A. Y. (2002) Art-terapyia v epokhu postmoderna [Art 
therapy in the postmodern era]. St. Petersburg, Yzdatelstvo "Rech" & 
"Semantyka-S". 

7. Kostyna, A. V. (2005) Massovaia kultura: novaia aksyolohyia 
telesnosty [Mass culture: a new axiology of corporeality]. In Massovaia 
kultura kak fenomen postyndustryalnoho obshchestva. Yzd. 2-e, pererab. 
ydop. Moskow, Edytoryal URSS.  

8. Lipovetski, Zhil. (2001) Era pustotyi. Esse o sovremennom 
individualizme [The era of emptiness. Essay on modern individualism]. 
Moskow, Izdatelstvo Vladimir Dal.  

9. Toffler, E. (2004) The Third Wave. Moskow, Izdatelstvo AST. 
10. Usmanova, A. (2004) Zhenschiny i iskusstvo: politika reprezentatsii 

[Women and the arts: representation politics]. http://sbiblio.com/ 
BIBLIO/archive/usmanova_jenshini/ 

11. Foucault, M. (2004) The History of Sexuality. Vol. II: The Use of 
Pleasure. St. Petersburg, Akademycheskyi proekt (in Russian).  

12. Foucault, M. (1999) Discipline and Punish: The Birth of the Prison. 
Moskow, Ad Marginem.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  27 . 1 1 . 17  

 
О. А. Пушонкова, канд. филос. наук, доц.  
Черкасский национальный университет имени Богдана Хмельницкого 
бул. Тараса Шевченко, 81, г. Черкассы, 18031, Украина 
 

СМЫСЛОВАЯ МОДЕЛЬ СОВРЕМЕННОЙ ГЕНДЕРНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ: ТЕКСТЫ И КОНТЕКСТЫ 
 
В статье актуализирована необходимость исследования влияния ценностных установок современной эпохи на изменения в визуальном 

языке и на формирование гендерной идентичности через анализ основных тенденций гендерных и визуальных исследований, а также обра-
зов-концептов современной культуры. Доказано, что в условиях трансформации репрезентативных систем есть смысл говорить не толь-
ко о специфике женского и мужского начал, которые, теряя самодостаточность, сворачиваются в selfіе-проекты, но и об общем репресси-
рованном субъекте культуры, который находится в "ножницах" новых форматов дисциплинарной власти: принуждения и соблазна. Выяв-
лено, что формирование гендерной идентичности изменило характер подражания образцам (как это было ранее) и приобрело характер мо-
делирования, в процессе которого становится возможным ценностно независимое отношение к миру или нарциссический выбор в контекс-
тах гедонистически ориентированной культуры. 

Ключевые слова: визуальная культура, гендерные отношения, идентичность, визуальная репрезентация, нарциссизм, Паноптикон, Синоптикон. 
 
O.A. Pushonkova, PhD, Аssociate Professor 
Bogdan Khmelnitsky National University of Cherkassy 
81, Taras Shevchenko Вoulevard, Cherkassy,  18031, Ukraine 
 

SEMANTIC MODEL OF MODERN GENDER IDENTITY: TEXTS AND CONTEXTS 
 
Revealing of the logic of representations in culture is the basis of the modern visual literacy formation. Doubts about the potential of visual 

information as a reliable source of authenticity, require inclusion of other modes of reality perception, contextual expansion of the very concept of 
visuality, and interaction with different discourses. The questions of how the evaluation guides of the modern era change the visual language, how 
its contexts and texts are formed, and, in particular, how it affects the formation of modern gender identity, are acquiring actuality. The gender 
issue, being a field of interdisciplinary research, most clearly presents changes in the methods of visualization and modeling of reality, therefore, 
serves as a representative base of the material. 

Visual gender images show changes in the deep layers of culture, and gender studies are transformed along with changes in cultural field and 
capture the very nature of cultural change. 

The visual representation of femininity and masculinity represented in culture is based on the metaphor of sex, appealing to archetypes, the oldest ideas 
of men and women. Visual representations of gender in culture show a wide range of identification practices, from artificial and distorted corporeality to the 
return of the "natural body". In the context of modern studies of gender visual representations, we have to identify their connection with the dynamic 
changes in the structure of identity (fragmentation, mimicry, drifting) and with changes in the cultural codes of corporeality. 

It is proved that in the conditions of destruction of representative systems it makes sense to speak not only about the specifics of femininity and 
masculinity, which by losing self-sufficiency are curtailed in selfie-projects, but also about the general repressed subject of culture which lies in the 
"scissors" of new formats of discipline power: coercion and temptation. The screen demonstrates perfect “human-thing” with a blurred gender identity (new 
androgen), which keeps the attention, fixes it on itself as a narcissistic selfie-project that absorbs the views of others around through different techniques. 

It was found that the formation of gender identity changed the nature of sample imitation (as it was before) and acquired the character of simulation, 
where evaluative independent attitude towards the world or a narcissistic choice in the context of a hedonistic-oriented culture is possible. 

This arch for samples remains at the deep level of collective symbols and archetypes, which should become the subject of further developments. 
Keywords: visual culture, gender relations, identity, visual representation, narcissism, Panoptikon, Synoptikon. 
 
 
УДК 17: 130.2 (450) 

М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
mrogozha@ukr.net 

 
МОДУСИ ІДЕЇ ВІДПОВІДАЛЬНОСТІ В СОЦІОКУЛЬТУРНИХ ОБСТАВИНАХ 

СЕРЕДИНИ ХХ – ПОЧАТКУ ХХІ СТОЛІТЬ. ЧАСТИНА 1 
 

У статті досліджуються соціокультурні чинники, термінологічні колізії і модуси ідеї відповідальності в західноєвропейському 
соціокультурному просторі. У першій частині статті окреслюється передісторія сучасного поняття відповідальності, вказуються 
особливості становлення проблематики у "Нікомаховій етиці" Аристотеля, розглядається розвиток ідеї відповідальності у понятійному 
оформленні imputatio, зокрема в етиці П. Абеляра у модусах моральної провини і правопорушення. Вказується, що у модерній філософії по-
няття imputatio постає, зокрема, у Канта, який, хоч і не ставив проблематику відповідальності наріжним каменем свого філософування, але 

© Рогожа М. М. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку


