
ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 47 ~ 

 

 

6. Копытин А. И. Арт-терапия в эпоху постмодерна. / А.Копытин. – 
Санкт-Петербург: Издательство "Речь" & "Семантика-С", 2002. – 224 с. 

7. Костина А.В. Массовая культура: новая аксиология телесности // А. 
В. Костина. Массовая культура как феномен постиндустриального общест-
ва. – Изд. 2-е, перераб. и доп. – М.: Едиториал УРСС, 2005. – С. 262‒305. 

8. Липовецки Жиль. Эра пустоты. Эссе о современном индивидуализ-
ме / Жиль Липовецкий – М.: Издательство: Владимир Даль, 2001. – 336 с. 

9. Тоффлер Э. Третья волна [Текст] / Пер. с англ. / ЭлвинТоффлер 
– М.: ООО "Издательство АСТ", 2004. – 781 с. 

10. Усманова А. Женщины и искусство: политика репрезентации. Статьи. / 
А. Усманова. ‒ [Електронний ресурс]: Режим доступу: http://sbiblio.com/BIBLIO/ 
archive/usmanova_jenshini/ 

11. Фуко М. Использование удовольствий. История сексуальности. Т. 2. / 
Пер. с фр. В. Каплуна. — [СПб.]: Академический проект, 2004. — 432 с. 

12. Фуко М. Надзирать и наказывать. Рождение тюрьмы / М.Фуко – 
М., Ad Marginem, 1999 – 431 с. 

 
REFERENSES 

1. Arslanov, V. G. (2003) Feministskoe iskusstvoznanie G.Pollok 
[Feminist Art Studies by G. Pollock]. In Istoriya zapadnogo iskusstvoznaniya 
XX veka. Moskow, Akademicheskiy Proekt.  

2. Bauman, Z. (2004) Globalizatsiya: posledstviya dlya cheloveka I 
obschestva [Globalization: implications for people and society]. Moskow, 
Izdatelstvo "Ves Mir".  

3. Bauman, Z. (1995) From pilgrim to tourist. Sotsiologicheskiy zhurnal, 
№ 4 (in Russian). 

4. Dolnik, V.R. (2003) Neposlushnoe ditya biosferyi. Besedyi o 
povedenii cheloveka v kompanii ptits, zverey i detey [The naughty child of 
the biosphere. Conversations about human behavior in the company of 
birds, animals and children]. St. Petersburg, CheRona-Neve.  

5. Zhizhek, S. (2000) Metastazi nasolodi [The Metastases of Enjoy-
ment]. Kyiv, Vidavnichiy dim "Alternativi". 

6. Kopytyn, A. Y. (2002) Art-terapyia v epokhu postmoderna [Art 
therapy in the postmodern era]. St. Petersburg, Yzdatelstvo "Rech" & 
"Semantyka-S". 

7. Kostyna, A. V. (2005) Massovaia kultura: novaia aksyolohyia 
telesnosty [Mass culture: a new axiology of corporeality]. In Massovaia 
kultura kak fenomen postyndustryalnoho obshchestva. Yzd. 2-e, pererab. 
ydop. Moskow, Edytoryal URSS.  

8. Lipovetski, Zhil. (2001) Era pustotyi. Esse o sovremennom 
individualizme [The era of emptiness. Essay on modern individualism]. 
Moskow, Izdatelstvo Vladimir Dal.  

9. Toffler, E. (2004) The Third Wave. Moskow, Izdatelstvo AST. 
10. Usmanova, A. (2004) Zhenschiny i iskusstvo: politika reprezentatsii 

[Women and the arts: representation politics]. http://sbiblio.com/ 
BIBLIO/archive/usmanova_jenshini/ 

11. Foucault, M. (2004) The History of Sexuality. Vol. II: The Use of 
Pleasure. St. Petersburg, Akademycheskyi proekt (in Russian).  

12. Foucault, M. (1999) Discipline and Punish: The Birth of the Prison. 
Moskow, Ad Marginem.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  27 . 1 1 . 17  

 
О. А. Пушонкова, канд. филос. наук, доц.  
Черкасский национальный университет имени Богдана Хмельницкого 
бул. Тараса Шевченко, 81, г. Черкассы, 18031, Украина 
 

СМЫСЛОВАЯ МОДЕЛЬ СОВРЕМЕННОЙ ГЕНДЕРНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ: ТЕКСТЫ И КОНТЕКСТЫ 
 
В статье актуализирована необходимость исследования влияния ценностных установок современной эпохи на изменения в визуальном 

языке и на формирование гендерной идентичности через анализ основных тенденций гендерных и визуальных исследований, а также обра-
зов-концептов современной культуры. Доказано, что в условиях трансформации репрезентативных систем есть смысл говорить не толь-
ко о специфике женского и мужского начал, которые, теряя самодостаточность, сворачиваются в selfіе-проекты, но и об общем репресси-
рованном субъекте культуры, который находится в "ножницах" новых форматов дисциплинарной власти: принуждения и соблазна. Выяв-
лено, что формирование гендерной идентичности изменило характер подражания образцам (как это было ранее) и приобрело характер мо-
делирования, в процессе которого становится возможным ценностно независимое отношение к миру или нарциссический выбор в контекс-
тах гедонистически ориентированной культуры. 

Ключевые слова: визуальная культура, гендерные отношения, идентичность, визуальная репрезентация, нарциссизм, Паноптикон, Синоптикон. 
 
O.A. Pushonkova, PhD, Аssociate Professor 
Bogdan Khmelnitsky National University of Cherkassy 
81, Taras Shevchenko Вoulevard, Cherkassy,  18031, Ukraine 
 

SEMANTIC MODEL OF MODERN GENDER IDENTITY: TEXTS AND CONTEXTS 
 
Revealing of the logic of representations in culture is the basis of the modern visual literacy formation. Doubts about the potential of visual 

information as a reliable source of authenticity, require inclusion of other modes of reality perception, contextual expansion of the very concept of 
visuality, and interaction with different discourses. The questions of how the evaluation guides of the modern era change the visual language, how 
its contexts and texts are formed, and, in particular, how it affects the formation of modern gender identity, are acquiring actuality. The gender 
issue, being a field of interdisciplinary research, most clearly presents changes in the methods of visualization and modeling of reality, therefore, 
serves as a representative base of the material. 

Visual gender images show changes in the deep layers of culture, and gender studies are transformed along with changes in cultural field and 
capture the very nature of cultural change. 

The visual representation of femininity and masculinity represented in culture is based on the metaphor of sex, appealing to archetypes, the oldest ideas 
of men and women. Visual representations of gender in culture show a wide range of identification practices, from artificial and distorted corporeality to the 
return of the "natural body". In the context of modern studies of gender visual representations, we have to identify their connection with the dynamic 
changes in the structure of identity (fragmentation, mimicry, drifting) and with changes in the cultural codes of corporeality. 

It is proved that in the conditions of destruction of representative systems it makes sense to speak not only about the specifics of femininity and 
masculinity, which by losing self-sufficiency are curtailed in selfie-projects, but also about the general repressed subject of culture which lies in the 
"scissors" of new formats of discipline power: coercion and temptation. The screen demonstrates perfect “human-thing” with a blurred gender identity (new 
androgen), which keeps the attention, fixes it on itself as a narcissistic selfie-project that absorbs the views of others around through different techniques. 

It was found that the formation of gender identity changed the nature of sample imitation (as it was before) and acquired the character of simulation, 
where evaluative independent attitude towards the world or a narcissistic choice in the context of a hedonistic-oriented culture is possible. 

This arch for samples remains at the deep level of collective symbols and archetypes, which should become the subject of further developments. 
Keywords: visual culture, gender relations, identity, visual representation, narcissism, Panoptikon, Synoptikon. 
 
 
УДК 17: 130.2 (450) 

М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
mrogozha@ukr.net 

 
МОДУСИ ІДЕЇ ВІДПОВІДАЛЬНОСТІ В СОЦІОКУЛЬТУРНИХ ОБСТАВИНАХ 

СЕРЕДИНИ ХХ – ПОЧАТКУ ХХІ СТОЛІТЬ. ЧАСТИНА 1 
 

У статті досліджуються соціокультурні чинники, термінологічні колізії і модуси ідеї відповідальності в західноєвропейському 
соціокультурному просторі. У першій частині статті окреслюється передісторія сучасного поняття відповідальності, вказуються 
особливості становлення проблематики у "Нікомаховій етиці" Аристотеля, розглядається розвиток ідеї відповідальності у понятійному 
оформленні imputatio, зокрема в етиці П. Абеляра у модусах моральної провини і правопорушення. Вказується, що у модерній філософії по-
няття imputatio постає, зокрема, у Канта, який, хоч і не ставив проблематику відповідальності наріжним каменем свого філософування, але 

© Рогожа М. М. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 48 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

визначив умови можливості відповідальності суб’єкта. Далі розглядається формування проблематики навкруги терміна Verantwortung (re-
sponsibility). Аналізується етика відповідальності М. Вебера (у порівнянні з етикою переконання). У статті приділяється увага ідеї Г. Арендт 
щодо втрачених поколінь і аналізуються підстави актуалізації проблеми відповідальності в їхніх сенсожиттєвих пошуках. Завершується 
перша частина статті розглядом концепції провини і відповідальності К. Ясперса, який звертається до цієї проблематики в контексті ос-
мислення повоєнного ціннісного простору у Німеччині. 

Ключові слова: відповідальність, imputatio, Аристотель, П. Абеляр, М. Вебер, К. Ясперс, втрачені покоління, етика відповідальності, кримінальна 
провина, політична провина, моральна провина, метафізична провина. 

 
Постановка проблеми. Відповідальність – поняття, 

яке ми зазвичай відносимо до ряду традиційних для 
філософської думки. Однак це досить поверхове сприй-
няття наявного стану справ щодо ідеї відповідальності. 
Термінологічні колізії і строкатість в оформленні змісту 
поняття становлять його долю в західній інтелектуальній 
традиції до середини ХХ ст. А вже на сьогодні тема 
відповідальності стає однією з провідних у галузі 
практичної філософії, отримуючи потужні імпульси з гро-
мадсько-політичного і соціально-економічного життя.  

Власне, такий поворот долі поняття зумовлений 
особливостями соціокультурних процесів останнього 
століття, в термінології А. Тойнбі, викликами часу і 
відповідями культури на них.  

Аналіз досліджень і публікацій. У центрі уваги 
даної статті знаходяться концепції відповідальності 
мислителів ХХ ст. К. Ясперса, Г. Арендт, Г. Йонаса, 
К.-О. Апеля та ряду інших, зокрема й тих, хто в різний 
час прямо чи опосередковано долучався до розробки 
ідеї відповідальності – Аристотеля, П. Абеляра, М. Ве-
бера. Серед дослідників, які сьогодні займаються про-
блемами відповідальності, відзначимо ‒ А. О. Баумей-
стера, А. М. Єрмоленка, А. В. Прокоф’єва.  

Метою статті є визначення конфігурацій ідеї відпо-
відальності в соціокультурних обставинах середини ХХ – 
початку ХХІ ст. Слід зазначити, що надалі у статті йти-
меться про моральну відповідальність, окрім спеціально 
обумовлених випадків. Для реалізації мети статті потрібно 
виконати наступні завдання: окреслити передісторію су-
часного поняття відповідальності, зазначити його ідейних 
попередників і обставини їх формування в західній 
культурі; з’ясувати умови, що у вказаний період спровоку-
вали інтерес до проблеми відповідальності; виокремити 
проблематику відповідальності у філософському, гро-
мадсько-політичному і соціально-економічному дискурсах 
сьогодення і простежити взаємозв’язок із соціокультурни-
ми особливостями інтелектуальних осередків, в яких вона 
актуалізувалася, як-от специфічне німецькомовне середо-
вище одразу після Другої світової війни, представники 
практичної філософії в Німеччині наприкінці ХХ ст. та 
філософські кола у США, які з кінця минулого століття 
активно обговорюють ціннісні проблеми бізнес-середови-
ща. Дослідження ролі соціокультурних чинників у розвитку 
поняття відповідальності дозволить об’ємно показати 
багатомірність його параметрів і увиразнити його місце в 
культурі ХХ – початку ХХІ ст. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Становлення проблематики і термінологічні колізії 

в домодерній культурі. Ідея відповідальності нерозрив-
но пов’язана з ідеєю людської свободи, власне того її ас-
пекту, який прямо виходить на етичну проблематику. 
Взагалі, й сама ідея відповідальності постає в західній 
культурі як спроможність людини бути творцем/автором 
своїх вчинків, довільних, здійснених свідомо, без тиску і 
примусу. Такий ракурс розгляду знаходимо в Аристотеля. 

У "Нікомаховій етиці" Стагірит розрізняє вчинки 
довільні і підневільні. Підневільні вчинки – це ті, джере-
ло яких є зовнішнім щодо людини, ті, що здійснені під 
примусом. Вони не мають безпосереднього відношення 
до розглядуваної проблематики. Наразі важливі 
довільні вчинки – їхнє джерело знаходиться "в самому 
дієвцеві, причому тому, хто знає ті обставини, за яких 
вчинок має місце" [5, с. 98–99]. Людина вчиняє і знає, 

що і навіщо вона робить. З-поміж довільних вчинків 
вирізняють такі, що здійснені по невіданню і у невіданні. 
Вчинок по невіданню не є довільним, але він лише тоді 
мимовільний (ненавмисний), коли скоєний поза волею 
дієвця, через незнання; а коли він дізнається, що 
накоїв, то страждає через скоєне і розкаюється. Вчинок 
у невіданні не може бути названий мимовільним, 
оскільки дієвець скоює порочні вчинки "п’яний чи охоп-
лений гнівом", тобто як порочна людина "не відає, як 
слід вчиняти і від чого ухилятися" [5, с. 97]. Довільність, 
навмисність таких дій полягає у потуранні порокам, які 
й призводять до дій у невіданні. Так само свідченням 
порочності є свідомо обране невідання. За Аристоте-
лем, людина тримає відповідь за свої довільні дії, є 
відповідальною і за прекрасні, й за ганебні вчинки. 

Примітні наступні коментарі щодо цих розмислів Ари-
стотеля в контексті заявленої проблематики. Р. Г. Апресян 
в енциклопедичній статті "Відповідальність" зазначає, що 
"Аристотель не використовує спеціальне поняття “відпові-
дальність”, але, описуючи окремі аспекти довільності і 
провини, він достатньо повно розкриває феноменологію 
відповідальності" [2, с. 172]. Тобто Аристотель першим з 
відомих нам мислителів Античності піднімає проблему 
відповідальності в модусі підзвітності за довільні дії і дає їх 
розлогу характеристику. А. О. Баумейстер у своїй терміно-
логічній розвідці [6, с. 487] вказує, що добровільна, вільна 
дія особи можлива, коли вона сама, будучи причиною 
(αιτία) власної дії, "відповідає" за неї, а відтак, і розкриває 
себе як носій певних зобов’язань. Він нагадує первинне, 
донаукове значення слова αιτία – "провина", "вина". 
Дієвець винний за дії, які скоює. У перспективі реалізації 
поставленої мети цього дослідження важливо мати на 
увазі це донаукове значення терміна, оскільки воно буде 
принциповим у філософському дискурсі середини ХХ ст.  

Баумейстер наводить Аристотелеві метафори бать-
ка й сина, господаря і раба, які той використовував для 
прояснення зв’язку людини з її діями, її спроможністю 
бути винною за скоєне, давати відповідь. Йдеться про 
соціокультурний контекст. Джерелом для Аристотеле-
вих прикладів було безпосередньо життя у полісі, про-
яви якого він і фіксував у "Нікомаховій етиці". Якось 
Е. Макінтайр зазначив, що Аристотель не творив прин-
ципово нові ідеї, а концептуалізував погляд, неявно 
присутній в думках, мові і діях освічених афінян [12, 
с. 220–221]. Макінтайру вторує Баумейстер: "Стосунки 
батьків і дітей, господарів і рабів є життєвим контекстом 
Стагіритових метафор. Раб і інститут рабства постають 
тут важливою умовою усвідомлення поняття “вільний 
громадянин”… Тільки разом з ідеєю рабства поняття 
класу вільних людей отримало осмислене значення" [6, 
с. 487]. Йдеться про те, що соціокультурний контекст 
актуалізував проблему свободи через усвідомлення 
статусу громадянина – вільної людини, яка скоює 
довільні вчинки і винна за них. Натомість раб не тільки 
не може діяти вільно і відповідати за свої дії – 
виявляється, що сама його наявність дає точку відліку 
громадянину щодо його власних спроможностей. 

Давньогрецька традиція є лише одним із джерел 
становлення ідеї відповідальності в домодерній 
культурі. Вона надає філософську концептуалізацію 
проблематики. Її юридичний вимір задається в Давньо-
му Римі. Баумейстер вказує, що звідти починається 
історія латинського поняття imputatio. У значенні 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 49 ~ 

 

 

"осудність, увідповідальнення" термін imputatio характе-
ризує вчинки вільної людини, яка може бути притягнута 
до юридичної відповідальності. "Бути відповідальним 
означає бути суб’єктом права, бути особою на відміну від 
речі… Поняття права розвивається в античній філософії 
й у римському праві разом з поняттям особи… І тільки 
вільна особа відповідає за свої вчинки. Вчинки “нале-
жать” їй саме як вільній особі. Ці вчинки можна їй “припи-
сати”, “поставити у провину”. Для цього вчинки необхідно 
оцінювати" [6, с. 487]. Очевидною є паралель з Аристо-
телевим розумінням свободи дієвця і його спроможності 
давати відповідь за свої вчинки. Людина, яка має свобо-
ду, оцінюється за своїми справами. У такому ракурсі 
термін imputatio перейшов майже у всі європейські мови 
переважно в юридичному контексті. 

Надалі середньовічна християнська традиція активно 
залучає цей латинський термін окрім як у юридичному ще 
й у теологічному і філософському контекстах. Спершу акту-
алізував його Ієронім при перекладі Нового Завіту на лати-
ну. Бл. Августин у своїх розмислах використовує поняття 
imputatio щодо свободи волі людини. Взагалі, Середньо-
віччя намагається розвести філософський (моральний) та 
юридичний виміри imputatio. Як вказує Баумейстер, 
П. Абеляр в "Етиці" осмислює моральний вчинок особи за 
допомогою терміна imputatio і розглядає його в перспекти-
вах моральної провини та правопорушення [6, с. 488]. 

За Абеляром, intentio (інтенція, намір) є ключовим 
фактором моральності вчинку. Не те морально, що та-
ким убачається спостерігачеві, а те, що має моральний 
ґрунт за наміром. Інтенцію неможливо розгледіти ззовні. 
Абеляр наводить такий приклад: "Двоє… вішають якогось 
злочинця. Одним рухає ревність до справедливості, а 
іншим – застаріла ворожа ненависть, і хоча здійснюється 
одне й те ж діяння – повішання – і за всіх обставин вони 
здійснюють те, що робити – благо, і те, що вимагає 
справедливість, але через різницю в намірах одне й те ж 
робиться по-різному: одним – із злом, іншим – з благом" 
[1, с. 261]. Людина не спроможна побачити цю різницю, її 
бачить і знає один тільки Бог. Він уможливлює це 
розрізнення і "судить душу за пред’явленими намірами, а 
не за результатами зовнішнього вчинку" [1, с. 270]. 
С. С. Неретіна зазначає, що інтенція є засадничим чинни-
ком "у справі спасіння душі середньовічної людини, 
оскільки, за Абеляром, саме вона і є моральним вчинком 
як осередком етичних зусиль людини" [14, с. 192]. Для 
спасіння людської душі важливо не те, що людина ро-
бить, а те, що власне спроможна робити. 

Інтенція стає і критерієм розрізнення морального і 
юридичного вимірів відповідальності. Як уже зазначало-
ся, моральний вимір вчинку прихований від сторонніх, він 
очевидний лише Богу, який може оцінити намір дієвця. 
Оцінка зовнішньої сторони є справою правників, але для 
неї є своє чітко визначене місце в середньовічному світі. 
"Зовнішній прояв учинку, доступний для спостереження і 
оцінки з боку інших людей, не може адекватно виявити 
внутрішній намір дієвця і тому є підставою тільки для 
юридичного рішення… Таке рішення може бути не зав-
жди справедливим у перспективі intentio, але є 
необхідним у перспективі соціального порядку" [6, с. 489]. 
Людина відповідає перед Богом за намір свого вчинку. А 
перед людьми – за очевидну для всіх дію. І останнє важ-
ливе з огляду на мир і спокій суспільного загалу. 

Таким чином, у культурі Античності і Середньовіччя 
ідея відповідальності постала в контексті проблеми 
свободи дії людини, її спроможності давати відповідь за 
свої вчинки, визнавати провину за скоєне. У домодер-
ному світі поняття imputatio задало своєрідну моральну 
і правову традицію, на фундаменті якої розвивалася 
ідея відповідальності. 

Модерн: між минулим і майбутнім ідеї відпо-
відальності 

У "Лексиконі неперекладностей" А. О. Баумейстер ре-
тельно простежує долю поняття imputatio до середини 
ХХ ст. Ці студії, цікаві у світлі історії ідей, для даного дослі-
дження значимі в плані окреслення віх становлення ідеї 
відповідальності, щодо якої imputatio – лише один із 
модусів. Тому варто наголосити на тому, що значиме для 
розглядуваної проблематики, – передусім йдеться про 
напрацювання І. Канта. Він не ставить проблему відпо-
відальності особи наріжним каменем свого філософуван-
ня, але визначає умови можливості відповідальності 
суб’єкта. При тому слід зазначити, що розглядає Кант ці 
умови можливості лише на рівні суб’єкта, який мислить 
про мораль: як можливий такий суб’єкт. "Тому він роз-
глядає і моральну відповідальність перед собою (як чле-
ном ноуменального світу) і перед законом" [3, с. 44–45]. 

Поняття imputatio у ранній модерній філософії являє 
себе у німецькомовному Zurechnung. Баумейстер 
вважає його зв’язувальною ланкою між схоластикою й 
І. Кантом. Кант черпав з академічної філософії, і в пер-
шу чергу О. Баумгартена, чия книга "Вступ до 
практичної філософії" була однією з настільних при 
підготовці до лекцій з етики. У Баумгартена Кант 
запозичує поняття "визначення волі", "необхідність сво-
боди", а також розуміння вчинку як вільної дії, зв'язок 
морального закону із свобідною волею для своєї 
"Метафізики моральності" [6, с. 491]. 

Поняття imputatio у Баумгартена пов’язується з особою 
як вільною істотою та із свідомим рішенням дієвця. А вже 
у Канта сама наявність розумного автономного суб’єкта 
уможливлює постановку питання про його спроможності, 
зокрема і давати відповідь за скоєне. Як у таких умовах 
суб’єкт може бути вільним і водночас відповідальним? 
Ставлячи питання про можливість свободи, Кант виходить 
з того, що "об’єктивна реальність практичного закону 
виступає для нас… у формі категоричного імперативу 
саме тому, що наша воля, попри усвідомлення моральної 
абсолютної цінності морального закону, може підпадати 
під вплив чуттєвих мотивів, пристрастей або афектів. У 
термінах Канта, наша воля не є святою, її потрібно при-
мушувати до чинення добра. Тоді стосунок волі до мо-
рального закону слід розуміти як особливого роду 
залежність – зобов’язливість, яка, будучи тільки розумо-
вим примусом, є обов’язком" [6, с. 493]. Лише завдяки ро-
зуму людина спроможна сприймати вимоги обов’язку і 
слідувати йому, незалежно від схильностей, бажань, 
різного роду життєвих обставин – емпіричні факти не ма-
ють стосунку до заснованого на розумі слідування 
обов’язку. Баумейстер зазначає, що за допомогою понят-
тя imputatio у Канта позначена інтелігібельна основа Я, 
розумність людини – здатність відповідати за свої вчинки. 

Після Канта поняття imputatio поступово втрачає 
теологічне, онтологічне та навіть моральне значення, 
основні для нього в домодерній та ранньомодерній 
культурі. У вузькоюридичному значенні поняття 
продовжує бути робочим й до сьогодні.  

Паралельно до цього в європейських мовах доби Мо-
дерну почали формуватися інші термінологічні відповід-
ники. Так, у німецькій мові з ХV ст. з’являється термін Ve-
rantwortung, в якому поєднано юридичний і теологічний, 
зумовлений християнським контекстом, виміри. Verantwor-
tung як "відповідальність входить у всі європейські мови 
(англ. responsibility…) і “врівноважує” вузькоюридичний сенс 
поняття imputatio у цих мовах" [6, с. 486]. Власне тут почи-
нається історія поняття, що позначається терміном відпо-
відальність (Verantwortung, responsibility). Примітно, що 
першим мислителем, який активно включає термін 
Verantwortung у філософський дискурс, є М. Вебер. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 50 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

У доповіді "Політика як покликання і професія" (1919) 
Вебер вирізняє "етику переконання" (Gessinnungsethik) і 
"етику відповідальності" (Verantwortungsethic). Але й за-
довго до оприлюднення цієї доповіді, у більш ранніх тек-
стах, у нього зустрічається розрізнення двох типів етики і 
йде активний пошук формулювань, визначень, критеріїв. 
Ці типи не знаходять вичерпних описів в жодному з 
веберівських текстів – цілісну картину по кожному з них 
можна знайти в працях веберознавців. При тому 
Ю. М. Давидов стверджує, що обидва типи етики уви-
разнюються у процесі їхнього співставлення. Підставою 
для такого ходу є те, що етика переконання є добре 
відомою, у той час як етика відповідальності – новий тип 
етики, і визначити її можна лише через співвіднесення 
із знайомими параметрами першої [10, с. 87]. 

Формулювання – етика переконання – утворено в 
ході роботи із змістом поняття; спершу Вебер говорить 
про "етику Євангелія", "етику Нагірної проповіді". 
Йдеться про неухильне слідування моральним принци-
пам й мотивування поведінки силою духу і моральним 
переконанням. К. Є. Троїцький виокремлює наступні 
характерні риси етики переконання: 1) релігійний чи 
екстатичний досвід; 2) утвердження єдиної абсолютної 
цінності (як-от Бог, розум, природа, прогрес, людство, 
партія тощо); 3) визначення поведінки через обрану 
абсолютну цінність (за допомогою заповідей, приписів і 
наказів); 4) упевненість в осмисленості і гармонійності 
світу; 5) віра в остаточну перемогу добра; 6) прагнення 
поєднатися з Богом (чи іншою обраною абсолютною 
цінністю); 7) готовність служити і пожертвувати собою 
заради обраної найвищої абсолютної цінності [17, 
с. 39–40]. Максимою цього типу етики є наступна: "Вчи-
няй як належить, а щодо результату – покладайся на 
Бога" [8, с. 521]. Етика переконання хоч і орієнтується 
на "потойбічне", але виходить за межі власне релігійної 
сфери, поширюючись на сферу політики, надихаючи на 
революційну боротьбу [17, с. 40]. 

Також термінологічні пошуки пов’язані з формулю-
ванням етики відповідальності. Початково Вебер нази-
вав її етикою успіху – відповідно до установки на досяг-
нення успішного результату. Головними її рисами, як їх 
структурує Троїцький, є: 1) індиферентність до релігій-
ного та псевдорелігійного досвіду; 2) відмова від спроб 
раціонального обґрунтування єдиної абсолютної цінно-
сті; 3) усвідомлення необхідності брати відповідальність 
за ключові рішення в своєму житті; 4) констатація "етич-
ної ірраціональності світу"; 5) відмова від віри в мораль-
ний поступ; 6) відсутність єдиного найвищого критерію 
моральної оцінки; 7) готовність служити і пожертвувати 
собою заради справи, якій служиш, / обраної мети / 
цінності [17, с. 42–43]. Максиму цього типу етики Вебер 
сформулював так: "Слід розплачуватися за (передбачу-
вані) наслідки своїх дій" [8, с. 522].  

Етика відповідальності очевидно виходить із спро-
можності дієвця брати на себе відповідальність за прий-
няття рішень, ураховуючи передумови, конкретні обста-
вини та наслідки своїх дій, бути готовим тримати 
відповідь за їхні передбачувані результати. Як вказує 
Давидов, етика відповідальності акцентує зовнішній, ре-
альний аспект дії, вона пов’язана з її емпірично 
фіксованим результатом, і, відповідно, відповідальність 
сполучається з цим результатом – із спроможністю дієвця 
передбачити і врахувати його у своїх вчинках [10, с. 90]. 

Позірно цей тип етики виходить на сферу політики. 
Веберівські приклади і його представлення проблема-
тики ставлення до насильства і війни, а також до про-
вини за скоєне насильство працюють на підтвердження 
цієї точки зору. Але веберознавці, зокрема Б. Старр, 
рішуче відкидають такий погляд як завузький: "Етика 
відповідальності у Вебера більше, ніж просто політична 
етика. Фактично, етика відповідальності стосується 
всього, де б цінності і стратегії не зводилися до купи, а 

[вели] звідси до всіх галузей життя. Так, наприклад, є 
всі підстави мислити про науку, економіку, мистецтво, 
релігію, виходячи при цьому з контексту етики 
відповідальності" [Цит. за: 17, с. 46]. 

Сам Вебер був проти того, щоб протиставляти етику 
переконання й етику відповідальності, він вказував на їхнє 
взаємодоповнення [8, с. 527]. Ю. М. Давидов зазначає: 
"саме “взаємовизначеність” (і “взаємоуточнення”) цих 
етичних категорій при їх протиставленні обумовила… їхню 
принципову співвіднесеність одна з одною" [10, с. 89]. Ця 
співвіднесеність засвідчується дієвцем. Він же робить і 
вибір на користь того чи іншого типу етики. Також можна 
помітити, що в характеристиках обох етик сьомим пунктом 
Троїцький виводить готовність дієвця пожертвувати собою 
в ім’я справи, якій він себе присвячує, як-от релігійне 
служіння, політична діяльність, революційна боротьба чи 
то праця у науковій, економічній, мистецькій сфері тощо. 
Тому цілком слушно зазначає Давидов: "Веберівська етика 
[відповідальності] тільки починається пунктом, позначеним 
як відповідальність за емпірично фіксований результат, що 
“уналежнюється” собі самому індивідом, який його досяг. 
Закінчується ж вона там, де він робить предметом свого 
власного рішення і, відповідно, вибору своє останнє пере-
конання… Тут вона стикається з… етикою [переконання]… 
І найбільш глибокий “корінь” розрізнення між етикою пере-
конання й етикою відповідальності, який виявляється при 
цій їхній зустрічі, полягає в тому, що якщо для першої пе-
реконання… передує вибору, то в рамках другої як раз 
навпаки – вибір передує переконанню" [10, с. 95]. 

Видається, що новий модус відповідальності, акти-
вований Вебером, полягає власне у цьому 
особистісному сприйнятті належності у співвіднесенні з 
переконанням дієвця, коли він, убачаючи себе причи-
ною своїх вчинків (згадаймо Аристотеля), визнає "про-
вину", бере на себе зобов’язання як свою власну спра-
ву. Це зобов’язання щодо справи, яку необхідно вико-
нати як місію, Вебер дозволяє розуміти досить широко. 
Троїцький взагалі вважає, що етика відповідальності 
дає можливість людині взяти на себе "провину" за дії в 
світі, які відносяться не лише до сьогодення, а й до 
майбутнього [17, с. 43]. Такий кут зору відкриває нові 
горизонти для осмислення ідеї відповідальності, зокре-
ма пов’язуючи ідеї Вебера з практичною філософією 
К.-О. Апеля, про якого йтиметься далі у статті. 

З іншого боку, якщо етика відповідальності опускає 
мотиви/наміри, концентруючись на (благому) результаті, 
то цим самим вона уможливлює мислення в логіці 
меншого зла, коли за певних умов в ім’я добра 
припустимими можуть бути ті дії, які суперечать окремим 
етичним заборонам і здійснення яких у конкретній 
ситуації дозволяє попередити значно більші порушення. 
Оцінка дій в логіці меншого зла відбувається відповідно 
до масштабу збитків/ шкоди, які можна попередити за її 
допомогою. Логіка меншого зла застосовується пере-
важно в соціальній етиці, де акценти в моральній оцінці 
здебільшого дії зміщені з мотивів на результат і наслідки, 
тобто на характер збитків, які попереджені [15]. 

Виразна і самодостатня, концепція відповідальності 
Вебера є, можна сказати, парадигмальною для всього 
ХХ ст. Це не лише побіжно згадані зараз теми, актуальні 
для етико-філософського дискурсу кінця ХХ і вже початку 
ХХІ ст. Не можна не згадати, що ідеї Вебера вплинули на 
концепцію Г. Арендт, а молодий К. Ясперс взагалі входив 
у коло близьких учнів Вебера [17, с. 54]. 

Врешті, "Вебер – один з перших, хто вказав на 
зростаюче і принципове значення ідеї відповідальності… 
Це стало результатом осмислення не лише сучасних 
йому подій, але і глибинних культурних, особистісних і 
цивілізаційних зрушень" [17, с. 33]. На заявленому таким 
чином соціокультурному контексті варто зупинитися 
детальніше, оскільки власне тут йдеться про те, що на 
сцену історії вийшло втрачене покоління. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 51 ~ 

 

 

Підстави відповідальності: "втрачені покоління" 
в сенсожиттєвих пошуках 

З доби Просвітництва у західноєвропейській культурі 
сформувалася віра в прогрес людської цивілізації. 
Йшлося про поступальний і непохитний розвиток 
об’єктивуючих наук, універсалістських основ моралі й 
права, незалежного від релігії мистецтва із одночасним 
впровадженням досягнень у цих сферах у практичне 
життя задля розумної організації життєвих умов людства 
[18, с. 45]. Оптимізм європейців щодо прогресу, розвитку, 
що сягав безконечності у горизонті очікувань, став тоді 
основою світосприйняття. І стосувався цей оптимізм не 
лише безмежних можливостей підкорення природи, на 
що давав надію швидкий розвиток наук і заснованих на 
них технологій. Досягнення наук, а також і мистецтв 
давали привід очікувати удосконалення природи людини 
та того штучного світу, який вона утворювала у процесі 
життєдіяльності: моральний прогрес, моральнісне удос-
коналення людини, її щастя у справедливо облашто-
ваному суспільстві видавалися завданням, яке очевидно 
буде виконане, і питання лише у тому, скільки зусиль і 
розумного керівництва до цього потрібно докласти. 

Оптимістичні прогнози інтелектуалів істотно похитну-
лися після Першої світової війни, коли стало зрозумілим, 
що значні досягнення Просвітництва було спрямовано не 
на поліпшення життєвих умов цивілізації, а на удоскона-
лення знарядь її знищення. Розгубленість і безпо-
радність у перше повоєнне десятиліття влучно схаракте-
ризувала Г. Стайн, назвавши сучасників "втраченим 
поколінням". Г. Арендт в есеї, присвяченому одному з 
представників цього покоління, так описує його ціннісні 
установки: "[Вони] відчували, що стали непридатними 
для нормального життя, нормальність виявилася б зра-
дою тому жаху і тому товариству посеред жаху, які пере-
творили їх на чоловіків, і, щоб не зрадити те, що 
найбезсумнівніше було їхньою власністю, вони воліли 
стати втраченими як для світу, так і для самих себе" [4, 
с. 250]. Пригнічені очевидним колапсом просвітницьких 
моральних ідеалів, втративши твердий ґрунт морального 
оптимізму своїх попередників, вони зосередилися на 
своїх переживаннях, своїй розчарованості – вони почу-
валися безталанними нащадками оптимістичного ХІХ ст., 
яким відмовлено у "безперечному прихистку для 
індивідуального розвитку", у "спокійному, чистому 
розкритті всіх здібностей". 

Саме цю безпорадність людини Просвітництва у ви-
хорі першого повоєнного десятиліття і намагався подола-
ти М. Вебер, представник "втраченого покоління", торую-
чи шлях ідеї відповідальності в буремності історичних 
подій. Відчуття духу часу у веберівському оточенні сфор-
мулював його приятель Е. Трьольч: "Ось настала страш-
на практична перевірка всіх історичних теорій, що виник-
ли у період миру чи в будь-якому разі підйому і продов-
жували дію своїх ціннісних систем у майбутнє, що здава-
лося саме собою зрозумілим. Світова війна і революція 
стали наочним навчанням великої страшної сили. Ми 
теоретизуємо і конструюємо вже не під захистом порядку, 
що все зносить, знешкоджує навіть найсміливіші чи 
найзухваліші теорії, а в бурі перетворення світу, де 
перевіряється ефективність чи неефективність кожного 
колишнього слова, де багато з того, що раніше вважало-
ся чи справді було урочистою серйозністю, перетворило-
ся на фразу чи сміття. Ми втрачаємо ґрунт під ногами, і 
навкруг нас носяться у вихорі найрізноманітніші 
можливості подальшого становлення" [16, с. 14–15]. 

Фіксуючи втраченість як характерну рису покоління, 
Арендт включає у нього всіх, хто загубився у катакліз-
мах першої половини ХХ ст. Втраченими виявляються 
ті, хто народився у 1900-ті рр. і відчув на собі "крихкість 

всього, що ще вціліло в Європі після чотирьох років 
бойні", і в 1910-ті рр., покоління, яке "для вступу у світ 
отримало на вибір нацистські табори, іспанську грома-
дянську війну чи московські процеси" [4, с. 250]. Всі ці 
три хвилі "втрачених", що народилися в 1890–1920-ті 
рр., під час Другої світової війни стали єдиною групою, 
розділивши долю і переживання. Вкинуті в коловорот 
невідворотності війни, вони тому і виявилися втрачени-
ми, що потрапили у духовну пастку: виховані на 
цінностях попередньої епохи, вони були не готові до 
катаклізмів, якими був сповнений їхній час. Лише post 
factum вони усвідомили, що "було втрачено час для 
вірного соціального орієнтування людей у просторі 
історичного розвитку, …програно справу попередження 
загибелі багатьох мільйонів людей, безпрецедентного 
варварського руйнування" [13, с. 212]. 

Власне, такою є тональність текстів мислителів з 
поколінь, які не просто пережили Другу світову війну. 
Йдеться про німців, представників нації, причетної до її 
розв’язання. К. Ясперс, Г. Арендт, Г. Йонас – формаль-
но "батьки і діти", по суті – різні хвилі "втрачених". Вони 
всі були знайомі між собою, хоча Ясперс залишався 
весь час в Німеччині, а Йонас і Арендт вимушені були 
емігрувати з батьківщини. Але, як зазначив Ясперс, 
життя в інших країнах не усуває факту приналежності 
до німецької нації, в якій створилася така духовна ат-
мосфера, що уможливила нацистський режим [19, 
с. 66]. Власне ця приналежність до німецької нації ста-
ла поштовхом для осягнення ціннісного простору, в 
якому було уможливлено нацизм, і духовного світу лю-
дини, яка жила в такому просторі. 

Ще одним соціокультурним чинником актуалізації 
розмислів щодо проблеми відповідальності стала 
еміграція. Сам її факт спричинив особливий модус мис-
лення Арендт і Йонаса. Про це писав Йонас, аналізуючи 
засади своїх теоретичних пошуків. Умоглядне теорети-
зування було перервано еміграцією і службою в армії, які 
надалі переспрямували дослідження з історії духу на такі 
систематичні шляхи, де "теорія стає практичною вже 
безпосередньо в самій її розробці, засобом якої її 
імператив прагне примусити дослухатися до себе, втру-
титися у дійсність" [11, с. 24, 30–31]. 

Отже, концептуалізація ідеї відповідальності в се-
редині ХХ ст. починається в німецькомовному середовищі 
в контексті осмислення повоєнного ціннісного простору. 

Карл Ясперс: провина і відповідальність 
У 1945–1946 навчальному році К. Ясперс прочитав в 

Гейдельберзькому університеті цикл лекцій, на основі 
яких в той самий час підготував статтю "Питання про 
винуватість. Про політичну відповідальність Німеччини". 
Як очевидно з назви, вона стосувалася політичної теми, 
хоча Ясперс і не був професійним політиком. Але, як 
висловилась Г. Арендт, він зазвичай активно виступав з 
актуальних політичних питань, тому що, як і "справжній 
державний діяч, зна[в], що політичні питання є надто 
серйозними, щоб їх довіряти політикам" [4, с. 89]. 

Це був складний час, на адресу німців звідусіль лу-
нали звинувачення, панували розгубленість і мовчання, 
прихована злоба, а короткий час і отупіння, де з горем 
сусідила безцеремонність [19, с. 106]. Тож стаття була 
покликана допомогти німцям оговтатися, гідно оцінити 
те, що відбулося, і взяти на себе провину. Щодо об’єкта 
оцінки, Ясперс чітко вказав: у справах моралі людина 
може покладати провину лише на себе, ні на кого 
іншого, так само як і судити з точки зору моралі людина 
може тільки сама себе [19, с. 26]. Визначившись з цього 
традиційного для етики питання, Ясперс прагнув ясно 
розуміти характер провини, виважено оцінювати кожен 
окремий випадок. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 52 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

Сам мислитель ніколи не був причетний до 
націонал-соціалістичного руху в Німеччині, як і до будь-
яких об’єднань, у тому числі і руху спротиву. Але сам 
факт життя в країні за часів гітлерівського режиму 
зумовлює те, що людина не може відділити себе 
повністю від середовища, в якому живе: "Від цієї обста-
новки індивідуум не може відділити себе повністю, тому 
що він, усвідомлено чи не усвідомлено, живе як її еле-
мент, який ніяк не може уникнути впливу середовища, 
навіть знаходячись в опозиції" [19, с. 64]. Саме виходя-
чи з такої позиції він піднімає тему провини. Така по-
становка питання можлива через самозапитання, і від 
відповіді особи самій собі залежать її світосприйняття і 
самосвідомість. Для того щоб осягнути суть провини, 
Ясперс диференціював її, показав різновиди, відходячи 
від стереотипних тоді формулювань. 

Він розрізнив кримінальну провину, яка розгля-
дається в суді, і доведені там злочини знаходять пока-
рання. Також є політична провина, вона покладається, 
в першу чергу, на державних діячів і представників 
органів державної влади, в другу – на громадян, які 
обирали таку владу. За політичну провину існує полі-
тична відповідальність, а її наслідками є такі заходи, як 
відшкодування збитків, втрата чи обмеження політичної 
влади і політичних прав. Інстанцією, що фіксує цю про-
вину, є влада і воля переможця. Тому цей різновид 
провини визначається лише для тієї держави, яка за-
знала поразки [9, с. 97]. Третім різновидом є моральна 
провина; її інстанцією є совість, і з неї народжується 
усвідомлення провини і його наслідки – розкаяння й 
оновлення. Четвертим різновидом є метафізична про-
вина, її суддею є тільки Бог, а її наслідком є зміна 
людської самосвідомості перед Богом. 

Два перші типи провини вимагають формального, суто 
зовнішнього прийняття, два останні є можливими, тільки 
якщо звинувачуваний чує докори щодо своєї моральної 
неспроможності і метафізичної хиткості, коли він усвідом-
лює свою провину. Моральну провину можуть сприйняти 
ті, хто спроможний до критичної моральної рефлексії, ті, у 
кого є совість. Ясперс виокремлює різновиди "злочинно 
помилкових" дій людей, які після війни відчули моральну 
провину. Одні з них за гітлерівського режиму "закривали 
очі на те, що відбувалося, інші піддавалися одурманюван-
ню і спокусі, треті продавалися за особисті блага, четверті 
підкорювалися із страху" [19, с. 52]. Визнання моральної 
провини через механізми совісті веде до розкаяння, а далі 
– до глибинного духовного подолання і внутрішнього 
оновлення людини. 

Але не все ціннісно значиме є моральною прови-
ною. Як зазначав Ясперс, є у людини усвідомлення 
провини, джерело якої інше. Коли моральна вимога 
виявляється недієвою, виникає метафізична провина. 
Ясперс наводив такий приклад: "Метафізична провина 
– це відсутність абсолютної солідарності з людиною як 
людиною. Вона не знімає своєї претензії і тоді, коли 
морально осмислена вимога вже виключається. Ця 
солідарність порушена, якщо я був присутній при не-
справедливостях і злочинах. Недостатньо того, що я з 
обережністю ризикував життям, щоб попередити їх. 
Якщо вони були скоєні, а я при цьому був і залишився 
живим, тоді як іншого вбили, то є в мене якийсь голос, 
завдяки якому я знаю, і той факт, що я ще живий, – моя 
провина" [19, с. 59]. Така постановка питання корелює з 
відомою тезою М. М. Бахтіна про "не-алібі у бутті" і 
співвіднесена з ідеєю абсолютної відповідальності. "В 
даній єдиній точці, – писав Бахтін, – в якій я тепер зна-
ходжуся, ніхто інший в єдиному часі і єдиному просторі 
єдиного буття не знаходився… Те, що мною може бути 
здійснене, ніким і ніколи здійснене бути не може. 
Одиничність наявного буття примусово обов’язкова. 
Цей факт мого не-алібі в бутті, що лежить в основі 

найконкретнішої і єдиної належності вчинку, не впізна-
ється і не пізнається мною, а єдиним чином визнається 
й утверджується" [7, с. 38–39]. Бахтін утверджував 
обов’язковість відповідальності за все, що відбувається 
і не відбувається з волі дієвця, що ним зроблено чи не 
зроблено, про що він багато говорить чи про що про-
мовчав, на що закрив очі чи пропустив повз вуха. Він не 
може ухилитися від відповідальності за те, що 
відбувається в його житті і поряд із ним. Ні на що у 
дієвця немає алібі. Він не тільки не може уникнути своєї 
відповідальності за все це, також він не може перекла-
сти її на інших людей чи якісь обставини. 

Взагалі, Ясперс у своєму тексті підняв ряд тем, які 
надалі будуть активно обговорюватися в дискурсі з 
проблеми відповідальності. 

Перша тема – зв’язку мислення і відповідальності, од-
на з центральних у творчості його учениці Г. Арендт. Яс-
перс зазначав: "Багато людей не хочуть по-справжньому 
думати, вони вміють лише підкорятися… Як говорити з 
людьми, які відсторонюються там, де потрібно перевіряти 
і думати" [19, с. 14]. З одного боку, тут йдеться про 
косність мислення, як це називав Ясперс. З іншого – дана 
тема чітко узгоджується з розмислами про моральну про-
вину. Як уже зазначалося, визнання моральної провини 
веде до покаяння. У давніх греків поняття покаяння, мета-
нойя (metanoia), означало переміну думок, зміну розуму. 
Якщо покласти ці сенси на ясперівські розмисли, вихо-
дить, що розкаяння тоді можливе, коли відбувається по-
долання косності мислення, коли людина прагне оновлен-
ня і робить на цьому шляху конкретні кроки. 

Друга тема стосується колективної провини і відпові-
дальності. На конференції союзників у Потсдамі (1945) 
була сформульована теза про колективну провину 
німецького народу. Ясперс запропонував розібрати цю 
тезу і відійти від утвореного кліше. Він відмітив, що 
існують підстави покладати відповідальність за дії дер-
жави на всіх її громадян. Тут відповідальним є колектив – 
німецька нація. У політичних цілях не можна використо-
вувати моральні і метафізичні докори, в межах політич-
ної відповідальності можна вимагати відшкодування 
збитків, але не можна вимагати розкаяння [19, с. 33]. 
Політична відповідальність лежить на всіх німцях, вклю-
чаючи і тих громадян, які виступали проти режиму і дій, 
які йому інкримінуються. Водночас до юридичної 
відповідальності можна притягти лише конкретну люди-
ну, в залежності від її участі у діях, які в судовому поряд-
ку визначені як злочинні. Злочинцем, за Ясперсом, зав-
жди є конкретна особа. Колективною може бути тільки 
політична відповідальність. Ясперс рішуче відкидає саму 
можливість абстрактної колективної провини народу. 

Врешті, формула політичної відповідальності тих 
німців, хто був супротивником режиму: "Вважати 
відповідальним – не означає визнати морально вин-
ним", – виводить на концептуальне бачення ідеї 
відповідальності. У веберівському дусі Ясперс вказу-
вав, що людина приймає ті наслідки, які спричиняє 
своїми діями, є причиною своїх вчинків, чи буде це 
скоєння кримінальних злочинів, чи сам факт голосуван-
ня за режим на виборах, чи бездіяльність при його зло-
чинних діях. Такої точки зору притримується Ясперс у 
даній проблематиці. Про це писала Г. Арендт. Характе-
ризуючи творчість Ясперса після приходу Гітлера до 
влади, вона вказала, що він "завжди писав так, ніби 
тримав відповідь перед людством. Для нього 
відповідальність – зовсім не тягар і не має нічого 
спільного з моральним імперативом. Скоріше, вона ви-
ходить із вродженого потягу до… прояснення неясного, 
до просвітлення темного… Взяти на себе відповідаль-
ність перед людством за кожну думку – означає жити в 
тій освітленості, в якій тримає випробування сама лю-
дина і все, що вона думає" [4, с. 89–90]. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 53 ~ 

 

 

Висновок. Таким чином, Ясперс у своїй праці вихо-
дить на питання відповідальності через проблему про-
вини, актуалізуючи давньогрецькі сенси: людина винна 
за ті дії, які вона скоює. Її дії підпадають під юридичну, 
політичну, моральну чи метафізичну оцінку, і відповідно 
до визнання того чи іншого типу провини визначається 
відповідальність. Ясперс робив ці розрізнення не в 
дозвіллєвих міркуваннях, а з практичної необхідності 
розібрати ситуацію, в якій опинилися його співвітчиз-
ники після Другої світової війни. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Абеляр П. Этика, или Познай самого себя / П. Абеляр; [пер. 
С. С. Неретиной] // Абеляр П. Теологические трактаты / Вступ. ст., сост. 
Неретиной С. С. – М.: Прогресс, Гнозис, 1995. – С. 247–310. 

2. Апресян Р. Г. Ответственность / Р. Г. Апресян // Новая фило-
софская энциклопедия. В 4-х т. ‒ Т.3. – М.: Мысль, 2010. – С. 171–173. 

3. Апресян Р. Г. Смысл морали / Р. Г. Апресян // Мораль: разно-
образие понятий и смыслов: Сборник научных трудов. К 75-летию ака-
демика А. А. Гусейнова. – М.: Альфа-М, 2014. – С. 35–63. 

4. Арендт Х. Люди в темные времена / Х. Арендт. – М.: Московская 
школа политических исследований, 2003. – 312 с. 

5. Аристотель. Никомахова этика / Аристотель; [пер. Н. В. Браги-
нской] // Аристотель. Сочинения в 4-х т. ‒ Т. 4. / Общ. ред. А. И. До-
ватура. – М.: Мысль, 1983. – С. 53–293. 

6. Баумейстер А. Imputatio / А. Баумейстер // Європейський словник 
філософій. Лексикон неперекладностей / Під ред. Б. Кассен. ‒ Т. 1. – К.: 
Дух і літера, 2009. – С. 485–497. 

7. Бахтин М. М. К философии поступка / М. М. Бахтин // Собр. соч. 
‒ Т. 1. Философская эстетика 1920-х годов. ‒ М.: Русские словари, 
Языки славянской культуры, 2003. – С. 7–68. 

8. Вебер М. Политика как призвание и профессия / М. Вебер; 
[пер. В. Филиппова] // Вебер М. Избранное: Протестантская этика и дух 
капитализма. – 2-е изд. – М.: РОССПЭН, 2006. – С. 485–528. 

9. Гутнер Г. Б. Национальный нарратив и национальная ответствен-
ность / Г. Б. Гутнер // Этическая мысль. – 2017. – Т. 17. ‒ №1. – С. 94–109. 

10. Давыдов Ю. Н. Этика убеждения и этика ответственности: Макс 
Вебер и Лев Толстой / Ю. Н. Давыдов // Этическая мысль. ‒ Вып. 7. – 
М.: ИФРАН, 2006. – С. 83–109. 

11. Йонас Х. Наука как персональный опыт / Х. Йонас; [пер. 
И. И. Маханькова] // Йонас Х. Принцип ответственности. Опыт этики 
для технологической цивилизации. – М.: Айрис-пресс, 2004. – С. 15–34. 

12. Макінтайр Е. Після чесноти: Дослідження з теорії моралі / 
Е. Макінтайр. – К.: Дух і літера, 2002. – 436 с. 

13. Мотрошилова Н. В. Мартин Хайдеггер и Ханна Арендт: бытие – 
время – любовь / Н. В. Мотрошилова. – М.: Академический проект; 
Гаудеамус, 2013. – 526 с. 

14. Неретина С. С. Слово и текст в средневековой культуре. Концеп-
туализм Абеляра / С. С. Неретина. – М.: Гнозис, 1994. – 216 с. 

15. Прокофьев А. В. Выбор в пользу меньшего зла и проблема гра-
ниц морально допустимого / А. В. Прокофьев // Этическая мысль. – 
Вып. 9. – М.: ИФ РАН, 2009. – С. 122–145. 

16. Трёльч Э. Историзм и его проблемы. Логическая проблема фи-
лософии истории / Э. Трёльч. – М.: Юрист, 1994. – 720 с. 

17. Троицкий К. Е. Этические идеи Макса Вебера / К. Е. Троицкий. – 
М.: ИФРАН, 2016. – 130 с. 

18. Хабермас Ю. Модерн – незавершенный проект / Ю. Хабермас; 
[пер. с нем.] // Вопросы философии. – 1992. – №4. – С. 40–52. 

19. Ясперс К. Вопрос о виновности. О политической ответственно-
сти Германии / К. Ясперс; [пер. С. Апта]. – М.: Издательская группа 
"Прогресс", 1999. – 146 с. 

 
REFERENCES 

1. Abelard, P. (1995) Ethica or Scito Te Ipsum. Moscow, Progress, 
Gnozis. (in Russian). 

2. Apressyan, R. G. (2010) Otvetstvennost' [Responsibility]. In Novaja 
filosofskaja jenciklopedija [New Philosophic Encyclopedia] in 4 volumes. 
Vol. 3. Moscow, Mysl’. 

3. Apressyan, R. G. (2014). Smysl morali [Meaning of morality]. In 
Moral': raznoobrazie ponjatij i smyslov: Sbornik nauchnyh trudov. K 75-letiju 
akademika A.A. Gusejnova [Morality: diversity of concepts and meanings. A 
festschrift for the 75th birthday of Abdusalam Guseynov]. Moscow, Alfa-M. 

4. Arendt, H. (2003). Men in Dark Times. Moscow, Moskovskaja shkola 
politicheskih issledovanij (in Russian). 

5. Aristotle (1983). The Nikomachean Ethics. Moskow, Mysl’ (in Russian). 
6. Baumeister, A. (2009) Imputatio in Barbara Cassin (dir.). 

In Vocabulaire européen des philosophies: dictionnaire des intraduisibles. 
Kyiv, Duh i litera. (in Ukrainian). 

7. Bakhtin, M. M. (2003). Toward a Philosophy of the Act. In Collected 
Works. Vol. 1. Moscow, Jazyki slavjanskoj kul'tury (in Russian).  

8. Weber, M. (2006) Politik als Beruf in Collected Works. Moscow, 
ROSSPEN. (in Russian).  

9. Gutner, G. B. (2017). Nacional'nyj narrativ i nacional'naja otvetstven-
nost' [National narrative and national responsibility]. Jeticheskaja mysl' 
[Ethical Thought], No 1, pp. 94–109. 

10. Davydov, Ju. N. (2006). Jetika ubezhdenija i jetika otvetstvennosti: Maks 
Veber i Lev Tolstoj [Ethics of conviction and ethics of responsibility: Max Weber 
and Leo Tolstoy. Jeticheskaja mysl' [Ethical Thought], No. 7, pp. 83–109. 

11. Jonas, H. (2004). Wissenschaft als persönliches Erlebnis in Princip 
otvetstvennosti. Opyt jetiki dlja tehnologicheskoj civilizacii. [Das Prinzip 
Verantwortung. Versuch einer Ethik für technologische Zivilisation]. Mos-
cow, Ajris-press. (in Russian). 

12. Macintyre, F. (2002). After Virtue: A Study in Moral Theory. Kyiv, 
Duh i litera. (in Ukrainian). 

13. Motroshilova, N. V. (2013). Martin Hajdegger i Hanna Arendt: bytie 
– vremja – ljubov' [Martin Heidegger and Hannah Arendt: being – time – 
love]. Moscow, Akademicheskij proekt; Gaudeamus. 

14. Neretina, S. S. (1994). Slovo i tekst v srednevekovoj kul'ture. Kon-
ceptualizm Abeljara [A word and a text in Medieval culture. Abelard’s con-
ceptualism]. Moscow, Gnozis. 

15. Prokofyev, A. V. (2009). Vybor v pol'zu men'shego zla i problema 
granic moral'no dopustimogo [Choosing the lesser evil and the problem of 
limits of moral permissibility]. Jeticheskaja mysl' [Ethical Thought], No. 9, pp. 
122–145.  

16. Troeltsch, E. (1994). Der historismus und seine Probleme. Das lo-
gische Problem der Geschichtsphilosophie. Moscow, Jurist. (in Russian). 

17. Troitskiy, K. E. (2016). Jeticheskie idei Maksa Vebera [Max Weber’s 
ethical ideas]. Moscow, IFRAN. 

18. Habermas, J. (1992). Die Moderne ‒ ein unvollendetes Projekt. Vo-
prosy filosofii [Problems of Philosophy], No. 4, pp. 40–52 (in Russian). 

19. Jaspers, K. (1999). Die Schuldfrage. Moscow, Progress (in Russian). 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  05 . 0 9 . 18  
 
 

М. М. Рогожа, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

МОДУСЫ ИДЕИ ОТВЕТСТВЕННОСТИ В СОЦИОКУЛЬТУРНЫХ ОБСТОЯТЕЛЬСТВАХ СЕРЕДИНЫ ХХ – НАЧАЛА ХХI ВЕКОВ. ЧАСТЬ 1 
 
В статье исследуются социокультурные факторы, терминологические коллизии и модусы идеи ответственности в западноевропей-

ском социокультурном пространстве. В первой части статьи очерчивается предыстория современного понятия ответственности, ука-
зываются особенности становления проблематики в "Никомаховой этике" Аристотеля, рассматривается развитие идеи ответственно-
сти в понятийном оформлении imputatio, в частности в этике П. Абеляра в модусах вины и правонарушения. Указывается, что в философии 
Модерна понятие imputatio возникает, в частности, у И. Канта, который хоть и не делал проблему ответственности ключевым фактором 
своего исследования, но определил условия возможности ответственности субъекта. Далее рассматривается формирование проблемати-
ки вокруг термина Verantwortung (responsibility). Анализируется этика ответственности М. Вебера (в сравнении с этикой убеждения). В ста-
тье уделяется внимание идее Х. Арендт о потерянных поколениях и анализируются основания актуализации проблемы ответственности в 
их смысложизненных поисках. Заканчивается первая часть статьи рассмотрением концепции ответственности К. Ясперса, который об-
ращается к этой проблематике в контексте осмысления послевоенного ценностного пространства в Германии. 

Ключевые слова: ответственность, imputatio, Аристотель, П. Абеляр, М. Вебер, К. Ясперс, потерянные поколения, этика ответственности, уго-
ловная вина, политическая вина, моральная вина, метафизическая вина. 

 
M. М. Rohozha, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

MODI OF THE IDEA OF RESPONSIBILITY IN SOCIO-CULTURAL CIRCUMSTANCES OF THE MID 
OF THE 20TH – THE BEGINNING OF THE 21 ST CENTURIES. PART I 

 
The paper deals with socio-cultural factors, terminological collisions and modi of the idea of responsibility in the West European socio-cultural space. 

Main attention is paid to shaping of the idea of responsibility in socio-cultural circumstances of the mid of the 20th – the beginning of the 21st centuries. The 
first part of the paper outlines the preliminary history of the modern concept of responsibility, peculiarities of the problem in Aristotle’s "The Nicomachean 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 54 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

Ethics" are observed as well as the idea of accountability (imputatio) in ethics of P. Abelard in modi of moral guilt and offense. It is mentioned that in Pre-
modern culture idea of responsibility is developed in the context of the freedom of human action, one’s capability to keep an answer for one’s actions and to 
admit guilt. It is specified that in philosophy of Modernity the notion imputatio is represented in I. Kant’s philosophy. Although Kant did not put the problem 
of accountability as the cornstone of his philosophy, he had defined conditions for possibility of agent’s accountability in such a way that his ideas are at the 
background of the main conceptions of responsibility of the 20th century. Further in the paper development of the problem around the term Verantwortung 
(responsibility) is observed. In particular, M. Weber’s ethics of responsibility (in comparison to ethics of conviction) is analyzed. The paper pays attention to 
the of H. Arendt’s conception of lost generations, and grounds of the problem of responsibility actualization in the sense of life search of these generations 
are analyzed. The first part of the paper is finished by the analysis of the conception of guilt and responsibility by K. Jaspers who applied to the problem in 
the context of comprehension of the axiological space of postwar Germany. 

Key words: responsibility, accountability (imputatio), Aristotle, P. Abelard, M. Weber, K. Jaspers, lost generations, ethics of responsibility, criminal guilt, 
political guilt, moral guilt, metaphysical guilt. 

 
 
УДК 177.61 

В. Е. Туренко, канд. філос. наук, м. н. с. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
amurolog5@gmail.com 

 
ЛЮБОВ У КООРДИНАТАХ БАЖАННЯ ТА ЗАДОВОЛЕННЯ: 

ФІЛОСОФСЬКО-КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ ПОГЛЯД 
 

У статті на основі теоретичних напрацювань сучасних зарубіжних філософів здійснюється висвітлення любовного дискурсу в координатах 
бажання та задоволення. Автор доводить, що любовне бажання має не лише суто тілесне забарвлення; воно включає в себе окрім сексуального 
аспекту і суто духовний та душевний аспекти (піклування, відповідальність, турбота, підтримка, прощення тощо). Обґрунтовується думка, що 
задоволення в любові теж багатогранне, воно не стосується лише суто фізіологічних, інстинктивних потреб людської природи. Спираючись на 
думки західних дослідників, можна говорити про велике значення феномена задоволення в дискурсі любові, адже він також пов’язаний з такими 
аспектами, як подолання нестачі, звільнення від тиску (репресії), особистісно значиме самоздійснення та самоствердження. 

Ключові слова: бажання, задоволення, любов, дискурс любові, потяг, предмет любові. 
 
Постановка проблеми. Феномен любові досить ча-

сто редукується до відчуття задоволення та бажання. 
Проте можна розуміти, що існують різного роду експлі-
кації як бажання, так і задоволення, а відтак, потрібно 
розмежувати, наскільки є вірним ототожнення любові з 
даними феноменами людського існування. 

Аналіз досліджень і публікацій. Теоретичні напра-
цювання зарубіжних дослідників Р. Апресяна, Р. Барта, 
Ж. Бодріяра, Ж. Батая, П. Євдокимова, Г.-Г. Гадамера, 
Х. Яннараса та інших стали основою даної статті. Разом з 
тим можемо зауважити, що бажання та задоволення 
в контексті любовного дискурсу наразі ще недостатньо 
досліджені. 

Мета статті. Проаналізувати та дослідити сутність 
феноменів бажання та задоволення в дискурсі любові. 

Виклад основного матеріалу дослідження. На-
самперед, у контексті досліджуваної проблематики не-
обхідно згадати, що стосовно причини появи любові 
фундаментальну роль як для Платона, так і Аристотеля 
займає тіло. Так, Платон зазначає, що багатьох закоха-
них заворожує тіло ще до того, як вони дізналися про 
характер і перевірили інші властивості того, у кого зако-
хані [Phaedr. 232e], а Аристотель пише: "як прихиль-
ність нагадує початок дружби, так і задоволення від 
споглядання іншого наштовхує на виникнення закоха-
ності, оскільки ніхто не закохується, не зазнавши до 
цього насолоди від образу іншої людини. Але хто насо-
лоджується обличчям людини, не зовсім закоханий, він 
стає таким, коли за відсутності іншої сумує і жадає 
(epithymei) її присутності" [Eth. Nic. 1167, 4‒10]. 

Можна сказати з упевненістю, що два титани античної 
філософії мали рацію, адже вся подальша західноєвро-
пейська думка говорить саме так про роль тіла в дискурсі 
любові. Разом з тим самі ми, зі свого власного досвіду, 
знаємо, яка значуща роль споглядання, яке значення тіла 
в тому, щоб з’явитися цьому великому почуттю. 

І хоча початок любові можна угледіти в зовнішності 
(тілесності) потенційно коханої людини, все ж, як зазна-
чає О. Золотухіна-Аболіна, зустріч людини з закоханіс-
тю відбувається в якомусь просторово-часовому центрі 
повсякденності, пов’язаному з певними буденними по-
діями нашого життя, окремими повсякденними обста-
винами. Почуття, що виникають у цій ситуації, якщо 

переростають у любов, то стають вирішальними подіями 
всього життя тієї чи іншої особистості. У цьому місці про-
стір і час повсякденності пов’язується з людським і доле-
носним, і, ймовірнісно, в місці зустрічі людини з любов’ю 
відкривається сенс життя, парадокси смерті й безсмертя, 
зворотність і незворотність часу, детермінізм світових 
сил і, безперечно, власної свободи вибору [8; 73]. 

Відповідно, про подолання сексуального бажання 
(потягу) Ж. Бодріяр у своїй фундаментальній праці 
"Спокуса" пише наступне: "любов не має нічого спільно-
го з потягом – хіба що в лібідозному дизайні нашої 
культури. Любов – виклик і ставка: виклик іншому по-
любити у відповідь; бути в омані ‒ це кидати іншому 
виклик: чи можеш і ти поступитися спокусі?" [11; 58]. 
Любов не зобов’язана, але припускає подолання сексу-
ального потягу; через певний час він стає другорядним, 
а може, навіть і необов’язковим. 

Разом з тим сучасний грецький філософ і богослов 
Х. Яннарас говорить, що статевий потяг – природний і 
ним не потрібно гребувати. Так, зокрема, він підкрес-
лює, що "без відмінності статей і пов’язаного з нею еро-
тичного потягу зв’язок між людьми, їхнє спілкування, 
любов і бажання не піднімалися б, можливо, вище рівня 
звички, стереотипу поведінки, чисто психологічного 
комфорту. Завдяки цьому розходженню сексуальний 
потяг стає рушійною силою і попередньою умовою жит-
тя, умовою здійснення і прояву життя в його особистіс-
ній іпостасі. Людська особистість, навіть з точки зору 
свого біологічного походження, є плід взаємного потягу 
двох інших людських істот. Однак цим справа не обме-
жується, оскільки формування і самовираження нашого 
"я" також випливають з можливості зв’язку, спілкування, 
еротичної співвіднесеності" [10; 123]. 

Відповідно, можна сказати, що заперечувати еле-
мент статевого (сексуального) потягу/бажання в диску-
рсі любові рівнозначно тому, що віднімати від любові 
такі її фундаментально значущі атрибути, як відповіда-
льність, турбота і ласка. Інша справа, що в любові, на 
відміну від закоханості, він не є центральним і чільним. 

Співвідношення бажання та любові досить ґрунто-
вно дослідив Ж. Батай. У праці "Катехізис Діануса" він 
пише наступне: "Розділене нещастя є також радість, 
але мирною вона є лише за умови розділу. Те, що в 

© Туренко В. Е. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку


