
 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 15 ~ 

 

 

наполненность религиозно-нравственных поисков киевских академистов заключалась в своеобразном видении и толковании проблем 
добродетелей, обязанности и идеи блага. Идейными истоками этических идей мыслителей Киевской духовной академии являются 
произведения отцов церкви в византийской интерпретации, с одной стороны, а с другой ‒ моральная философия Канта, Фихте и 
других немецких философов этического толка. 

Ключевые слова: теистическая этика, моральная философия, нравственность, богословские добродетели, нравственный идеал, благо. 
 
I. V. Kondratyeva, Doctor of Philosophical Science, Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

THE CONCEPT GENESIS OF THE ETHICAL DOCTRINES OF KIEV ACADEMISTS 
 
The article reveals the reasons for the Kyiv thinkers to emphasize their ethical issues in their creative intelligence. Most of all there was need 

for justification in the light of the moral postulates of metaphysical epistemological and eschatological developments, an updated tendency towards 
the injection of ethics in philosophical concepts which is characteristic to the development of European thought of the second half of the 
nineteenth century, needs of social practice, distribution of nihilistic ideas in society. 

The process of forming the ethical academic doctrine cannot be conceived without solving the problem of ideological influences. The following 
processes are recognized by: a) Mainly but not exclusively the Eastern-Byzantine tradition which was a logical extension of holy teachings; b) 
Influence of Kant's moral philosophy and in part Fichte's and theist-oriented theories of German thinkers of the nineteenth century. 

The ideas of the moral-educational character contained in the works of the holy fathers and teachers of the church, in particular Athanasius the 
Great, John Chrysostom, John Climacus, Ambrose of Mediolans, who are subsequently influenced the formation of the ethical doctrine of the Kyiv 
thinkers. The ideological discrepancy between spiritual philosophers and their predecessors - professors of the Kyiv-Mohyla Academy, who came out in 
their intelligence from the provisions of Aristotelian ethics, is emphasized. Reasons of the influence of German idealism were found in particular 
practical philosophy on the process of formation of ethical attitudes of Kyiv academicians. Separately the most influential researchers of the idea of the 
moral philosophy of Kant and the principle of morality a priori are considered. In order to identify possible recipes of theistic concepts of German 
thinkers the main propositions of the theologies of morality explained by A. Richel, F. Schleiermacher, H. Martensen, A. Wutke, R. Root, A. Ettingen, 
K. Palmer. Actually the ethical doctrine of the thinkers of the Kiev Theological Academy is actualized on the one hand through the creative processing of 
the ideological achievements of patristics, on the other hand the concepts of the practical philosophy of German idealism.  

Key words: theistic ethics, moral philosophy, morality, theological virtues, moral ideal, good. 
 
 
УДК 130.2:[7.035.7:7.045](4) 
 

Н. Ю. Кривда, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
n.kryvda@britishmba.in.ua 

 
КОНСТРУЮВАННЯ УКРАЇНСЬКОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ: ВИКЛИКИ КОМЕМОРАЦІЇ 

 
У статті здіснюється культуроcофський аналіз концепції національної ідентичності у контексті "винайдення традиції". Під час 

формування колективної ідентичності маємо підстави вважати, що "винайдення" відповідної часу традиції є одним із головних 
засобів подолання стереотипів і практик, які вважаються застарілими і не відповідають покладеній на них функції – консолідації 
суспільства. Ідеї, символи та "місця пам’яті", які отримують нове змістовне наповнення, сприяють руйнуванню тих соціальних 
моделей, які підтримувались старою традицією, руйнуючи її саму. Саме тому у процесі конструювання традиції перш за все береться 
до уваги те, що суголосне сучасності, актуалізується нею і відповідає поставленим політичним цілям, натомість "забувається" те, 
що перешкоджає їх досягненню. У даному контексті важливого значення набуває поняття комеморації, що виступає як дієвий 
інструмент формування колективної ідентичності та засіб консервації історічної пам’яті.  

Ключові слова: ідентичність, колективна пам’ять, історична пам’ять, комеморація, консолідація, традиція, культура. 
 
Постановка проблеми. Після здобуття Україною не-

залежності актуалізується питання створення цілеспрямо-
ваної символічної політики, яка б змогла знівелювати різ-
новекторні геополітичні та цивілізаційні орієнтації україн-
ського суспільства, забезпечивши тим самим територіаль-
ну цілісність України, шляхом свідомого конструювання 
новітньої української ідентичності. Попри це українська 
політична еліта продовжує впроваджувати сформовані в 
радянський період практики, спрямовані на пошук та за-
хист від "Чужого", яким у сучасному українському соціумі 
став не тільки зовнішній, а й внутрішній "Інший", що при-
звело як до "цивілізаційного розколу" (С. Хантінгтон) укра-
їнського суспільства, так і мілітарної кризи. Тому надзви-
чайно важливим постає той факт, що національна іденти-
чність мала б вибудовуватися на принципах громадянст-
ва, пом’якшуючи етнічні, расові, мовні, культурні, релігійні 
та інші відмінності, шляхом впровадження аксіологічної та 
символічної сіток, які б змогли отримати резонанс у полі-
етнічному українському соціумі. Аналіз загальнонаціона-
льної ідентичності дає змогу з’ясувати сутність сконстру-
йованого характеру, у процесі формування якої ключову 
роль відіграють "місця пам’яті" та стратегії комеморації. 

Аналіз досліджень і публікацій. До аналізу про-
блематики національної ідентичності та комеморації 
звертались наступні науковці: З. Бауман, Е. Гобсбаум, 
Дж. Елів, Д. Лангевіше, М. Маколі, А. Мегілл, П. Нора, 
Дж. Пламенац, Т. Ренджер, Є. Романовська, Е. Сміт, 
Р. Суді, М. Фуше, С. Хантінгтон, П. Штомпка.  

Серед українських дослідників проблематику національ-
ної ідентичності та комеморації розглядали О. Гнатюк, 
О. Гринів, В. Грицай, М. Жулинський, Г. Корж, В. Кравченко, 
В. Кремень, Л. Лазурко, Ф. Медвідь, М. Ніколко, О. Охрімчук, 
В. Піскун, Т. Потапчук, Ю. Рубан, В. Сергійчук, Є. Сверстюк, 
І. Юхновський, В. Яворівський.  

Мета статті. Визначити основоположні засади 
національної ідентичності у її тісному взаємозв’язку з 
традицією та історичною пам’яттю, а також сформувати 
уявлення про комеморацію як дієвий інструмент для 
формування колективної ідентичності. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Склад-
ність історичних викликів, що постали перед Україною 
"тепер і зараз", змушують з напруженим інтересом приди-
влятися до змісту, функцій, а головне – трансформацій 
колективної пам’яті українців. Можна констатувати тен-
денцію до вихолощення радянського історичного/культур-
ного наративу, з іншого боку, помітна інтенсифікація аль-
тернативних пошуків, що характеризуються творенням 
"коротких" наративів, увічненням недавніх подій.  

Декомунізація соціокультурного буття супроводжу-
ється пожвавленням інтересу до культурної спадщини 
та історичного минулого спільноти як засобів консолі-
дації суспільства. Тлом консолідації певний час була 
ідея "національного відродження" спільноти, яка сфор-
мувалася на початку ХХ ст. і, власне, не утрималась на 
політичній арені не стільки через політичне безсилля, 
скільки через руйнівний вплив тоталітарної радянської 

© Кривда Н. Ю.



~ 16 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

системи. В Україні наразі не відбулося "винайдення 
традиції" (Е. Гобсбаум), процес декомунізації співіснує 
із трансляцією в суспільну свідомість дорадянської іс-
торичної/інтелектуальної спадщини, що актуалізує інте-
лектуальну спадщину М. Грушевського з акцентом на 
понятті "народ", який розглядався як споконвічна несві-
дома даність, яка під впливом історичних колізій втра-
тила власний політичний вектор. Вважалось, що щойно 
світло просвіти пробудить свідомість народу, він одразу 
ж вийде із політичного небуття і швидкими темпами 
рухатиметься до "світлого майбутнього".  

В дійсності повернення до інтелектуальної спадщини 
ХІХ ст. може мати певні згубні наслідки для українського 
соціуму. По-перше, інтелектуальна думка цього періоду 
оберталася навколо концепту єдності православних 
слов’яно-руських народностей, а відтак, була позначена 
високим рівнем ворожості до католицького Заходу, який 
сьогодні є цивілізаційним орієнтиром України. По-друге, й 
інтелектуальний дискурс ХІХ ст., і національний рух почат-
ку ХХ ст. були зосереджені на конструюванні етнічної 
нації, що є закономірним з огляду на дієвий спосіб форму-
вання територіальної ідентичності. 

Важливо розглянути традицію як продукт певної со-
ціальної інженерії. Два різновекторні символічні капіта-
ли є виразним свідченням кризи української ідентичнос-
ті, подолати яку, за твердженням Е. Гобсбаума, можна 
через конструювання деякої сукупності "суспільних 
практик, як правило, обмежених відкрито або мовчазно 
визнаними правилами ритуального або символічного 
характеру, спрямованих на прищеплення певних цінно-
стей і норм поведінки шляхом повторення, яке автома-
тично має на увазі спадкоємність з минулим" [25, с. 1–
2]. Наразі в Україні назріла гостра потреба у "винай-
денні традиції", що не буде зведена до усього історич-
ного досвіду спільноти, оскільки, за слушним зауважен-
ням П. Штомпки, "сума подій за час існування людства, 
– не традиція, а скоріше генеалогія суспільства..." [20, 
c. 90–91]. Традиція, продовжує дослідник, – це не щось 
стихійне або органічно сформоване в ході історичного 
розвитку спільноти, навпаки, традиція – це завжди ре-
зультат свідомого вибору, бо вона свідомо обирається і 
твориться відповідно до нинішніх потреб і прагнень пе-
вної історичної ситуації [19, c. 350]. Традиція виникає в 
результаті свідомого і цілеспрямованого осмислення та 
переосмислення подій минулого, у підсумку чого вини-
кає образ "уявного", а часто навіть "ідеального минуло-
го". Вона формує і закріплює в суспільній свідомості 
деякий образ "Ми", який відрізняється від "Вони". 

Символічний образ "Ми" завжди передбачає протиста-
влення "Вони", зберігаючи міфологічну біполярну модель 
світу, хоча таке протиставлення у сучасному світі має не 
такий антагоністичний сенс, як у премодерних суспільст-
вах. Модерне конструювання традицій відбувається під 
впливом таких цивілізаційних змін, які спільнота вважає 
своїми. В даному контексті важливо почути С. Гантінгтона 
щодо непересічної ролі релігійних цінностей у формуванні 
великих цивілізаційних просторів і водночас його засторо-
гу: спроби цивілізаційного "перевизначення" наразі ніде не 
увінчалися успіхом [18]. Відзначимо в цьому контексті кон-
траверсійність українського досвіду: з одного боку, визна-
ченість українського соціуму православ’ям, яке "підштов-
хує" українців у полон "руського миру", з іншого боку, за-
родження української ідентичності, як зауважував 
Дж. Пламенац, відбувалося під впливом західних ідей і 
практик [11, с. 488], які набували неабиякого поширення 
серед найбільш свідомих представників тогочасного укра-
їнства (М. Драгоманов, І. Франко, Б. Кістяківський та ін.), 
що прагнули сформувати символічний капітал, орієнту-
ючись на базові європейські цінності та ідеї.  

Маємо підстави вважати, що "винайдення" відповід-
ної часу традиції є одним із головних засобів подолання 
стереотипів і практик, які вважаються застарілими і не 
відповідають покладеній на них функції – консолідації 
суспільства, яка відбувається у підсумку формування 
колективної ідентичності. Ідеї, символи та "місця 
пам’яті", які отримують нове змістовне наповнення, 
сприяють руйнуванню тих соціальних моделей, які під-
тримувалися старою традицією, руйнуючи її саму. За-
уважимо, що "винайдення традиції" зазвичай відбува-
ється через звернення до історичного минулого, яке в 
нових умовах отримує нове змістове наповнення. Зва-
жаючи на сказане, маємо всі підстави погодитися з 
П. Нора в тому, що "історична пам’ять завжди сього-
дення" [23, с. 289]. Адже, здійснюючи вибір подій і спо-
собів увічнення минулого, національні еліти одночасно 
обирають майбутнє спільноти. "Нація, – зауважують 
Р. Суні і Дж. Елів, – артикулюється за допомогою скла-
дного процесу культурної інновації, який пов’язаний з 
серйозною ідеологічною роботою, інтенсивною пропа-
гандою і вимагає творчого підходу. Важливу роль в 
цьому процесі відіграють формування та подальше 
використання особливих уявлень про минуле, які пови-
нні служити підставою для вимог культурної автономії і, 
в кінцевому рахунку, – політичної незалежності" [21, 
с. 7–8]. Саме тому в процесі конструювання традиції 
перш за все береться до уваги те, що суголосне сучас-
ності, актуалізується нею і відповідає поставленим по-
літичним цілям, натомість "забувається" те, що пере-
шкоджає їх досягненню. Інакше кажучи, політика 
пам’яті, яка виявляється у "винайденні традиції", віді-
грає амбівалентну роль: з одного боку, вона конструює 
такі проекти минулого, які забезпечать консолідацію 
суспільства та визначать вектор соціокультурного та 
політичного розвитку спільноти, а з іншого – актуалізу-
ється як практика вибіркового забуття.  

Відзначимо, що саме комеморація є одним із дієвих 
інструментів "винайдення традиції". Конструювання 
традиції, яка виявляється у вигляді своєрідного симво-
лічного універсуму спільноти та відповідної йому риту-
ально-обрядової (в тому числі політичної) практики, 
часто супроводжується ідеалізацією та/або фальсифі-
кацією минулого. Для опису тих численних способів "ви-
робництва пам’яті", за допомогою яких у суспільстві закрі-
плюється, зберігається і передається пам’ять про минуле, 
П. Нора вводить поняття "комеморація" [23, с. 19]. У вузь-
кому значенні цей термін позначає увічнення пам’яті про 
події: спорудження пам’ятників та музеїв, визначення ва-
жливих дат, свят, проведення масових заходів, а також 
різного роду артефакти, ідеї та тексти, які визначають ме-
моріальну діяльність. У більш широкому значенні термін 
комеморація позначає все те, що єднає людину або спіль-
ноту з минулим. Комеморація як інструмент формування 
колективної ідентичності широко використовувалася 
протягом усієї історії людства. В архаїчному суспільстві 
спільні спогади підкріплювалися регулярними ритуалами, 
які символізували відтворення встановленого "од віку" 
світопорядку. Своєрідність ритуалів, культурних/релігійних 
практик, разом з мовою, була головним маркером розріз-
нення спільнот, водночас підтримуючи їх внутрішню єд-
ність [11, с. 83]. 

Не менш показовим прикладом впливу комеморації 
на формування світобачення, а з ним і колективної іде-
нтичності виступає середньовічна пам’ять. Її осердям, 
доводить Ю. Арнаутова, спираючись на зауваги 
О. Ексле, була поминальна практика, в основі якої ле-
жали два уявлення: абсолютна віра у те, що смерть не 
припиняє людського існування, і в те, що називання 
імені рівнозначне присутності померлого чи відсутньо-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 17 ~ 

 

 

го. В премодерному світогляді, в усних культурах, "ім’я" 
та "буття" розглядалися як тотожні [1]. В середньовічній 
українській культурі на цьому ж світоглядному тлі, в 
тому числі, сформувалася практика глибокого шану-
вання ікон та святих. Вшанування місцевих святих було 
одним із чинників формування групової єдності [1]. 
Правомірність зроблених дослідницею висновків під-
тверджується і своєрідністю формування колективної 
ідентичності українців, яке відбувалося на тлі спільної 
обрядової практики та навколо шанованих у певному 
соціокультурному середовищі ікон, які слугували візуа-
льним маркером структурування соціального простору, 
ритуально розмежовуючи своїх/чужих. 

Десакралізація світу, яка розпочалася в модерний 
період, та вихід на авансцену історії національних дер-
жав виявили неспроможність старих форм комеморації 
забезпечити колективну єдність та суспільну ідентич-
ність всередині країни. Це породило потребу у ство-
ренні нової традиції та введенні символів, які б забез-
печували почуття колективної ідентичності. Звичайно, 
поряд із такими новоствореними символами, як держа-
вний герб, прапор, гімн тощо, важливе місце у цьому 
процесі займало збереження у представників нової спі-
льноти відчуття інтуїтивної єдності із минулим, яке за-
безпечувалося встановленням пам’ятників, монументів, 
спорудженням адміністративних будівель тощо. Особ-
ливу ж роль у цьому процесі відгравали національні 
свята, які розглядалися як один із найголовніших засо-
бів досягнення єдності і водночас у символічних карти-
нах і образах спроектувати майбутнє [8, с. 91]. 

Д. Лангевіше розглядав національні свята як один із 
найважливіших інструментів символічної політики, 
спрямованої на формування національної ідентичності. 
"“Народ”, що приходив на свято, мав лишити вдома 
свої “давні, огидні, позбавлені смаку і простацькі пісень-
ки” і призвичаюватися до громадянських норм поведін-
ки" [8, с. 91]. Отже, завдання національного (як і держа-
вного) свята як одного із елементів "винайденої тради-
ції" полягало [і полягає – уточ. наше] у "соціалізації – 
закарбуванні у свідомості вірувань, систем цінності та 
правил поведінки" [25, с. 56]. Маємо всі підстави пого-
дитися з висновком про те, що виникнення національ-
них свят стало закономірним результатом "кардиналь-
них трансформацій соціальних груп, навколишнього 
середовища та соціального контексту, який потребував 
нових механізмів забезпечення і вираження соціальної 
згуртованості та ідентичності, а також структурування 
суспільних відносин" [25, с. 263].  

Утвердження національних свят відбувалося під впли-
вом комеморації, засвідчує проаналізований Е. Гобсбау-
мом зміст національних свят Франції, про те саме свідчить 
і сучасна українська символічна політика – при всіх наших 
претензіях до її формування. Показовим прикладом може 
слугувати православне свято Покрови Богородиці 14 жов-
тня, у святкуванні та ритуалах якого перехрещуються кіль-
ка символічних рядів. Поряд із вірою у святе заступництво 
Богородиці з омофором в руках Покрова символізувала 
також кінець землеробських робіт. Від Покрови селяни 
очікували перших заморозків та першого снігу, від кількості 
якого залежали врожаї озимини, добробут населення. 
Після Покрови святкували весілля. "Покрова накриває 
траву листям, землю снігом, воду – льодом, а дівчат – 
шлюбним вінцем". Плат-покров на голові з’являвся після 
заміжжя, заступництво над яким було надано Богородиці 
Покрові. Ще один символічний шар – козацький. В цей 
день обирали нового отамана. Свята Покрова охороняє, 
Пресвята Богородиця – заступниця та покровителька ко-
зацької спільноти. Найдавнішою Покровською церквою 
вважається споруда 1467 року у Сутківцях Хмельницької 

області. В роки Другої світової Українська повстанська 
армія (УПА) обрала свято Покрови як День зброї, від-
давшись під опіку Святої Покрови. В часи незалежності 
з 1999-го свято Покрови святкувалося як День українсь-
кого козацтва.  

Від 2014-го це свято набуло статусу загальнонаціона-
льного – 14 жовтня українці відзначають не тільки як пра-
вославне чи козацьке свято, а й як День захисника Вітчиз-
ни (День захисника України). При цьому його первинне 
десакралізоване символічне навантаження, зокрема 
зв’язок із УПА, підтримується у західних регіонах країни, 
де поки що зберігається живий зв’язок із представниками 
українського національного руху. Натомість у свідомості 
більшості населення слово "захисник" не зводиться до 
жодної політичної чи ідеологічної парадигми, а має широ-
кий світоглядний контекст. 

Більш проблематичним, на наш погляд, є законодав-
че закріплення статусу національних за великими право-
славними святами (Різдво, Великдень, Трійця) та запо-
чаткованими у радянський період (1‒2 травня – День 
солідарності трудящих – День міжнародної солідарності 
трудящих, за яким поки що закріплені вихідні дні). Ідео-
логічне підґрунтя щезло, ці вихідні не мають символічно-
го навантаження, не відіграють консолідуючої функції, 
але все ще є частиною українського габітусу, адже ці 
весняні дні традиційно використовуються для певних 
землеробських робіт. "Відібрати" їх, не комунікуючи з 
населенням як "стейкхолдером процесу", і не дати якоїсь 
адекватної заміни буде складно. Ситуація більш про-
блематична у відношенні православних свят. Попри за-
конодавчо закріплену в Україні свободу совісті та відо-
кремлення церкви від держави більшість українського 
населення залишаються православними, а тому закріп-
лення державного вихідного за цим святом видається 
цілком закономірним. Водночас, відповідно до ст. 35 
Конституції, Україна є світською державою, у якій прожи-
ває велика кількість людей різних віросповідань. Збере-
ження за релігійними святами статусу загальнонаціона-
льних вимагає істотної ревізії їх символічного змісту, яка, 
зважаючи на цивілізаційний вибір України, передбачає 
не тільки їх узгодження із міжнародним стандартом (гри-
горіанським календарем), а й долучення світського сим-
волічного ряду, який може бути суголосним представни-
кам усіх наявних в Україні віросповідань. 

Поряд із національними святами важливе значення 
для маніпуляції суспільною свідомістю має практика 
спорудження пам’ятників. Сюди ж примикає наймену-
вання (і перейменування) вулиць і установка меморіа-
льних дощок тощо [13, с. 62]. У цьому контексті надзви-
чайно важливим є вироблення єдиної культурної стра-
тегії держави, оскільки, як показує українська практика, 
комеморація може сприяти як консолідації суспільства, 
так і світоглядно-культурному розколу. Так, наприклад, 
відсутність чітких орієнтацій в українській символічній 
політиці призвела до того, що орієнтоване на різні істо-
ричні й суспільні цінності та ідеали суспільство почало 
розвивати полярні світоглядні та ідеологічні парадигми. 
Ця практика, як доводить В. Кравченко, особливо чітко 
проявилася за режиму президента Л. Кучми, який до-
зволив місцевим елітам корегувати історичну політику 
центру. Це зумовило інтенсивну фрагментацію та поляри-
зацію культурного простору України: в одних областях на 
широку ногу відзначали старі радянські свята, в інших – 
національні, в одних радянські назви вулиць змінювали на 
російські імперські, в інших – на австрійські імперські, про-
те повсюдно публічний простір українських міст і сіл почав 
стрімко наповнюватися місцевою символікою – назвами 
вулиць, меморіальними дошками, пам’ятниками, публі-
чними церемоніями тощо [7, с. 470]. 



~ 18 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Історична пам’ять здатна впливати на своєрідність ко-
меморації та визначати напрям останньої. Між тим цей 
взаємозв’язок актуалізується тільки у разі відсутності 
стратегічного вектора символічної політики держави. У 
таких випадках історична пам’ять стає засобом маніпу-
ляції суспільною свідомістю зазвичай конкуруючих еліт – 
вони використовують пам’ять як "побічний продукт мину-
лого досвіду" заради реалізації власних амбіцій засобами 
комеморації. Така практика зазвичай породжує соціальну 
деструкцію, сформовану на світоглядному тлі тих відмін-
ностей, що виникли в процесі комеморації. Відомий в 
українському інтелектуальному дискурсі концепт вододілу 
між "двома Українами", з відповідними їм осередками у 
Львові та Донецьку, на наш погляд, некритично акценту-
вав обґрунтовані М. Шлемкевичем психологічні відмінності 
між населенням Лівобережної та Правобережної України, 
поєднуючи їх із маніпулятивними стратегіями політичної 
еліти. Між тим не можна ігнорувати зауваження дослідни-
ків щодо нівеляції цих відмінностей після Другої світової 
війни, яка стала результатом свідомої радянської політи-
ки, спрямованої на взаємне культурне зближення та "упо-
дібнення уладу життя і уладу духу" [5, с.348] населення по 
обох берегах Дніпра. Попри це відсутність спрямованої на 
забезпечення національної єдності символічної політики 
дала свої результати – наразі ми маємо тривалий мілітар-
ний конфлікт, в основі якого, поряд з іншим, лежить пре-
тензія на етнічне, мовне, політичне самовизначення насе-
лення східних регіонів України та Криму.  

Взаємозв’язок пам’яті та комеморації яскраво про-
являється і в характері наявного в Україні конфлікту, 
попри політичні маніпуляції щодо його сенсу. А. Мегілл 
стверджує, що на відміну від пам’яті як побічного про-
дукту минулого досвіду "комеморація виникає з бажан-
ня спільноти, існуючої в даний момент, підтверджувати 
почуття своєї єдності і спільності, зміцнюючи зв’язки 
всередині спільноти через консолідацію її членів у ста-
вленні до минулих подій, або, більш точно, через спіль-
не ставлення до подання минулих подій" [10, с. 116]. 
Фактично, у випадку дієвості пам’яті, населення окупо-
ваних сьогодні територій мало б солідаризуватися із 
населенням Центральної України, з якою їх поєднує не 
тільки культура, а й спільна історична доля. Однак, під 
впливом комеморації, російська мова в цьому регіоні 
стала тим символічним осердям, яке породило розрив 
політичної традиції, вивівши на авансцену історії імпер-
ські політичні проекти, наприклад образ Новоросії. 

Наведені нами приклади є вагомим емпіричним ма-
теріалом, який підтверджує висновки Е. Гобсбаума щодо 
функцій винайденої, зазвичай засобами комеморації, 
традиції. Вони, на думку дослідника, спрямовані симво-
лізувати і виражати соціальну близькість, ідентичність 
спільнот і націй, водночас легітимізуючи статус як соціа-
льної групи, так і тих інститутів та влади, які цю групу 
репрезентують. Поряд з вказаним "винайдена традиція" 
соціалізує певні цінності, норми, правила поведінки [25, 
с. 9]. Інакше кажучи, "винайдена традиція" спрямована 
транслювати у суспільну свідомість відповідну часу, 
політичним обставинам, а також вектору цивілізаційного 
розвитку спільноти аксіологічну матрицю. Зважаючи на 
це, "традиції не розвиваються самостійно – вони ство-
рюються, відкидаються або змінюються людьми" [24, 
с. 14‒15]. Значення деяких елементів минулого драма-
тично змінюється на різних етапах історичного розвитку 
спільноти чи в різних соціальних групах.  

Зважаючи на зроблені зауваги, маємо всі підстави 
стверджувати, що історичні факти та події ніколи не 
бувають об’єктивними, всі вони мінливі і, по суті, є про-
дуктом інтерпретації тих, хто має більші або менші пра-
ва на їх легітимізацію. Саме тому "процес визнання та 
подолання минулого визначається насамперед полі-
тичними інтересами та інтересами впливових суб’єктів" 
[9, с. 139], що, в свою чергу, породжує феномен вираз-

но представлених в українському культурному просторі 
"конкуруючих традицій". Останні, як слушно зауважує 
В. Ачкасов, частіше проявляються в рамках поліетніч-
них соціумів, однак нерідко зустрічаються конфлікти між 
традиціями представників різних соціальних груп і полі-
тичних союзів [2, с. 128]. Мова в даному контексті йде 
передусім про символічне панування, під час якого кон-
куруючі сили прагнуть приватизувати публічний дис-
курс, використовуючи різні історичні події та символи 
для власних цілей. Причому учасники цієї конкурентної 
боротьби претендують на об’єктивність саме своєї точ-
ки зору, апелюючи до "об’єктивних" свідчень (історич-
них, літературних, археологічних тощо). Зважаючи ж на 
те, що історична свідомість будь-якої соціальної спіль-
ноти будується на протиставленні або уподібненні "Ін-
шому", "конкуруючі традиції" можуть призводити до гос-
трих конфліктів, спричинених страхом перед "Іншими", 
які уявляються "ворогами". Показовим прикладом в 
даному контексті може стати поширена в російських 
ЗМІ інформація, що має на меті дискредитацію ситуації 
в Україні та транслюється на території АТО, породжую-
чи опозиційні настрої щодо людей, які ще кілька років 
назад вважалися земляками. Зазначимо, що в даному 
випадку виявляється надзвичайно низький рівень 
об’єктивності індивідуальної та колективної пам’яті та 
високий маніпулятивний потенціал комеморації. 

Варто зауважити, що в періоди гострих соціальних 
та політичних криз кожне суспільство стикається з яви-
щем актуалізації минулого, що є ознакою кризи націо-
нальної/етнічної ідентичності, оскільки повернення до 
минулого є одним із способів подолання цієї кризи. Цей 
процес відбувається в осмисленні відмінностей між 
"Ми" та "Вони", які є значимими у певний історичний 
період. Відбувається, з одного боку, "демаркація" кор-
донів, з іншого боку – визначення і перевизначення 
"Нашої" спільної історії, оскільки в основі національної 
єдності, як справедливо зауважував Е. Сміт, завжди 
лежить уявлення про спільне історичне походження [14, 
с. 31]. Зважаючи на це, маємо всі підстави стверджува-
ти, що актуалізація минулого виступає засобом само-
ідентифікації кризового суспільства шляхом пошуку 
відповідей на запитання "Хто ми?", відповідь на яке 
передбачає й визначення вектора, куди ми рухаємося. 
Минуле в таких випадках виконує роль "референтно 
значимого", з яким порівнюються і за яким оцінюються 
діяння сучасників. Слід підкреслити, що колективна 
пам’ять і політична традиція дієві тільки тоді, коли вони 
живі і змінюються, коли вони дають здатність розуміння 
світу політики, яка застосовується до актуальної прак-
тичної політичної діяльності. Не варто забувати, що 
коли "пишеться" колективна пам’ять, вона відобра-
жає певну політичну і суспільну кон’юнктуру, а не 
"об’єктивно" оповідає про минулі події. Як стверджує 
М. Фуше, "минуле має сенс лише на основі його засто-
сування в сучасних умовах. Воно таїть в собі невичерп-
не джерело уявлень і аргументів, які можуть бути мобі-
лізовані або, навпаки, вчасно забуті" [16, c. 12]. Історія, 
як і культура, "багатошарова", а історична, як і культур-
на, пам’ять має складну організацію, що робить її без-
цінним символічним ресурсом, тому національна іден-
тифікація може ґрунтуватися на будь-якому історично-
му шарі, який з точки зору політичної еліти є найбільш 
актуальним та/або вигідним "тут і зараз". Окремим пи-
танням постає відповідальність культурної еліти, інтелі-
генції, наукового експертного середовища за долучен-
ня/обґрунтування щодо формування цього вибору. Згі-
дно зі свіжими (квітень 2017) висновками експертів, 
ініціаторами політики формування загальнонаціональ-
ної ідентичності громадян "повинні виступити, в першу 
чергу, академічні наукові установи та організації грома-
дянського суспільства (по 56 % голосів експертів)". Ця 
теза говорить про виразну зміну фокуса щодо замовни-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 19 ~ 

 

 

ків та імплементаторів політик, у тому числі політики 
формування ідентичності. "...експерти відмовляють 
чинним політичним елітам у спроможності взяти на се-
бе ініціативу в питаннях консолідації суспільства та ви-
роблення політики формування загальнонаціональної 
ідентичності, наголошуючи на лідерських ролях інтеле-
ктуальних еліт і громадянського суспільства" [15, c. 63]. 
Це має стати темою подальшого дослідження. 

Висновок. Зважаючи на цивілізаційну "розірваність" 
українського соціуму, українська еліта разом з експертним 
середовищем та іншими стейхолдерами має цілеспрямо-
вано визначати або "перевизначати" власну ідентичність, 
осмислюючи/переосмислюючи історико-культурну спад-
щину суспільства, конструюючи тим самим "символічний 
капітал" та певні соціокультурні практики, які створять цін-
нісні габітуси спільнот, що консолідують суспільство, вод-
ночас окреслюючи вектор його цивілізаційного розвитку. 

Поряд із необхідністю цивілізаційного визначення ва-
жливу роль у процесі "винайдення традиції" та конструю-
ванні колективної пам’яті відіграє широко деклароване 
прагнення "розлучитися" з радянським тоталітарним ми-
нулим. Радянська спадщина глибоко вкорінена в україн-
ському соціокультурному і політичному бутті, а прита-
манні їй маніпулятивні стратегії, цінності та практики є 
ефективним засобом конкуренції політичних еліт у боро-
тьбі за власні капітали. Не останнє місце займає й меха-
нічне повернення до інтелектуальних конструктів дора-
дянської доби, оскільки в їх основі лежали "об’єктивні 
ознаки" етнічної ідентифікації, які в умовах поліетнічного 
українського суспільства не мають достатнього символі-
чного капіталу для консолідації суспільства.  

Проаналізовані дослідження засвідчують той факт, від-
повідно до якого розлучення з етнічними чи комуністични-
ми міфологемами повинне супроводжуватися створенням 
конструктивної програми українського майбутнього. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Арнаутова Ю. Е. Меmoria: "тотальный социальный феномен" и объект 
исследования [Електронний ресурс] / Ю. Е. Арнаутова // Образы прошлого и 
коллективная идентичность в Европе до начала Нового времени. – 2003. – 
Режим доступу: http://ec-dejavu.ru/m/Memory_medieval.html. 

2. Ачкасов В. А. Роль политических и интеллектуальных элит посткоммуни-
стических государств в производстве "политики памяти" / В. А. Ачкасов. // Сим-
волическая политика: сб. науч. тр. – 2012. – №1. – С. 126–148. 

3. Бауман З. Индивидуализированное общество / З. Бауман; [пер. с англ. 
под ред. В. Л. Иноземцева]. – М.: Логос, 2005. – 390 с.  

4. Бурдье П. Социология социального пространства / П. Бурдье; [пер. с 
франц.; отв. ред. перевода Н. А. Шматко]. – М.: Институт экспериментальной 
социологии, 2007. – 288 с. 

5. Гринів О. Українська націологія: між двома світовими війнами. Історичні 
нариси. / О. Гринів. – Львів: Світ, 2008. – 432 с. 

6. Грицай Е. Украина: национальная идентичность в зеркале Другого / 
Е. Грицай, М. Николко. – Вильнюс: ЕГУ, 2009. – 220 с. 

7. Кравченко В. Поневолення історією: радянська Україна в сучасній історіо-
графії / В. Кравченко. – К.: "Часопис "Критика", 2011. – 455 с. 

8. Лангевіше Д. Нація, націоналізм, національна держава в Німеччині і в Єв-
ропі / Д. Лангевіше; [пер. з нім. О. Логвиненко]. – К.: "К.І.С.", 2008. – 240 с. 

9. Маколи М. Историческая память и общество сограждан / М. Маколи. // 
Pro et Contra. – 2011. – № 1‒2(51). – С. 134–149. 

10. Мегилл А. Историческая эпистемология / А. Мегилл. – М.: Канон+, 2007. – 
480 с. 

11. Основні засади та шляхи формування спільної ідентичності громадян 
України. Інформаційно-аналітичні матеріали до Круглого столу 12 квітня 2017 р. 

12. Пламенац Дж. Два типи націоналізму / Дж. Пламенац; [антологія / упоряд. 
О. Проценко, В. Лісовий ; літ. ред. Л. Білик]. – К.: Смолоскип, 2000. – 483 с. 

13. Романовская Е. В. Идентичность и коммеморация / Е. В. Романовская, Н. 
Л. Фоменко // Власть. – 2015. – № 7. – С. 81–84. 

14. Романовская Е. В. Коммеморативные практики и историческое сознание / 
Е. В. Романовская. – Липецк: Першина, 2014. – 59 с. 

15. Сміт Е. Національна ідентичність [Електронний ресурс] / Е. Сміт // К.: Ос-
нови. – 1994. – Режим доступу: http://litopys.org.ua/smith/smi.htm. 

16. Фуше М. Европейская республика. Исторические и географические кон-
туры. Эссе. / М. Фуше. – М.: Международные отношения, 1999. – 168 с 

17. Хантингтон С. Кто мы?: Вызовы американской национальной идентично-
сти / С. Хантингтон; [пер. с англ. А. Башкирива]. – М.: ООО "Издательство ACT", 
2004. – 635 с. 

18. Хантингтон С. Столкновение цивилизаций [Електронний ресурс] / С. Хан-
тингтон – Режим доступу: https://www.e-reading.club/book.php?book=61484. 

19. Шацкий Е. Утопия и традиция / Е. Шацкий. – М.: Прогресс, 1990. – 456 с. 
20. Штомпка П. Социология социальных изменений / П. Штомпка. – М.: Ас-

пект-пресс, 1996. – 416 с. 
21. Eley G. Becoming national / G. Eley, R. G. Suny. – Oxford: Oxford univ. press, 

1996. – 518 p. 
22. Hobsbawm E. J. On history / E. J. Hobsbawm. – L.: New Press, 1997. – 357 p. 
23. Hobsbawm E. The Invention of Tradition / E. Hobsbawm, T. Ranger. – 

Cambridge: Cambridge University Press, 1983. – 322 p. 
24. Nora P. Between memory and history: Les lieux de memoire / P. Nora. – N.Y., 

Oxford: Oxford univ. press, 1994. – 7–24 p. 
25. Shils E. Tradition / E. Shils. – Chicago: Univ. of Chicago press, 1981. – 213 p. 

 
REFERENCES 

26. Arnautova, Y. E. (2003). Меmoria: "totalniy socialniy fenomen i obiekt 
issledovania [Memoria: "total social phenomenon" and the object of research]. 
Retrieved from http://ec-dejavu.ru/m/Memory_medieval.html. (In Russian). 

27. Achkasov, V. A. (2005). Rol polytycheskykh i intelektualnyh elyt 
postkomunystycheskyh hosudarstv v proysvodstve "polytyki pamyaty" [The role of 
political and intellectual elites of post-communist states in the production of "politics of 
memory"]. In Symbolic Politics, Vol. 1, 126-148. 

28. Bauman, Z. (2005). The Individualized Society. Moscow, Logos (In Russian). 
29. Bourdieu, P (2007). Sociology of Social Space. Moscow, Institute of 

Experimental Sociology (In Russian). 
30. Hryniv, O. (2008). Ukrainska natsiolohia: mizh dvoma svitovymy viinamy. 

Istorychni narysy [Ukrainian Nationalism: between two World Wars. Historical Essays]. 
Lviv, Svit. 

31. Hrytsai, E. (2001). Ukraina: natsionalnaia identichnost v zerkale Drugogo 
[Ukraine: National identity in the Mirror of the Other]. Vilnius, EHU. 

32. Kravchenko, V. (2011). Ponevolennia istorieu: Radanska Ukraina v suchasnii 
istoriografii [Conviction of History: Soviet Ukraine in Modern Historiography]. Kyiv, 
Krytyka.  

33. Lanhevishe, D. (2008). Natsia, nacionalizm, nacionalna derzhava v 
Nimechchyni i v Evropi [Nation, nationalism, national state in Germany and in Europe]. 
Kyiv, K.I.S.  

34. Makoly, M. (2011). Istoricheskaya pamyat i obshchestvo sohrazdan [Historical 
memory and society of fellow citizens]. Pro et contra, 1‒2(51), 134‒149. 

35. Megill, A. (2007). Istoricheskaia Epistemologia [Historical Epistemology]. 
Moscow, Kanon. 

36. Osnovni zasady ta shliahy formuvannia spilnoi identychnosti gromadian 
Ukrainy (2017) Informaciino-analitychni materialy do Kruglogo stolu 12 kvitnia 2017 
roku [The Main principles and ways of formation of the common identity of Ukrainian 
citizens. Information and analytical materials for the Round Table]. April 12. Kyiv, Tsentr 
Rosumkova. 

37. Plamenats, D. (2000). Dva typy nazionalismy [Two types of nationalism]. In 
Anthology. Kyiv, Smoloskyp.  

38. Romanovskaia, E. V. (2015). Identychnost i komemoratsia [Identity and 
commemoration]. Vlast', 1, 81‒84.  

39. Romanovskaia, E. V. (2014). Kommemorativnye praktiky i istorycheskoe 
soznanye [Commemorative practices and historical consciousness]. Lypetsk, 
Pershyna. 

40. Smith, E. (1994). Natsionalna identychnist [National identity]. Retrieved from 
http://litopys.org.ua/smith/smi.htm.  

41. Fushe, M. (1990). The European Republic. Historical and geographical 
outlines. Essay. Moscow, International relationships (In Russian). 

42. Huntington, S. (2004). Who are we? The challenges to America’s national 
identity. Moscow, AST (In Russian). 

43. Huntington, S. Stolknovenie zyvylysazyi [Clash of Civilizations]. Retrieved from 
https://www.e-reading.club/book.php?book=61484.  

44. Shatskiy, E. (1990). Utopia and Tradition. Moscow, Progress (In Russian) 
45. Shtompka, P. (1996). Sociology of social change. Moscow, Aspect-press (In 

Russian). 
46. Eley, G. (1996). Becoming national. Oxford, Oxford univ. press. 
47. Hobsbawm, E. J. (1997). On history. London, New Press. 
48. Hobsbawm, E. (1983). The Invention of Tradition. Cambridge, Cambridge 

University Press. 
49. Nora, P. (1994). Between memory and history: Les lieux de memoire. New 

York, Oxford, Oxford univ. press. 
50. Shils, E. (1981). Tradition. Chicago, Univ. of Chicago press. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  01 . 1 1 . 17

 
 
Н. Ю. Кривда, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
КОНСТРУИРОВАНИЕ УКРАИНСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ: ВЫЗОВЫ КОММЕМОРАЦИИ 

 
В статье осуществляется культуроcофский анализ концепции национальной идентичности в контексте "изобретения тради-

ции". При формировании коллективной идентичности имеем основание считать, что "изобретение" соответствующей времени 
традиции является одним из главных средств преодоления стереотипов и практик, которые считаются устаревшими и не соот-
ветствуют возложенной на них функции ‒ консолидации общества. Идеи, символы и "места памяти", которые получают новое со-
держательное наполнение, способствуют разрушению тех социальных моделей, которые поддерживались старой традицией, раз-



~ 20 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

рушая ее саму. Именно поэтому в процессе конструирования традиции прежде всего принимается во внимание то, что созвучно со-
временности, актуализируется ею и соответствует поставленным политическим целям, а "забывается" то, что препятствует их 
достижению. В данном контексте важное значение приобретает понятие коммеморации, которое выступает как действенный ин-
струмент формирования коллективной идентичности и средство консервации исторической памяти. 

Ключевые слова: идентичность, коллективная память, историческая память, коммеморация, консолидация, традиция, культура. 
 
N. Y. Kryvda, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

CONSTRUCTING THE UKRAINIAN IDENTITY: THE CHALLENGES OF COMMEMORATION 
 
The article deals with the cultural and philosophical analysis of national identity concept in the context of the "tradition invention". During the 

formation of collective identity, there is a reason to believe that the "invention" of the corresponding time of tradition is one of the main ways of 
overcoming stereotypes and practices that are considered obsolete and do not correspond to the functions assigned to them – society consolida-
tion. Ideas, symbols and "places of memory", that receive new meaningful content, contribute to the destruction of those social models that were 
supported by the old tradition, destroying it itself. In this context, the notion of commemoration becomes important, which appears an effective tool 
for the formation of a collective identity and a means of preserving historical memory. 

The main goal of the article is to identify the fundamentals of national identity in its close relationship with tradition and informal memory, as 
well as to formulate the notion of commemoration as an effective instrument for the formation of collective identity. 

Futhermore, alongside with the need for a civilization definition, an important role in the process of "inventing the tradition" and the design of collective 
memory is widely declared as a desire to "break up" with the Soviet totalitarian past. The Soviet legacy is deeply rooted in Ukrainian socio-cultural and politi-
cal life, and the inherent manipulative strategies, values and practices are an effective means of competition of political elites in the struggle for their own 
capital. The mechanical return to the intellectual constructs of the pre-Soviet period is not in last place, since they were based on "objective signs" of ethnic 
identification, which, in a multi-ethnic Ukrainian society, lacked sufficient symbolic capital to consolidate society. 

The analyzed researches testify to the fact that taking rejection of ethnic or communist myths should be accompanied by the creation of a con-
structive program of the Ukrainian future. 

Key words: identity, collective memory, historical memory, commemoration, consolidation, tradition, culture. 
 
 
УДК 130.2:39 

В. А. Личковах, д-р філос. наук, проф. 
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв, 

вул. Лаврська, 9, м. Київ, 01015, Україна 
Volodymyr.lychkovakh@ukr.net, fatv@ukr.net 

 
ФІЛОСОФІЯ ЕТНОКУЛЬТУРИ – ЕТНОКУЛЬТУРОЛОГІЯ – ЕТНОКУЛЬТУРОГРАФІЯ 

 
У статті досліджується взаємозв’язок філософії етнокультури, етнокультурології та етнокультурографії як складових сучасного 

культурологічного дискурсу. Мета статті – розширити уявлення про структуру сучасного культурологічного знання, зокрема через аналіз 
співвідношення філософії етнокультури, етнокультурології, етнокультурографії. У зв’язку з цим важливим завданням є обґрунтування по-
няття етнокультурографії як науково-мистецького дискурсу, в якому в образно-художній формі репрезентуються ідеї, архетипи, сигнатури, 
цінності етнокультури. Розкривається методологічне значення філософії етнокультури для побудови концептуальних парадигм і понятій-
но-категоріального інструментарію етнокультурології та культурологічної регіоніки. Вперше у сучасних науках про культуру вводиться 
поняття етнокультурографії як репрезентації етнокультури в художніх образах літератури і мистецтва. Зокрема, етнографічний підхід до 
художньої творчості аналізується на прикладах малярства відомих українських художників А. Фурлета і О. Петрової.  

Ключові слова: філософія етнокультури, етнокультурологія, етнокультурографія, репрезентація етнокультури, художній образ, сигнатура, архе-
тип, Ольга Петрова, Анатолій Фурлет. 

 
Постановка проблеми. Сучасна культурологія вже 

традиційно включає до себе чотири усталених компонен-
ти: історію культури, теорію культури, практичну культуро-
логію та культурологічну регіоніку (регіональну культуро-
логію) [див., напр., 2]. Крім того, розрізнюють "фундамен-
тальну" й "прикладну" культурологію. Методологічно ця 
теоретична структура базується на філософії культури, 
яка є різновидом модерного філософського знання і ме-
жує з антропологією, соціологією, етикою, естетикою. На 
перетині цих наук існують культурантропологія, соціологія 
культури, теорії морального та естетичного виховання. У 
своїй інтегративній єдності вони складають важливий сег-
мент корпусу філософсько-культурологічних дисциплін, які 
є основою сучасної гуманітаристики, розкриваючи гумані-
стичний сенс наук про людину, суспільство, культуру. 

У зв’язку із впливом глобалізаційних процесів на аль-
тернативне поглиблення етнонаціональних ідентифікацій, 
зокрема на пошуки етнокультурної тотожності націй, ак-
туалізується теоретичний інтерес до етнічної, регіональ-
ної, локальної специфіки культур окремих народів, на-
родностей, національних меншин. З’являється етноку-
льтурологія – наука про культурні цінності етносів, супе-
ретносів і субетносів, про становлення і розвиток націо-
нальних моделей осмислення культури, геокультурних 
вимірів духовного життя нації. Аналогічні процеси відбу-
ваються і в інших напрямках гуманітарного знання: 
К.-О. Апель зіставляє "універсалістську макроетику" й 
"етноетику" [1], активно розвиваються етнологія, етно-
графія, етнопсихологія, етноестетика тощо. Етнокульту-

рологія інтегрує всі ці знання про особливості менталіте-
тів, соціокультурного буття і свідомості націй, етносів, 
субетнічних груп і культурних регіонів. 

Як і кожна наука, етнокультурологія має спиратися на 
певні принципи організації наукового знання, розкриваючи 
свої теоретичні змісти через систему специфічних концеп-
тів, категорій і понять. Звісно, методологічний базис і кате-
горіальний апарат етнокультурології багато в чому є спі-
льним з теоретичним оснащенням філософії культури, 
але має і власні специфікації провідних ідей, що окреслю-
ють предметне поле і стрижневі змісти наукового аналізу 
етнонаціональних культур. 

У цьому сенсі найвищим шаром методологічного фун-
даменту етнокультурології є філософія етнокультури – 
система теоретичних знань, в якій осмислюються загальні 
закономірності виникнення, сутності й функціонування 
культурних цінностей окремих етнонаціональних спільнот і 
регіонів. Від етнокультурології вона відрізняється більш 
глибокою рефлексивністю філософського аналізу "духов-
ної метафізики" культури, її етноментальних характерис-
тик, геокультурних, в т. ч. регіональних, хронотопів. У 
предмет філософії етнокультури входить "духовна гео-
графія" краю (Фосильйон), тобто його культурний "ланд-
шафт", що складається з неповторної єдності географіч-
них, етнографічних, соціально-психологічних і ментально-
світоглядних вимірів життя певних етнічних спільнот. 

Аналіз досліджень і публікацій. Саме такий підхід 
до аналізу національних культур закладений у праці 
Г. Гачева "Національні образи світу" [3]. Відомий росій-

 © Личковах В. А. 


