
~ 20 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

рушая ее саму. Именно поэтому в процессе конструирования традиции прежде всего принимается во внимание то, что созвучно со-
временности, актуализируется ею и соответствует поставленным политическим целям, а "забывается" то, что препятствует их 
достижению. В данном контексте важное значение приобретает понятие коммеморации, которое выступает как действенный ин-
струмент формирования коллективной идентичности и средство консервации исторической памяти. 

Ключевые слова: идентичность, коллективная память, историческая память, коммеморация, консолидация, традиция, культура. 
 
N. Y. Kryvda, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

CONSTRUCTING THE UKRAINIAN IDENTITY: THE CHALLENGES OF COMMEMORATION 
 
The article deals with the cultural and philosophical analysis of national identity concept in the context of the "tradition invention". During the 

formation of collective identity, there is a reason to believe that the "invention" of the corresponding time of tradition is one of the main ways of 
overcoming stereotypes and practices that are considered obsolete and do not correspond to the functions assigned to them – society consolida-
tion. Ideas, symbols and "places of memory", that receive new meaningful content, contribute to the destruction of those social models that were 
supported by the old tradition, destroying it itself. In this context, the notion of commemoration becomes important, which appears an effective tool 
for the formation of a collective identity and a means of preserving historical memory. 

The main goal of the article is to identify the fundamentals of national identity in its close relationship with tradition and informal memory, as 
well as to formulate the notion of commemoration as an effective instrument for the formation of collective identity. 

Futhermore, alongside with the need for a civilization definition, an important role in the process of "inventing the tradition" and the design of collective 
memory is widely declared as a desire to "break up" with the Soviet totalitarian past. The Soviet legacy is deeply rooted in Ukrainian socio-cultural and politi-
cal life, and the inherent manipulative strategies, values and practices are an effective means of competition of political elites in the struggle for their own 
capital. The mechanical return to the intellectual constructs of the pre-Soviet period is not in last place, since they were based on "objective signs" of ethnic 
identification, which, in a multi-ethnic Ukrainian society, lacked sufficient symbolic capital to consolidate society. 

The analyzed researches testify to the fact that taking rejection of ethnic or communist myths should be accompanied by the creation of a con-
structive program of the Ukrainian future. 

Key words: identity, collective memory, historical memory, commemoration, consolidation, tradition, culture. 
 
 
УДК 130.2:39 

В. А. Личковах, д-р філос. наук, проф. 
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв, 

вул. Лаврська, 9, м. Київ, 01015, Україна 
Volodymyr.lychkovakh@ukr.net, fatv@ukr.net 

 
ФІЛОСОФІЯ ЕТНОКУЛЬТУРИ – ЕТНОКУЛЬТУРОЛОГІЯ – ЕТНОКУЛЬТУРОГРАФІЯ 

 
У статті досліджується взаємозв’язок філософії етнокультури, етнокультурології та етнокультурографії як складових сучасного 

культурологічного дискурсу. Мета статті – розширити уявлення про структуру сучасного культурологічного знання, зокрема через аналіз 
співвідношення філософії етнокультури, етнокультурології, етнокультурографії. У зв’язку з цим важливим завданням є обґрунтування по-
няття етнокультурографії як науково-мистецького дискурсу, в якому в образно-художній формі репрезентуються ідеї, архетипи, сигнатури, 
цінності етнокультури. Розкривається методологічне значення філософії етнокультури для побудови концептуальних парадигм і понятій-
но-категоріального інструментарію етнокультурології та культурологічної регіоніки. Вперше у сучасних науках про культуру вводиться 
поняття етнокультурографії як репрезентації етнокультури в художніх образах літератури і мистецтва. Зокрема, етнографічний підхід до 
художньої творчості аналізується на прикладах малярства відомих українських художників А. Фурлета і О. Петрової.  

Ключові слова: філософія етнокультури, етнокультурологія, етнокультурографія, репрезентація етнокультури, художній образ, сигнатура, архе-
тип, Ольга Петрова, Анатолій Фурлет. 

 
Постановка проблеми. Сучасна культурологія вже 

традиційно включає до себе чотири усталених компонен-
ти: історію культури, теорію культури, практичну культуро-
логію та культурологічну регіоніку (регіональну культуро-
логію) [див., напр., 2]. Крім того, розрізнюють "фундамен-
тальну" й "прикладну" культурологію. Методологічно ця 
теоретична структура базується на філософії культури, 
яка є різновидом модерного філософського знання і ме-
жує з антропологією, соціологією, етикою, естетикою. На 
перетині цих наук існують культурантропологія, соціологія 
культури, теорії морального та естетичного виховання. У 
своїй інтегративній єдності вони складають важливий сег-
мент корпусу філософсько-культурологічних дисциплін, які 
є основою сучасної гуманітаристики, розкриваючи гумані-
стичний сенс наук про людину, суспільство, культуру. 

У зв’язку із впливом глобалізаційних процесів на аль-
тернативне поглиблення етнонаціональних ідентифікацій, 
зокрема на пошуки етнокультурної тотожності націй, ак-
туалізується теоретичний інтерес до етнічної, регіональ-
ної, локальної специфіки культур окремих народів, на-
родностей, національних меншин. З’являється етноку-
льтурологія – наука про культурні цінності етносів, супе-
ретносів і субетносів, про становлення і розвиток націо-
нальних моделей осмислення культури, геокультурних 
вимірів духовного життя нації. Аналогічні процеси відбу-
ваються і в інших напрямках гуманітарного знання: 
К.-О. Апель зіставляє "універсалістську макроетику" й 
"етноетику" [1], активно розвиваються етнологія, етно-
графія, етнопсихологія, етноестетика тощо. Етнокульту-

рологія інтегрує всі ці знання про особливості менталіте-
тів, соціокультурного буття і свідомості націй, етносів, 
субетнічних груп і культурних регіонів. 

Як і кожна наука, етнокультурологія має спиратися на 
певні принципи організації наукового знання, розкриваючи 
свої теоретичні змісти через систему специфічних концеп-
тів, категорій і понять. Звісно, методологічний базис і кате-
горіальний апарат етнокультурології багато в чому є спі-
льним з теоретичним оснащенням філософії культури, 
але має і власні специфікації провідних ідей, що окреслю-
ють предметне поле і стрижневі змісти наукового аналізу 
етнонаціональних культур. 

У цьому сенсі найвищим шаром методологічного фун-
даменту етнокультурології є філософія етнокультури – 
система теоретичних знань, в якій осмислюються загальні 
закономірності виникнення, сутності й функціонування 
культурних цінностей окремих етнонаціональних спільнот і 
регіонів. Від етнокультурології вона відрізняється більш 
глибокою рефлексивністю філософського аналізу "духов-
ної метафізики" культури, її етноментальних характерис-
тик, геокультурних, в т. ч. регіональних, хронотопів. У 
предмет філософії етнокультури входить "духовна гео-
графія" краю (Фосильйон), тобто його культурний "ланд-
шафт", що складається з неповторної єдності географіч-
них, етнографічних, соціально-психологічних і ментально-
світоглядних вимірів життя певних етнічних спільнот. 

Аналіз досліджень і публікацій. Саме такий підхід 
до аналізу національних культур закладений у праці 
Г. Гачева "Національні образи світу" [3]. Відомий росій-

 © Личковах В. А. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 21 ~ 

 

 

ський дослідник розрізнює особливості світосприйняття 
та світовідношення окремих націй на основі геокультур-
них і ментально-психологічних детермінант їх повсяк-
денного та історичного життя: характеру місцевості, клі-
мату, звичних способів руху, переживання простору і 
часу, міфологічних архетипів, світоглядних і художньо-
образних символів. Національний образ світу виступає 
як ментально-естетичний інтегратор природного, соціа-
льного і духовного життя людських спільнот на окремих 
територіях, а тому і як фундаментальна категорія філо-
софії етнокультури. 

Культурно-історичні екзистенціали людського родово-
го буття позначаються на самоусвідомленні етносу, на 
конституюванні етноментальності. До речі, саме в ет-
нічному самоусвідомленні, в неповторних стереотипах 
поведінки сучасні дослідники вбачають найбільш суттєву 
ознаку етносу, критерій етноспецифікації [див. 17]. Акад. 
Ю. В. Бромлей підкреслював, що етнос – це не окремий 
компонент культури, а певна цілісність. На нашу думку, 
це біосоціальна цілісність, що формується як природою, 
так і історією, як кревно-генетичними, так і ментально-
психологічними характеристиками. Ще Л. М. Гумильов 
вважав, що етнос – це "явище природи", форма адапта-
ції до середовища. Етногенез він пов’язував з т. зв. "па-
сіонарністю" – абсорбацією космічної та біологічної енер-
гії, що створює активну спільноту, яка протиставляє себе 
іншим [див. 4]. До цього додаються відчуття комплемен-
тарності ("Ми", що є оппозицією "Вони") і стереотипи по-
ведінки, які й фіксуються у спільній етноментальності. 

Філософія етнокультури звертається, відтак, до тео-
ретичних досліджень етнокультурної ментальності наро-
дів. Останнім часом в Україні активізувалися наукові роз-
відки проблем теорії ментальності [див., напр., 13], в т. ч. 
і вітчизняної етноментальності. Сучасні українські філо-
софи і культурологи звертаються до аналізу логічних 
передумов дослідження явища ментальності (Я. Кохан), 
логіко-онтологічних підстав фрагментарних пізнавальних 
практик у модерному вітчизняному менталітеті (О. Маєв-
ський), сутності української етноментальності (М. Попо-
вич), її архетипів та універсалій (С. Кримський), культур-
но-історичних витоків (Ю. Писаренко), проблем духовно-
сті народу в українській історіософії ХІХ ст. та соціальної 
філософії кінця ХІХ – поч. ХХ (Л. Депенчук). Нами роз-
крито методологічне значення категорій "світовідношен-
ня" та "ментальність" для аналізу слов’янських етнокуль-
тур [див. 8], введено екзистенціали "Дому", "Поля", "Хра-
му" для побудови сіверянської культурологічної регіоніки 
"під сигнатурою Спаса" [6]. 

Мета статті – розширити уявлення про структуру су-
часного культурологічного знання, зокрема через аналіз 
співвідношення філософії етнокультури, етнокультуро-
логії, етнокультурографії. У зв’язку з цим важливим за-
вданням є обґрунтування поняття етнокультурографії 
як науково-мистецького дискурсу, в якому в образно-
художній формі репрезентуються ідеї, архетипи, сигна-
тури, цінності етнокультури. 

Виклад основного матеріалу дослідження. На-
скрізним принципом філософського осмислення етноку-
льтурних специфікацій є теоретична кореляція загально-
людського, етнонаціонального та регіонального в культу-
рних змістах і формах, що побутують на різних духовних 
територіях. Як би не різнилися етнокультурні цінності, 
всім їм притаманне певне співвідношення універсального 
і партикулярного, спільного і специфічного в їхніх інваріа-
нтах і вартісних смислах. Тому справжні цінності етноку-
льтури, з одного боку, "відкриті" всьому людству як носії 
загальноприйнятих гуманістичних ідей, а з іншого – є ви-
черпно "доступними", адекватно зрозумілими виключно 
носіям відповідної етнокультурної ментальності. "Мова" 

культури, відтак, має як універсальний, так і національний 
дискурси і справджується, як відомо, через їхній діалог, 
міжкультурні комунікації, духовне порозуміння. 

Ідея універсалізму в культурі (Я. Кучинський) якраз і 
ґрунтується на принципах діалогу, комплементарності, 
толерантності. Будь-яка етнонаціональна культура є "час-
тиною" світової культури, більш за те, стає влас-
не "культурою" в універсалістичному сенсі слова, коли 
"втягується" в орбіту загальнолюдських цінностей. Універ-
салізм як світогляд "єдності розмаїтого" визнає рівні права 
всіх етнокультур, утверджує їхню рівноцінність через діа-
лог (полілог) в рамках глобального культурного простору. 
Крім того, в кожній етнокультурі є момент універсалістич-
ного, пов’язаний з її людським, гуманним, духовним зна-
ченням [див., напр., 14]. Етнічні особливості культури так 
чи так лише специфікують загальну ідею людини як родо-
вої істоти, надають їй особливого виявлення і неповторно-
го забарвлення. Культура є суто людським способом бут-
тя і тому вирізняє людей з природи, об’єднуючи їх у ціліс-
ний біосоціальний і духовний організм – людство. Які б 
етнонаціональні форми вона не приймала, її глибинна, 
універсалістична суть залишається незмінною – бути го-
ризонтом людського у світі, виробляти й утверджувати 
родові цінності соціального буття у предметних, комуніка-
тивних чи духовних іпостасях. Це і складає основний зміст 
універсалістичного моменту етнокультури як культури 
етносу, що належить до людства в цілому і репрезентує 
ідею людини в певних геокультурних вимірах і традиціях. 

Етнічний зміст (і форма) культури визначається при-
родними, історичними, ментально-психологічними, мов-
ними, світоглядними чинниками. Про вплив "географії" 
(ландшафту, характеру місцевості, клімату, навіть "рози 
вітрів") вже говорилося вище. Звичайно, не можна пере-
більшувати значення "географічного детермінізму" в ро-
зумінні етнокультури, але природне середовище і справді 
є тим джерелом культурогенезу, яке обумовлює способи 
трудової діяльності, побуту, види житла, одягу і харчу-
вання. А вплив довкілля на розвиток художньої творчості 
та інших форм духовної культури блискуче розкрив Іппо-
літ Тен у своїй філософії мистецтва. 

І дійсно, природні умови соціального буття формують 
специфіку національного світовідношення (образу світу), 
викликаючи особливості переживання простору і часу, 
етнокультурного хронотопу. Так, слов’янське світовідно-
шення з цієї точки зору конституюється рівнинними, сте-
повими, часто безкраїми краєвидами, котрі викликають 
своєрідний "простір" душі, відкритість, щирість, щедрість 
національного характеру. Яке відчуття простору і безме-
жних сил природи відчувається, наприклад, у народних 
піснях про величні слов’янські ріки Волгу, Дніпро, Дунай! 
А як співають українці про широкий степ і високе зоряне 
небо, бажаючи стати "соколом", щоб вільно літати над 
неосяжними просторами рідної землі! Український 
Sacrum спирається на ідею світовідношення як СВЯТО-
відношення, що позначається на кроскультурних горизо-
нтах філософії української етнокультури [9]. 

Не дивно, що і М. Гайдеґґер у побудові "життєвого 
світу" людини виокремлює позиції Землі і Неба [див. 
16]. Розуміючи буття як присутність у часі, а час як "пе-
ред-просторову місцевість", німецький філософ уста-
лює буттєву вкоріненість людини в рідні краєвиди, у 
"труди і дні" на своєму обійсті, серед землі і неба, що є 
вічними і часовими, сакральними і буденними горизон-
тами людського існування. Мислячій людині треба мір-
кувати перш за все про найближче: про те, що стосу-
ється кожного з нас – тут і зараз, тут, на цьому клаптику 
рідної землі, зараз – у теперішній час світової історії. З 
цієї точки зору будь-яке справжнє творіння коріниться у 
ґрунті своєї рідної землі. Для підтвердження Гайдеґґер 



~ 22 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

цитує поета Йогана Гебела: "Ми рослини, які – чи хоче-
мо ми усвідомити це чи ні – повинні корінитися у землі, 
щоб, підвівшись, квітнути в етері й приносити плоди" 
[цит. за 10, с. 105]. І Гайдеґґер пояснює: етер тут по-
значає вільне повітря небес, відкрите царство духу. 

Але у нього виникає питання: чи досі людина тихо 
мешкає поміж небом і землею? Чи є ще батьківщина, у 
ґрунті якої – корені людини, адже витвір мистецтва виз-
ріває на ґрунті своєї вітчизни. Відповідь Гайдеґґера 
доволі сумна: під загрозою знаходиться сама вкоріне-
ність сьогоднішньої людини, а втрата вкоріненості ви-
ходить із самого духу часу. Засоби масової інформації 
"вже сьогодні ближче людині, ніж пашні навколо його 
двору, ніж небо над землею, ближче, ніж зміна ночі 
днем, ніж звичаї та норови його села, ніж перекази його 
рідного світу" [16, с. 106]. 

Відтак, у "життєвому світі" людини, поміж Землею і 
Небом, Гайдеґґер розміщує екзистенціали Дому, Поля, 
Храму. Це топоси дійсного буття людини, що визначають 
горизонти її вкоріненості, "Край" її особистого і родового, 
етнонаціонального існування. Через це вони стають і 
концептами – категоріями філософії етнокультури. "Дім" 
позначає не лише обійстя, а місце родової, родинної вко-
ріненості, місце зустрічі поколінь, домівку етнічного духу. 
"Поле" – це не просто довкілля, природне середовище, а 
"поле життя", той "рідний світ", в якому розгортається ек-
зистенція людини у часопросторі природи. "Храм" – це 
топос Sacrum’y, місце зберігання духовних цінностей, 
присутність Неба на Землі. Кожна людина і кожний етнос 
повинні мати свій неповторний Дім, Поле, Храм, на чому 
ґрунтується і в чому реалізується будь-яка етнокультура. 

Отже, філософія етнокультури як новітній напрямок 
народознавства безпосередньо корелює з етнокульту-
рологією та культурологічною регіонікою, складаючи їх 
методологічне підґрунтя. На основі аналізу діалектики 
універсалістичного, етнонаціонального та регіонального в 
культурі вибудовуються основні принципи та категорії фі-
лософії етнокультури. Серед них – національний образ 
світу, Sacrum, "життєвий світ", хронотоп, етноменталь-
ність, універсалія, архетип, сигнатура. Зокрема, українська 
етноментальність спирається на такі архетипні принципи, 
як кордоцентризм, софійність, антеїзм, соборність тощо. 
Репрезентативними для неї є сигнатури Софії, Спаса, 
Богородиці, які виявляються в мистецтві та архітектурі. 
Важливою для конституювання філософії етнокультури є і 
"культурологія регіону", яка розкриває загальнонаціональ-
ні універсалії з їх специфікаціями на субетнічному рівні, у 
межах певного краю. Філософія етнокультури очікує пода-
льшого розвитку в означених перспективах. 

Філософію етнокультури й етнокультурологію збага-
чує етнокультурографія – синтез наукової й мистецької 
рефлексії, що поєднує знання філософії етнокультур з їх 
образотворчим відтворенням художньо-естетичними за-
собами. Зокрема, етнокультурографія в малярстві вима-
гає особливого типу дискурсу, де метафізика, естетика, 
семіотика, хронотопіка регіону перехрещуються з худож-
нім баченням, індивідуальною арт-практикою митця. У цій 
ситуації "духовна географія" краю (Фосильйон), його 
культурний "ландшафт" втілюються у візуальних образах, 
естетично переживаються через "графію" малярського 
мистецтва, тобто живописно, у симфонії кольорів. Етно-
культурографія тут набуває наочного, художньо-візуаль-
ного характеру, але виконує не ілюстративну функцію, а 
стає самостійним методом етнокультурологічного дослі-
дження. Митець фактично перетворюється в дослідника, 
підтверджуючи пророчі слова Леонардо да Вінчі, що 
живопис – то найвища наука, і сполучаючи, подібно до 
нього, теоретичні й художні методи, наукові й мистецькі 
дискурси в єдине ціле. Філософія етнокультури як 

новітній напрямок народознавства [див. 10] збагачується, 
відтак, мистецтвознавчими рефлексіями [див. 11], обра-
зами мистецтва як "дзеркала" і "задзеркалля" [див. 7] 
географії, етноментальності, культурної історії й духов-
ності окремих народів. 

Для митця-етнокультуролога чи не найважливішим у 
такій художньо-дослідницькій діяльності є знання і пере-
живання етнохронотопів, з яких вибудовується загальна 
картина національного "Космо-Психо-Логосу" (Г. Гачев). 
Тонке відчуття особливостей часу і простору "інших бе-
регів", занурення в глибини екзистенції, закоріненості 
нації в свою Землю і Небо вимагають естетичної транс-
позиції митця-дослідника, його "перенесення" в нові для 
нього плани етнонаціональної культури. Тут на допомогу 
приходять численні гомології в синхронії та діахронії 
культур, їхній "діалог", а головне – етнокультурна інтуїція 
митця, його здатність "Чуже" переживати як "Своє", то-
лерантно бути не лише мислячою, а й чуттєвою "очере-
тиною" (Б. Паскаль). Онтологічною, геокультурною й ес-
тетичною основою такої здатності є входження в хроно-
топи етнокультури, культурологічна й мистецька герме-
невтика архетипів, імен, універсалій і сигнатур націона-
льного життя, їх розуміння й відтворення в живописних 
образах світовідношення.  

Розглянемо особливості етнокультурографії як різно-
виду культурологічного дискурсу на прикладі творчості 
київського художника Анатолія Фурлета, який зверта-
ється до репрезентацій етнокультури у своїх живописних 
образах, зокрема у циклі картин "Кам’яна могила". Ми вже 
писали про А. Фурлета як "реставратора астрального сві-
ту" [10], маючи на увазі його малярський вихід в енергоін-
формаційний простір духовності, в семіотику метафізич-
ного буття. Наразі йдеться про художню реставрацію міс-
тичного світу предків, пов’язаного з "Кам’яною могилою" як 
"порталом" неземних хронотопів, де віддавна й до сього-
дні зберігається енергетика таємничих зв’язків із Космо-
сом. До того ж А. Фурлет дещо переінакшує ці розповсю-
джені уявлення про космологічну суть "Священного паго-
рба" під Мелітополем, акцентуючи його земне цивілізацій-
не значення як однієї із перших сторінок вселюдської істо-
рії, тим паче на теренах сучасної України. 

 
КАМ’ЯНА МОГИЛА 

Коди культури тут зародились, 
Аратта першу державу дала, 

Може, портали космічні відкрились, 
Яв артанійський де перебува. 

Нав міфотворчий тут теж розігрався, 
А Прав небесний і досі шука 

Матір Природи, земну Magna-Mater, 
Оріїв-аріїв що окриля. 

Графіті перші як ті піктограми 
Иєрархічний порядок печер 

Ладно тримають подальш від вандалів, 
Акведук Духа наповнюють вщерть… 

 
Цей культуротворчий дух "Кам’яної могили" рестав-

рується художником у графічних і живописних роботах, 
навіяних древніми "чурингами", що пробуджують "ба-
жання творити". Не тільки закодовані петрогліфи, а вся 
кольорова гамма посередницького (між Землею і Не-
бом) життя і ритуалів відтворюються на його ірреаль-
них, як завжди, мозаїчно-мерехтливих полотнах. При 
тому виникає враження, що ми сприймаємо не всі ко-
льори, які бачить художник, і що за межами нашої пер-
цепції й фурлетівських образів існують ще й інші кольо-
ри Всесвіту, не кажучи вже про барви інших галактич-
них вимірів. А чи бачили їх наші далекі предки? ("Риту-
ал 13 чуринга"). 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 23 ~ 

 

 

У зв’язку з цим закрадається підозра, що у деяких поло-
тнах митця відображене не звичне для нас земне спогля-
дання сучасників (від автора до тих, хто сприймає мистецт-
во), а те, як бачили світ автохтони "Кам’яної могили". Вра-
ження це підсилюється не тільки незрозумілими й навіть 
"чужими" для нас кольоровими сполученнями і раптовими 
акордами "диких" фарб, а й знаками і символами на їхньому 
вулканічному тлі, яке вивергається з глибин земної історії й 
космічної позачасовості ("Край синього неба"). 

Є і замальовки первісного життя, яким воно було у 
гармонійному єднанні з природою, Сонцем і зірками. У 
бажанні наблизити весну степові номади влаштовують 
весняні ритуали, урочисто зустрічають золотий ранок і 
спекотний полудень, слухають голос трави і йдуть "до 
Колаксая". Любов’ю до живого, до квітів, тварин і людей 
просякнуті полотна "Моя квітко", "Рожевий звір", "Моя 
ти золота" та й практично всі інші. Висновок: давня ци-
вілізація "Кам’яної могили" була не тільки космічною, а 
й екологічною та гуманістичною (чого бракує зараз!). 

Зв’язок між часами, цивілізаціями, Землею і Космо-
сом намагається налагодити сам художник. В автобіог-
рафічному творі "Ультрамариновий перевізник" він обі-
грує відомий міфологічний сюжет про зв’язківця поміж 
світами. Його "Харон" і човен під сакральними вітрила-
ми чомусь нагадують астронавта біля космічного кора-
бля, а загадкова постать на передньому плані схожа на 
одягненого у скафандр чи то землянина, чи то інопла-
нетянина із давньою символікою Сонця. А може, це сам 
митець, що теж виступає у ролі "перевізника"? Картина 
світла, життєдайна, оптимістична, а ультрамарин дає 
надію, бо символічно сполучає в собі мудрість і свобо-
ду. Подібної колористики "індиго" все більше 
з’являється в нових роботах А. Фурлета [див. 15]. 

Ідея перевізництва посилюється сутнісно притаманною 
митцеві манерою творення багатошаровості образу. І у 
графіці, і в живописних роботах немов паралельно співіс-
нують різні світи, хронотопи, земні й небесні виміри. І майже 
всюди їх простромлює якась вертикаль – людської постаті, 
древа життя, квітки, піраміди, трикутника, шнурового орна-
менту тощо. Виникає враження руху-крізь-простір, осьової 
лінії часу, на яку нанизуються космічні просторища і часові 
еони, творячи події вічного життя як "спів-буття буття". Мо-
же, саме цей ментально-естетичний рух "нанизування" ба-
гатошаровості зображення і перетворює фактуру і колорис-
тику фурлетівських картин у своєрідне "намисто", що мере-
жливо-калейдоскопічно складається з розмаїтих фрагмен-
тів буття, вражень, спогадів, мрій. А ще з’являється відчут-
тя, що все побачене художником і нами на його картинах – 
це те, що супроводжує його на шляху "від тернин до зірок" 
як Перевізника, що сполучає світи і часи, душі та долі. 

"Кам’яна могила" явилася Фурлету як портал міжчасо-
вих і міжпросторових переміщень, трансформацій, транс-
ферів. У "колодязях часу" і "тунелях перельоту" митець по-
єднує в одне віртуальне ціле найдавнішу історію праукра-
їнської Аратти з її космогенезом та етнокультурографією. 
"Кам’яна могила" – це найдавніше в світі джерело писем-
ності. Як свідчить польський санскритолог М. Красуський, 
ще в V–IV тис. до Христа волхви святилища в "Кам’яній 
могилі" карбували написи на чурингах дошумерською і 
шумерською мовами. А за припущенням колишнього дире-
ктора заповідника Б. Михайлова, уже тоді на Подніпров’ї 
склалася ціла система "латинських" і "кириличних" літер 
[див. 5, с. 8], які на полотнах А. Фурлета набувають вигляду 
рун (скандинавських рунічних написів) та інших древніх 
письмен, а також авторських стилізованих кодів-позначень. 
Всі вони так чи так нагадують відкриті Б. Михайловим се-
ред петрогліфів печери "Підкова" (№ 53) піктографічні і 
буквенні знаки, відомі згодом у багатьох культурах Дворіч-
чя, Середземномор’я, Північного Причорномор’я. А там, де 
писемність, ‒ там і етнокультурогенез. 

Про найдавніші корені праукраїнської культури 
Аратти розповідають і міфологічні мотиви картин 
А. Фурлета з циклу "Кам’яна могила". Передусім це чи-
сленні постаті "берегинь", які сакралізують простір магі-
чних ритуалів, архетипів Світового дерева і Світового 
яйця, тотемних тварин і птахів, священних рослин і кві-
тів. Функцію "перевізника" виконує і міфологічний 
олень, який у багатьох стародавніх народів перевозив 
душі померлих на "той світ" (на картині "Ранковий пет-
рогліф" він теж ультрамаринового кольору із золотаво-
райдужними вкрапленнями). Відтак, малярська етноку-
льтурографія "Кам’яної могили" має власний міфологі-
чний Sacrum – світ святостей, де люди йдуть "до Колак-
сая" – вождя, жерця, пророка, а може, й "перевізника". 

В етнокультурографії знаної мисткині Ольги Петро-
вої "дух нації", представлений на виставці "Інші береги", 
виявляється через активну колористичну гамму, в якій 
вибудовуються геокультурні особливості й артефакти 
народів з "інших берегів". Колір тут пов’язується не стіль-
ки з безпосередніми візуальними хронотопами, скільки з 
культурними рефлексіями мисткині, "вібрацією" її душі у 
подорожі духовними ландшафтами. І ще одна важлива 
риса її творчої манери: у відтворенні географічних та 
історичних особливостей своєї веселкової імперії мист-
киня йде не второваним шляхом стереотипного розумін-
ня етнокультур, а розкриває їхню автентику через есте-
тичне переживання хронотопів, архетипів, екзистенціалів 
етнокультурного життя, в т. ч. геокультурних імен. 

У цьому сенсі 5 "берегів" веселкової імперії Ольги 
Петрової (Франція, Іспанія, Україна, арабський Схід, 
Японія) окреслюють духовну ойкумену мисткині, світ її 
реальних і віртуальних подорожей у просторі й часі єв-
разійських культур. Кожна з них отримує своє колорис-
тичне рішення, і власне кольором у, як правило, без-
сюжетних чи парасюжетних композиціях створюється 
"метафізика" етнокультури, її духовна атмосфера, від-
повідний емоційно-чуттєвий настрій, аура "імені". 

За авторським проектом виставки, розділ "Франція" 
включає до себе естетико-психологічні трансформації готич-
них вітражів та пейзажів Провансу. "Гальський" темперамент 
підкреслюється активною колористичною гамою, де домінує 
червоне в найрізноманітніших модуляціях свого етномента-
льного та індивідуально-авторського смислового наповнення. 
"Дух" Франції розкривається через екстатичне "горіння" собо-
рів, світло і сяяння сонячних ландшафтів. 

Розділ "Іспанія" центрується великою за розмірами че-
рвоною абстракцією з архетиповим мотивом кола-арени. 
Хоча мисткиня завжди намагалася показати "Іспанію без 
кориди", цей мотив є, скоріше, топонімічним, психологіч-
ним, етнокультурним. Не випадково він доповнюється 
двома полотнами "Фрески Каталонії", де ідея улюбленої 
народної "гри з биками" відтінюється піднесеною анагогі-
кою іспанської душі. Авторське бачення гарячої та водно-
час суворої Іспанії розкривається і через образ "Пікассо на 
пляжі", що колористично вдало вписується в червоно-
вохристі й сірі композиції ("Сад Гуель", "Гірський пейзаж"). 

Наново відкрита мисткинею "Японія" представлена 
на виставці умовно-символічними образами Самурая, 
численними пейзажами з обов’язковою архетиповою 
Горою, красою "великої води" з примхливими, грайли-
вими візерунками хвиль. Все "японське" в картинах сві-
домо побудоване на контрастах драми та ідилії, як про 
то свідчить не лише історія й культурна суть Японії, а й 
сама мисткиня [див. 12].  

Розділ "Схід-горизонталь", на противагу "західно-
європейській" колористиці, вирішений в основному у біло-
блакитній гамі, яка символічно доповнюється червоною 
композицією. Горизонтально-панорамні полотна відтворю-
ють пустельну безкінечність, що породжує ліричний сум, 
тугу за вічним життям, мудрість спокійної екзистенції. Тут 
реальність сприймається мисткинею як деякий симулякр, 



~ 24 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

перманентний обнадійливий міраж, що викликає умиротво-
рено-ідилічні настрої. Знову ж таки, на відміну і від Японії, і 
від Іспанії, "східно-горизонтальне" утверджує себе без ду-
шевних драм і етнокультурних контрастів.  

Зал "Україна" характерний сюжетною побудовою, в якій 
ідейний і колористичний "фігуратив" образно виявляє цін-
нісно найвище і наболіле ("знайоме до болю"). Мисткиня 
фактично репрезентує український Sacrum [див. 9] в його 
духовно-шляхетних та історико-драматичних іпостасях. Етно-
ментальний, фольклорно-веселковий дух України вдало пе-
редається через народний декоративізм "Гуцульського 
вівтаря" (6 композицій). Трагічною альтернативою цій 
українській "Аркадії" виступають портрет Г. Кочура на тлі 
табірної вежі, портрет О. Прицака, де переосмислюється 
архетип "вишиванки", бо зображена вона розіп’ятою на 
хресті, за яким "Голгофа" з трьома теж символічними 
розіп’ятими постатями українців. Ці соціокультурні настрої 
узагальнює композиція "Де мої діти?", на якій по чорній 
ріллі йде чорна приземкувата жінка із свічкою, розшукуючи 
свою малечу, а може, і далеких нащадків. Але, 
незважаючи на цю чорну семантику української долі, надію 
дає центрований "Янгол з віолончеллю", колористично 
вирішений на перетинах рожево-білих променів весняного 
чи ранкового пробудження. 

У цілому вся виставка "Інші береги" засвідчує глибо-
ке проникнення мисткині як в особливості етноменталь-
ності різних народів, так і у власні "концепти і перцепти" 
(Гваттарі, Дельоз) з приводу їх художньої рефлексії.  

Відтак, етнокультурографія у творчості Ольги Петрової 
доповнюється "культурографією душі", еніоестетичним 
просякненням у "Психо-Космо-Логос" людини. Її малярст-
во виступає як мистецька репрезентація етнокультури в 
художніх образах, тобто як правдива етнокультурографія.  

Висновок. Таким чином, саме співвідношення фі-
лософії етнокультури – етнокультурології – етнокульту-
рографії лежить в основі аналізу мистецьких репрезен-
тацій етнокультури, складаючи його методологічне під-
ґрунтя. Взаємодоповнення філософських, культуроло-
гічних та художньо-естетичних позицій в осмисленні 
мистецького відтворення ЦСУ народу, його етнокульту-
рних цінностей і традицій створює цілісну картину вза-
ємодії світогляду, ментальності, міфопоетики і фольк-
лору будь-якого народу. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Апель К.-О. Етноетика та універсалістська макроетика: супереч-
ність чи доповнювальність? / К.-О. Апель // Політ. думка. – 1994. – № 45. 

2. Второй Российский культурологический конгресс с международ-
ным участием "Культурное многообразие: от прошлого к будущему": 
Программа. Тезисы докладов и сообщений. – СПБ., 2008. Науки про 
культури: культурологія, kulturoznawstwo, культуроведение, Cultural 
Studies: [колективна монографія]. Редактор-укладач Кирилова О. О. – 
К.: Вид-во НПУ ім. М. П. Драгоманова, 2015. – 338 с. 

3. Гачев Г. Национальные образы мира / Г. Гачев. – М.: Сов. писа-
тель. – 1988. – 233 с. 

4. Гумилев Л. Н. Этногенез и биосфера Земли / Л. Н. Гумилев. – Л., 
1989. – 560 с. 

5. Довгич В. Матір Індо-Європа / В. Довгич // ІндоЄвропа: Онуки Да-
жбожі. – Кн.1‒2. – К., 1996‒1997. – С.8.  

6. Личковах В. А. Дивосад культури: Вибр. ст. / В. А. Личковах. – 
Чернігів: Деснянська правда, 2006. – 159 с.  

7. Личковах В. А. "Зазеркалье" неклассической эстетики / В. А. Личковах, 
О. Н. Петрова // Перспективы метафизики: классическая и неклассическая 
метафизика на рубеже веков. – СПб., 1997. – С. 45‒46. 

8. Личковах В. А. Методологічне значення концепцій світовідно-
шення і ментальності для дослідження духовного світу слов’янських 
культур / В. А. Личковах // Вісник ЧДПУ: Духовний світ слов’янських 
культур. Серія "Філос.науки". – Вип. 26. – Чернігів, 2004. – С. 9‒14. 

9. Личковах В. А. Український Sacrum: світовідношення як святовідно-
шення (кроскультурні горизонти філософії етнокультури) / В. А. Личковах // 
Філософія етнокультури та морально-естетичні стратегії громадянського 
самовизначення. – Чернігів, ЦНТЕІ, 2006. – 180 с. 

10. Личковах В. А. Філософія етнокультури: Теоретико-методологічні 
та естетичні аспекти історії української культури / В. А. Личковах. – К.: 
ПАРАПАН, 2011. – 196 с. 

11. Петрова О. Мистецтвознавчі рефлексії / О. Петрова. – К., 
Видавничий дім "КМ Академія", 2004. – 382 с.  

12. Петрова О. Япония: Дневник туриста в "розовых очках" / 
О. Петрова. – К., б.г. (рукопись). 

13. Проблеми теорії ментальності / Відп. ред. М. В. Попович. – К., 
Наукова думка, 2006. – 404 с. 

14. Універсальні виміри української культури / НАН України. Укр. філос. 
фонд / За ред. проф. О. С. Кирилюка. – Одеса: Друк, 2000. – 216 с. 

15. Фурлет А. Живопис / А. Фурлет. – К.: "Білий світ", 2016. – Б.с. 
16. Хайдеггер М. Разговор на проселочной дороге / М. Хайдеггер. – 

М.: Высшая школа, 1991. – 192 с. 
17. Этносы и этнические процессы. Памяти Р. Ф. Итса: Сб.ст. – М.: 

Восточная литература, 1993. – 356 с. 
 

REFERENCES 
1. Apel, K.-O. (1994). Etnoetika ta unіversalіsts'ka makroetika: 

superechnіst' chi dopovnjuval'nіst'? [Ethnoethics and Universalistic Macro-
ethics: Contradiction or Complementarity?]. Polіt.dumka, 45. 

2. Vtoroj Rossijskij kul'turologicheskij kongress s mezhdunarodnym 
uchastiem "Kul'turnoe mnogoobrazie: ot proshlogo k budushhemu": Pro-
gramma (2008). [The Second Russian Cultural Congress with International 
Participation "Cultural Diversity: From the Past to the Future"] Tezisy dok-
ladov i soobshhenij. SPB. In Nauki pro kul'turi: kul'turologіja, kulturoznaw-
stwo, kul'turovedenie, Cultural Studies (2015). [kolektivna monografіja]. 
Kyiv, Vid-vo NPU іm. M. P. Dragomanova. 

3. Gachev, G. (1988). Nacional'nye obrazy mira [National images of the 
world]. Moskow, Sov.pisatel'. 

4. Gumilyov, L. N. (1989). Jetnogenez i biosfera Zemli [Ethnogenesis 
and the Biosphere of Earth]. Leningrad. 

5. Dovgich, V. (1996‒1997). Matіr Іndo-Evropa [Mother Indo-Europe]. In 
ІndoЄvropa: Onuki Dazhbozhі, Kn.1‒2. Kyiv. 

6. Lychkovakh, V.A. (2006). Divosad kul'turi: Vibr.st. [Wonder-Garden of 
Culture: Selected Articles]. Chernіgіv, Desnjans'ka pravda. 

7. Lychkovakh, V. A. and Petrova, O. (1997). "Zazerkal'e" neklassi-
cheskoj jestetiki ["Through the Looking Glass" of non-classical aesthetics]. 
In Perspektivy metafiziki: klassicheskaja i neklassicheskaja metafizika na 
rubezhe vekov. SPb. 

8. Lychkovakh, V. A. (2004). Metodologіchne znachennja koncepcіj 
svіtovіdnoshennja і mental'nostі dlja doslіdzhennja duhovnogo svіtu slov’jans'kih 
kul'tur. [The methodological significance of the concepts of world attitude and men-
tality for the study of the spiritual world of the Slavic cultures]. Vіsnik ChDPU: Du-
hovnij svіt slov’jans'kih kul'tur. Serіja "Fіlos.nauki", 26, 9–14. 

9. Lychkovakh, V. A. (2006). Ukraїns'kij Sacrum: svіtovіdnoshennja jak 
svjatovіdnoshennja (kroskul'turnі gorizonti fіlosofії etnokul'turi). [Ukrainian 
Sacrum: world-relation as a holy-relation (crosscultural horizons of the phi-
losophy of ethnoculture)]. In Fіlosofіja etnokul'turi ta moral'no-estetichnі 
strategії gromadjans'kogo samoviznachennja. Chernіgіv, CNTEІ. 

10. Lychkovakh, V. A. (2011). Fіlosofіja etnokul'turi: Teoretiko-
metodologіchnі ta estetichnі aspekti іstorії ukraїns'koї kul'turi. [Philosophy of 
Ethnoculture: Theoretical-Methodological and Aesthetic Aspects of the 
History of Ukrainian Culture]. Kyiv, PARAPAN. 

11. Petrova, O. (2004). Mistectvoznavchі refleksії [Art studies reflections]. 
Kyiv, Vidavnichij dіm "KM Akademіja". 

12. Petrova, O. Japonija: Dnevnik turista v "rozovyh ochkah" [Japan: Di-
ary of a tourist in "pink glasses"]. Kyiv, b.g. (rukopis'). 

13. Problemi teorії mental'nostі [Problems of the theory of mentality] 
(2006). Kyiv, Naukova dumka. 

14. Unіversal'nі vimіri ukraїns'koї kul'turi [Universal measurements of the 
Ukrainian culture] (2000). Odesa, Druk. 

15. Furlet, A. (2016). Zhivopis [Painting]. Kyiv, Bіlij svіt. 
16. Heidegger, M.(1991). Razgovor na proselochnoj doroge [Country 

Path Conversations]. Moskow, Vysshaja shkola. 
17. Jetnosy i jetnicheskie processy [Ethnoses and ethnic processes] 

(1993). Pamjati R. F. Itsa: Sb. st. Moskow, Vostochnaja literatura. 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  29 . 0 8 . 17  
 

В. А. Личковах, д-р филос. наук, проф.  
Национальная академия руководящих кадров культуры и искусств,  
ул. Лаврская, 9, г. Киев, 01015, Украина  

 
ФИЛОСОФИЯ ЭТНОКУЛЬТУРЫ – ЭТНОКУЛЬТУРОЛОГИЯ ‒ ЭТНОКУЛЬТУРОГРАФИЯ 

 
В статье исследуется взаимосвязь философии этнокультуры, этнокультурологии и этнокультурографии как составляющих совре-

менного культурологического дискурса. Цель статьи – расширить представление о структуре современного культурологического знания, 
в частности через анализ соотношения философии этнокультуры, этнокультурологии, этнокультурографии. В связи с этим важной зада-
чей является обоснование понятия этнокультурографии как научно-художественного дискурса, в котором в образно-художественной фор-
ме репрезентируются идеи, архетипы, сигнатуры, ценности этнокультуры. Раскрывается методологическое значение философии этно-
культуры для построения концептуальных парадигм и понятийно-категориального инструментария этнокультурологии и культурологи-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 25 ~ 

 

 

ческой регионики. Впервые в современных науках о культуре вводится понятие этнокультурографии как репрезентации этнокультуры в 
художественных образах литературы и искусства. В частности, этнографический подход к художественному творчеству анализируется 
на примерах живописи известных украинских художников А. Фурлета и О. Петровой.  

Ключевые слова: философия этнокультуры, этнокультурология, этнокультурография, репрезентация этнокультуры, художественный образ, 
сигнатура, архетип, Ольга Петрова, Анатолий Фурлет. 

 
V. A. Lychkovakh,  Doctor of Philosophical Sciences, Professor,  
National Academy of Managerial Staff of Culture and Arts, 
Lavrska str., 9, Kyiv, 01015, Ukraine 

 
PHILOSOPHY OF ETHNOCULTURE – ЕТНNОCULTUROLOGY – ЕТНNОCULTUROGRAPHY  

 
The article investigates interrelation between philosophy of ethnoculture, ethnoculturology and ethnoculturography as components of modern cultur-

ological discourse. Aim of the article is to extend the idea about the structure of modern culturological knowledge and, in particular, to analyze how philoso-
phy of ethnoculture, ethnoculturology and ethnoculturography correlate with each other. In connection with this there is an important task − to ground the 
notion of ethno-culturalography as a discourse of science and art, in particular the discourse in which ideas, archetypes, signatures and values of ethnocul-
ture are represented in a figuratively-artistic form. The methodological value of philosophy of ethnoculture is revealed for the construction of conceptual 
paradigms and conceptual tools of ethnoculturology and culturological regional studies. The concept of ethnoculturography as representation of ethnocul-
ture in artistic images of literature and art is entered in modern sciences about the culture for the first time. In particular, ethnographic approach to artistic 
creativity is analyzed on the examples of painting of well known Ukrainian artists Olha Petrova and Anatolii Furlet. 

The author understands ethnoculturology as synthesis of scientific artistic reflection that combines knowledge of ethnocultures with their pic-
torial reproduction by means of artistic and aesthetical facilities. For instance, ethnoculturography in painting requires a special type of discourse, 
where metaphysics, aesthetics, semiotics and chronotopes of the region are crossed with artistic vision, individual practice of the artist. In works of 
Anatolii Furlet it is manifested through artistic restoration of the mystic world of ancestors connected with "A Stone Grave" near Melitopol − one of 
the oldest monuments of world and national culture. For ethnoculturology of Olha Petrova the "spirit of nation" in its multicultural measurements 
was presented at the exhibition "Other Shores".  Five "shores" of spiritual oecumene of the artist (France, Spain, Ukraine, Arabic East, Japan) out-
line ethnic horizons of her real and virtual travels in space and time of Eurasian cultures. Consequently, ethnoculturology practically becomes an 
original guide-book, a road sign (vade mecum) in the world of ethnocultures. 

Keywords: philosophy of ethnoculture, ethnoculturology, ethnoculturography, representation of ethnoculture, artistic image, signature, archetype, Olha 
Petrova, Anatolii Furlet.  

 
 
УДК 18:7.01 

О. І. Оніщенко, д-р філософ. наук, проф. 
Київський національний університет театру,  

кіно і телебачення ім. Карпенка-Карого,  
вул. Ярославів вал, 40, м. Київ, 01054, Україна 

каfedra.eec.dep@gmail.com 
 

ПОЛЬСЬКИЙ ЕСТЕТИЧНИЙ ДИСКУРС ХХ СТ.: ІНТЕРПРЕТАЦІЯ ІНТЕРПРЕТАЦІЙ 
 

Стаття присвячена аналізу польського естетичного дискурсу ХХ ст. та перспективам його інтерпретації в українській естетиці, зокрема в 
роботі К. Шевчук, що захищається на кафедрі етики, естетики та культурології Київського національного університету імені Тараса Шевченка. 
Ці розробки значно розширюють уявлення про канон польської естетичної думки, класично представлений іменами таких польських естетиків, 
як Р. Інгарден і В. Татаркевич, та відкривають імена фактично невідомих в Україні польських науковців, серед яких особливий інтерес викликає 
доробок Л. Блауштайна, М. Валліса, Г. Ельзенберга та С. Оссовського. У даній перспективі висвітлюються вже традиційні для естетики ХХ сто-
ліття проблеми, зокрема психологія художньої творчості, колективність естетичного переживання, співвідношення фантазії та уяви. Також 
відкриваються нові інтерпретаційні перспективи піднесеного та потворного, естетичного переживання та досвіду. 

Ключові слова: інтерпретація, естетичне переживання, естетичне почуття, емоція, фантазія, потворне, експресія, стимул. 
 
Постановка проблеми. Процеси, що відбувалися в єв-

ропейській естетичній теорії в умовах ХХ ст., не тільки роз-
ширили, а й значною мірою модернізували її концептуаль-
ний спектр, визначивши нові ракурси дослідження класичних 
проблем, що сформували теоретичний фундамент естетич-
ної науки. Вагомий внесок у цьому плані було здійснено яск-
равими репрезентантами польської естетики Р. Інгарденом 
(1893‒1970) і В. Татаркевичем (1886‒1980), що їхній доро-
бок завжди привертав увагу українських дослідників.  

Аналіз досліджень і публікацій. Осягнення засад-
ничих концепцій Р. Інгардена і В. Татаркевича, воче-
видь, мало для естетичних розвідок в Україні неабиякий 
"теоретичний позитив", проте водночас спричинило 
досить провокаційну ситуацію. Адже доробок польської 
естетичної школи фактично ототожнювався з визнач-
ними, однак – тільки цими двома іменами, створюючи в 
персоналізованому просторі української естетики ситу-
ацію очевидного дисбалансу. Його ліквідації, безсумні-
вно, посприяє докторська дисертація К. Шевчук "Аксіо-
логічний вимір естетичного переживання в польській 
естетиці першої половини ХХ ст." (науковий керівник – 
доктор філософських наук, професор В. Панченко), 
виконана на кафедрі етики, естетики та культурології 
Національного університету імені Тараса Шевченка.  

Мета статті: здійснити інтерпретацію польського ес-
тетичного дискурсу ХХ ст. в контексті теоретичного го-
ризонту української естетики. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Слід 
завважити, що дисертаційні роботи, підготовлені на цій 
кафедрі, вирізняє не тільки високий науковий рівень, 
але й оригінальність проблематики, яка спонукає, при-
наймні нас, до власних розмислів і пошуків. Вперше 
наслідком цього "теоретичного натхнення" стала стаття 
"Трансгресивний досвід Ж. Батая в динаміці культуро-
творчих процесів" ("Культурологічна думка", К., 2016), 
написана під впливом кандидатської дисертації 
Є. Буцикіної "Концепція трансгресивного досвіду Жоржа 
Батая: естетичний аналіз" (науковий керівник – канди-
дат філософських наук, доцент І. Живоглядова), вдруге 
– дана стаття, стимульована означеною вище дисерта-
цією К. Шевчук. Відтак, очевидним є формування своє-
рідної тенденції, що виявляє ознаки певного підходу, 
який потребує хоча б умовного визначення. 

Наразі скористаємося власним прийомом, що був 
застосований під час написання одного з підрозділів, 
присвяченого епістолярію Ф. Ніцше, нашої останньої 
монографії "Культуротворчий потенціал епістолярію: 
європейський досвід другої половини ХІХ – першої по-
ловини ХХ ст." (К., 2017). Так, задля виявлення концеп-
туальних підтекстів у певних листах німецького філо-
софа нами здійснювалася не тільки власне їх розвідка, 
але й відбувалося звернення і до досвіду аналізу, прове-
деного іншими дослідниками. Отже, прийом, котрий був 
використаний, ми визначили як "інтерпретація інтерпре-
тацій", фактично перефразувавши, проте досить чітко 

 © Оніщенко О. І. 


