
 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 25 ~ 

 

 

ческой регионики. Впервые в современных науках о культуре вводится понятие этнокультурографии как репрезентации этнокультуры в 
художественных образах литературы и искусства. В частности, этнографический подход к художественному творчеству анализируется 
на примерах живописи известных украинских художников А. Фурлета и О. Петровой.  

Ключевые слова: философия этнокультуры, этнокультурология, этнокультурография, репрезентация этнокультуры, художественный образ, 
сигнатура, архетип, Ольга Петрова, Анатолий Фурлет. 

 
V. A. Lychkovakh,  Doctor of Philosophical Sciences, Professor,  
National Academy of Managerial Staff of Culture and Arts, 
Lavrska str., 9, Kyiv, 01015, Ukraine 

 
PHILOSOPHY OF ETHNOCULTURE – ЕТНNОCULTUROLOGY – ЕТНNОCULTUROGRAPHY  

 
The article investigates interrelation between philosophy of ethnoculture, ethnoculturology and ethnoculturography as components of modern cultur-

ological discourse. Aim of the article is to extend the idea about the structure of modern culturological knowledge and, in particular, to analyze how philoso-
phy of ethnoculture, ethnoculturology and ethnoculturography correlate with each other. In connection with this there is an important task − to ground the 
notion of ethno-culturalography as a discourse of science and art, in particular the discourse in which ideas, archetypes, signatures and values of ethnocul-
ture are represented in a figuratively-artistic form. The methodological value of philosophy of ethnoculture is revealed for the construction of conceptual 
paradigms and conceptual tools of ethnoculturology and culturological regional studies. The concept of ethnoculturography as representation of ethnocul-
ture in artistic images of literature and art is entered in modern sciences about the culture for the first time. In particular, ethnographic approach to artistic 
creativity is analyzed on the examples of painting of well known Ukrainian artists Olha Petrova and Anatolii Furlet. 

The author understands ethnoculturology as synthesis of scientific artistic reflection that combines knowledge of ethnocultures with their pic-
torial reproduction by means of artistic and aesthetical facilities. For instance, ethnoculturography in painting requires a special type of discourse, 
where metaphysics, aesthetics, semiotics and chronotopes of the region are crossed with artistic vision, individual practice of the artist. In works of 
Anatolii Furlet it is manifested through artistic restoration of the mystic world of ancestors connected with "A Stone Grave" near Melitopol − one of 
the oldest monuments of world and national culture. For ethnoculturology of Olha Petrova the "spirit of nation" in its multicultural measurements 
was presented at the exhibition "Other Shores".  Five "shores" of spiritual oecumene of the artist (France, Spain, Ukraine, Arabic East, Japan) out-
line ethnic horizons of her real and virtual travels in space and time of Eurasian cultures. Consequently, ethnoculturology practically becomes an 
original guide-book, a road sign (vade mecum) in the world of ethnocultures. 

Keywords: philosophy of ethnoculture, ethnoculturology, ethnoculturography, representation of ethnoculture, artistic image, signature, archetype, Olha 
Petrova, Anatolii Furlet.  

 
 
УДК 18:7.01 

О. І. Оніщенко, д-р філософ. наук, проф. 
Київський національний університет театру,  

кіно і телебачення ім. Карпенка-Карого,  
вул. Ярославів вал, 40, м. Київ, 01054, Україна 

каfedra.eec.dep@gmail.com 
 

ПОЛЬСЬКИЙ ЕСТЕТИЧНИЙ ДИСКУРС ХХ СТ.: ІНТЕРПРЕТАЦІЯ ІНТЕРПРЕТАЦІЙ 
 

Стаття присвячена аналізу польського естетичного дискурсу ХХ ст. та перспективам його інтерпретації в українській естетиці, зокрема в 
роботі К. Шевчук, що захищається на кафедрі етики, естетики та культурології Київського національного університету імені Тараса Шевченка. 
Ці розробки значно розширюють уявлення про канон польської естетичної думки, класично представлений іменами таких польських естетиків, 
як Р. Інгарден і В. Татаркевич, та відкривають імена фактично невідомих в Україні польських науковців, серед яких особливий інтерес викликає 
доробок Л. Блауштайна, М. Валліса, Г. Ельзенберга та С. Оссовського. У даній перспективі висвітлюються вже традиційні для естетики ХХ сто-
ліття проблеми, зокрема психологія художньої творчості, колективність естетичного переживання, співвідношення фантазії та уяви. Також 
відкриваються нові інтерпретаційні перспективи піднесеного та потворного, естетичного переживання та досвіду. 

Ключові слова: інтерпретація, естетичне переживання, естетичне почуття, емоція, фантазія, потворне, експресія, стимул. 
 
Постановка проблеми. Процеси, що відбувалися в єв-

ропейській естетичній теорії в умовах ХХ ст., не тільки роз-
ширили, а й значною мірою модернізували її концептуаль-
ний спектр, визначивши нові ракурси дослідження класичних 
проблем, що сформували теоретичний фундамент естетич-
ної науки. Вагомий внесок у цьому плані було здійснено яск-
равими репрезентантами польської естетики Р. Інгарденом 
(1893‒1970) і В. Татаркевичем (1886‒1980), що їхній доро-
бок завжди привертав увагу українських дослідників.  

Аналіз досліджень і публікацій. Осягнення засад-
ничих концепцій Р. Інгардена і В. Татаркевича, воче-
видь, мало для естетичних розвідок в Україні неабиякий 
"теоретичний позитив", проте водночас спричинило 
досить провокаційну ситуацію. Адже доробок польської 
естетичної школи фактично ототожнювався з визнач-
ними, однак – тільки цими двома іменами, створюючи в 
персоналізованому просторі української естетики ситу-
ацію очевидного дисбалансу. Його ліквідації, безсумні-
вно, посприяє докторська дисертація К. Шевчук "Аксіо-
логічний вимір естетичного переживання в польській 
естетиці першої половини ХХ ст." (науковий керівник – 
доктор філософських наук, професор В. Панченко), 
виконана на кафедрі етики, естетики та культурології 
Національного університету імені Тараса Шевченка.  

Мета статті: здійснити інтерпретацію польського ес-
тетичного дискурсу ХХ ст. в контексті теоретичного го-
ризонту української естетики. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Слід 
завважити, що дисертаційні роботи, підготовлені на цій 
кафедрі, вирізняє не тільки високий науковий рівень, 
але й оригінальність проблематики, яка спонукає, при-
наймні нас, до власних розмислів і пошуків. Вперше 
наслідком цього "теоретичного натхнення" стала стаття 
"Трансгресивний досвід Ж. Батая в динаміці культуро-
творчих процесів" ("Культурологічна думка", К., 2016), 
написана під впливом кандидатської дисертації 
Є. Буцикіної "Концепція трансгресивного досвіду Жоржа 
Батая: естетичний аналіз" (науковий керівник – канди-
дат філософських наук, доцент І. Живоглядова), вдруге 
– дана стаття, стимульована означеною вище дисерта-
цією К. Шевчук. Відтак, очевидним є формування своє-
рідної тенденції, що виявляє ознаки певного підходу, 
який потребує хоча б умовного визначення. 

Наразі скористаємося власним прийомом, що був 
застосований під час написання одного з підрозділів, 
присвяченого епістолярію Ф. Ніцше, нашої останньої 
монографії "Культуротворчий потенціал епістолярію: 
європейський досвід другої половини ХІХ – першої по-
ловини ХХ ст." (К., 2017). Так, задля виявлення концеп-
туальних підтекстів у певних листах німецького філо-
софа нами здійснювалася не тільки власне їх розвідка, 
але й відбувалося звернення і до досвіду аналізу, прове-
деного іншими дослідниками. Отже, прийом, котрий був 
використаний, ми визначили як "інтерпретація інтерпре-
тацій", фактично перефразувавши, проте досить чітко 

 © Оніщенко О. І. 



~ 26 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

наслідуючи, сутність відомого концепту В. Кандинського 
"критика критики". На нашу думку, формулювання "інтер-
претація інтерпретацій" визначає і обґрунтовує підхід, що 
був покладений в основу даної статті.  

Так, розвідка К. Шевчук1, що значною мірою спиралася 
на автентичний матеріал, дозволила, з одного боку – роз-
ширити наші уявлення про доробок метрів польської есте-
тики ХХ ст. Р. Інгардена і В. Татаркевича, проте з другого 
– і значення цього моменту не можна переоцінити – від-
крила імена фактично невідомих в Україні польських нау-
ковців, серед яких особливий інтерес викликає доробок 
Л. Блауштайна, М. Валліса, Г. Ельзенберга та С. Оссовсь-
кого, що, безсумнівно, потребує активної кооптації у кон-
цептуальне поле української естетичної думки.  

Наразі зазначимо, що теоретичні орієнтири польсь-
ких учених так чи інакше були пов’язані із наріжними 
структурними складовими естетичної науки – її предме-
том, понятійно-категоріальним апаратом, структурою 
естетичної свідомості, феноменом художньої творчості, 
видовою специфікою мистецтва та ін. У процесі, сказа-
ти б, концептуальної конкретизації на теренах польської 
естетики доволі чітко виокремилася низка проблем, 
серед яких особливу увагу практично всіх її провідних 
представників привертав феномен естетичного пере-
живання. Розвідка К. Шевчук відкриває можливість, хо-
ча б у форматі вторинної інтерпретації, долучитися до 
тих пошуків польських науковців, що їхній доробок ви-
явився для української естетики гігантською "білою 
плямою". Зокрема, неабиякий інтерес викликають роз-
мисли Л. Блауштайна (1905‒1942/1944) щодо емоцій-
ного чинника і його визначальної ролі в естетичному 
відчутті, а згодом – естетичному переживанні. 

Варто зазначити, що матеріали, якими оперує 
К. Шевчук, дають можливість пересвідчитися у доволі ори-
гінальних, хоча і часто-густо дискусійних ідеях Л. Блау-
штайна. При цьому доцільність їх залучення в українську 
гуманістику не викликає жодного сумніву. Так, зокрема, ува-
гу привертають розмисли науковця щодо специфіки есте-
тичного переживання у процесі сприйняття кінотвору. Нара-
зі завважимо, що відповідні концепції польського дослідника 
формувалися переважно у 30-ті рр. ХХ ст., тобто у той пері-
од, коли теорія кіномистецтва ще перебувала у стані стано-
влення, тож, навіть суперечливі з позиції сьогодення, певні 
висновки Л. Блауштайна варті особливої уваги.  

Відтак, К. Шевчук акцентує на особливості підходу, 
який застосовує науковець у процесі свого дослідження, а 
саме – на використанні філософської термінології під час 
аналізу фільму: "До неї належать категорії спостережна 
презентація, імагінативна презентація, інтендування. Ана-
ліз його поглядів щодо естетичного сприйняття кіно вияв-
ляє зацікавлення насамперед описом досвіду фільму, 
тобто тим, як фільм постає у свідомості. Кіно й пережи-
вання, які з ним пов’язані, не становлять для нього окре-
мих елементів цього досвіду, а творять органічну структу-
ру. Досвід кіноглядача ґрунтується, насамперед, на зоро-
вих і слухових враженнях. …Не можливо, однак, передати 
за допомогою зображення смак і запах" [4, с. 123].  

Відповідне твердження Л. Блауштайна формально 
не можна заперечити, зважаючи на природу кінообразу, 
однак потужні пошуки та експерименти, що активізува-
лися в кіномистецтві у другій половині ХХ – на початку 
ХХІ ст., виявилися доволі сильними і несподіваними 
емоційними подразниками, значною мірою вплинувши 
на специфіку сприймання фільму. Серед показових 
                                                                  

1 Концепція дослідниці була оприлюднена у монографії 
"Естетичне переживання та його цінність у польській  естетиці 
першої половини ХХ ст.", однак як офіційний опонент дисерта-
ції К.Шевчук ми працювали з її рукописом, а отже, у процесі 
написання статті апелюємо безпосередньо до нього.  

прикладів наразі виокремимо стрічку Д. Різі "Запах жін-
ки" (1975) і його однойменний рімейк М. Бреста (1991), 
що ґрунтувалися на своєрідній опосередкованій інтер-
претації саме запахових вражень, що стимулювали 
потужне естетичне переживання.  

Ми неодноразово зверталися до них у контексті наших 
розвідок, які так чи інакше були пов’язані із феноменом 
естетичного почуття, передусім апелюючи до відомої пра-
ці Аллена Гранта "Фізіологічна естетика". Саме це дослі-
дження, що вийшло друком у 1878 р., стало своєрідним 
підмурівком для теоретичного обґрунтування пошуків що-
до естетизації фізіологічних почуттів запаху і смаку, які 
відверто активізувалися у другій половині ХХ – на початку 
ХХІ ст. на теренах кінематографа і літератури. Однак 
означені акценти Л. Блауштайна стосовно неможливості 
відтворення, а отже – переживання смаку і запаху у кіне-
матографі, що були висловлені науковцем у 30-х рр. ХХ ст., 
варто, на нашу думку, залучати у відповідний контекст 
задля цілісної реконструкції концептуальної логіки дослі-
дження означеної проблеми. 

Взагалі, кінематографічні розмисли Л. Блауштайна, 
які презентовані у розвідці К. Шевчук, на нашу думку, 
свідчать про глибоке розуміння польським ученим при-
роди кіномистецтва, специфіки кінообразу, функціона-
льності кінематографа та ін. Зокрема, увагу привертає 
думка Л. Блауштайна, реконструйована українською 
дослідницею, згідно з якою "кінотвір виконує релакса-
ційну функцію, яка пов’язана з перебуванням в імагіна-
тивному світі, що сприяє відриву від щоденних справ і 
постає святковою перервою" [4, с. 125].  

Цей висновок, що його К. Шевчук подає за краківським 
виданням Л. Блауштайна 2005 р., при першому набли-
женні аж ніяк не вражає своєю теоретичною глибиною, 
однак, враховуючи роки життя польського ученого, його 
більш, ніж імовірно, було зроблено у 30-ті рр. ХХ ст. Зва-
жаючи на специфіку процесів, що відбувалися у світовому 
кіномистецтві в означений період, науковець, схоже, об-
ґрунтовує сутнісні ознаки ескейпізму – вельми показового 
явища в американському кінематографі доби "великої 
депресії", певні жанри якого були відверто мобілізовані на 
виконання компенсаційної функції. Принагідно завважимо, 
що наприкінці ХХ – на початку ХХІ ст. цей феномен почав 
досліджуватися досить активно і на теренах "чистого" кі-
нознавства, і в естетико-культурологічному контексті у 
зв’язку з проблемою функціональності мистецтва. Проте в 
умовах 30-х рр. ХХ ст. навіть сама постановка Л. Блау-
штайном такої проблеми була, на нашу думку, без перебі-
льшення відвертим теоретичним проривом.  

Здатність науковця до, сказати б, концептуального пе-
редбачення відзначає і К. Шевчук, порушуючи, зокрема, 
проблему індивідуального й колективного естетичного 
досвіду: "Доволі оригінальне осмислення цього питання, 
що десь випереджає час, знаходимо у працях Л. Блау-
штайна. У 30-ті рр. ХХ ст. він пише, що “особливо у сучас-
ну епоху, яка виявляє схильність до колективних естетич-
них переживань, спільність переживань є швидше прави-
лом, ніж винятком”…". Продовжуючи реконструкцію думки 
дослідника, К. Шевчук відзначає, що колективні естетичні 
відчуття "по-перше, мусять бути одночасними, а по-друге, 
реципієнти мають ділитися своїми переживаннями. У ви-
падку колективного сприйняття естетичне переживання 
вже не залежить лише від чуттєвої вразливості суб’єкта і 
переваг естетичного предмета, але значною мірою зумов-
лене реакціями оточення" [4, с. 121].  

Розмисли Л. Блауштайна щодо колективного виміру 
естетичного переживання мають, так би мовити, при-
кладний характер і насамперед пов’язані з аналізом 
специфічних особливостей кінематографу. Водночас за-
вважимо, що у вельми резонансній для свого часу праці 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 27 ~ 

 

 

М. Гюйо "Мистецтво з соціологічної точки зору" (1889) бу-
ла висловлена ідея, згідно з якою важливим чинником, що 
стимулює найбільш повну естетичну емоцію, є суспільна 
солідарність. Ми зверталися до цієї концепції ученого у 
контексті нашої монографії "Художня творчість: проект 
некласичної естетики" (2007), однак позиція Л. Блау-
штайна стосовно колективного характеру естетичного 
переживання стимулювала нас повернутися до неї. 

Якщо польського дослідника питання колективного 
начала спонукає звернутися до, так би мовити, кінцевої 
ланки естетичного ланцюга "емоція – естетичне почуття 
– естетичне переживання" і закодоване на природу кон-
кретного виду мистецтва, то для французького естетика 
воно пов’язане з його первинним рівнем – емоцією. На 
думку М. Гюйо, "художня емоція є емоція соціальна, що 
примушує нас відчувати життя, аналогічне нашому і яке 
зближує з нашим митець: до прямого задоволення при-
ємних відчуттів приєднуються всі задоволення, котрі ми 
витягаємо від симпатичного збудження нашого життя у 
спільноті" [3, с. 53]. Важливо підкреслити, що розлогі 
розмисли науковця з цього приводу приводять його, 
врешті-решт, до висновку, що "художня емоція у своїй 
сутності суспільна; як наслідок, вона має на меті роз-
ширити індивідуальне життя, примусити його злитися з 
більш широким універсальним життям" [3, с. 53]. 

Соціальний вимір, який домінує у цьому твердженні, 
є очевидним, однак М. Гюйо прагне артикулювати його 
ще чіткіше, стверджуючи, що "найвище завдання мис-
тецтва – створювати естетичну емоцію соціального 
характеру" [3, с. 53]. Однак, декларуючи соціальну до-
мінанту естетичної емоції, яка має привести до "універ-
сального естетичного переживання", французький нау-
ковець артикулює роль уяви, що працює у процесі тво-
рчості митця і певною мірою у реципієнта, який підклю-
чає її у процесі естетичного переживання.  

Аналогічним шляхом рухався і Л. Блауштайн, кот-
рий, як відзначає К. Шевчук, надавав уяві / імагінативній 
уяві особливого значення у процесі естетичного пере-
живання, вважаючи, "що без її дослідження не можливо 
пояснити, зокрема, психологію театрального чи кіно-
глядача, психологію людини, яка насолоджується тво-
рами пластичного мистецтва…" [4, с. 114]. Водночас 
польський учений виокремлює ще один важливий чин-
ник, що виконує доволі суттєву функцію у процесі есте-
тичного переживання, – фантазію: "По-перше, вона 
доповнює сприйняті предмети (предмети, не показані 
на екрані чи на картинах…). По-друге, фантазія ілюст-
рує дані речі. …По-третє, фантазія додає до сприйнят-
тя мрії, які не тісно з нею пов’язані" [4, с. 111]. 

Наразі завважимо, що у концепції М. Гюйо роль фан-
тазії якщо і фіксується, то у вельми завуальованому ви-
гляді, натомість у Л. Блауштайна логіка руху уява – фа-
нтазія простежується дуже чітко. Проте насамперед 
увагу привертає сам факт фіксації польським науковцем 
ролі фантазії у зв’язку з феноменом естетичного пере-
живання. Адже традиційно статус фантазії безпосеред-
ньо закріплювався за постаттю митця, тобто – ототож-
нювався з процесом створення, а не сприйняття, що по-
казовим чином відбиває назва і концептуальна спрямо-
ваність відомої праці З. Фрейда "Митець і фантазія". 

Відтак, несподівані ракурси, які виявляються у дослі-
дженнях Л. Блауштайна, з одного боку – спонукають 
ввести їх у певний концептуальний контекст, а з другого 
– позначені очевидною новизною, що дозволяє говорити 
про очевидну наявність прогнозуючого начала. У цьому 
зв’язку показовими видаються і розвідки М. Валліса 
(1895‒1975), теоретичні орієнтири якого демонструють 
показовий "традиційно-новаторський" паритет.  

Наразі увагу привертають пошуки науковця на тере-
нах категоріального апарату естетичної науки, серед 
яких К. Шевчук виокремлює валлісову працю, присвяче-
ну категорії піднесеного, і наголошує, що польський уче-
ний тлумачив відповідну теорію І. Канта "у тому ж дусі, як 
це пізніше зробив Ж.-Ф. Ліотар" [4, с. 206]. Вочевидь, 
дослідження М. Валліса свідчить про його глибоке зану-
рення у площину аналізу піднесеного, адже, як відзначає 
К. Шевчук, позиція польського ученого багато в чому пе-
ретинається із досвідом тлумачення цієї категорії німе-
цьким ідеалізмом. Водночас М. Валліс відверто апелю-
вав до "“Елементів критики” Г. Хома, який звертав увагу 
на силу впливу піднесених предметів" [4, с. 206].  

Так само контекстний підхід присутній і у процесі 
розгляду М. Валлісом категорій трагічного і комічного, 
що часто-густо спонукає його до відвертої полеміки, 
зокрема навіть з такими визнаними авторитетами, як 
А. Бергсон. Проте цей, вочевидь, теоретично-перспек-
тивний, а за великим рахунком – науково-коректний 
підхід відверто ігнорується М. Валлісом у процесі до-
слідження категорії потворного, що, імовірно, привер-
тала особливу увагу польського науковця.  

Як відомо, теоретичний досвід її дослідження, при-
наймні до середини ХХ ст., поступався у кількісному 
плані дослідженням класичного категоріального апара-
ту естетичної науки. Виняток складає визначна праця 
К. Розенкранца (1853) "Естетика потворного", що міс-
тить фундаментальний аналіз різновидів потворного, 
його класифікацію, зіставлення з іншими категоріями, 
визначення структурних складових, трансформацій у 
площину мистецтва тощо, – все це закріпило за нею 
особливе місце у дослідженні цієї проблеми. 

Одначе М. Валліс фактично обходить це досліджен-
ня, хоча загальна концептуальна спрямованість розвідок 
польського науковця у ХХ столітті, вочевидь, була суго-
лосною теоретичним орієнтирам німецького філософа, 
визначеним у столітті ХIХ. Як відзначає К. Шевчук, у "30-х 
рр. ХХ ст. М. Валліс був єдиним дослідником, який так 
рішуче окреслює потворне як позитивну естетичну цін-
ність" і, розвиваючи своє судження, підкреслює, що "у 
1949 р. М. Валліс розвинув концепцію поділу естетичних 
предметів на дві великі групи, залежно від того, який тип 
естетичних переживань вони викликають (гармонійні або 
частково дисгармонійні)" [4, с. 202]. 

Вочевидь, типологія естетично потворних предме-
тів, запропонована М. Валлісом, стимулює неабиякий 
інтерес, проте акцентуація науковця на дисгармонічно-
му, відхиленні від норми та ін. фактично відсилає до 
засадничих положень праці К. Розенкранца, в якій, зок-
рема, наголошувалося, що часто потворне визначають 
аморфність, асиметрія та дисгармонія. Очевидні конце-
птуальні перетини виявляються і на інших рівнях. Це, 
зокрема, стосується мистецького контексту потворного, 
що йому приділяв неабияку увагу К. Розенкранц і до-
сліджував М. Валліс, маючи вагомі теоретичні здобутки 
у галузі мистецтвознавства і художньої критики.  

Порівняльний аналіз їхніх розвідок стосовно потвор-
ного у царині мистецтва дозволяє розглянути особливо-
сті його втілення у класичних творах, які природно пере-
бували у полі дослідження К. Розенкранца, і у творах 
кінця ХІХ – ХХ ст., що привертали увагу М. Валліса, кот-
рий відзначав "не зрівняне за шкалою захоплення потво-
рним, притаманне художникам експресіонізму, веризму, 
надреалізму (у тексті К. Шевчук подається саме такий 
варіант перекладу, проте, імовірно, Валліс мав на увазі 
твори сюрреалізму – О.О.), творцям повісті та драми з 
кола екзистенціалізму, “театру абсурду” і фільму з “чор-
ним гумором”" [4, с. 319]. На нашу думку, поєднання ес-
тетико-мистецтвознавчих розвідок К. Розенкранца і 



~ 28 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

М. Валліса щодо потворного може стати потужним фун-
даментом для подальших теоретичних досліджень, які 
обґрунтовуватимуть експериментування на теренах по-
творного у сучасних мистецьких практиках.  

І ще один очевидний концептуальний перетин у погля-
дах К. Розенкранца і М. Валліса пов'язаний із антиноміч-
ною потворному категорією – прекрасним. З цього приво-
ду німецький учений відзначав: "У нормальному сенсі у 
контексті цілісності твору мистецтва потворне виправдане 
як умовна необхідність, анулюючись протидією прекрас-
ного. У цьому випадку нам надає задоволення не потвор-
не як таке, а прекрасне, яке долає представлену у творі 
власну нездійсненність" [5, с. 62]. Фактично у такій самій 
концептуальній площині перебуває і М. Валліс, адже для 
нього, як відзначає К. Шевчук, "потворність… не є простим 
запереченням прекрасного, але протиставляється тому, 
що “незначне”, естетично нейтральне" [4, с. 203]. 

Наслідки подібного зіставлення тільки загострюють пи-
тання щодо причини відвертого відсторонення М. Валліса 
від дослідження К. Розенкранца. Можливо, його варто 
шукати в експліцитному дистанціюванні польського науко-
вця від філософії Г. В. Ф. Гегеля, до кола якого належав 
німецький учений. Це відмежування, хоча і в іншому кате-
горіальному контексті, К. Шевчук фіксує досить чітко, за-
значаючи, що М. Валліс вважав піднесене "складовою 
досить розлогого релігійного переживання. З релігією під-
несене пов’язував свого часу Г. В. Ф. Гегель…; проте 
М. Валліс не посилається на Гегеля" [4, с. 207].  

Водночас певні ідеї польського ученого, вочевидь, 
носять новаторський характер і, так само як у випадку 
Л. Блауштайна, виявляють ознаки прогнозування. Це, 
зокрема, стосується міждисциплінарного підходу, що 
його відверто декларував М. Валліс, сповідуючи принци-
пи естетичного плюралізму. З цього приводу К. Шевчук 
відзначає, що науковець артикулював "інтердисципліна-
рний характер естетичних досліджень, які можуть багато 
отримати зі співпраці з історією мистецтва, культури, 
етнологією, психологією, соціологією" [4, с. 49]. 

Наразі зазначимо, що орієнтацією на міждисциплі-
нарну спрямованість просякнута переважна більшість 
досліджень польських естетиків, що зрештою позначи-
лося на специфіці їхньої проблематики. Так, і у розвід-
ках Л. Блауштайна, і М. Валліса чітко простежувався 
вихід як у мистецтвознавчий, так і в психологічний ви-
міри. У цьому ж напрямі рухався ще один представник 
польської естетичної школи ХХ ст. Г. Ельзенберг 
(1887‒1967), наукові інтереси якого були, зокрема, 
пов’язані із поняттям експресії, сутнісні ознаки якої, на 
думку ученого, окрім власне естетичного, безсумнівно, 
передбачали вихід у площину психологічного виміру.  

Відповідні переклади К. Шевчук дають можливість пере-
свідчитися у вельми ґрунтовному підході Г. Ельзенберга до 
аналізу експресії, що привертала увагу і його колег, переду-
сім – Р. Інгардена і М. Валліса. Проте для Ельзенберга це 
поняття стає одним з теоретичних пріоритетів і розглядаєть-
ся у різних площинах. Насамперед слід підкреслити, що 
науковець визнає експресію другою формою естетичного 
переживання, що є "певним психічним процесом, себто про-
цесом виявлення психічних змістів, доступних в естетичному 
переживанні" [4, с. 131]. До того ж українська дослідниця 
особливо артикулює прагнення польського науковця дати 
визначення експресії, що, зрештою, зумовлює два показові 
варіанти. По-перше – "бути знаком, ознакою певного психіч-
ного стану; по-друге – бути таким знаком психічного стану, 
який не лише дає поняття цього стану, але також веде до 
повторного відтворення цього переживання" [4, с. 132].  

Вочевидь, у процесі своєї роботи Г. Ельзенберг ар-
тикулює експресію як естетико-психологічний феномен, 
однак певні результати здійсненого ним аналізу, воче-

видь, можуть розширити кордони і мистецтвознавчих 
досліджень, спрямованих у царину одного з найвизнач-
ніших художніх напрямків ХХ ст. – експресіонізму. 

Фактично всі науковці, котрі так чи інакше входять у 
контекст цієї проблематики, розпочинають свої розвідки з 
визначення поняття "експресіонізм", що його сутність від-
биває ідея вираження. За великим рахунком, такий підхід 
вже став не тільки традиційним, але й набув ознак, так би 
мовити, аксіоматичного характеру. Поступово ця терміно-
логічна формалізація, на нашу думку, звузила діапазон 
осмислення феномена експресіонізму, закодувавши його 
на, так би мовити, суто літературознавчому чи мистецтво-
знавчому аналізі конкретних художніх творів. Означену 
ситуацію певною мірою удосконалив досвід культурологі-
чного дослідження експресіонізму, однією з ознак якого є 
міждисциплінарний підхід. Відтак, у сучасних культуроло-
гічних розвідках обов’язково враховуються філософсько-
естетичний, психологічний та мистецтвознавчий аспекти 
експресіоністичного напрямку, дозволяючи осмислити 
його багатовимірність і багатошаровість.  

Однак, на нашу думку, специфіка експресіонізму, що, 
вочевидь, відрізняє його від всіх інших напрямків ХХ ст., 
передбачає особливу акцентуацію саме на психологіч-
ному вимірі художньої творчості, що зрештою і відкриває 
вихід у естетичну, мистецтвознавчу та культурологічну 
площину. Аналізуючи специфіку експресіонізму, В. Бран-
ський вельми точно акцентував, що він виражає склад-
ний стан конвульсивної людини, і хоча, як і більшість 
науковців, головну увагу він зосереджував на філософ-
сько-естетичному підґрунті цього напрямку, тим не менш 
не обходив певні чинники, що безпосередньо пов’язані із 
психологічним виміром. Так, учений підкреслював, що 
митці, котрі працювали на теренах експресіонізму, були 
відсторонені від позитивних і спрямовані виключно на 
негативні емоції, а відтак – справляли враження "суціль-
ного “жмутку нервів”" [1, с. 399]. 

Вочевидь, цій характеристиці повною мірою відпові-
дали персоналії, котрих вважають фундаторами екс-
пресіонізму, – В. ван Гог і Е. Мунк, а також його видатні 
репрезентанти Ж. Руо, О. Кокошка, Г. Гейм, Г. Тракль 
та ін., що провокує скористатися потенціалом біографі-
чного методу і навести незаперечні у цьому плані фак-
ти. Однак наразі для нас важливо артикулювати один 
принциповий момент, а саме – беззаперечне доміну-
вання психологічного виміру при аналізі експресіонізму, 
адже фактично всі його провідні представники були 
глибоко травмованими, невротичними чи взагалі психі-
чно хворими, що, природно, накладало відповідний 
відбиток на їхню творчість, зрештою і визначивши есте-
тико-художні особливості цього напрямку. 

У даному зв’язку відкриваються неабиякі перспекти-
ви для нового етапу у дослідженні експресіонізму, се-
ред яких виокремимо так звану концепцію "експресив-
них предметів" Г. Ельзенберга. Навряд чи всі її чинники 
можуть бути безпосередньо трансформовані в естети-
ко-мистецтвознавчий контекст дослідження означеного 
напрямку, однак один, що зумовлює прояв естетичної 
експресії, вочевидь, привертає увагу. Так, як відзначає 
К. Шевчук, "однією з характерних рис естетичної екс-
пресії… є те, що вона не може полягати в умовиводі. 
Ще однією характеристикою, – підкреслював польський 
науковець, – є конкретність прояву психічного предмета 
– він не може виникати шляхом асоціації. Третя харак-
терна риса естетичної експресії – образ психічної сут-
ності має бути даний не за посередництвом прояву, але 
разом із ним, безпосередньо, в одному акті схоплення. 
Таким чином, естетично експресивними можуть бути 
такі прояви, в яких предмет психічного переживання 
даний іманентно" [4, с. 133]. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 29 ~ 

 

 

Це концептуальне положення Г. Ельзенберга, виді-
лене К. Шевчук, безсумнівно, може бути кооптоване у 
широкий теоретичний контекст дослідження експресіо-
нізму, відкриваючи нові виміри у його аналізі, однак 
межі статті не дають нам можливості цього зробити. 
Тож скористаємося наразі ще однією цитатою – фраг-
ментом з життєпису Е. Мунка "Фриз життя", що безпо-
середньо кореспондує з висновком Г. Ельзенберга, 
створюючи показовий теоретико-практичний паритет. 
Йдеться про відомий авторський коментар норвезького 
митця щодо його великої картини "Крик": "Якось ввечері 
я йшов стежкою, з одного боку було місто, внизу – 
фьорд. Я відчув себе втомленим і хворим. Я зупинив-
ся… сонце сідало і хмари стали криваво-червоними. Я 
відчув крик природи… Я написав картину, написав хма-
ри як справжню кров. Колір голосив" [2, с. 368]. 

Це зізнання Е. Мунка відкриває неабиякі можливості у 
зв’язку з розглядом ще однієї проблеми, що вкрай рідко 
поставала на естетичних теренах, – стимулів художньої 
творчості. Ми дозволяємо собі зробити такий категоричний 
висновок, оскільки неодноразово зверталися до неї у своїх 
монографіях і статтях. Заповненню цього концептуального 
вакууму сприятимуть дослідження ще одного представни-
ка польської естетики ХХ ст. С. Оссовського (1897‒1963), 
що в його теоретичних орієнтирах осмислення проблем 
емоції, естетичного почуття, естетичного переживання та 
ін., вочевидь, простежувалася спрямованість на естетич-
ний, психологічний і соціологічний паритет. 

 Проте наразі ми зупинимося тільки на психологіч-
ному вимірі його розвідок, що у зв’язку з феноменом 
естетичного переживання актуалізують питання стиму-
лів художньої творчості. Як відзначає К. Шевчук, 
С. Оссовський приділяє велику увагу дослідженню сек-
суального начала, що стимулює творчий процес, апе-
люючи до відповідних ідей психоаналітичної теорії. Во-
чевидь, польський дослідник не є однозначним аполо-
гетом фрейдівських поглядів на цю проблему, а отже, 
наголошує, що "сексуальні чинники, без сумніву, віді-

грають дуже важливу роль у мистецтві, …але художня 
творчість не зводиться лише до цієї сфери людських 
імпульсів і почуттів" [4, с. 339]. Означену думку 
С. Оссовського навряд чи можна заперечити, до того ж 
вона частково пояснює причину очевидного ігнорування 
ним українсько-польського психоаналітичного досвіду, 
що безпосередньо ототожнюється з іменем С. Балея, і 
передусім з його визнаною теоретичною працею – трак-
татом "З психології творчості Шевченка".  

Висновки. Таким чином, введення у сучасний кон-
текст української естетичної теорії фактично недослі-
джених концепцій польських учених не тільки сприяти-
ме відкриттю невідомих сторінок в історії естетики ХХ 
ст., але й актуалізуватиме накреслення нових підходів 
до аналізу її класичних проблем, актуальність яких ні-
коли не підлягатиме сумніву. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бранский В. Искусство и философия / В. Бранский. – Калинин-
град: Янтарный сказ, 1999. – 703 с.  

2. Вайль П. Гений места / П. Вайль. – М.: КоЛибри, 2006. – 485 с.  
3. Гюйо М. Искусство с социологической точки зрения / М. Гюйо; 

[Пер. Д.А.М.]. – С-Пб.: Изд-во товарищества "Знание", 1900. - С. 
29‒464. 

4. Шевчук К. С. Аксіологічний вимір естетичного переживання в 
польській естетиці першої половини ХХ ст / К. С. Шевчук. – Дисертація / 
рукопис, 2017. – 402 с.  

5. Шкепу М. А. Естетика безобразного Карла Розенкранца / 
М. А. Шкепу. – К.: Фенікс, 2010. – 448 с.  

 
REFERENCES 

1. Branskij, V.(1999). Iskusstvo i filosofija [Art and Philosopy]. Kalinin-
grad, Jantarnyj skaz. 

2. Vayl, P. (2006). Genij mesta [Genius places]. Moscow, Kolibri. 
3. Guyo, M. (1900). Iskusstvo s sociologicheskoj tochki zrenija [Art from 

a sociological point of view]. St. Petersburg, Izd-vo tovarishhestva “Znanie”. 
4. Shevchuk, K. (2017). Aksіologіchnij vimіr estetichnogo perezhivannja 

v pol's'kіj esteticі pershoї polovini XX st. [Axiological dimension of aesthetic 
experience in the Polish aesthetics of the first half of the twentieth century]. 
– Kyiv, Manuscript. 

5. Shkepu, M. (2010). Jestetika bezobraznogo Karla Rozenkranca [Aes-
thetics of ugly Karl Rosenkranz]. – Kyiv, Feniks. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  11 . 1 1 . 17  

 
 
Е. И. Онищенко, д-р философ. наук, проф. 
Киевский национальный университет театра, кино и телевидения им. Карпенко-Карого, 
ул. Ярославов вал, 40, г. Киев, 01054, Украина 
 

ПОЛЬСКИЙ ЭСТЕТИЧЕСКИЙ ДИСКУРС ХХ В.: ИНТЕРПРЕТАЦИЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЙ 
 
Статья посвящена анализу польского эстетического дискурса ХХ в. и перспективам его интерпретации в украинской эстетике, 

в частности в работе К. Шевчук, которая защищается на кафедре этики, эстетики и культурологии Киевского национального уни-
верситета имени Тараса Шевченко. Эти разработки значительно расширяют представление о каноне польской эстетической мысли, 
классически представленной именами таких эстетиков, как Р. Ингарден и В. Татаркевич, и открывают имена фактически неизвест-
ных в Украине польских ученых, среди которых особый интерес вызывают работы Л. Блауштайна, М. Валлиса, Г. Ельзенберга и 
С. Оссовского. В частности, в данной перспективе освещаются уже традиционные для эстетики ХХ века проблемы: психология ху-
дожественного творчества, коллективность эстетического восприятия, соотношение фантазии и воображения. Также открываю-
тся новые интерпретационные перспективы возвышенного и безобразного, эстетического переживания и опыта. 

Ключевые слова: интерпретация, эстетическое переживание, эстетическое чувство, эмоция, фантазия, безобразное, экспрессия, стимул. 
 
E. I. Onishchenko, Doctor of Philosophical Science, Professor, 
Kyiv National I. K. Karpenko-Kary Theatre, Cinema and Television University 
40, Yaroslavov Val Street, Kyiv, 01054, Ukraine 
 

POLISH AESTHETIC DISCOURSE OF THE 20TH CENTURY: INTERPRETATION OF INTERPRETATIONS 
 
The article is devoted to the analysis of the Polish aesthetic discourse of the twentieth century and the prospects for its interpretation in the 

Ukrainian aesthetics, particularly in the works by Kateryna Shevchuk, defended at the department of ethics, aesthetics and culture studies of Taras 
Shevchenko National University of Kyiv. These research greatly extend the idea of the aesthetic canon of the Polish thought, classically repre-
sented by the aesthetics R. Ingarden and W. Tatarkiewicz and reveal the names of virtually unknown in Ukraine Polish scientists, including special 
interest is the legacy of L. Blaustein, M. Wallis, H. Elzenberg and G. Ossowski. In particular, this perspective covers traditional for the twentieth 
century aesthetics problems, including psychology of art, collective aesthetic experience, ratio, fantasy, and imagination. Also, new interpretive 
perspectives of sublime and ugly, aesthetical experience are opened. 

The theoretical orientations of the Polish scholars, in one way or another, were connected with the cornerstones of the aesthetic science - its 
subject, the conceptual-categorical apparatus, the structure of aesthetic consciousness, the phenomenon of artistic creativity, the specific nature 
of art, and others. In the process of conceptual concretization, in the field of Polish aesthetics a number of problems have been rather clearly dis-
tinguished, among which the special attention of practically all of its leading representatives has attracted the phenomenon of aesthetical experi-
ence. K. Shevchuk’s investigation opens up an opportunity, at least in the format of a secondary interpretation, to join the research of the Polish 
scholars, whose work proved to be a giant "white spot" for the Ukrainian aestheticians. 

Introducing actually unexplored concepts Polish scientists to the modern Ukrainian aesthetic theory not only facilitates the opening of "un-
known pages" in the history of the twentieth century aesthetics, but also makes actual mark of new approaches to the analysis of classical prob-
lems, the relevance of which will never be a subject of doubt. 

Key words: interpretation, aesthetical experience, aesthetical feeling, emotion, fantasy, ugly, expression, stimulus. 


