
 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 41 ~ 

 

 

УДК 130.2:101.1:17.023:179.9(450) 
М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

mrogozha@ukr.net 
 

ФІЛОСОФ У ПРОСТОРІ І ЧАСІ КУЛЬТУРИ (ХРОНОТОП ЖИТТЄВЧЕННЯ). ЧАСТИНА ІІ 
 
Стаття присвячена осмисленню філософського способу життя як інваріанта західної культури. У статті містяться відповіді на 

питання: який вплив на особу, яка мислить, мають час і місце її життя і чи взагалі можливо ставити питання таким чином? Вказу-
ється, що біографічний метод історико-філософського дослідження уможливлює культурологічне прочитання життєдіяльності 
філософа в контексті унікальності місця і часу як хронотопу життєвчення. Хронотоп як "часпростір" (М. М. Бахтін) задає у певний 
період часу згущення його прикмет, у результаті чого у певному місці культурного простору народжується унікальний образ мисли-
теля. Хронотоп задає неповторність філософських запитів мислителя. Розгляд його концепції крізь призму прожитого життя дає 
можливість зіставляти обґрунтоване і практиковане і за їх збігу вести мову про життєвчення філософа. У другій частині статті 
розглядається "часпростір" Модерну, в якому міський публічний простір як місце діяльності філософа нерозривно пов'язаний з кри-
тично налаштованою і самоорганізованою громадськістю. Особливу увагу присвячено життєдіяльності А. Швейцера і Г. Арендт. 

Ключові слова: філософ, публічна сфера, публіка, вчений, життєвчення, Альберт Швейцер, Ганна Арендт, служіння людям, західна інтелектуа-
льна традиція, духовні вправи. 

 
Постановка проблеми. У першій частині статті було 

наведено міркування Г. Арендт щодо місії філософа в 
сучасному світі. Традиційний для філософа споглядаль-
ний спосіб життя (vita contemplativa) у ХХ ст. поступається 
місцем активній включеності у громадське життя в модусі 
vita activa. Відтак, суто філософська проблематика при-
значення філософа у світі була розглянута в культурологі-
чному ключі: який вплив на особу, яка мислить, мають час 
і місце її життя і чи взагалі можливо ставити питання таким 
чином? Позитивна відповідь на друге питання дала привід 
у першій частині зупинитися на домодерних образах філо-
софа. Частина друга присвячена дослідженню способу 
життя філософа в добу Модерну. 

Аналіз досліджень і публікацій. Така постановка 
питання можлива на основі історико-філософських роз-
відок щодо взаємозв’язку життєдіяльності мислителя та 
його філософування. Французький історик філософії 
П. Адо активно розвивав теорію, за якою духовне життя 
філософа, ангажованість певними проблемами зумов-
люють його мислення, визначають розгортання теорети-
чних пошуків. В історико-філософських дослідженнях 
така індивідуально орієнтована тенденція отримала на-
зву "біографічний поворот" [10, с. 23]. Саме ця точка зору 
уможливлює культурологічне прочитання життєдіяльнос-
ті філософа в контексті унікальності часу і місця. Філо-
софія є не сферою чистої теорії, умоглядних концептуа-
льних схем і чистого спекулятивного мислення, а спосо-
бом життя людини, здійснюваним нею свідомо життєвим 
вибором. Відповідно, філософом є той, "хто спроможний 
бути уважним до того, що цікавить кожну людину, тобто, 
в кінцевому рахунку, до практики" [1, с. 173]. 

Мета статті полягає в осмисленні філософського 
способу життя як інваріанта західної культури. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Доба 
Модерну задає свої умови можливості діяльності філо-
софа. Знову якісно змінюється простір, в якому протікає 
його життя. Це так само місто, але в ньому поширюєть-
ся новий дух публічності як невід’ємна складова капіта-
лістичного світу, що формується в Європі того часу. 
Ю. Габермас називає його буржуазною публічною сфе-
рою – "сферою приватних людей, що зібралися разом 
як публіка" [15, с. 27]. Купці, бюргери, підприємці, влас-
ники мануфактур, так само як митці, журналісти, худож-
ні і літературні критики, офіцери, лікарі, юристи і про-
фесори, разом з напівбогемною-напівбуржуазною арис-
тократією і освіченими капіталістами утворюють публіку 
[15, с. 23], яка є, по-перше, суто міською, по-друге, осві-
ченою. Сутнісною характеристикою публіки є її освітній 
рівень – публіка читає й обговорює прочитане. Габер-
мас стверджує розумність і критичну налаштованість 
публіки, її зацікавленість в обговореннях подій економі-

чного, політичного, соціального і культурного життя. 
Публіка збирається для обговорення і дискусій у нових 
міських просторах – салонах, кав’ярнях, клубах.  

Філософ стає провісником такої нової публічної сфери. 
З кінця XVII ст. у Франції термін philosophe вживався для 
назви письменників, які полишали сфери абстрактного 
мислення, звільнялися від примарних авторитетів традиції 
і віри та "представляли і популяризували нові відкриття, 
концепції і теорії" й "несподівано відкрили, що насправді 
вони могли здійснити практичний вплив у реальному світі 
– на ідеї, в першу чергу, але через ідеї також на освіту, 
політику, релігію і культуру взагалі. Філософія стала не 
лише вивільненою, але також і могутньою" [16, с. 10]. Ці 
письменники/філософи, згодом названі просвітниками, 
стали загальноєвропейським явищем. У своїй діяльності 
вони активно дистанціювались від традиційних філософів 
– університетських інтелектуалів, прихильників теології, – і 
прагнули своїм філософським доробком здійснити прак-
тичний вплив на публіку.  

Наприклад, у клубі "Вибране товариство", членами яко-
го були Д. Г’юм і А. Сміт, у 1757 р. обговорювали питання: 
"Яким є найкращий спосіб будівництва й ремонту якісних 
доріг?". Були висловлені пропозиції, що обговорювалися й 
оприлюднювалися, а в 1759 р. з’явився "План ремонту до-
ріг", який і було втілено в життя. В інших клубах обговорю-
валися не менш актуальні питання: "Що є більш вигідним 
для Британії – розширення своїх володінь за кордоном чи 
розвиток виробництва і торгівлі в метрополії?", "Чи сприят-
лива для держави безмірна релігійна терпимість?" тощо 
[11, с. 30–33]. Особливістю таких інтелектуальних осередків 
були, по-перше, активна участь просвітників в їх діяльності і, 
по-друге, тісний зв’язок між теоретичними розробками та 
практичним втіленням їх у життя, чи стосувалося це видан-
ня енциклопедій, проведення диспутів про щастя й чесноту, 
чи наукової організації виробництва. 

На відміну від політично значимої публічності антично-
го полісу публічність Модерну акцентується, по-перше, на 
плеканні індивідуальних інтересів приватних осіб; по-
друге, змінюється масштаб простору взаємодії. Поліс на-
давав філософу охоплювану неозброєним оком аудито-
рію, близьку до промовця. Суспільство раннього Модерну, 
(переважно) локалізоване на території конкретної держа-
ви, не могло вдовольнитися зоровою моделлю публічнос-
ті. Зібрання публіки у салонах і вітальнях, кав’ярнях і клу-
бах були тільки первинними осередками, розпорошеність 
яких  могла бути подолана задля включення у спільний 
дискурс за допомогою media. З XVIII ст. друковане слово 
стало засобом надперсонального, просторово дистанці-
йованого спілкування публіки взагалі і філософа з публі-
кою зокрема. Преса стала інструментом виховання крити-
чної налаштованості публіки. 

 © Рогожа М. М. 



~ 42 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Тут можна пригадати традицію прочитання кантівсь-
кої "Критики здатності судження" в контексті проблем 
взаємодії у публічному просторі, представлену, зокрема і 
Г. Арендт. Вона вказувала, що публічна сфера має таку 
саму природу, як і сфера естетики, – там людина не 
спроможна керуватися об’єктивними законами у питан-
нях смаку, тому змушена шукати згоди інших зі своїми 
судженнями, обґрунтовуючи їх загальну значимість. Зда-
тність судження є такою здатністю людського розуму, що 
активується у взаємодії з іншими людьми. Сила суджен-
ня працює на досягнення суспільної згоди, що залежить 
від суджень інших людей, на місце яких ставить себе 
той, хто виносить судження. Основою судження є спіль-
не почуття (common sense). "Для Канта спільне почуття 
означає не почуття, спільне всім нам, а саме те чуття, 
завдяки якому ми вбудовуємося у спільноту, стаємо її 
членом і можемо повідомляти іншим те, що було отри-
мано нашими п’ятьма спеціальними органами чуття" [4, 
с. 196]. Можливість спілкування, взаємодії зумовлена 
самим фактом того, що людина не може жити поза сус-
пільством: "Люди є взаємозалежні… у своїй найвищій 
здатності, розумі, що не працює за межами людської 
спільноти" [3, с. 24]. Арендт запропонувала застосовува-
ти прийоми, розроблені Кантом для естетики, для визна-
чення якості взаємодії у публічному просторі Модерну. 

Критична налаштованість публіки засновується на 
достатньо високому рівні освіти й означає розумність і 
здатність виносити судження. Йдеться не просто про 
грамотність, адже М. Лютер, давши кожному вірянину в 
руки Біблію, ініціював широкі освітні програми у рефор-
маційній Європі – маються на увазі смисли, що їх актуа-
лізував І. Кант у своєму знаменитому визначенні Просві-
тництва: "Для цього просвітництва потрібна лише свобо-
да, і при тому найневинніша, а саме у всіх випадках пуб-
лічно використовувати свій розум" [8, с. 29]. Для сучасно-
го Канту людства настала пора вирости із "неповноліт-
тя", тобто із нездатності спиратися на власний розум, й 
почати жити без стороннього керівництва, без опікунства 
щодо вибору способу життя. Публічність якраз і означає, 
за Кантом, що людина як самостійно мисляча істота на-
лежить до розумного людства. А просвітники – це "вче-
ні"/філософи, які, "скинувши із себе ярмо неповноліття, 
поширюють навколо дух розумної оцінки власної гідності 
й покликання кожної людини мислити самостійно" [8, 
с. 28]. Філософ, звертаючись до публіки, дає їй світло 
просвіти, піднімає важливі питання, пропонує свої шляхи 
вирішення актуальних проблем політичного, економічно-
го, соціального, культурного життя. 

Проте така ангажованість філософа не вимагала від 
нього обов’язково вести філософський спосіб життя, 
жити відповідно до того, що він теоретично відстоює. 
Скоріше навпаки, обставини розгортання соціокультур-
ного процесу зумовили тенденцію розвитку філософії 
як знеособленої теорії. Доба Модерну, особливо у пер-
ші століття свого історичного поступу, була орієнтована 
на всесильність людського розуму, майже релігійну віру 
в його можливості та зв'язок з наукою.  

Розвиток класичної науки зумовив формування кри-
теріїв наукового знання (як-от об’єктивність, раціональ-
ність, системність, універсалізм, верифікованість), що 
ними вчений повинен був послуговуватися у своїй дія-
льності. Тоді ж було сформовано й уявлення про спра-
вжнього вченого – дослідника, орієнтованого на спо-
стереження й експеримент. Безумовно вірячи в силу 
знання, вчений повинен відкривати тайни природи, орі-
єнтуючись на постійний пошук істини. У рамках класич-
ної науки було сформульовано і застосовано на прак-
тиці принцип незацікавленості (етичної нейтральності), 
відповідно до якого вчений повинен концентруватися на 
науковій цінності своєї праці та уникати моральних оці-

нок. Філософ того часу – це, в першу чергу, вчений. 
Раціоналістична філософія доклала чимало зусиль для 
доведення своєї спроможності бути наукою і відповіда-
ти критеріям наукового пізнання. 

У контексті цього примітним є свідчення, яке наво-
дить В. І. Менжулін щодо Ф. Бекона, філософія якого, 
власне, найперше і давала обґрунтування цінностям 
класичної науки. Міркуючи про призначення історика, 
Бекон зазначав, що той має займатися не лише вивчен-
ням часу й історичних подій, але й життєдіяльності істо-
ричних осіб, які можуть стати гідним прикладом для на-
слідування. Однак його власна праця "Історія правління 
короля Генріха VII" була розкритикована самими ж істо-
риками наступних поколінь як моралістична, далека від 
реального фактажу, тобто ненаукова. "Інакше і бути не 
могло: війна з “ідолами”, яку оголосив сам Бекон, неми-
нуче вела до спроб встановлення табу на все, що хоч 
якимось чином нагадує сакралізацію життя будь-яких 
осіб, зокрема й філософів" [9, с. 13]. Відтак, підсумовує 
Менжулін, в добу Модерну зникає установка щодо єдно-
сті способу життя мислителя та його філософської кон-
цепції. Від того часу вони майже завжди розглядаються 
окремо. Місце філософа-мудреця посів філософ-науко-
вець. Продовжуючи цю думку, можна сказати, що пере-
міщення філософії у суто наукову площину не вимагає 
від мислителя підпорядковувати своє життя слідуванню 
вектору розробленої концепції. Установка на пізнання не 
передбачає виходу у більш широку життєво-практичну 
площину. І хоча дух публічності гуртував мислителів у 
громадських осередках, на порядок денний доби не ви-
носилася вимога щодо відповідності життя і вчення.  

Для ілюстрації такої установки можна згадати І. Канта. 
Вже кілька століть значну увагу науковців і просто освіче-
ної публіки привертає до себе його життя в контексті роз-
робленої ним етичної концепції. Численні біографії опові-
дають спосіб життя великого кенігсбергця, а дослідники 
намагаються знайти в ньому свідчення слідування заяв-
леній етичній доктрині. Така праця є благодатною, оскіль-
ки у Канта "немає іншої біографії, окрім історії його вчен-
ня. Зовнішнє життя Канта протікало розмірено і одномані-
тно, можливо, навіть монотонніше, ніж у людей його роду 
занять" [6, с. 5]. І тим більш виразним є твердження 
А. А. Гусейнова в нарисі етичної теорії Канта, вміщеному 
у циклі праць про мислителів, які своїми концепціями за-
пропонували програми вирішення проблеми людського 
існування: "Проекція етики доброї волі на життя самого 
Канта – не особлива вимога до автора цієї етики, а всеза-
гальна вимога до кожного мислячого індивіда. Ми не в 
праві розглядати життя Канта-людини як приватної особи 
в якості теоретичного аргументу, але ми можемо і навіть 
зобов’язані бачити в ньому певну міру дієвості сформу-
льованого ним морального закону" [7, с. 207]. Слідування 
моральному закону уналежнюється кожному, хто мис-
лить. Але не можна розглядати життя самого Канта крізь 
призму сформульованої ним концепції. 

Превалювання такого розмежування теоретичної 
концепції і способу життя філософа в добу Модерну не 
означає повного зникнення традиційного погляду на фі-
лософію як на спосіб життя. І широке розповсюдження 
постаті філософа-науковця лише увиразнює ті поодинокі 
виключення ‒ філософів-мудреців, яких породила доба 
Модерну. М. Монтень, Б. Паскаль, С. К’єркегор – мисли-
телі, які своїм життям вивіряли дієвість власних філо-
софських побудов. Наразі ж варто зупинитися детальні-
ше на двох персоналіях, життя яких припадає на час 
пізнього Модерну, – А. Швейцері і Г. Арендт. Вже на злеті 
епохи вони жили свої життя, осмислюючи пережитий 
досвід у своїх філософських текстах (Швейцер), вибудо-
вуючи життєвий шлях відповідно до концепції, що офор-
милася як відповідь на виклики часу (Арендт). 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 43 ~ 

 

 

Альберт Швейцер походив із заможної родини, 
отримав пристойну освіту і до тридцяти років був ви-
знаним теологом, органістом, майстром налагодження 
старовинних органів, музикознавцем. Ще в юності він 
прийняв рішення віддячити світу за свою щасливу до-
лю, усвідомивши, що своє успішне життя він не може 
сприймати як даність у сповненому горем і страждан-
нями світі. Швейцер визначив собі строки: до тридцяти 
років присвятити життя науці і мистецтву, а після – слу-
жінню людству. Спосіб служіння прояснився за декілька 
років, коли йому на очі потрапила брошура зі звітом 
Паризького місіонерського товариства, в якій вказува-
лося на нестачу медичних працівників в Екваторіальній 
Африці. Тож, у тридцять років він вступив на медичний 
факультет і після його закінчення поїхав працювати в 
Габон, де у селищі Ламбарене заснував лікарню. У тій 
лікарні він був лікарем і адміністратором, займався по-
шуком коштів для її обладнання і функціонування. 

Важке, але наповнене самовідданою працею на 
благо людей життя в Африці давало Швейцеру на-
тхнення і спонуку до філософських розмислів. Пізніше 
він згадував, що одного дня плив пароплавом до хворо-
го і на заході сонця побачив за бортом стадо бегемотів: 
"Переді мною миттєво виникли слова, яких я в той мо-
мент не шукав і не чекав, – “благоговіння перед жит-
тям”" [Цит. за: 7, с. 316]. Так несподівано для себе він 
винайшов принцип теорії і практики доброчесного жит-
тя. Швейцер стверджував, що "всіх людей незалежно 
від їх стану етика благоговіння перед життям спонукає 
проявляти інтерес до всіх людей і їхніх доль і віддавати 
своє людське тепло тим, хто його  потребує. Вона не 
дозволяє вченому жити лише своєю наукою, навіть як-
що він в ній і приносить велику користь… Вона вимагає 
від всіх, щоб вони частину свого життя віддали іншим 
людям. В якій формі і якою мірою вони це роблять, ко-
жен повинен вирішувати відповідно до свого розуміння і 
обставин, які складаються в його житті" [13, с. 226].  

Спосіб життя людини є результатом її особистого 
свідомого вибору. Тому Швейцер назвав такий життє-
вий вибір індивідуальною дією. Оцінюючи посильність 
для себе обраної місії і будучи переконаним в її прави-
льності, він усвідомлював, що жодним чином не може 
нав’язувати її нікому іншому. У спогадах він підкреслю-
вав, що в силу різного роду життєвих обставин шлях 
вільного особистого служіння відкритий одиницям і то-
му, хто став на цей шлях, слід розглядати своє життя 
не як геройство, але як обов’язок і виконувати свою 
роботу тихо і смиренно. Він згадував, що неодноразово 
відмовляв різних людей від вибору індивідуальної дії 
саме тому, що вони прагнули взятися за масштабні за-
вдання, нехтуючи тими, які здавалися їм дрібними і не-
значними. На його думку, "лише той, хто спроможний 
знайти ціле в будь-якій діяльності і присвятити себе їй з 
повним розумінням свого обов’язку – тільки така люди-
на має внутрішнє право поставити собі за мету певну 
екстраординарну діяльність замість тієї, яка природно 
випала на її долю" [14, с. 57]. 

Життя Швейцера просякнуте служінням людям. Цей 
європейський інтелектуал полишив вдалу кар’єру і зати-
шне розмірене життя і поїхав працювати далеко за межі 
західного світу. Його філософія остаточно оформилася 
вже в Африці, і очевидним є дрейф від західних ціннос-
тей, які він піддавав жорсткій критиці, до східних духов-
них традицій, в яких повноцінний розвиток людини був 
можливий лише в гармонійній єдності з природою. 

Так само життєвий вибір зробила і Ганна Арендт. 
Глибоко вражена безпрецедентністю Голокосту, вона 
фактично підпорядкувала своє життя імперативу, ви-
словленому її сучасником Т. Адорно: "Мислити і вчиня-

ти таким чином, щоб Освенцим не повторився; щоб 
ніколи не відбулося нічого подібного" [2, с. 325–326]. 
Тяжіючи до філософського споглядання й усамітненості 
для неспішних розмислів, вона віднайшла у собі сили 
для громадської діяльності. Убачаючи своє громадське 
служіння в осмисленні соціально-політичних подій захі-
дної культури й оприлюдненні своїх розмислів на роз-
суд громадськості, вона широко використовувала до-
ступні в її час канали комунікації з публікою – універси-
тетську кафедру і трибуни публічних заходів, а також 
книги, журнали, телебачення. І в кожному із цих висту-
пів перед публікою вона була цілісною і щирою, вимог-
ливою до себе і вкрай зібраною. 

Проникливість у визначенні нових явищ суспільно-
політичної реальності доби, майстерність в їх описі та 
аналізі свідчать про теоретичну глибину її досліджень. 
Водночас її тексти сповнені особливим етичним змістом. 
Стилістично чітко дотримуючись спілкування з публікою 
без прямих повчань і моралізаторських висловлювань, 
вона створила спільний з публікою простір, в якому фор-
мується особлива ціннісно-імперативна сфера. Приймаю-
чи запрошення Арендт мислити, судити вільно, без огляду 
на забобони по соціально-політичних питаннях сучасності, 
публіка приймає її власний імператив: мислити і діяти так, 
щоб тоталітаризм не повторився. Її ідеї, втілені у текстах 
книг і публічних виступів, принесли їй визнання за життя, а 
після смерті зробили її однією з найавторитетніших фігур у 
політичній філософії ХХ століття. 

Між цими двома незнайомими одне з одним і дуже 
несхожими теоретично філософами є певний внутрі-
шній зв'язок. По-перше, вони належать до західної ін-
телектуальної традиції. Своєю філософією Г. Арендт 
актуалізує потужні пласти європейської культури ‒ від 
давніх греків через ренесансних гуманістів до європей-
ських просвітників і своїх сучасників, вносить в інтелек-
туальний простір західної культури загублені чи затерті 
в глибині віків філософські концепти, розбудовує цінні-
сний простір західної культури так невимушено і безпо-
середньо, що у вже згадуваній на початку статті промо-
ві з нагоди вручення премії за внесок в європейську 
культуру не може збагнути, чим саме їй прислужилася 
[5]. Так само Швейцер, який провів значну частину сво-
го життя в глухому селищі Екваторіальної Африки, є 
людиною західної культури, що увібрала в себе інтеле-
ктуальну традицію європейських мислителів, сконцент-
рованих в добу Модерну в містах. Він теж звертається 
до освіченої публіки у своїй філософії, пропонує роз-
ширити горизонт європейського світогляду.  

По-друге, єднає Швейцера й Арендт їх спрямованість 
на життя інших людей і допомогу їм словом (а у випадку 
Швейцера і реальними діями), громадське служіння і пуб-
лічну діяльність. Вони входять у "великий час" культури як 
продовжувачі сократівської традиції життєвчення. У твор-
чості Арендт Сократ займає особливе місце, вона неод-
норазово звертається до його вчення і життя. Він є свого 
роду шляховою зіркою її розмислів про місію філософа у 
західній культурі. Однак Швейцера ніби не можна зловити 
на захопленні Античністю. У своїх текстах, особливо при-
свячених історико-етичній проблематиці, він неодноразо-
во критикує раціоналістичні засади європейської етики, 
аналізує промахи стоїцизму та епікуреїзму. Але примітно, 
що він шанобливо згадує Сократа, коли йдеться саме про 
духовно-практичне ставлення до громадян і публічної 
сфери полісу взагалі. Сократ для мислителя є свого роду 
моральним орієнтиром у практиці філософського способу 
життя, особистісним зразком, гідним наслідування. Уведе-
не свого часу М. Оссовською для визначення "реальної чи 
вигаданої особи, яка спонукає чи має спонукати до наслі-
дування", є таким "об’єктом домагань", якого прагнуть до-



~ 44 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

сягти всі зацікавлені [12, с. 29], це поняття повною мірою 
відбиває ті змісти, що являє образ Сократа для філософ-
ського життя у західній культурі.  

Філософський спосіб життя в добу Модерну також 
виходить на рівень духовних вправ. Слід зауважити, що 
в їхньому змісті вкотре зміщуються акценти і питома 
вага складових. Фізіологічна складова чи не вперше 
стає майже непомітною через акцентуацію дискурсив-
ної і споглядальної складових. Життєдіяльність і Швей-
цера, і Арендт засвідчує певну тенденцію: робота філо-
софа наодинці з собою (споглядальна складова) увін-
чується оприлюдненням результатів праці, що стають 
предметом суспільних обговорень, дискусій, в яких ак-
тивну участь беруть їх автори (дискурсивна складова 
духовних вправ). Результати внутрішньої робити вино-
сяться у публічний простір із затишку робочих кабінетів 
– така діяльність стає можливою лише за умов усвідо-
млення філософом своєї місії служіння людям. 

Висновок. Узагальнюючи викладене, слід зазначити 
наступне. Щодо доби Античності було розглянуто образ 
Сократа, яким його увічнили його учні і яким він увійшов у 
"великий час" культури. У Середньовіччі в центрі дослідни-
цької уваги опинилися образи Фоми Аквінського і Сігера 
Брабантського, які в умовах панування анонімної культури 
явили дидактичні зразки, сповнені морального змісту: істо-
рії про життя Сігера циркулювали одразу після його смерті 
як засторога від наслідування, а потім на століття про ньо-
го було взагалі забуто; а життєдіяльність св. Фоми відома 
як агіографія, оповідь, звільнена від подробиць приватного 
життя. Натомість у добу Модерну досліджувалися не обра-
зи мислителів, а власне вони як особистості. Вони самі 
свідчили про своє життя, надаючи у своїх текстах не лише 
філософські концепції, але й оповідаючи про індивідуаль-
ний досвід їх практикування, описували читачам своє фі-
лософське життя. Йдеться про конкретний досвід життя 
відповідно до власної філософії, досвід, який стає виключ-
но важливим моральним орієнтиром, перетворюючи дієв-
ця на особистісний зразок, гідний наслідування.  

Унікальність часу і місця кожного разу задає непо-
вторність філософських запитів мислителя, який за 
своїм свідомим вибором живе філософське життя. Роз-
гляд його концепції крізь призму прожитого життя дає 
можливість зіставляти обґрунтоване і практиковане і в 
обставинах їх збігу вести мову про життєвчення філо-
софа. Так формується хронотоп життєвчення, часпрос-
тір, в якому народжується і відбувається унікальний 
філософ, єдністю свого життя і вчення увічнюючи кожен 
раз неповторну історичну ситуацію у конкретності при-
кмет часу в історично змінюваному міському просторі 
західної культури. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Адо П. Философия как способ жить. Беседы с Ж. Карлие и А. Дэ-
видсоном / П. Адо; [пер. В. А. Воробьева]. – М. – СПб.: Степной ветер; 
Коло, 2005. – 288 с. 

2. Адорно Т. В. Негативная диалектика / Т. В. Адорно; [пер. 
Е. Л. Петренко]. – М.: Научный мир, 2003. – 374 с. 

3. Арендт Х. Лекции по политической философии Канта / Х. Арендт; 
[пер. А. Глухова]. – СПб.: Наука, 2011. – 303 с. 

4. Арендт Х. Некоторые вопросы моральной философии / 
Х. Арендт; [пер. Д. Аронсона] // Арендт Х. Ответственность и суждение. 
– М.: Изд-во Ин-та Гайдара, 2013. – С. 83–204. 

5. Арендт Х. Пролог / Х. Арендт; [пер. Д. Аронсона] // Арендт Х. Ответс-
твенность и суждение. – М.: Изд-во Ин-та Гайдара, 2013. – С. 34–46. 

6. Гулыга А. В. Кант / А. В. Гулыга. – М.: Молодая гвардия, 1977. – 304 с. 
7. Гусейнов А. А. Великие пророки и мыслители. Нравственные учения 

от Моисея до наших дней / А. А. Гусейнов. – М.: Вече, 2009. – 496 с. 
8. Кант И. Ответ на вопрос: Что такое Просвещение? / И. Кант; [пер. с 

нем.] // Кант И. Сочинения в шести томах; [под общ. ред. В. Ф. Асмуса, 
А. В. Гулыги, Т. И. Ойзермана]. – Т.6. – М.: Мысль, 1966. – С. 25–36. 

9. Менжулін В. І. Біографія філософа як парадокс / В. І. Менжулін // 
Актуальні проблеми духовності: зб. наук. праць / ред. Я. В. Шрамко. 
Вип. 11. – Кривий Ріг, 2010. – С. 3–23. 

10. Менжулін В. І. Історико-філософська біографістика: провідні тен-
денції та віхи становлення / В. І. Менжулін // Наукові записки НаУКМА. – 
Т. 115. Філософія і релігієзнавство. – 2011. – С. 18–25. 

11. Микешин М. И. Социальная философия шотландского Просве-
щения / М. И. Микешин. – СПб: Санкт-Петербургский Центр истории 
идей, 2005. – 165 с. 

12. Оссовская М. Рыцарь и буржуа: Исслед. по истории морали / 
М. Оссовская; [пер. К. В. Душенко; общ. ред. А. А. Гусейнова]. – М.: 
Прогресс, 1987. – 528 с. 

13. Швейцер А. Благоговение перед жизнью / А. Швейцер; [пер. с 
нем]. – М.: Прогресс, 1992. – 576 с. 

14. Швейцер А. Жизнь и мысли / А. Швейцер; [пер. А. Л. Чернявско-
го]. – М.: Республика, 1996. – 527 с. 

15. Habermas J. The Structural Transformation of the Public Sphere: An 
Inquiry into a Category of Bourgeois Society / J. Habermas; [tr. from Ger-
man by Th. Burger]. – Cambridge: Polity Press, 2003. – 301 p. 

16. Israel J. I. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Moder-
nity. 1650‒1750 / J. I. Israel. – Oxford: Oxford University Press, 2001. – 810 p. 

 
REFERENCES 

1. Hadot, P. (2005). Philosophy as a Way of Life. Moscow-
St.Petersburg, Stepnoj veter; Kolo (in Russian). 

2. Adorno, Th. (2003). Negative Dialectics. Moscow, Nauchnyj mir (in Russian). 
3. Arendt, H. (2011). Lectures on Kant's Political Philosophy. 

St.Petersburg, Nauka (in Russian). 
4. Arendt, H. (2013). Some Questions of Moral Philosophy. In Respon-

sibility and Judgment. Moscow, Izd-vo In-ta Gajdara (in Russian). 
5. Arendt, H. (2013). Prologue. In Responsibility and Judgment. Mos-

cow, Izd-vo In-ta Gajdara (in Russian). 
6. Gulyga, A. V. (1977). Kant [Kant]. Moscow, Molodaja gvardija. 
7. Gusejnov, A. A. (2009). Velikie proroki i mysliteli. Nravstvennye 

uchenija ot Moiseja do nashih dnej [Great Prophets and Thinkers: Moral 
Teachings from Moses to Nowadays]. Moscow, Veche. 

8. Kant, I. (1966). Answer to the Question: What is Enlightenment? In 
Sochinenija v shesti tomah [Collected Works in Six Volumes]. Vol. 6. Mos-
cow, Mysl' (In Russian). 

9. Menzhulin, V. I. (2010). Biografija filosofa jak paradoks [Biography of 
Thinker as Paradox]. Aktual'ni problemy duhovnosti: zb.nauk. prac', 11, 3-23. 

10. Menzhulin, V. I. (2011). Istoryko-filosofs'ka biografistyka: providni 
tendencii' ta vihy stanovlennja [History of Philosophy Biography Studies: 
Leading Tendencies and Milestones of Becoming]. Naukovi zapysky 
NaUKMA. Philosophy and religious studies, 115, 18–25. 

11. Mikeshin, M. I. (2005). Social'naja filosofija shotlandskogo Pros-
veshhenija [Social Philosophy of Scottish Enlightenment]. St.Petersburg, 
Sankt-Peterburgskij Centr istorii idej. 

12. Ossowka, M. (1987). Rycar' i burzhua: Issledowanija po istorii morali 
[Knight and Bourgeois: Studies on the History of Morality]. Moscow, Progress. 

13. Schweitzer, A. (1992). Reverence for Life. Moscow, Respublika (in 
Russian). 

14. Schweitzer, A. (1996). Out of My Life and Thought. Moscow, Re-
spublika (in Russian). 

15. Habermas, J. (2003). The Structural Transformation of the Public Sphere: An 
Inquiry into a Category of Bourgeois Society. Cambridge, Polity Press. 

16. Israel, J. I. (2001). Radical Enlightenment: Philosophy and the Mak-
ing of Modernity. 1650‒1750. Oxford, Oxford University Press. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  11 . 0 9 . 17  

 
 

М. М. Рогожа, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ФИЛОСОФ В ПРОСТРАНСТВЕ И ВРЕМЕНИ КУЛЬТУРЫ (ХРОНОТОП ЖИЗНЕУЧЕНИЯ). ЧАСТЬ II 
 
Статья посвящена изучению философского образа жизни как инварианта западной культуры. В статье содержатся ответы на 

вопросы: какое влияние на мыслящего субъекта оказывают время и место его жизни и можно ли вообще ставить вопрос таким об-
разом? Биографический метод историко-философского исследования позволяет осуществить культурологическое прочтение жиз-
недеятельности философа в контексте уникальности места и времени как хронотопа жизнеучения. Хронотоп как "времяпростран-
ство" (М. М. Бахтин) задает в определенный период времени сгущение его признаков, в результате чего в определенном месте куль-
турного пространства рождается уникальный образ мыслителя. Рассмотрение концепции мыслителя через призму прожитой жизни 
позволяет сопоставлять обосновываемое и практикуемое и при условии их совпадения вести речь о жизнеучении философа. Во вто-
рой части статьи рассматривается "времяпространство" Модерна, в котором городское публичное пространство как место дея-
тельности философа неразрывно связано с критически настроенной и самоорганизованной общественностью. Особое внимание 
уделено жизнедеятельности А. Швейцера и Х. Арендт. 

Ключевые слова: философ, публичная сфера, публика, ученый, жизнеучение, Альберт Швейцер, Ханна Арендт, служение людям, западная ин-
теллектуальная традиция, духовные упражнения. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 45 ~ 

 

 

M. М. Rohozha, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
PHILOSOPHER IN SPACE AND TIME OF CULTURE (CHRONOTOPE OF MAÎTRE À PENSER) PART II 

 
The paper deals with the research of philosophic way of life as an invariant of the Western culture. The author tries to reveal the answers to the 

questions: What is the influence of the time and place of life on a thinking person? Is it possible to put a question in such a way? 
The second part of the paper givse methodological explanation for such putting the questions. Two conceptual strategies of thinking in the 

contemporary history of philosophy are mentioned – compartmentalism and biographical method. The latter one allows understanding of the phi-
losophizing through research of maître à penser. Such approach made possible cultural studies prospect for a philosopher’s life in the context of 
unique time and space. To designate the uniqueness of time and space, the category of chronotope (M. Bakhtin) was introduced in the paper. 
Chronotope sets condensed signs in a definite period of time at the result of which a unique image of a thinker is born in a definite cultural space. 

Uniqueness of time and space sets originality of philosophical quest of a thinker. Analysis of one’s philosophizing through the prism of one’s 
life allows us to compare proved and practiced dimensions, and affirm a status of “maître à penser”, if these dimensions are coincided. 

The second part of the paper is focused on the time and space of the epoch of Modernity, where public space of the city as a place of activity 
for a philosopher is inseparably linked to critically directed an self-organized general public. Special attention is focused on life activity of Albert 
Schweitzer and Hannah Arendt. The author concludes that unlike Antiquity and Middle Ages where we were focused on the images of philosophers, 
Modernity deals with personalities of philosophers. Schweitzer as well as Arendt personally testify to their life and philosophical practice. The point 
is that definite life experience according to personal philosophy is purely important moral milestone, transforming the person to worthy exemplary.  

Key words: philosopher, public sphere, general public, scientist, maître à penser, Albert Schweitzer, Hannah Arendt, service to people, Western intellec-
tual tradition, spiritual exercises 

 
 
УДК: 130.2 
 

I. A. Sajtarly, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 03022, Ukraine 

Inna.saitarly@gmail.com 
 

A FEW NOTES ON FUNDAMENTAL APPROACHES 
IN THE POSTMODERN THEORIES OF CULTURE 

 
This article is devoted to a complicated problem in the postmodern philosophy of culture, within framework of that there is ambiguous attitudes 

to understanding of cultural field. On the one hand, the postmodern thinkers criticize the traditional culture, which in their opinion is based on re-
pressions and violence. On the other hand, they reject the current system of values because they consider it to be decadent in relation to both hu-
mans and society. It should be concluded from this philosophy, that in the role of "schizoid subject", in contrast with postmodernist arguments, we 
have reached a limit not for capitalism, but mainly for culture.  

Key words: Oedipus complex, unconsciousness, schizoid subject, anthropological type, phantasm, desiring-production. 
 
Introduction. The problem of dissolution of both hu-

man culture and human being is most painful problem in 
postmodern thinking. This issue is connected to looking for 
major reasons of cultural decadence that is seen in the 
high-development post-industrial society. I`m referring to 
the rising of transgression, cult of destruction and con-
sumption, violence etc. All this testifies to the weakness of 
the present institutes of culture and social relationships.  

Methodology of this research is based on philosophical 
strategies that was proposed by leading thinkers of XX century, 
for instance, by Jean Baudrillard, Gilles Deleuze, Felix Guattari 
and other. It refers to the critical review of psychoanalytic theory 
culture that arose, as well known, on psychoanalytic basis, for 
example, the "Schizanaliz" of Guattari and Deleuze.  

My main intention of this research is to exposit that 
critical review of the theory culture in some postmodern 
texts, which are based on political and economic argumen-
tations that are due to reflection of profound transformation 
in current societies.  

The exposition of main ideas. What`s connection be-
tween so well known, but completely different strategies in 
socio-cultural theories like psychoanalysis, structuralism 
and so-calling post-structuralist approaches of Postmoder-
nity? The answer is more than obvious. All of them tend to 
treat culture as the most important component of any soci-
ety actualization. This concerns for only that culture, which 
structural core is a highly developed system of ethical 
standards. How true is this statement, and what indeed 
takes place at the postmodern "factory" of thinking? 

There is one more thing that is related to these ap-
proaches very closely. I am referring to general line, which 
has been sketched by Z. Freud in his well known "Totem 
and Taboo" essay. In these notes, the famous researcher 
articulates complicated problems. Some of them are unsolved 
up to now. For instance, the problem of so calling primary 
"displacement" that in orthodoxly psychoanalysis is directly 
linked to function of the Oedipus complex. The topic or "narra-
tive" of Oedipus complex has united many modern and post-

modern thinkers. However, some of them either reject this 
concept, or demonstrate an attempt to resolve the difficulties, 
formulated in Freud's theory of culture. 

Let`s recall the sharp discussion, started by C. Lévi-
Strauss within structuralist framework in relation to the Oedi-
pus complex. Lévi-Strauss was the first thinker, who made 
firm doubt of the Oedipus complex existing in condition of 
primitive or so-called “barbaric” society. In addition, here is 
another essential issue that is directly related to this topic. This 
is matter of the affections emergence, corresponding to so-
calling “affective values” as the values of human relations. 
Starting with G. Jung, in the modern psychoanalytic thought 
such theme as a "castration phobia", for example, was re-
placed by the theme of affective structures. However, later in 
postmodernist studies the topic of affective values was substi-
tuted by the topic of schizophrenia. Why did it happen? 

The founder of psychoanalysis was known to be con-
vinced that the stable emotional attachment is a direct affec-
tive basis of internalization, for example, familial ethic, paren-
tal duty, romantic love, etc. Though, Freud was also con-
vinced in major role of castration phobia in actualization the 
moral consciousness. On the one hand, the mental charac-
teristics mentioned above were considered by him to be 
relative, caused by cultural peculiarities of historical epochs 
or societies. On the other hand, Freud believed that imma-
nent structure of human unconsciousness is to be relatively 
unchanged because it depends on the "father complex".  

For instance, in his famous "Totem and Taboo" work 
Freud claimed, "that the totem animal is really a substitute for 
the father". He was sure in the idea of common father, hence 
the Oedipus complex had been already inherent to the primal 
human society. From his point of view, already at that time 
"the group of brothers, banded together were dominated by 
the same contradictory feelings towards the father, which we 
can demonstrate as the content of ambivalence of the father 
complex in all our children and in neurotics. They hated the 
father who stood so powerfully in the way of their sexual de-
mands and their desire for power, but they also loved and 

 © Сайтарли І. А. 


