
 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 63 ~ 

 

 

Т. А. Бевз, д-р истор. наук, проф. 
Институт политических и этнонациональных исследований  
им. И. Ф. Кураса НАН Украины 
ул. генерала Алмазова, 8, г. Киев, 01011, Украина 

 
ВНЕШНЕПОЛИТИЧЕСКИЙ ВЕКТОР ДЕЯТЕЛЬНОСТИ ДНЕПРОПЕТРОВСКОГО РЕГИОНА: 

ЕВРОПЕЙСКИЕ ЦЕННОСТИ И ОРИЕНТИРЫ 
 

В статье проводится анализ внешнеполитического вектора деятельности Днепропетровского региона. Акцентируется внима-
ние на европейских ценностях и ориентирах в политике региона. Регионы – это динамическая социосистема, которая сочетает в 
себе прошлое, настоящее, будущее. Регион является важным актором политического процесса и влияет на процесс принятия реше-
ний в государстве. Отмечено, что Днепропетровская область является лидером в сегментах "уровень развития бизнеса", "инфра-
структура" и "инновации", что способствует утверждению европейских ценностей и ориентиров. Традиционными уже стали празд-
нования Дня Европы в регионе и проведение различных акций. Первым регионом Украины, который стал членом Ассамблеи европей-
ских регионов, была Днепропетровская область, и там открылось первое в Украине представительство Ассамблеи. 

Ключевые слова: ценности, европейские ценности, регион, "культурный регион", Днепропетровщина. 
 
T. A. Bevz, Doctor of Historical Sciences, Professor 
I. F. Kuras Institute of Political and Ethnic Studies  
of the National Academy of Sciences of Ukraine  
Generala Almazova Street, 8, Kyiv, 01011, Ukraine 

 
FOREIGN POLICY VECTOR OF DNIPROPETROVSK REGION ACTIVITIES: EUROPEAN VALUES AND LANDMARKS 

 
The article analyzes the foreign policy vector of Dnipropetrovsk region. The emphasis is put on European values and benchmarks in regional 

politics. Regions are dynamic socio-systems, which combine past, present and future. The region is an important actor within the political 
processes that influences the decision-making process in the state. It is noted that Dnipropetrovsk region is a leader in the "level of business 
development", "infrastructure" and "innovation" segments that promote the European values and landmarks establishment.  

The European canon of values is not limited by national boundaries, and it is valid beyond our national, ethnic, cultural and religious peculiarities. 
To some extent, the value changes depend on the characteristics of the regions. However, European values remain the inalienable. In fact, the 

foundation on which the European Union stands, namely, the headship of law, democracy, freedom of speech, honesty / transparency, the desire to 
provide equal opportunities for all citizens, and so on. 

Celebrating Europe Day in the region and holding various events has already started being traditional. Dnipropetrovsk region has become the 
first member of the Assembly of European Regions in Ukraine, also the first representative office of the Assembly in Ukraine has been opened here. 

The foreign policy vector of activity in Dnipropetrovsk region is aimed at relations with the European Union and its institutions, and above all, with the 
Assembly of European Regions. A definite trend in recent decades is concentrated in inter-civilizational dialogues, both at the global and regional levels, by trying 
to implement individual policies, concluding individual / personalized agreements, treaties, becoming member of international organizations. 

Keywords: values, European values, region, "cultural region", Dnipropetrovsk region. 
 
 
УДК 792.2(546.37) 
 

Н. А. Жукова, д-р культурології, доц. 
Видавничо-поліграфічний інститут Національного технічного університету України  

"Київський політехнічний інститут імені І. Сікорського" 
вул. Янгеля, 1/37, м. Київ, 03056, Україна 

natnina1970@gmail.com 
 

КАРІН АЛЬВТЕГЕН ЯК ДОСЛІДНИК "ТРИВАЛОГО СТРАЖДАННЯ": 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ АНАЛІЗ 

 
У статті здійснюється культурологічний аналіз романів "Сором" та "Зрада" відомої шведської письменниці Карін Альвтеген, які є при-

кладом нового мистецтва, що прийшло на зміну мистецтву "пост-", що виражається у поверненні до каузальності, відображенні дійсності у 
цілісних, конкретно-чуттєвих художньо-виразних формах. У романах також виявлено тенденцію поєднання у новому мистецтві ("протоми-
стецтві") проблем фундаментальної онтології, психоаналізу та ідеї "інтегрального гуманізму" як засобу виходу з "тривалого страждання". 
Зазначається, що романи К. Альвтеген є складною, естетично організованою системою сенсів, які передбачають "множинне кодування", 
органічне вплетення психоаналітичних ідей, зокрема феномена травми, в концепцію фундаментальної онтології М. Гайдеґґера. 

Ключові слова: Dasein, сором, страх, зрада, травма, страждання, турбота, "інтегральний гуманізм", "протомистецтво".  
 
Постановка проблеми. Процеси, що в останнє деся-

тиліття відбуваються у мистецтві, засвідчують початок 
нової художньої епохи, в якій спостерігається, по-перше, 
повернення до каузальності, якою певний час свідомо 
нехтували, по-друге – до відображення дійсності у ціліс-
них, конкретно-чуттєвих, художньо-виразних формах, по-
третє, піднімаються проблеми моралі, гуманізму і – на-
віть ‒ проблема буття та свідомості.  

Слід зазначити, що проблема розвитку сучасного мис-
тецтва, зокрема літератури, яка на межі ХХ‒ХХІ ст. "ство-
рила" найбільш довершену форму реалізації теоретичних 
концепцій елітарного, викликає у мене зацікавленість про-
тягом останніх років. Результатом цієї зацікавленості є 
монографії "Елітарність як компонент культуротворення: 
досвід некласичної естетики" (2010) та "Елітарна літера-
тура в іменах" (2016). Можна стверджувати, що внутрішня 
інформативність сучасного художнього тексту є потенцій-
но високою й такою, що містить варіативність художнього 
світу. Одним із зразків такого мистецтва є творчість тала-
новитої шведської письменниці Карін Альвтеген, зокрема 
її романи "Сором" та "Зрада".  

Аналіз досліджень і публікацій. Праць, присвячених 
аналізу творчості шведської письменниці К. Альвтеген, у 
вітчизняній гуманістиці не існує. Розгляд гуманістичних 
аспектів у романах шведської письменниці ґрунтувався на 
роботах як сучасних зарубіжних (Дж. Сантаяна, 
А. Айєр, Е. Нагель, К. Ламонт, П. Куртц та ін.), так і 
вітчизняних (Л. Балашов, І. Девіна, М. Кашуба, 
А. Колодний, В. Кувакін, А. Пашук, Ю. Сабадаш, 
Л. Филипович) теоретиків. Аналіз творів К. Альвтеген з 
позицій фундаментальної онтології передбачав звер-
нення до праць М. Гайдеґґера, Л. Левчук та 
О. Руткевича. Основою вивчення психоаналітичної 
складової романів "Сором" та "Зрада" стали роботи 
З. Фрейда, К. Г. Юнга, А. Адлера, О. Ранка, 
С. Шпільрейн, Ж. Лакана. Певний теоретичний поте-
нціал щодо аналізу естетико-мистецтвознавчих та 
морально-психологічних модифікацій психоаналізу, 
як відомо, присутній і у просторі української гуманіс-
тики. Тією чи іншою мірою у статті відбито позиції 
О. Брюховецької, Л. Ільчук, Л. Левчук. 

 © Жукова Н. А. 



~ 64 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Мета статті. Здійснити культурологічний аналіз рома-
нів К. Альвтеген "Сором" та "Зрада" у контексті проблеми 
"протомистецтва", виявити тенденцію поєднання у новому 
мистецтві ("протомистецтві") проблем фундаментальної 
онтології, психоаналізу та ідеї "інтегрального гуманізму" як 
засобу виходу з "тривалого страждання". 

Виклад основного матеріалу дослідження. Слід ви-
знати, що К. Альвтеген (1965 р. н.) "формує" свої образи, 
передусім, в психоаналітичному ракурсі, спираючись при 
цьому на ідеї різних філософських шкіл. Водночас 
К. Альвтеген разом, передусім, з А. Гавальда та Д. Фон-
кіносом ‒ відомими французькими письменниками – нама-
гається зробити, так би мовити, статичною конкретно мо-
ральнісну ситуацію, зафіксувати на ній увагу читача, при-
мусивши його "рухатися" далі з героями її творів. Саме так 
побудовані романи "Зрада" та "Сором".  

Роман "Сором" – психологічний трилер, в якому ав-
тор розповідає про долю трьох жінок – Моніки, Май-
Брітт та Ваньї Турен. У всіх трьох (незалежно одна від 
одної) у першій половині життя відбулися події, які при-
мусили їх пережити почуття сорому, що, своєю чергою, 
вплинуло на їхню поведінку, визначило подальше став-
лення до зовнішнього світу. Слід зауважити, що роман 
шведської письменниці насичений глибокою рефлексі-
єю, психологічним змістом і вимагає багатоаспектного 
аналізу. Відтак зупинимося на дослідженні "лінії Моніки" 
− успішного лікаря, "керівника загальної хірургії" у при-
ватній клініці [2, с. 51]. Варто вказати на те, що роман 
К. Альвтеген – це приклад використання в логіці розбу-
дови твору найскладніших філософських концепцій 
ХХ століття. Письменниця вважає за можливе адапту-
вати розмисли М. Гайдеґґера (1889‒1976), З. Фрейда 
(1856‒1939), Ж. Марітена (1882‒1973) до, подекуди, 
побутових ситуацій межі ХХ‒ХХІ ст. При цьому 
К. Альвтеген настільки професійно володіє навичками 
аналізу певних ситуацій, що начебто легко "перекла-
дає" "звичаєвість" на "подієвість", "побутовість" на "мо-
ральнісну провокативність". Усе приводить до пробле-
ми вибору, а вибір її героїв несе в собі необхідність 
відповідати на "вічні" ‒ смисложиттєві запитання. Важко 
сказати, чи відштовхувалась К. Альвтеген під час ство-
рення роману "Сором" від фундаментальної онтології 
М. Гайдеґґера, однак зрозуміти всю глибину її витвору 
без знання філософського спадку видатного німецького 
теоретика видається неможливим. На особливу увагу в 
контексті даного дослідження заслуговують дві його 
роботи: "Пролегомени до історії поняття часу" (1925) і 
"Буття та час" (1927).  

Спробуємо розібратись у всьому багатоголоссі кон-
текстів і підтекстів, наявних у цьому творі, відштовхую-
чись від образу героїні на ім’я Моніка. Тож, за сюжетом, 
Моніка з п’ятнадцяти років несе на собі провину за смерть 
брата, в якій вона не винна, а якщо і винна, то побічно. Ця 
смерть породжує певний родинний ритуал: щотижня в 
один і той самий час Моніка з матір’ю їздять на кладови-
ще. Навіть найменша затримка Моніки викликає у матері 
гостре обурення, адже "скорбота матері по загиблому 
Ларсу (брат Моніки – Н. Ж.) мала більше радості від того, 
що Моніка залишилася жива" [2, с. 81]. Так склалося, що 
через двадцять три роки Моніка випадково, опосередко-
вано стає винною у смерті ще однієї людини – Маттіаса, 
після смерті якого без засобів до існування залиша-
ється хвора дружина з маленькою дитиною. Ця "по-
двійна провина" без вини винної Моніки нагадує хво-
робливу нав’язливу ідею, що викликає в ній бажання 
анонімно чимось допомогти родині загиблого. Врешті-
решт ідея турботи перетворюється на фобію, що што-
вхає жінку до скоєння вчинків, що приводять її до 
в’язниці.  

Отже, що ми бачимо? Все життя Моніки − від моме-
нту загибелі брата і до смерті Маттіаса – можна охарак-
теризувати як розчинення світу у свідомості, причому 
свідомості інтенціональній. Правий М. Гайдеґґер, який 
стверджував, що людина немислима без світу, з яким 
вона співвідноситься. Існує Буття, але існує також і тут-
буття (Dasein) для кожної конкретної людини, що, так 
би мовити, вибудовується в залежності від її емоційного 
стану. Тобто є "справжнє" життя – існування "Я" кожної 
людини, а також "не-справжнє" життя – співіснування 
"Я" з іншими, безособово зануреними в повсякденність 
людьми. "Вона (Моніка) в подиві спостерігала, що життя 
поза їхнім домом триває, як ніби нічого не сталося. Ні-
чого не перевернулось, не змінилося. Вранці люди так 
само сідали в автобуси, по телевізору йшли ті ж про-
грами, сусід продовжував будувати будинок" [2, с. 97].  

Моніка, за поглядами М. Гайдеґґера, і присутня, і 
володіє "тут-буттям". Її присутність – це повсякденне 
"буття-з-іншими", що є ковзанням по поверхні, обертан-
ням у колі вже даних, відомих інтерпретацій, що пере-
носяться і на неї саму. Це світ двозначності, який із ча-
сом стає для Моніки нестерпним, адже вона не просто 
пам’ятає те, що вона опосередковано винна у смерті 
брата, вона переживає цю трагедію знову й знову що-
тижня, ставлячи з матір’ю свічки на цвинтарі. Її сього-
дення не просто обумовлено минулим − світ її "Я" і на-
вколишній світ стають співзвучні один одному, і виникає 
бажання позбавитися від "я мислю, отже, існую", схова-
тися за бездумність, усе забути, втекти від себе, від 
свого тут-буття, але пульсуюча свідомість не дозволяє 
цього зробити, що врешті-решт призводить до втрати 
себе. За М. Гайдеґґером, "у втечі від самого себе тут-
буття ніби йде позаду себе, так що беззвітно воно в 
ніспадінні бачить себе постійно, хоча і двозначним спо-
собом небажання бачити" [12, с. 309].  

Моніка довгі роки переживає не тільки сором, але й 
страх, що хтось (наприклад, мати) дізнається правду: що 
вона гіпотетично могла врятувати брата, але не вряту-
вала. Такий страх М. Гайдеґґер називає "тривога" (Angst) 
– онтологічний страх. Ще раз підкреслю: Моніка ні в чому 
не винна. Коли "тут-буття" відвертається від самого себе, 
боїться, біжить від власних можливостей, коли загроза 
приходить нізвідки, лякає "ніщо", це паралізуючий страх, 
що руйнує межі мислення. Окрім того, вона позасвідомо 
обирає, мовою М. Гайдеґґера, "волю-мати-совість", а 
разом із тим і винуватість. "Відповідний цьому початко-
вий вид буття тут-буття до його граничної і власної мож-
ливості (здійснене ним самим, перш-себе-самого-буття) 
– це … забігання вперед, притаманне волі-мати-совість, 
а значить, і вибір сутнісної винуватості, властивої самому 
тут-буттю, оскільки воно існує" [12, с. 336].  

Нарешті, черговий спогад подробиць тієї злощасної 
ночі загибелі брата стає критичною точкою страху і во-
лі-мати-совість: вона глибше задумалася про смерть. 
"Смерть вимагає дуже багато чого. Повного розуміння" 
[2, с. 98]. Не можна не погодитись із українським есте-
тиком Л. Левчук, яка, аналізуючи філософію 
М. Гайдеґґера в контексті екзистенціалістської естети-
ки, відмічає, що, відповідно до теорії німецького філо-
софа, "основою страху є страх смерті, а його продов-
женням – шлях людини до смерті: буття до смерті є 
страх, … які узагальнюються …в поняття „ніщо”" [4, 
с. 127]. Як слушно зауважує російський теоретик 
О. Руткевич, "розуміння власної смертності здійснює 
свого роду „внутрішню революцію” в людині, змушуючи 
екзистенцію звернутися до власних можливостей. Три-
вожне стояння віч-на-віч із небуттям відкриває власне 
існування в його справжності та свободі. Це свобода від 
ілюзій повсякдення, „свобода-до-смерті”" [10, с. 54].  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 65 ~ 

 

 

Моніка вирішує все розповісти коханій людині – То-
масу, але не встигає, адже звістка про смерть Маттіаса 
випереджає її визнання, і тут єдність минулого (сором, 
страх, відчуття провини за смерть брата), сьогодення 
(перекладення на себе провини за загибель Маттіаса) і 
майбутнього (де до вічного не-прощення себе за 
смерть брата додається не-прощення за залишених 
без засобів до існування дружини і дитини Маттіаса) 
породжує подвійну провину, що перетворюється на 
нав’язливу ідею турботи. Турбота – один із гайдеґґерів-
ських екзистенціалів − нерозривно пов’язана з кінцем 
часу Dasein: тимчасова структура турботи є структура 
буття-у-світі. Три модуси "турботи" пов’язуються 
М. Гайдеґґером із трьома вимірами часу. "Проект" − 
вибір людиною самої себе – відповідає майбутньому, 
оскільки, "проектуючи" себе, "тут-буття" весь час забігає 
вперед самого себе. Минуле – це "вкинутість" у світ і 
наданість самому собі. У сьогоденні "тут-буття" нале-
жить світу, стурбоване оточуючим. Отже, двоїстість 
турботи виражається як подвійність тимчасової орієн-
тації: на сьогодення, що підпорядковує минуле і майбу-
тнє, або на майбутнє, яке в поєднанні з минулим дося-
гає "власного" сьогодення. Це "єдність трьох моментів: 
„буття-у-світі”, „забігання вперед” і „буття-при-
внутрішньо-світовому-суттєвому”" [4, с. 127]. Як заува-
жує російський дослідник В. Молчанов, "совість відкри-
ває себе як поклик турботи: взиваючий є Dasein, що 
тривожиться в занедбаності про свою здатність бути. 
Покликаний – це те саме Dasein, викликане до своєї 
власної здатності бути" [7].  

Моніка за нав’язливою ідеєю турботи і тривоги (в си-
туації якої жахає "ніщо", світ утрачає сенс, "тут-буття" 
залишається в повній самоті) втрачає контроль над 
своїм "Я", знаходячись ніби у Присутності й поза тут-
буттям (Dasein), − мовою М. Гайдеґґера, поза "транс-
цендуванням власних меж", що веде до "не-
справжнього" життя. Швейцарський психоаналітик 
Л. Бінсвангер, вважаючи себе продовжувачем ідей 
М. Гайдеґґера, наголошував на тому, що "не-
справжність" є визначальною характеристикою душев-
ного розладу. "Психічна хвороба – це вищий ступінь 
недостовірності, адже вільний вибір максимально утру-
днений у даному випадку для людини. Вона живе в світі 
компульсивних (нав’язливих) дій, якісь зовнішні, чужі, 
страшні сили володіють її свідомістю" [10, с. 85]. Інши-
ми словами, у Моніки (через психічний розлад і під 
впливом сильного снодійного) відбулася модифікація 
структурного цілого турботи, в якій Dasein встановлює 
частково зв’язок зі своєю власною фактичністю, вона 
втратила трансцендування, що є, за Л. Бінсвангером, 
головною ознакою психічного здоров’я.  

Швейцарський науковець акцентував увагу ще на 
одному важливому, в контексті даного дослідження, 
моменті: онтологія М. Гайдеґґера вирішує стару супе-
речку психологів і психіатрів із приводу психофізіологіч-
ної проблеми, оскільки одні з них розглядали психічно 
хвору людину просто як хворий організм, інші зводили 
психічні розлади до порушення комунікації з іншими 
людьми. Поділ тілесного і духовного, на думку 
Л. Бінсвангера, знімається в гайдеґґерівській онтології 
[3, с. 181‒183]. В рамках аналітики Dasein тілесність 
людського існування не заперечується, вона розгляда-
ється як "вкинутість". Як стверджує О. Руткевич, тут 
людина ситуаційно визначена, а тому піддається впли-
ву ззовні, але ці дії не є необхідними законами, що ви-
значають поведінку людини, вони приймаються нею не 
інакше, як можливість вибору. "Людина вільна тому, що 
вона стикається з єдиною необхідністю – весь час ви-
бирати; вона приречена бути вільною" [10, с. 86].  

Наразі, повертаючись до Моніки, зауважу, що в її 
образі спостерігається поєднання і "хворого організму", 
і "порушення комунікації", і, головне, втрати трансцен-
дування. Для православного і католика вихід у сповіді, 
для невоцерковленої людини – "приреченість на вибір", 
і Моніка змушена обирати між правдою (в даному випа-
дку це "буття-у-світі", адже вона ні в чому не винна) та її 
подальшим приховуванням ("свобода-до-смерті"), що 
перетворюється на невроз. Врешті-решт, як уже зазна-
чалося, вона потрапляє у в’язницю, але відновлює 
свою цілісність, адже при всьому страху і жаху, який 
вона тепер відчуває, їй легше тому, що вона "звільни-
лась від тієї абсурдної реальності, в якій сама себе за-
мкнула. Бо тюрми бувають різними. І ув’язненими ста-
ють не тільки за рішенням суду" [2, с. 357‒358].  

Однак як повернути своє "трансцендування"? Моні-
ка так довго відчувала сором і страх ("тривогу"), що 
оточуючі будуть її сприймати не так, як вона цього очі-
кує: "Скільки років вона прагнула виділитися, робила 
все, щоб прикрасити зовнішній фасад найкрасивішою 
мозаїкою, але про те, що всередині, забула" [2, с. 364]. 
Моніка, звичайно ж, не ставить питання про повернення 
трансцендування так конкретно, але позасвідомо думка 
про те, "як повернути себе" або "як не загубити себе" в 
тій чи іншій ситуації, час від часу приходить кожній лю-
дині. Надія на можливість "повернення себе" приходить 
до Моніки за допомогою Ваньї Турен (іншої героїні 
К. Альвтеген). Безумовно, в романі немає жодного слова 
про "інтегральний гуманізм", але його автор – К. Альвтеген 
– у діалог двох жінок вкладає смисл, близький тим думкам, 
що висловлював автор ідеї "інтегрального гуманізму" 
Ж. Марітен. Французький теоретик наголошував, що в конк-
ретній дійсності людського життя розум ізолюється від над-
реального, але він ізолюється також і "від усього, що є ірра-
ціонального в людині" [6, с. 36], що призводить до втрати 
людиною бога, а з ним і своєї душі, і самого себе, або, мо-
вою Л. Бінсвангера, − трансцендування, а звідси й маріте-
нівське переживання триваючої Голгофи. Ж. Марітен закли-
кав відновлювати трансцендентний ґрунт людського життя 
за допомогою концепції "інтегрального гуманізму", що про-
тистоїть трагедії культури, трагедії бога, трагедії людини. 
"Якщо світ не хоче впасти у варварство, повинен народити-
ся новий гуманізм, і його справою буде перш за все справа 
об’єднання, живого очищувального возз’єднання", − наго-
лошує теоретик [5, с. 85].  

"Інтегральний гуманізм", як зауважує Ж. Марітен, не є 
його (Ж. Марітена), так би мовити, винаходом, а є новим 
продовженням "гуманізму Втілення" Фоми Аквінського, 
згідно з яким "бути людяним – це означає переживати до 
людини почуття любові і співчуття" [5, с. 85‒86].  

У роботі "Сутінки цивілізації" філософ зазначає, що 
ідея "інтегрального гуманізму" не суперечить секуляр-
ним інститутам, а це означає, що "буття-у-світі" людини 
розглядається безвідривно від Буття як такого. Слід 
зазначити, що ця ж думка існує у німецького психоана-
літика й психотерапевта, друга М. Гайдеґґера й продо-
вжувача його ідей М. Босса, який зауважував, що "у 
людини немає зовнішнього та внутрішнього", "буття-у-
світі" є цілісний феномен, у людини – все у бутті та від 
буття [10, с. 149]. Dasein же повертає людині її гідність, 
адже вона є посланником того, що лежить в основі 
всього сущого, тим, хто посланий у свою життєву істо-
рію з покладеним на неї завданням дати істині прояви-
тися настільки, наскільки це можливо у даному часі та 
місці. Від мук совісті та самозвинувачень, від "екзистен-
ціальної винуватості" практикуючий аналітик пропонує 
"йти" у "релігійне звернення". Однак зауважу, що на 
початку ХХІ століття, незважаючи на значну кількість 
віруючих (воцерковлених) людей, більшість, скоріше, 



~ 66 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

схильна вірити в щось трансцендентне, ніж у бога. І в 
цьому випадку, коли людина одночасно Присутня, "вки-
нута у світ", і знаходиться в Dasein (тут-бутті, повсяк-
денності), що є суцільним тривким сьогоденням, єдине, 
що може зменшити трагізм одночасного онтичного та 
онтологічного (за М. Гайдеґґером), – шлях до "інтегра-
льного гуманізму", який стверджує людину не тільки як 
істоту розумну, але й здатну відчувати, готову любити, 
співчувати, співпереживати, жаліти, радіти і за себе, й 
за ближнього, не бути байдужою.  

Тут, безумовно, спостерігається парадокс, адже 
М. Гайдеґґер заперечував метафізику, а разом із нею й 
гуманізм, але він і не виступав за негуманність, не захи-
щав нелюдськість. У роботі "Лист про гуманізм" філософ 
зауважував, що "вищі гуманістичні визначення людської 
істоти ще не досягають власної гідності людини" [11, 
с. 201]. Гайдеґґерівська людина не екзистенціальна, вона 
не трагічний мужній герой, а "носій" "тут-буття", у структурі 
якого є екзистенціали. Однак що таке ці гайдеґґерівські 
екзистенціали ("турбота", "страх" ("тривога") тощо), звідки 
вони з’являються? Відповідь одна – з метафізичного. Де і 
як знайти вихід із безвиході? Тільки в надії, ґрунт якої в 
"інтегральному гуманізмі", що прокладає шлях до нової 
антропології, привертаючи увагу до внутрішнього світу 
людської особистості і до нового трактування людської 
гідності, місця людини у Всесвіті. Незважаючи на те, що 
героїня К. Альвтеген опинилась у в’язниці, вона відчуває 
внутрішню свободу, свободу від ілюзій повсякдення, "сво-
боду-до-смерті" і разом із тим розуміє себе як частину 
Всесвіту, а звідси й відкритість до добра та любові.  

Отже, проведений аналіз однієї з ліній роману 
К. Альвтеген "Сором", на мій погляд, дає право ствер-
джувати, що поєднання ідей фундаментальної онтоло-
гії, психоаналізу та теорії "інтегрального гуманізму" є 
моделлю "протомистецтва", а можливо, і його філо-
софсько-естетичним підґрунтям.  

Слід зазначити, що у наших попередніх публікаціях 
поза увагою залишились моральнісні аспекти, на яких 
також зосереджується авторка, розглядаючи їх крізь 
призму травми, зокрема травми зради.  

Роман "Зрада", номінований на премії "Скляний ключ" і 
"Кращий шведський детектив", був визнаний читачами 
"Книгою року" (2004). Сюжет роману полягає в наступно-
му. Через 15 років подружнього життя Ева дізнається про 
роман чоловіка з іншою жінкою. Ображена його зрадою і 
брехнею, вона вирішує помститися. Водночас інший герой 
роману Альвтеген ‒ Юнас ‒ другий рік чергує біля ліжка 
своєї подруги, котра знаходиться в комі. У якийсь момент 
він вирішує, що вона зрадила його своїм "небажанням" 
повернутися, і зрадила, як він подумки собі говорить, не 
вперше. Шляхи Еви і Юнаса перетинаються, об'єднавши 
такі складні моральнісні стани, як зрада і помста, а отже, і 
руйнівні сили, які їх супроводжують, в міцний ланцюг, за-
микаючи в собі незворотні вчинки, що призводять до таких 
же незворотних наслідків. 

На мою думку, особливої уваги заслуговує образ 
Юнаса – молодого чоловіка, психіка котрого була зла-
мана ще у юнацькі роки саме зрадою: батько зраджував 
матір і примушував сина це приховувати. Атмосфера 
"зради" деформувала почуттєвий світ юнака, його уяв-
лення про любов, вірність, відданість. Звідси – напівжи-
ві Анна та Ева, покалічені його власними руками, ‒ 
стають об’єктами "застосування" усього спектру мора-
льнісних уявлень, якими володіє Юнас. 

Усі герої роману – тією чи іншою мірою – винні, усі 
страждають. Лише Юнас, котрий винен не стільки "мо-
рально", скільки "фізично" ‒ через нього загинуть дві 
жінки, – не страждає, а насолоджується "довершеністю" 
тіла помираючої Еви.  

Талант К. Альвтеген створює "простір страждання", 
який підтверджує об’єктивність розмислів М. Гай-
деґґера, котрий обґрунтував тезу про "волю-мати-
совість", у якій останню складову – відповідно до пред-
мета аналізу – можна замінити іншим моральнісним 
станом, а саме: "провина", "страждання", "насолода", 
"травма" тощо. У контексті матеріалу цієї статті гайдеґ-
ґерівська теза виглядатиме наступним чином: "воля-
мати-страждання".  

Цей морально-етичний парадокс роману "Зрада" 
трансформує традиційну етику в естетику доби "прото-
мистецтва", а це змушує запитати, чи готовий читач 
"рухатися" за Альвтеген? 

Щоб осягнути процесуальність "створення-сприйман-
ня", якої вимагають морально-етичні моделі шведської 
письменниці, читачу слід розуміти зміст, принаймні, понят-
тя "зрада".  

Слід зазначити, що тема зради у світовій літературі 
не є новою1. "Зрада" К. Альвтеген цікава тим, що авто-
рка, описуючи психологічний стан усіх своїх героїв, кот-
рі, як свідчить роман, одночасно виявляються і жертва-
ми зради, і зрадниками, паралельно проводить тему 
всеруйнівної помсти і дилеми прощення-непрощення, 
схиляючись зрештою до першого, яке допомагає подо-
лати психологічну травму зради. 

Що ж таке "зрада"? Тлумачні словники пояснюють це 
слово наступним чином: зрада ‒ це порушення даної кля-
тви, один з найтяжчих гріхів у всіх світових релігіях. У сло-
внику С. Ожегова говориться, що зрадити ‒ значить пору-
шити вірність, вчинити віроломно, підступно [9, с. 513].  

Стосовно роману шведської письменниці необхідно 
акцентувати увагу ще на одному аспекті поняття "зра-
да", адже у її творі йдеться про подружню зраду, яка 
включає у себе зраду тіла і зраду душі. Описувана ав-
торкою ситуація – класичний приклад з психології сі-
мейних стосунків: "подружня зрада відображає супере-
чності між подружжям, вона є результатом різноманіт-
них психологічних чинників. Якщо в шлюбі не задоволь-
няються емоційно-психологічні потреби особистості, 
посилюється відчуження, накопичуються негативні по-
чуття і емоції, більш вірогідною стає зрада. Подружжя 
не розуміє один одного, сваряться або просто йдуть "на 
сторону" [8]. І не відомо, що є більшою зрадою: піти з 
сім'ї або залишитися в ній, незважаючи на те, що біль-
ше не любиш, і не просто не любиш, а ведеш себе бай-
дуже-зневажливо, як відбувається з чоловіком головної 
героїні роману? У нього зневага і байдужість до дружи-
ни з’явилась тому, що він став відчувати себе "приче-
пом до паровоза", оскільки вона, на його думку, "не ма-
ла ні найменшого уявлення про те, що він відчуває на-
справді. А він повільно задихався від нудьги і зумовле-
ності" [2, с. 18]. А вона не розуміла, чого йому не виста-
чає, адже робила все, щоб йому було легше і комфорт-
ніше, вона була "його кам'яною стіною. ...завжди була 
готова вирішувати проблеми. ...вона завжди мала при-
ймати рішення, бути рушійною силою і стежити, щоб 
робилося все необхідне. ...Але як би вона раділа, якби 
він хоч іноді брав кермо правління в свої руки. Дозво-
ляв їй просто сісти поруч і відпочити. На мить опертися 
на нього. Але замість цього він сидить на дивані, ди-
виться телевізор і ставить під сумнів їх спільне майбут-
нє і майбутнє їх дитини" [1, с. 15‒16]. У такій ситуації, 
напевно, краще було б вчинити на кшталт героїв 

                                                                  
1 До неї звертались В. Шекспір ("Король Лір", "Гамлет"), М. Гоголь 

("Тарас Бульба"), О. Пушкін ("Полтава", "Капітанська донька"), 
О. Дюма-батько ("Граф Монте-Крісто"), С. Моем ("Вірна дружина"), 
Е. Л. Войніч ("Овід"), Ф. С. Фіцджеральд ("Великий Гетсбі"), В. Каверін 
("Два капітани"), В. Биков ("Сотніков"), Леся Українка ("Лісова пісня"), 
І. Франко ("Захар Беркут"), Л. Костенко ("Маруся Чурай") та багато ін.  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 67 ~ 

 

 

С. Моема та О. Вайльда: привітати одне одного з тим, 
що нарешті зможуть "вільно дихати", і не псувати одне 
одному нерви. Хоча для цього потрібно бути готовим до 
зради, а це не всім вдається.  

Героям К. Альвтеген зрада завдає нестерпного болю, 
зачіпаючи гордість, адже важко прийняти і змиритися з 
тим, що тепер не тебе, а когось іншого люблять і в комусь 
іншому мають потребу. Цей біль відроджує дитячі відчут-
тя своєї ущербності, непотрібності, того, що тебе зали-
шили і покинули, оживляє почуття сорому за те, що ти 
опинився кинутим, нікому не потрібним, боязні осуду за 
те, що ти не виправдав/виправдала якихось надій: бути 
хорошою дружиною/чоловіком, матір'ю/батьком, доч-
кою/сином. У внутрішньому діалозі з собою виникають 
запитання: чому це відбулось саме зі мною? У чому я 
винна/винен? Коли це почалось? Мені спеціально хотіли 
завдати болю, заподіяти зло або вина в мені? Біль зради 
породжує страх самотності, повсякденної, повсякчасної 
небезпеки, які пов'язані з невідомістю майбутнього. Всі 
разом ці побоювання породжують комплекс ущербності і 
непотрібності і, як результат, призводять до саморуйну-
вання або через бажання помсти, або через самоізоляцію 
від світу ‒ бажання сховатися від усіх. Зрештою, страж-
дання від болю зради та бажання помсти може призвести 
до психічного захворювання. Що, власне, і відбувається з 
одним з персонажів роману. 

Для героїв Альвтеген зрада і помста за зраду ‒ явища 
одного порядку, і те, й інше приносить нестерпний душе-
вний біль, з яким всі дійові особи ведуть постійний внут-
рішній діалог. Травма зради керує героями письменниці, 
які не дають собі звіту в тому, що ними рухає. Згідно зі 
З. Фрейдом, це та сама травма, яка відокремлює людину 
від навколишньої дійсності, замикає її на собі, в якийсь 
момент навіть надаючи задоволення. Однак якщо для 
фрейдизму травма конструктивна, навіть якщо її наслідки 
аномальні, заподіяна нею шкода компенсується, нехай і 
невротичним шляхом, то у героїв Альвтеген травма заби-
рає дієздатність, навіює їхній самості негативне ставлен-
ня до себе або до інших і водночас є випробуванням, яке 
надається людині, ‒ свого роду ініціацією. Проте цю ініці-
ацію жоден герой шведської письменниці пройти не в 
змозі. Як наслідок – зруйноване життя усіх персонажів. 
Відтак, з’являючись на світ через травму народження (за 
О. Ранком), протягом життя переживаючи різні види 
травм (З. Фрейд, К. Г. Юнг, А. Адлер, С. Шпільрейн, 
Ж. Лакан), людина сама здійснює вибір вектору поведін-
ки. Якщо врахувати той факт, що творчість шведської 
письменниці, як вже відмічалось, ‒ це поєднання мистец-
тва з поглядами представників різних філософських 
шкіл, зокрема з філософією Е. Гуссерля та 
М. Гайдеґґера, то роман "Зрада" можна інтерпретува-
ти у контексті проблеми детермінації думки людини 
буттям та детермінації думкою буття, і – зрештою ‒ 
самодетермінації у "горизонті", "присутності" та 
Dasein. Відповідальність за визначення свого буття – 
перебування у "горизонті", "присутності", Dasein та 
вихід або перехід на інший щабель ‒ покладено на 
людину: вибір за нею.  

Висновок. На мій погляд, романи К. Альвтеген "Со-
ром" та "Зрада" − значуще явище у логіці сучасного 
літературного процесу. Це зразки творів, що відтворю-
ють складну, естетично організовану систему сенсів, які 
передбачають "множинне кодування" (в даному випад-
ку – психоаналітичні ідеї органічно вплетені в концепцію 
фундаментальної онтології М. Гайдеґґера). Ці твори є й 
зразком "протомистецтва", адже вони є підтверджен-
ням того, що сьогодні на зміну "пост-" приходить інше, а 
саме: втілення буттєвості життя, людини та її світу, зве-

рнення до душі та розуму, до моральнісних засад лю-
дини, що, за висловом російсько-американського тео-
ретика М. Епштейна, є проявом "прото-" − "дебютним 
відчуттям епохи" [13, с. 31]. Перефразовуючи 
М. Гайдеґґера, в романах К. Альвтеген "Сором" та 
"Зрада" повністю реалізувався процес "воля-мати-
тотальне-страждання".  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Альвтеген К. Предательство : роман / Карин Альвтеген [пер. со 
швед. Аси Лавруши] – М. : Иностранка, Азбука-Аттикус, 2012 – 320 с. 

2. Альвтеген К. Стыд: Роман / Карин Альвтеген [пер. со швед. 
А. Лавруши]. – М. : Иностранка, Азбука-Аттикус, 2012. – 368 с. 

3. Бинсвангер Л. Бытие-в-мире / Людвиг Бинсвангер [пер. с англ. 
Е. Сурпиной]. – "КСП +", М. : Ювента, СПб. (при участии психологичес-
кого центра "Ленато", СПб), 1999. – 300 с. 

4. Левчук Л. Т. Західноєвропейська естетика ХХ століття: навч. по-
сібник / Лариса Тимофіївна Левчук. – К. : Либідь, 1997. – 224 с. 

5. Маритен Ж. От Бергсона к Фоме Аквинскому. Очерки метафизи-
ки и этики / Жак Маритен [пер. с франц. В. П. Гайдамака]. – М. : Инсти-
тут философии, теологии и истории св. Фомы, 2006. – 216 с. 

6. Маритен Ж. Сумерки цивилизации / Жак Маритен // Работы 
Ж. Маритена по культурологии и истории мысли: реф. сб. / АН СССР, 
ИНИОН; [отв. ред. Р. А. Гальцева]. – М. : ИНИОН, 1990. − С. 24–54.  

7. Молчанов В. И. Время и сознание. Критика феноменологической 
философии / В. И. Молчанов // [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://philosophy.ru/library/mol/10_3_1.html 

8. Понятие и причины супружеской измены. Измена как психологи-
ческая травма // [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 

http://studbooks.net/710044/psihologiya/ponyatie_prichiny_supruzhesk
oy_izmeny_izmena_psihologicheskaya_travma 

9. Предательство // С. И. Ожегов. Словарь русского языка [под. 
ред. Н. Ю. Шведовой] – М. : Рус. язык, 1983. – С. 513. 

10. Руткевич А. М. От Фрейда к Хайдеггеру: критический очерк экзи-
стенциального психоанализа / Алексей Михайлович Руткевич. – М. : 
Политиздат, 1985. – 175 с. 

11. Хайдеггер М. Письмо о гуманизме // Время и бытие: Статьи и 
выступления / Мартин Хайдеггер [пер. с нем. В. В. Бибихина]. – М. : 
Республика, 1993. – С. 192‒220. 

12. Хайдеггер М. Пролегомены к истории понятия времени / Мартин 
Хайдеггер [пер. с нем. Е. Борисова]. – Томск : "Водолей", 1998. – 384 с. 

13. Эпштейн М. Н. Знак пробела: о будущем гуманитарных наук / 
Михаил Наумович Эпштейн. − М. : Новое литературное обозрение, 
2004. – 864 с. 

 
REFERENCES 

1. Alvtegen, K. (2012). Predatel'stvo: roman [Betrayal]. Moskow, 
Inostranka, Azbuka-Attikus. 

2. Alvtegen, K. (2012). Styd: roman [Shame]. Moskow, Inostranka, 
Azbuka-Attikus. 

3. Binswanger, L. (1999). Bytie-v-mire [Being-in-the-world]. Moscow, 
"Juventa", SPb. 

4. Levchuk, L. (1997). Zahidnojevropejs'ka estetyka ХХ stolittja: navch. 
posibnyk [Western European aesthetics of the twentieth century: a text-
book]. Kyev, Lybid'. 

5. Maritain, Zh. (2006). Ot Bergsona k Fome Akvinskomu. Ocherki 
metafiziki i jetiki [From Bergson to Thomas Aquinas. Essays on metaphysics 
and ethics]. Moskow, Institut filosofii, teologii i istorii sv. Fomy. 

6. Maritain, Zh. (1990). Sumerki civilizacii [Twilight of civilization]. In 
raboty Zh. Maritena po kul'turologii i istorii mysli. [Works by J. Maritain on 
Culturology and the History of Thought]. Moskow, INION. 

7. Molchanov, V. Vremja i soznanie. Kritika fenomenologicheskoj 
filosofii [Time and consciousness. Criticism of phenomenological philoso-
phy]. Retrieved from  http://philosophy.ru/library/mol/10_3_1.html. 

8. Ponjatie i prichiny supruzheskoj izmeny. Izmena kak 
psihologicheskaja travma. [The concept and causes of adultery. Treason as 
a psychological trauma]. Retrieved from  

http://studbooks.net/710044/psihologiya/ponyatie_prichiny_supruzhesk
oy_izmeny_izmena_psihologicheskaya_travma  

9. Predatel'stvo [Betrayal] (1983). In S. I. Ozhegov Slovar' russkogo 
jazyka. Moskow, Rus. Jaz. 

10. Rutkevich, A. (1985). Ot Frejda k Hajdeggeru: kriticheskij ocherk 
jekzistencial'nogo psihoanaliza. [From Freud to Heidegger: Critical essay of 
existential psychoanalysis]. Moskow, Politizdat. 

11. Heidegger, M. (1993). Pis'mo o gumanizme [A Letter on Humanism]. 
In Vremja i bytie: Stat'i i vystuplenija [Time and Being: Articles and 
speeches.]. Moskow, Respublika. 

12. Heidegger, M. (1998). Prolegomeny k istorii ponjatija vremeni. [Pro-
legomena to the history of the concept of time] Tomsk, "Vodolej". 

13. Epshtejn, M. (2004). Znak probela: o budushhem gumanitarnyh nauk 
[Sign of gap: the future of the humanities]. Moskow, Novoe literaturnoe 
obozrenie. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  19 . 0 9 . 17  

 
 



~ 68 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Н. А. Жукова, д-р культурологии, доц. 
Издательско-полиграфический інститут Национального технического университета Украины 
"Киевский политехнический институт имени И. Сикорского" 
ул. Янгеля, 1/37, г. Киев, 03056, Украина 
 

КАРИН АЛЬВТЕГЕН КАК ИССЛЕДОВАТЕЛЬ "ДЛИТЕЛЬНОГО СТРАДАНИЯ": КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ 
 
В статье осуществляется культурологический анализ романов "Стыд" и "Предательство" известного шведского писателя Карин 

Альвтеген, которые являются примером нового искусства, пришедшего на смену искусству "пост-", что выражается в возвращении к кау-
зальности, отображению действительности в целостных, конкретно-чувственных, художественно-выразительных формах. В романах 
также выявлена тенденция соединения в новом искусстве ("протоискусстве") проблем фундаментальной онтологии, психоанализа и идеи 
"интегрального гуманизма" как способа выхода из "длительного страдания". Отмечается, что романы К. Альвтеген являются сложной, 
эстетически организованной системой смыслов, которые предполагают "множественное кодирование", органичное вплетение психоана-
литических идей, в частности феномена травмы, в концепцию фундаментальной онтологии М. Хайдеггера. 

Ключевые слова: Dasein, стыд, страх, предательство, травма, страдание, забота, "интегральный гуманизм", "протоискусство".  
 
N. A. Zhukova, Doctor of Cultural Studies, Associate Professor 
National Technical University of Ukraine "Igor Sikorsky Kyiv Polytechnic Institute" 
Institute of Publishing and Printing 
58, building 8, 1/37, Yangelia Str., Kyiv, Ukraine, 03056. 

 
KARIN ALVTEGEN AS RESEARCHER OF "ONGOING SUFFERING": CULTURAL ANALYSIS 

 
The article deals with the cultural analysis of the novels "Shame" and "Betrayal" by the famous contemporary Swedish writer Karin Alvtegen, 

which are an example of a new art that has replaced the art of "post". "New art" is expressed in the return to the subject-object coherence, the re-
flection of reality in holistic, specifically-sensual artistic and expressive forms.  

The novel "Shame" is a psychological thriller where the author tells about the fate of three women - Monica, May-Britt and Vanya Turin. All three 
of them (independently) feel ashamed for their whole lives because of the events they had experienced during their childhood or youth, and this 
feeling, in its turn, influenced their behavior, and determined the subsequent attitude to people and life. 

In Alvtegen’s novel "Betrayal" she describes the psychological state of all the heroes, who, as it turns out, are both victims of betrayal and the traitors. Simul-
taneously, the author develops the topic of devastating revenge and the dilemma of forgiveness-non-forgiveness. In the end, the author inclines to the first variant, 
which helps to overcome a psychological trauma - "a trauma of betrayal". For the heroes of Alvtegen, betrayal and vengeance are the phenomena of the same tier, 
and both bring unbearable mental pain, and all characters have a constant internal dialogue with it. "Trauma of betrayal" rules over the author’s characters, who 
do not realize what drives them. According to Sigmund Freud, this trauma separates a person from the surrounding reality, closes him/her on itself, and, at some 
point, brings satisfaction. However, if Freud’s "trauma" is constructive even in case its consequences are abnormal, the damage it caused is compensated, even 
though in a neurotic way. Yet, for the heroes of Alvtegen, the trauma takes away human ability to act, induces a negative belief in oneself or in others, and, at the 
same time, it is a trial given to a person, a kind of initiation. None of the characters of the Swedish writer can pass this initiation. As a result, the lives of all charac-
ters are ruined. Hence, having appeared in the world due to the trauma of birth (according to O. Rank), experiencing various types of traumas during life (S. Freud, 
C.G. Jung, A. Adler, S. Spielrein, J. Lacan), the vector of behavior depends on a person.  

The novels by Alvtegen showed the tendency to combine the problems of fundamental ontology, psychoanalysis, and the idea of "integral hu-
manism" in the new art ("proto-art") as a way to escape the "ongoing suffering." It is noted that the novels by Alvtegen are a complicated, aestheti-
cally organized system of meanings that involve "multiple coding", organic interweaving of psychoanalytic ideas, in particular, the phenomenon of 
"trauma" into the concept of the M. Heidegger fundamental ontology. 

Key words: Dasein, shame, fear, betrayal, trauma, suffering, caring, "integral humanism", "proto-art". 
 
 
УДК 130.2:7.01 
 

T. Kavaliauskas, PhD, Professor 
Vytautas Magnus University, 

58, K. Donelaičio street, Kaunas, 44248, Lithuania 
tomas_kavaliauskas@yahoo.com 

 
BEING IN COUNTRYSIDE CULTURE AND ART: 

THE PERSPECTIVE OF LITHUANIAN PHILOSOPHY 
 

The article analyses Lithuanian philosophy of Being in countryside culture and art. Lithuanian philosopher A. Šliogeris following Martin Heidegger is in onto-
logical longing for grasping Being outside the city in a countryside and in visual art of painting that expresses Being in nature. French painter Paul Cézanne 
serves to him as an example of such effort. The picture of a pine tree is supposed to have more intensity of Being than the original pine tree in Provence where 
Cézanne painted it. If Heidegger’s example of Being in painting was Van Gogh’s pair of shoes, so Šliogeris’s example is Cézanne’s pine tree.  

The critique of the article is based on the argument that Heidegger and his Lithuanian follower Šliogeris were not concerned with how impressionistic con-
cept and painting technique evolved and how it remained only one art concept out of many. Heidegger used Van Gogh’s pair of shoes and Šliogeris used Cé-
zanne’s pine tree for the purpose of illustration of their art philosophy of Being; however, such approach neglected that these painters belong to only one school 
of European painting history of impressionism, therefore, it is unjust to glorify them as the only ones to be capable of expressing Being in painting. 

Key words: Being, thing, Heidegger, Šliogeris, Alpha reality, Omega reality, countryside. 
 
Formulation of the problem. The Lithuanian Philoso-

pher Arvydas Šliogeris has expressed his cultural prefer-
ences for provincial countryside nature instead of cosmo-
politan city in his art philosophy, which is inseparable from 
his philosophy of Being. Since he finds Being in the nature 
untouched by hominization – civilizational meanings – true 
art for him is the one that reveals Being. Being or the inten-
sity of Being in a painting is the criteria of aesthetics.  

Analysis of research and publications A. Šliogeris in 
Lithuania is already a living classic; however, it has to be 
noted that he is controversial and very often a target for 
critique. Moreover, as it will be argued in this paper, hardly 
he is original, because the influence of Martin Heidegger is 
too obvious, permeating his thinking.  

Purpose of the article. Even examples provided come from 
the same period of impressionism: if Heidegger chose Being in 
shoes painted by Vincent Van Gogh, so Šliogeris chose to 
search for Being in a pine tree painted by Paul Cézanne. Both 
paintings with a reference to countryside environment. 

Exposition of the main material of the study. 
Un-mediated Alpha reality world in Šliogeris philosophy 
Šliogeris resistance to the mediated technological world 

and his philosophical longing for pure Being uncontami-
nated by cultural meanings made his philosophy extreme 
as he went a bit further than Heidegger. If Heidegger in 
Being and Time tried to explain how Dasein understands 
its Being in mediated world by equipment with the ascribed 
meanings of “in order to” for the purpose of preservation of 
existence when nothingness is active (Das Nicht nichtet) 

 © Каваляускас Т. 


