
 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 71 ~ 

 

 

Making a hierarchy of art movements according to the cri-
teria of where is “more Being” is a very tricky art philosophy 
business. Such philosophy shows to what an extent Heideg-
ger and his Lithuanian follower Šliogeris consciously selected 
only one art movement for an illustration of their concept of 
Being, while ignoring art history in its larger picture. 

Conclusions. 
1. Being in countryside culture and in art is illustrated 

by the picture of Paul Cézanne of a pine tree following 
Heidegger’s example of Van Gogh’s pair of shoes. 

2. Lithuanian philosopher Šliogeris is fond of Cézanne’s 
biography and of his love for countryside, because it promotes 
the concept of Alpha reality, which is pure Being without 
meanings of language produced by human civilization. 

3. Alpha reality is superior to Omega reality, because 
the latter imposes civilizational meanings on the natural 
things and on their Being. 

4. Such philosophy of art has a clear aesthetic criterion – Being. 
5. The critique of the article is based on the argument 

that Heidegger and his Lithuanian follower Šliogeris were 
not concerned with how impressionistic concept and 
painting technique evolved and how it remained only one 
art school out of many.  

6. Heidegger and Šliogeris used Van Gogh’s pair of shoes 
and Cézanne’s pine tree for the purpose of illustration of the 
philosophy of Being; however, such approach neglected that 
these painters belong to only one school of European painting 
history and it is unjust to glorify them as the only ones to be 
capable of expressing Being. 

 
REFERENCES / СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Heidegger M. Der Ursprung des Kunstwerkes / M.Heidegger. – 
Stutgart: Reclam, 1950. – 95 р. 

2. Heidegger M. Being and Time / M.Heidegger. – New York: Harper & 
Row, 2008. – 524 р. 

3. Šliogeris A. The Thing and Art / F. Šliogeris. –  Amsterdam: Rodopi, 
2009. – 155 р. 

4. Šliogeris, A. Alfa ir Omega / A. Šliogeris. – Vilnius. Pradai, 2009. – 411 р. 
5. Stangos N. The Concepts of Modern Art: From Fauvism to 

Postmodernism / N. Stangos. – London: Thames and Hudson,1994. – 424 р. 
 

REFERENCES (APA) 
1. Heidegger, M. (1950). Der Ursprung des Kunstwerkes. [The Origin of 

the Work of Art]. Stutgart. 
2. Heidegger, M. (2008). Being and Time. New York, Harper & Row. 
3. Šliogeris, A. (2009). The Thing and Art. Amsterdam, Rodopi. 
4. Šliogeris, A. (1999). Alfa ir Omega [Alpha and Omega]. Vilnius, Pradai. 
5. Stangos, N. (1994). The Concepts of Modern Art: From Fauvism to 

Postmodernism. London, Thames and Hudson. 
Н а ді й шл а  0 4 . 1 0 . 17  

 
 
Т. Каваляускас, д-р философии, проф. 
Университет Витаутаса Великого 
K. Donelaičio g. 58, г. Каунас, 44248, Литва 
 

БЫТИЕ В СЕЛЬСКОЙ КУЛЬТУРЕ И ИСКУССТВЕ: ПЕРСПЕКТИВА ЛИТОВСКОЙ ФИЛОСОФИИ 
 
В статье анализируется литовская философия бытия в сельской культуре и искусстве. Литовский философ Арвидас Шлёгерис, 

следуя за Мартином Хайдеггером, пребывает в онтологическом стремлении схватить Бытие вне города, в сельской местности и в 
визуальном искусстве живописи, которое выражает Бытие в природе. Французский живописец Поль Сезанн служит ему примером в 
таком стремлении. Картина сосны, по его мнению, должна иметь большую глубину Бытия, чем оригинальная сосна в Провансе, где 
Сезанн ее писал. Если у Хайдеггера примером Бытия в живописи была пара башмаков Ван Гога, то пример Шлёгериса – сосна Сезанна. 

Критический пафос статьи основан на аргументе, что Хайдеггер и его литовский последователь Шлёгерис не касались того, как 
импрессионистская концепция и техника живописи развивались и как осталась только одна художественная концепция из многих. 
Хайдеггер использовал пару башмаков Ван Гога, а Шлёгерис использовал сосну Сезанна для того, чтобы проиллюстрировать фило-
софию искусства бытия. Однако такой подход пренебрегает тем фактом, что оба эти художника принадлежат одной и той же шко-
ле в истории европейской живописи – импрессионизму, поэтому несправедливо возвеличивать их как единственно способных выра-
зить Бытие в живописи. 

Ключевые слова: Бытие, вещь, Хайдеггер, Шлёгерис, альфа-реальность, омега-реальность, сельская местность. 
 
Т. Каваляускас, д-р філософії, проф. 
Університет Вітаутаса Великого 
K. Donelaičio g. 58, м. Каунас, 44248, Литва 

 
БУТТЯ В СІЛЬСЬКІЙ КУЛЬТУРІ ТА МИСТЕЦТВІ: ПЕРСПЕКТИВА ЛИТОВСЬКОЇ ФІЛОСОФІЇ 

 
У статті аналізується литовська філософія буття в сільській культурі і мистецтві. Литовський філософ Арвідас Шльогеріс, 

слідуючи за Мартіном Гайдеґґером, перебуває в онтологічному прагненні схопити Буття поза містом, в сільській місцевості та у 
візуальному мистецтві живопису, яке виражає Буття в природі. Французький живописець Поль Сезанн служить йому прикладом у 
такому прагненні. Картина сосни, на його думку, повинна мати більшу глибину Буття, ніж оригінальна сосна в Провансі, де Сезанн 
писав її. Якщо у Гайдеґґера прикладом Буття в живописі була пара черевиків Ван Гога, то приклад Шльогеріса ‒ сосна Сезанна. 

Критичний пафос статті заснований на аргументі, що Гайдеґґер і його литовський послідовник Шльогеріс не торкалися того, як 
розвивалися імпресіоністська концепція і техніка живопису і як залишилася тільки одна художня концепція з багатьох. Гайдеґґер вико-
ристовував пару черевиків Ван Гога, а Шльогеріс використовував сосну Сезанна для того, щоб проілюструвати філософію мистецт-
ва буття. Однак такий підхід нехтує тим фактом, що обидва ці художники належать до однієї й тієї ж школи в історії європейського 
живопису ‒ імпресіонізму, тому несправедливо звеличувати їх як єдино здатних виразити Буття в живописі. 

Ключові слова: Буття, річ, Гайдеґґер, Шльогеріс, альфа-реальність, омега-реальність, сільська місцевість. 
 
 
УДК 82–43 

Б. Е. Носенок, cтудентка, 2 курс ОР "Магістр", 
філософський факультет, спеціальність "Культурологія",  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

danynosenock@gmail.com 
 

ЗБИРАЧ ОБРАЗІВ: АНТОН ЗАНЬКОВСЬКИЙ ТА ЙОГО МІФОЛОГІЯ 
 

У статті, яка є одночасно культурологічною та літературно-критичною, розглядається світ і міфологія творів петербурзького та во-
ронезького письменника Антона Заньковського (нар. 1988), натхненного українською культурою, автора романів "Девкаліон" (2015) та "Ветош-
ниця" (2016), опублікованих в літературному журналі "Нева". Ці романи руйнують звичний часо-простір, наближаючи його сприйняття до поча-
ткової сингулярності, до граничності моменту народження Всесвіту. Творчість автора повертає читача-мандрівника у ще не пережите мину-
ле, описане Андрієм Білим, Володимиром Набоковим, Анатолієм Марієнгофом, Осипом Мандельштамом, Олександром Блоком та іншими – нена-
званими. Образність творів Антона Заньковського постає деякою безпосередньою онтологією – завдяки особливій чуттєвості та майже 
тілесній відчутності тексту. Автор виступає колекціонером відчуттів і образів, після чого, однак, залишається порожнеча й лихоліття-
безчасся, а пам'ять змінюється забуттям. Це міфологія вічного руху, "топографічної амнезії", фланірування, лабіринту, вулиць, орнаментів, 
арабесок, ліній, алюзій, минулого, дитинства, ностальгії, жалю, занепокоєння та сновидних мрій. 

Ключові слова: образність, "жанрове перевертництво", граничність, кінестезія, онтологія образу. 
 © Носенок Б. Е. 



~ 72 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Постановка проблеми. Нові імена, їх незліченність і 
швидкість появи народжують упередження: хіба можуть нові 
імена створити щось по-справжньому вартісне нове, щось 
по-справжньому гідне? Існує дві категорії людей: одні не хо-
чуть приділяти час новим іменам, інші – приділяють занадто 
багато часу – з їхнього поля зору вислизає особливе. Культу-
ра часто залишає сліди на папері: можна обернутися назад, 
взявши до рук книгу. У цій роботі – звернення до творчості 
дивного несучасного сучасника, який створює щось нове, 
таке, чого небагато, мало, що не варто залишати поза ува-
гою, що не варто забувати або пізнавати занадто швидко – 
поспіхом. "Сучасне – несвоєчасне" [1, с. 45]. Тому він врива-
ється своїми творами в аж ніяк не розмірене життя, залиша-
ючи після вихору слів подив. Але ніщо ніколи не буде по-
старому, адже це новий світ, особлива міфологія, яка все 
собою пронизує. Тому назвемо Антона Заньковського, цього 
несвоєчасного сучасника, міфологом і магом. В аналізованих 
літературних творах прослідковується віха неприйнятого: це 
літературне підпілля, світ людей, що викинуті з конформного 
в ніч. "Після річки, довгого фланірування в листяних нетрях, 
сидіння під вільхою на коренистому березі очеретяного боло-
та Олександр знемагав під гнітом скупчених споглядань" [11].  

Аналіз досліджень і публікацій. Творчості Антона 
Заньковського (як прозаїка, романіста та поета) присвяче-
но декілька робіт: критична стаття Марії Бушуєвої (Китає-
вої) "Девкаліон. Роман", опублікована у 2015 р. у літерату-
рному журналі "Москва", та праця Валерія Красильнікова 
"Про роман Антона Заньковського “Ветошниця”" (2016 р.).  

Мета статті. Визначення специфіки образності ро-
манів Антона Заньковського як несвоєчасного предста-
вника сучасності, а також окреслення симптоматики 
сучасності через звернення до літератури.  

В процесі написання статті були використані такі методи:  
1. Універсальні та загальнологічні методи пізнання й 

прийоми дослідження (індукція та дедукція, абстрагування, 
аналіз та синтез, узагальнення, аналогія, системний підхід); 

2. Методи теоретичного пізнання (гіпотетико-дедуктив-
ний метод, сходження від абстрактного до конкретного); 

3. Загальнофілософська методологія (герменевтич-
ний, феноменологічний та постфеноменологічний, ек-
зистенційний методи); 

4. Методи естетичних досліджень (семіотичний метод, 
суб’єктний та об’єктний методи, психологічний метод); 

5. Літературно-критичні методи (біографічний, куль-
турно-історичний методи, психоаналітична критика, 
екзистенційний аналіз); 

6. Дромологічний метод Поля Вірільйо. 
 

Виклад основного матеріалу дослідження 
 

Au vent que faut-il dire, au vent qui erre? 
 

Tu n’es pas prêt, 
tu n’a rien pressenti: la nuit n’est pas la nuit, 

la nuit n’est que la nuit. 
 

La distance, si je me tais, sera-t-elle réduite? 
Cette neige, les années se recouvrent. 

 

Est-ce la nuit qui nous sépare? Seuls, 
sommes-nous ensemble? [19, с. 9]  

 

Pierre Dhainaut 
 
Не завжди інтерпретація буває доречною, але куль-

турологічна спекулятивність дозволяє чіплятися за сло-
ва, немов за тріщини на деревній корі, зшивати їх в 
уявні нитки "скупчених споглядань" [11]. Збирач обра-
зів, "споглядань", зразків, вражень, колекціонер мину-
лих і майбутніх спогадів – сучасний як ніколи: "Сприй-
мати у темряві теперішнього світло, що намагається 
нас досягти, але не може цього зробити, значить бути 
сучасним" [1, с. 51]. Не образність творить романи мі-
фолога Антона Заньковського, але саме існування пе-
ретворюється в образність, в якусь безпосередню он-
тологію. Образність як онтологію. Образність прогляда-
ється через образ. Хоча і каже Ролан Барт, що образ 

етимологічно неможливо відокремити від його міметич-
ної характеристики [2, с. 297‒319], але все ж тут, у світі 
творів Антона Заньковського, діє такий спосіб сигніфі-
кації, який передбачає дві автономні реальності (автора 
та зображуваного ним всесвіту), а референт і означу-
ване протилежні один одному. Поява автономної реа-
льності передбачає присутність. Гастон Башляр, напри-
клад, робить особливий акцент на цьому моменті наро-
дження образу як присутності. "Поетичний образ – це 
рельєф психіки, який проявляється випадково <...> По-
етичний образ – не результат якогось поштовху, імпу-
льсу. Він – не відлуння минулого, скоріше навпаки: у 
спалаху образу давнє минуле резонує безліччю відго-
лосків, і незрозуміло, на якій глибині відображаються й 
загасають ці відгомони. Поетичний образ з властивими 
йому новизною та активністю володіє власним буттям, 
власною динамікою. Образ належить до сфери безпо-
середньої онтології" [4, с. 8]. На образ потрібно тільки 
відгукнутися. Але образ як присутність протистоїть хо-
лодній пам'яті, адже пам'ять як наявність являє собою 
кінцеве, а образ, що народжується в безодні, в порож-
нечі уяви, – завжди нескінченний, спрямований у віч-
ність, нехай навіть відображене літературою й схоже на 
мерехтіння давно померлих зірок, адже "якщо присутній 
образ не викликає думок про образ відсутній, якщо взя-
тий навмання образ не обумовлює незліченної кількості 
відхилень, що призводять до вибуху образів, то уяви 
знову ж таки немає" [3, с. 15]. Тільки так ми будемо ма-
ти справу з новою реальністю, новим ім'ям, а не просто 
сприйняттям. Назвемо цю реальність образністю, адже 
"уява в таких випадках стає божевільною надією на 
безмежне бачення" [5, с. 21]. Отже, деформація сприй-
няття. Вивертання навиворіт власної біографії. Нази-
вання. Блукання... І ще "жанрове перевертництво". Що 
ж робить Антон Заньковський зі світом, який сам же 
створив і кинув напризволяще, на інтервенцію читання? 
Він каже: роман. Але насправді – вірші. Він каже, що 
проза. Але в дійсності – між рядків поезія. 

 

Рухаючись від міста до міста, можна спостеріга-
ти зміну місць. Можна дійти до того, що розгледиш 
своє відображення, – це дозволяє мiръ, його устрій. 
Мiръ настільки сентиментальний, що зберігає сліди, 
особливо після дощу на розмоклому ґрунті; глухому він 

дозволяє бути глухим, модрині – мати голки [12]. 
Мiръ 

 

Поезія кінестезії: справжня образність. Текст пере-
творюється в нескінченну подорож, в прогулянку світом 
і вулицями, коли власні кроки фланера, який безглуздо 
гуляє, створюють новий порядок з хаосу всіляких траєк-
торій. У такій динаміці розгортання образу необхідно 
згадати метафору забуття: осіб, недавніх подій, конве-
єра часто безплідних візій. У такому темпі, повільному 
та фланерському, але неуважному, задумливо внутрі-
шньому, трохи розсіяному, погляд завжди ковзає. Адже 
не дарма Жорж Діді-Юберманн говорив, що "бачити – 
значить втрачати" [8, с. 13]. Все – від втоми, від не-
впинного руху атомів, від прагнення забутися, позбути-
ся безсмертя, титанів, які заполонили світ: "Занадто 
багато безсмертних на землі – велетні, і чудовиська, і 
титани, і боги. Та не для безсмертних земля. Навали-
лося безсмертя на землю тяжким гнітом, тисне живе 
смертне життя" [7]. А романи Антона Заньковського – 
номадичні, орнаментальні, покручені, експансивні, пре-
паруючі, наскрізь смертно-тілесні – повертають життя, 
сплітаючи чудно пам'ять і забуття, найкращі та найгірші 
дні, сни, неспання, випадковості та визначеності... пробу-
джуючи та ввергаючи в прірву низки подій, гучності й тиші. 

 

Повертаючись уздовж моря, вони помітили сіру 
кішку, що само по собі було 

дивно: кішка на березі; вона підбиралася все ближ-
че до хвиль, пройшлася вже 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 73 ~ 

 

 

по мокрих камінцях, чхнула, вилізла на великий ва-
лун. Раптом вона стрибнула 

в воду і попливла. Кішка цілеспрямовано віддаляла-
ся від берега – не обертаючись, без 

жалю [10]. 
 

Ловець снів і світла далеких галактик. Життя починаєть-
ся з періоду імен, називання. Це – створення ілюзій. Тому 
завжди хочеться повернутися в дитинство, і роман Антона 
Заньковського "Ветошница" ось – про дитинство. Це сніг в 
світлі ліхтарів. Але далі – період реальності. І Антон Зань-
ковський тому пише в зворотній хронологічній послідовнос-
ті. Він, як і Марсель Пруст, грає з часом, з самою граничніс-
тю, намагаючись звернути погляд до моменту споконвічно-
сті – звідки все і чому, і як же так сталося, що світ химерно 
пронизаний фракталами, немов фрагмент з книги Бенуа 
Мандельброта? Чому часо-простір, черепашки, півонії, ме-
дузи, вулиці, будинки, вода, люди, людські відносини, музи-
ка й інструменти, небо, картини, гори, книги, салатна зелень 
так схожі, ніби фрактальні всесвіти, що скасовують "ефект 
палаючого неба"? [14, с. 136]. Образність творів Антона 
Заньковського набуває тіла, чутливості пальців, рецепторів 
м'язів, створюючи свій простір і час, що суперечать законам 
фізики. І далі цієї межі неможливо проникнути. Мистецтво 
пам'яті змушує говорити: ментальні образи мають своєю 
основою не те, що відбувається зараз, а саме спогади. Са-
ме в дитинстві найбільш інтенсивно працює й плодоносить 
порожнеча уяви. Ментальні образи – консолідоване сприй-
няття [6]. Після дитинства, але раніше – в творчості, "пере-
бої почуттів": "Інститут богослов'я". Чи втрачається тут від-
чуття панчарівності, всемагічності? Це більше не період 
нових імен, це період реальності, час, який обернувся на-
зад. Немає більше ясних і однозначних понять: все розпа-
лося на тисячу смислів, на мозаїку без шаблону. Це стан 
заплутаності. Заплутаності атомних систем. "Жахлива да-
лекодія" романів Антона Заньковського і його віршів, дале-
кодія та системна взаємопов'язаність, що маскує смерть і 
безсмертя вісімкою нескінченності: 

 

Адже можна було б ходити по стелі, знімати одяг пе-
ред відкритими вікнами і лити олію на голови перехожим, 
відчуваючи гру вітру в несподіваних місцях; можна було б 
дивуватися власній еспаньйолці в дзеркалі, вигину Її спини, 
дивуватися всьому життю – дивному, як бруква й пати-
сон; можна було б намалювати величезну вісімку на стіні 
й згорнутися калачиками в двох її половинках... Але все це 
залишилося можливістю, все це відкладено до календ, до 
невідомо якого повернення – можливо, через сотню обе-
ртань? – якщо засохне вільха, якщо дрізд впаде в очере-
ти, якщо кішка засне на ґанку, а Зіна впустить відро у 

колодязь, відро у колодязь... [12] 
Щастя 

 

"Жахлива далекодія" втілюється в техніці телегра-
фування, листів Смольського й Зіндікова, або ж в теле-
топологічному феномені. Література міфолога Антона 
Заньковського – телеграф, квантова заплутаність, 
спрямована в майбутнє з сучасності: телеграфувати 
означає "писати далеко". Адже "відносини образу з 
простором складні й заплутані" [13, с. 116]. "Логістика 
сприйняття дозволяє погляду невідомим раніше чином 
пересуватися, зіштовхує близьке й далеке, породжує 
прискорення, що спростовує наше знання про відстані та 
виміри" [6, с. 12]. Нове розуміння простору й часу літера-
турної образності. Бо "що таке час? Що таке час? Чи він 
є тим потоком, який вічно котиться й змиває всі наші мрії 
<...>? Або це колія залізниці? Можливо, у неї є петлі та 
кільця, так що ви можете, продовжуючи рух вперед, по-
вернутися до станції, яку вже минули..." [18, с. 10]. Або ж 
Антон Заньковський, як і Марсель Пруст, з'єднує безпо-
середні відчуття і далекі спогади [15]? Адже якщо про-
стежити світловий конус нашого минулого назад в часі, 
ми помітимо, що він стиснувся до нуля в момент вибуху 
Всесвіту. Антон Заньковський – майстер жаху – він веде 

читача до усвідомлення сингулярності. Таким чином, 
його стиль – питання "не техніки, але бачення речей" [9, 
с. 80], їх скелетів, тіней, які зводяться до граничної точки. 

Висновок. Твори Антона Заньковського можуть стати 
для всіх всезагальним, адже тут, як ніде, кричить надприс-
трасність (transpassibilité). Саме її – надпристрасності – 
так не вистачає серед живих людей, які, проте, "тільки 
привиди, одні порожні тіні" [16, с. 145]. Французький фе-
номенолог Анрі Мальдіне вважає, що "пристрасний" – це 
"здатний на страждання". Ця здатність припускає щодо 
всього іманентну активність, яка полягає в тому, щоб роз-
крити власну царину чуттєвості. Тут мова йде про сміли-
вість, про рішучість, про існування, яке усвідомлює себе як 
тут-буття. Таким чином, надпристрасність як дар відчувати 
незвично є чуттєвістю до подій, до оточення й ландшафту, 
до непередбаченого, до неможливого, до несподіваного. І 
чомусь мені здається, що все це про Антона Заньковсько-
го та його всесвіт. Перевертництво, прагнення до гранич-
ності, вивертання себе й своєї біографії навиворіт, щоб 
видна було вся підкладка – найбільш приховане, інтимне, 
те, що не завжди старанно робиться, часом буває костру-
батим, дивним, зшитим з невідповідних фрагментів, шма-
тків, найбільш, може бути, щире і вразливе – це ж маска, 
ілюзія, що щось залишилося від подій історії. Але наспра-
вді в цих творах не варто виглядати автора, хоч спокуса і 
велика, зрозуміло: це найближче і найвіддаленіше, відки-
нуте, відірване – щоб стати чимось новим. Уламки життя, 
елементи, частини, їх сума не дорівнює цілому твору. Є 
щось ще – нове, створене зі старого, втомленого, потріс-
каного, створене уявою, особливим словом і реченням – з 
комами, без них, пропозицією до подорожі й прогулянки. 
Новим ім'ям. І чому ж, врешті-решт, не згадати про Мар-
селя Арсенія Арса Марса – головного героя "Ветошниці" з 
плавучим, невизначеним ім’ям? І про його тезку з минуло-
го століття і навіть тисячоліття: "Все-таки, якщо мені від-
пущено досить сил, щоб виконати мою роботу, то перш за 
все я опишу людей, навіть якщо в результаті вони будуть 
схожими на чудовиськ, і їхнє місце, біля такого обмежено-
го, відведеного їм у просторі, місце, навпаки, безмірно 
витягнуте, оскільки вони синхронно торкаються, як гіганти, 
занурені в роки, найвіддаленіших епох, між якими може 
вміститися стільки днів – у Часі" [17]. Тому Антон Заньков-
ський, як літератор, філософ та теолог, що відійшов від 
свого часу на крок – достатній для того, щоб побачити все, 
що вислизає, – міфолог, збирач образів, колекціонер гала-
ктик і снів здатен відобразити все, що не помічено, що 
залишилось у підпіллі – все, що прийде в голову, і все, що 
ніколи не прийде, – про людей, які, живучі сьогодні, не 
належать епосі, але які, втім, теж її симптом.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Агамбен Дж. Что современно? / Дж. Агамбен [Пер. с итал. диако-
на Августина Соколовски]. – К.: Дух і Літера, 2012. – 78 с. 

2. Барт Р. Избранные работы: Семиотика: Поэтика / Р. Барт [Пер. с 
франц. Г. К. Косикова]. – М.: Прогресс, 1989. – 614 с. 

3. Башляр Г. Грезы о воздухе. Опыт о воображении движения / 
Г. Башляр [Пер. с франц. Б. Скуратова]. – М.: Издательство гуманитар-
ной литературы (Французская философия ХХ века), 1999. – 164 с. 

4. Башляр Г. Избранное: Поэтика пространства / Г. Башляр [Пер. с 
франц. Н. Кисловой, Г. Волковой, М. Михеева]. – М.: "Российская поли-
тическая энциклопедия", (РОССПЭН) , 2004. – 374 с. 

5. Башляр Г. Земля и грезы воли / Г. Башляр [Пер. с франц. Б. Ску-
ратова]. – М.: Издательство гуманитарной литературы (Французская 
философия ХХ века), 2000. – 383 с. 

6. Вирильо П. Машина зрения / П. Вирильо [Пер. с фр. А. Шестако-
ва]. – СПб.: Наука, 2004. – 140 с. 

7. Голосовкер Я. Э. Сказания о титанах. [Електронний ресурс] / 
Я. Э. Голосовкер – Режим доступу: http://www.lib.ru/MIFS/golosowker.txt.  

8. Диди-Юберман Ж. То, что мы видим, то, что смотрит на нас / 
Ж. Диди-Юберман [Пер. с фр. А. Шестакова]. – СПб.: Наука, 2001. – 263 с. 

9. Женетт Ж. Фигуры: В 2-х томах. Том 1–2 / Ж. Женетт – М.: Изд-
во им. Сабашниковых, 1998. – 944 с. 

10. Заньковский А. Ветошница. [Електронний ресурс] / А. Заньковский – 
Режим доступу: http://magazines.russ.ru/neva/2016/7/vetoshnica.html.  

11. Заньковский А. Девкалион. [Електронний ресурс] / А. Заньковский – 
Режим доступу: http://magazines.russ.ru/neva/2015/7/2z.html.  

12. Заньковский А. Стихи в прозе из романа "Девкалион". [Електронний ре-
сурс] / А. Заньковский – Режим доступу: http://stenograme.ru/b/rock-
painting/zankovsky-poems.html.  



~ 74 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

13. Инишев И. Пространственность образности. [Електронний ресурс] / 
И. Инишев – Режим доступу: https://www.hse.ru/data/2011/12/17/1213935169/ 
Inishev_Topos_1_2011.pdf.  

14. Мандельброт Б. Фрактальная геометрия природы / 
Б. Мандельброт [Пер. с англ. А. Логунова]. – М.: Институт компьютер-
ных исследований, 2002. – 656 с. 

15. Моруа А. В поисках Марселя Пруста: Биография / А. Моруа [Пер. 
с фр. Л. Ефимова]. – СПб.: Лимбус Пресс, 2000. – 384 с. 

16. (Пост)феноменология: новая феноменология во Франции и за ее 
пределами [Сост. С. Шолохова, А. Ямпольская]. – М.: Академический 
проект, 2014. – 288 с. 

17. Пруст М. Обретенное время. [Електронний ресурс] / М. Пруст – 
Режим доступу: http://librebook.ru/obretennoe_vremia/vol1/.  

18. Хокинг С. Мир в ореховой скорлупе (Глава 2. "Форма времени") / 
С. Хокинг [Пер. с англ. А. Сергеева]. – СПб.: Амфора, 2013. – 218 с. 

19. Dhainaut P. Un livre d’air et de mémoire / P. Dhainaut – Paris, Sud, 
1989. – 155 p. 

 
REFERENCES 

1. Agamben, J. (2012). What is modern? Kyiv, Duh i Litera (in Russian). 
2. Barthes, R. (1989). Selected texts: semiotics, poetics. Moskow, Pro-

gress (in Russian). 
3. Bachelard, G. (1999). Air and Dreams: An Essay on the Imagination 

of Movement. Moskow, Izdatel’stvo gumanitarnoj literatury (Francuzskaja 
filosofija XX veka) (in Russian). 

4. Bachelard, G. (2004). The Poetics of Space. Мoskow, Rossijskaja 
politicheskaja jenciklopedija (ROSSPEN) (in Russian).  

5. Bachelard, G. (2000). Earth and Reveries of Will. Мoskow, Izdatel’stvo 
gumanitarnoj literatury (Francuzskaja filosofija XX veka) (in Russian). 

6. Virilio, P. (2004). The Vision Machine. Sankt-Peterburg, Nauka (in Russian). 

7. Golosovker, Y. E. (1955). Skazaniya o titanah [The Legends of the 
Titans]. Retrieved from http://magazines.russ.ru/km/2004/2/gol3.html   

8. Didi-Huberman, G. (2001). What We See Looks Back at Us. Sankt-
Peterburg, Nauka (in Russian). 

9. Genette, G. (1998). Figures I–II. Moskow, Izdatel’stvo imeni Sabash-
nikovyih (in Russian). 

10. Zan’kovskiy, A. (2016). Vetoshnitsa [Ragwoman]. Retrieved from 
http://magazines.russ.ru/neva/2016/7/vetoshnica.html  

11. Zan’kovskiy, A. (2015). Devkalion [Deucalion]. Retrieved from 
http://magazines.russ.ru/neva/2015/7/2z.html  

12. Zan’kovskiy, A. (2015). Stihi v proze iz romana "Devkalion" [Poems in 
prose from the novel "Deucalion"]. Retrieved from 
http://stenograme.ru/b/rock-painting/zankovsky-poems.html 

13. Inishev, I. (2011). Prostranstvennost’ obraznosti [The spatiality of im-
agery]. Filosofsko-kul’turologicheskij zhurnal "Topos". 1, 116–125. Retrieved from 
https://www.hse.ru/data/2011/12/17/1213935169/Inishev_Topos_1_2011.pdf  

14. Mandelbrot, B. (2002). The Fractal Geometry of Nature. Moskow, In-
stitut kompyuternyih issledovaniy (in Russian).  

15. Maurois, А. (2000). The World of Marcel Proust. Sankt-Peturburg, 
Limbus Press (in Russian). 

16. Sholohova, S., Yampolskaya, A. (2014). (Post)fenomenologiya: novaya 
fenomenologiya vo Frantsii i za ee predelami [(Post)phenomenology: new phe-
nomenology in France and abroad]. Moskow, Akademicheskiy proekt. 

17. Proust, M. (1927). Time Regained. Retrieved from 
http://librebook.ru/obretennoe_vremia/vol1/1 (in Russian).  

18. Hawking, S. W. (2013). The Universe in a Nutshell. Sankt-Peterburg, 
Amfora (in Russian). 

19. Dhainaut, P. (1989). Un livre d’air et de mémoire. Paris, Sud.  
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 1 0 . 17  
 
 

Б. Э. Носенок, студентка, 2 курс ОУ "Магистр", 
философский факультет, специальность "Культурология", 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

СОБИРАТЕЛЬ ОБРАЗОВ: АНТОН ЗАНЬКОВСКИЙ И ЕГО МИФОЛОГИЯ 
 
В статье, которая является одновременно культурологической и литературно-критической, рассматривается мир и мифология произведений 

писателя Антона Заньковского (род. 1988). Он – человек двух городов: Санкт-Петербурга и Воронежа, автор романов "Девкалион" (2015) и "Ветошни-
ца" (2016), опубликованных в литературном журнале "Нева". Эти романы – прогулка местами памяти, тщетная попытка вернуться в золотой век 
детства и отрочества, они разрушают привычное пространство-время, приближая его восприятие к изначальной сингулярности, к предельности 
момента рождения Вселенной. Образность произведений Антона Заньковского предстает некой непосредственной онтологией, благодаря особой 
чувственности и почти телесной ощутимости текста. Автор выступает коллекционером ощущений и образов, после чего, однако, остается 
пустота и безвременье, а память сменяется забвением. Роман-проза вдруг оказывается оборотнем-стихом: неизвестно, что точнее описывает 
этот мир – сам роман или стихи – ритмы-выдержки из него. Это мифология вечного движения, "топографической амнезии", фланирования, лаби-
ринта, улиц, орнаментов, арабесок, линий, аллюзий, прошлого, детства, ностальгии, сожаления, беспокойства и мечтаний сна. 

Ключевые слова: образность, "жанровое оборотничество", предельность, кинестезия, онтология образа. 
 
B. E. Nosenok, 2st year student of the educational level "Master", 
Faculty of Philosophy, Branch of Culturology, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60 Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
IMAGERY COLLECTOR: ANTON ZAN’KOVSKIY AND HIS MYTHOLOGY 

 
This article is both a culturological and literary-critical work. It is devoted to the world and mythology of Anton Zan’kovskiy’s works. Anton Zan’kovskiy is a writer from 

St. Petersburg. But he was born in Voronezh in 1988. Thus, his work is the world of these two cities and walks into his memory places. It is a solo of a trot, hiking through 
the forest. He is the author of the novels "Deucalion" (2015) and "Ragwoman" (2016), which were published in the literary magazine "Neva". Anton Zan’kovskiy often 
mentions Ukrainian culture in his novels, he also uses sometimes Ukrainian language. When a reader is immersed in the world of Anton Zan’kovskiy's novels, he feels the 
way of Andrei Bely, Osip Mandelshtam, Vladimir Nabokov, Alexander Blok, Anatoly Mariengof vision. These novels destroy the habitual space-time, bringing our percep-
tion closer to the primordial singularity, to the irreducibility of the birth moment of the Universe. It can be said, that these works are nostalgic and melancholic, this is an 
appeal to the golden age of youth and childhood. Anton Zan’kovskiy writes novels – prose works, but his novels are “werewolves”. In fact, prose novels turn out to be 
poems. The world in these novel-poems is depicted as unevenness, gluing. Life is represented as rhythm, hesitation, confusion. The imagery of Anton Zan’kovskiy’s 
works appears to be an ontology on-the-scene, thanks to the special sensuality and almost physical sensibility of the text. The author is a collector of sensations and 
images, after which, however, emptiness and timelessness appear, and memory is replaced by oblivion and silence. However, Anton Zan’kovskiy's works arise from a fall, 
from "diving for pearls" into pensive – a deep of the past, from the melancholy, from a desire to return to the past. The author wants to return to the past and to go through 
a phase – to feel the same emotions. It is believed that the world of these werewolf novels is born from the feelings of decadence, from the emotions of decline. That’s why 
the reader can see despair, disappointment, and lack of surprise: the author has lost his spontaneity, and the world has ceased to be magical. This is the mythology of 
perpetual motion, "topographic amnesia", flanking, labyrinth, streets, ornaments, arabesques, lines, allusions, past, childhood, nostalgia, regret, anxiety and dream.  

Key words: imagery, "genres-werewolves", irreducibility, kinesthetic sense, ontology of the image. 
 
 
УДК 37.017.92 
 

O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 03022, Ukraine 

invinover19@gmail.com 
 

THE CULTURAL MISSION OF CLASSICAL UNIVERSITY 
 

The article is devoted to the analysis of historical dynamics of university and its classification of cultural types. The main part of attention is 
concerned over the classical model of university and its transformations.  

The university carries out a social institution. It has absence of its own an autonomous field of culture, which is a form of spiritual rather than 
social production. Education is a set of social institutions that produce the social structure directly, that is, social technology with the purpose of 
human and social production of the new model. The society of the late Modern becomes a collection of social institutions (not only educational, but 

 © Павлова О. Ю. 


