
 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 5 ~ 
 

 

 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 
УДК 7.01:32.019.5 
 

І. А. Бондаревська, д-р філос. наук, проф. 
Національний університет "Києво-Могилянська академія" 

вул. Григорія Сковороди, 2, Київ, 04655, Україна 
bondarevska@gmail.com 

 
МЕЖІ МИСТЕЦТВА 

 
У статті розглянуто питання розмежування мистецтва і немистецтва як актуальне для сучасної культури. Аналіз здійснено з по-

силанням на номіналістичну теорію Тьєррі де Дюва, в якій висунуто ідею імені мистецтва як перформативу, що здійснює досліджуване 
розмежування. Сам акт іменування регулюється естетичним судженням, яке зберігає свої традиційні характеристики і функції, але змі-
нює сам предмет. Наша мета – перевірити ці теоретичні припущення. На підставі аналізу ми доводимо, що перформативна сила імену-
вання мистецтвом обумовлена не естетичною природою судження, а соціальними та культурними чинниками, а судження про мистецт-
во і судження про красу є відмінними за своєю суттю. Причому судження "це – мистецтво" належить розглядати як політичне, оскільки 
воно регулює не лише розмежування мистецтва і немистецтва, але й розмежування соціальних позицій та прав на судження. 

Ключові слова: Тьєррі де Дюв, межі мистецтва, мистецтво, немистецтво, естетика, політика, мистецтво як соціальна система, естетичне судження. 
 
Постановка проблеми. Словосполучення "межі ми-

стецтва" може здаватися таким, що конфліктує з наяв-
ною ситуацією, адже очевидно, що сьогодні мистецтво 
не має меж, в тому сенсі, що все може бути мистецтвом. 
Проте таке твердження, як виявилося, є не зовсім точ-
ним. Бельгійський теоретик Тьєррі де Дюв звертає увагу 
на інше: будь-що дійсно може бути мистецтвом, проте не 
все стає мистецтвом [7, с. 81]. Таким чином, ставиться 
питання про механізм розмежування мистецтва (що мо-
же бути мистецтвом, а що ні). Cуть і підстави цього роз-
межування були, імпліцитно, в центрі дискусій про дефі-
ніцію мистецтва в англо-американській філософії другої 
половини ХХ ст. І дійти згоди в цьому питанні не вдало-
ся. Але очевидним залишається – не все стає мистецт-
вом. Отож, хтось здійснює відбір і покладає межу. Хто 
це? На які підстави посилається? І яку мету переслідує?  

Аналіз досліджень і публікацій. У 1964 році, пере-
ймаючись розв'язанням питання про межу між мистецт-
вом і немистецтвом, Артур Данто висуває гіпотезу, яка 
дає початок інституційній теорії. Він стверджує, що ме-
жу мистецтва визначає "мистецький світ" шляхом дося-
гнення внутрішнього консенсусу [9]. Суть у тому, що ми 
не можемо шукати те, що розмежовує мистецтво і не-
мистецтво, в самих об'єктах, все залежить від згоди 
комунікуючих суб'єктів. Відтак відповідь на питання "де 
пролягає межа?" потрапляє в залежність від суб'єктив-
них оцінок і домовленостей, отже, стає проблематич-
ною. Перехід від немистецтва до мистецтва чинить опір 
описанню, проте його можна легко констатувати як 
факт. Майже в цей самий час французький соціолог 
П'єр Бурдьє намагається описати механізм переходу 
(розмежування) і проголошує, що він реалізується як 
привласнення специфічного погляду, навички спостері-
гати мистецькі об'єкти не так, як ми спостерігаємо бу-
денні речі, і що ця навичка є культивованою певними 
соціальними інституціями, ритуалами, мовою [2]. Пара-
лельно німецький теоретик Ніклас Луман формулює 
проблему описання феномена межі як методологічну 
проблему: ми не можемо спостерігати межу і перехід як 
процес, оскільки існують лише дві можливі позиції спо-
стереження – ззовні та зсередини. Межа з'являється як 
результат рефлексії різних станів у самоспостереженні 
[10]. Я бачу об'єкт як немистецький, потім вже бачу його 
як мистецький, і таким чином з'являється межа. Якщо 
йдеться не про зміни в об'єкті, а про зміну погляду на 
об'єкт, то така операція залишається для дослідника 
невидимою. Не існує третього погляду для відстежу-
вання переходу. "Оперативна замкненість систем" не 

припускає цього. Межа з'являється post factum, отож її 
існування можна лише констатувати. Правда, доступ-
ними для дослідження залишаються умови, за яких 
з'являється мистецький погляд на речі, і в цьому на-
прямку, власне, відкриваються певні теоретичні перс-
пективи. Тьєррі де Дюв пішов далі констатації існування 
інституційних системних чинників і поставив питання 
про роль мови і судження у процесі перетворення речі 
на мистецький об'єкт. Не контексти і структури, а спосіб 
іменування має наблизити нас до розуміння ключового 
моменту у конституюванні "початку" мистецтва: від яко-
го моменту і завдяки якому чиннику відбувається пере-
творення (розмежування мистецтва і простої речі). Як-
що мистецькі інституції і ритуали підтримують певний 
погляд на речі, то смисл і значення їхнього існування 
задається мовними практиками. Завдяки теорії де Дюва 
у центр дискусій про мистецтво потрапляє акт імену-
вання мистецтвом. Це означає, що достатньо назвати 
об'єкт мистецтвом, щоб він перетворився на мистець-
кий твір? Якою мірою виправданим є такий підхід?  

Мета статті полягає в тому, щоб перевірити основну 
тезу де Дюва і довести, що перформативна сила імену-
вання мистецтвом обумовлена не естетичною приро-
дою судження "це – мистецтво!", а соціальними та 
культурними чинниками, від яких сам дослідник нама-
гається відсторонитися. 

Виклад основного матеріалу дослідження. "Мис-
тецтво", відповідно до теорії де Дюва, належить тлума-
чити не в епістемологічному, а в перформативному 
значенні. Фраза "це – мистецтво!" не відображає якос-
тей об'єктів, не виражає прихованої в них сутності або 
універсальної сутності мистецтва. Вона належить до 
розряду тих тверджень, які започатковують існування 
чогось з моменту, коли з'являється це твердження. 
Останнє завжди має певного суб'єкта – знавця, митця, 
любителя мистецтва, які володіють різними шансами 
на те, щоб бути почутими, проте спираються у своїх 
судженнях фактично на одне й те саме – на власний 
внутрішній "музей", який включає всі випадки особисто 
здійснених суджень, які в сукупності редукують суб'єк-
тивну непередбачуваність іменування. Де Дюв наголо-
шує, що саме акт іменування є ключовим, оскільки він 
перетворює об'єкт на твір [7]. Запозичуючи основну 
ідею у Марселя Дюшана ("живописний номіналізм") [6], 
він проектує її на все мистецтво, що є, на наш погляд, 
цілком правомірним. Якщо існують два абсолютно іден-
тичних об'єкти, проте лише один з них є мистецьким 
твором, має бути позначення того, що річ належить 

© Бондаревська І. А., 2017 



~ 6 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

спостерігати як мистецький твір. Це може бути слово. 
Але це також може бути контекст експозиції твору – 
галерея, журнал, заява критика. Вони функціонують як 
матеріалізоване судження "це – мистецтво". Отже, іме-
нування мистецтвом позначає момент переходу, поча-
ток існування об'єкта як мистецтва. Слово ж "мистецт-
во" набуває значення перформера, який не розкриває, 
а встановлює існування кордонів.  

Щоб розібратися з тим, що є продуктивне і що спірне 
в цій теорії, скористаємося допомогою кіно. Воно, споді-
ваємось, дасть нам наочну модель для верифікації тео-
ретичних міркувань. Таку модель, на наш погляд, знахо-
димо у фільмі "Національний гімн" (перший епізод серіа-
лу "Чорне дзеркало" – Charlie Brooker & Otto Braturst, 
2011). Його сюжет якнайкраще підтверджує перформати-
вну силу твердження "це – мистецтво", але спростовує 
інші аспекти теорії. Сам сюжет дуже далекий від мистець-
кої проблематики, але він допомагає майже фізично від-
чути межі між мистецтвом і немистецтвом через те, що 
дає можливість чітко відслідкувати зміну ставлення до 
однієї події внаслідок самого лише оперування словами. 

Фільм розповідає кримінальну історію і спочатку 
апелює лише до наших моральних почуттів. Невідомий 
злочинець чи терорист влаштовує грандіозне медійне 
шоу. Він викрадає юну представницю королівської роди-
ни – всенародну улюбленицю (алюзії на принцесу Діану 
цілком доречні), та вимагає, щоб прем’єр-міністр країни 
зробив певні дії в обмін на її життя. Відео злочинців з'яв-
ляється в Мережі і транслюється по телебаченню. Дівчи-
на, захлинаючись від сліз, зачитує вимоги викрадачів. 
Висунуті вимоги шокують усіх. Прем’єр-міністр повинен 
здійснити статевий акт зі свинею і забезпечити пряму 
трансляцію цієї події. Дехто з його оточення вважає, що 
це жарт, проте викрадачі на підтвердження серйозності 
своїх намірів надсилають прем'єр-міністру відтятий за-
кривавлений палець принцеси. Напруга досягає апогею, 
адже сумнівів немає – це не жарт. Причому спроби ви-
явити викрадачів і звільнити принцесу силами спецслужб 
провалюються, час спливає, і прийняття остаточного 
рішення стає невідворотним. Так чи ні? "Ні" означає, що 
принцеса загине. І сумніватися в цьому немає підстав. 
"Так" означає, що прем'єр публічно зганьбить себе, хоча 
і в певному сенсі стане героєм. Настрої у суспільстві по-
ступово схиляються у бік "так", адже на кін поставлено 
життя молодої дівчини. Суспільний тиск і моральні резо-
ни роблять свою справу. У результаті вся країна і світ 
спостерігають мерзенне дійство. Тим часом на одній з 
вулиць знаходять викрадену дівчину. Вона ціла і здоро-
ва, а відтятий палець, як з'ясувалося, належить предста-
внику чоловічої статі. Здається, інцидент вичерпаний, 
якщо не брати до уваги моральні втрати очільника уряду. 
І раптом, за декілька хвилин до кінця, сталося несподіва-
не. Голос за кадром повідомляє, що організатором ви-
крадення є відомий художник, який відтяв собі палець і, 
відпустивши принцесу, вчинив самогубство. Все, що від-
булося, було задумано як мистецький твір. А відомий 
художній критик висловив думку, що це є найвидатніший 
мистецький твір сучасності, і ця заява спричинила палку 
дискусію у мистецькому середовищі. 

Уважний глядач, який інтегрований у кодову систему 
модерних цінностей і володіє певним художнім досві-
дом, не може не помітити стрімкої зміни свого ставлен-
ня до репрезентованих подій. Він відчує не тільки зміну 
в ставленні, але й також зміну всього порядку спосте-
реження, ніби відбулося переміщення в іншу реаль-
ність. Від його уваги не сховається низка важливих ре-
чей: має місце тотальна зміна характеру споглядання – 
змінилася вся атмосфера спостереження, зникла (або 
послабла) будь-яка мотивація щодо компенсації обу-

рення покаранням злочинця (тепер вже митця), майже 
зовсім розсіялася напруга морального оцінювання по-
дій. Залишається цілком відсторонене, спокійне спо-
стереження й осмислена інтерпретація події як мисте-
цького послання. Не моральне засудження, а естетичне 
переживання виходить на перший план.  

Найбільше здивування мало б викликати усвідом-
лення того, що все відбулося під впливом одного слова – 
"мистецтво". Саме воно запустило механізм трансфор-
мації факту злочину і його репортажного дублювання у 
фільмі у форму мистецького об'єкта, який вже належить 
сприймати як значущий об'єкт, а не об'єкт з певним зна-
ченням. Незаперечно скандальна історія миттєво транс-
формується промовленою фразою у повідомлення з 
відкритою перспективою інтерпретації. Злочин став опо-
віданням про злочин, обурення стало печаллю від спо-
глядання одвічних людських бідувань. Утворилася дис-
танція між спостерігачем і подією, на кшталт тієї, яку 
описав Ортега-і-Гассет у праці "Дегуманізація мистецт-
ва" [8]. Глядач ніби відключився від звичайних людських 
переживань і опинився перед величезним скляним екра-
ном, на якому у вигляді вигадливих візерунків з'являють-
ся проекції людських вчинків. Він вже не учасник, він 
спостерігач. Різниця між "до" і "після" є вражаючою. І все 
завдяки одному промовленому слову.  

Основна ідея номіналістичної теорії де Дюва знахо-
дить своє підтвердження у наведеному прикладі. Імену-
вання мистецтвом – це ключовий акт, який визначає і код 
сприйняття, і саму його реалізацію. Назване мистецтвом 
стає мистецтвом. І кожен любитель мистецтва, в певний 
спосіб сконцентрувавши свою увагу, може перевірити си-
лу перетворення на запропонованому прикладі або будь-
якому іншому. Для Артура Данто, як відомо, таким при-
кладом стали картонні коробки Енді Ворхола [9]. Ось ви 
бачите картонну коробку, а ось вона вже мистецький об'-
єкт. Філософ припустив, що спрацьовує контекст "мисте-
цький світ", ми ж разом з де Дювом додамо, що спрацьо-
вує сама фраза, репрезентована контекстом. Речі спону-
кають до певного способу спостереження і поведінки так 
само, як заклик, наказ, вимога. Наразі стіни галерей, сцена 
театру, концертний зал вимагають того самого, що і твер-
дження "це – мистецтво". Вимога, яка випливає з контекс-
ту, є такою мірою всевладною, що можна робітників на 
сцені сплутати з акторами, а забуті відвідувачем речі в 
художній галереї сприйняти як мистецький твір. Існує ба-
гато кумедних історій з цього приводу, і всі вони засвідчу-
ють силу іменування мистецтвом, яке покладає чітко ви-
значену межу між мистецтвом і немистецтвом.  

Проте, намагаючись прояснити джерело сили фрази 
"це – мистецтво", де Дюв стверджує, що цим джерелом 
є естетичне судження [5], яке, з одного боку, спираєть-
ся на певний досвід як невипадкову підставу. Це є до-
свід вживання фрази "це – мистецтво", тобто особистий 
"музей" того, що було вже визнано мистецтвом. З іншо-
го боку, судження спрямовується до спільного почуття, 
спільного знаменника людських уподобань. Причому і 
"музей", і актуальне судження сакралізуються завдяки 
піднесеному очікуванню, спрямованому у непевне май-
бутнє: кожен, хто є людиною, здатний на подібний до-
свід (почуття). Таким чином, через розрізнення мистец-
тва і немистецтва шляхом судження ми впливаємо на 
формування межі людського і нелюдського. Спробуємо 
перевірити обґрунтованість цих пропозицій.  

Помітно, що де Дюв наслідує Кантову критику есте-
тичного судження. Проте він не звертає уваги або ігнорує 
нормативний характер такого підходу, адже у Канта в § 
60 "Критики здатності судження" йдеться про "культу-
ру душевних сил" як умову судження. Претензія на все-
загальність не є орієнтованою на егалітарний консенсус, 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 7 ~ 
 

 

 

вона вказує на існування норми людського почуття, від-
мінного від простого індивідуального уподобання. Тобто 
судження не тільки розрізняє, що варто, а що не варто 
називати прекрасним, але й вказує на розрізнення упо-
добань, а, відповідно, і здатностей. Вони імпліцитно по-
значаються як правильні і неправильні, зразкові і пересі-
чні, накреслюючи вихід на інший аспект аналізу, де нас 
чекають певні соціалізовані суб'єкти, а не людина взага-
лі. Де Дюв намагається дистанціюватися від цих речей. 
Отож, маємо рухатись у цьому напрямку самостійно. 

Розрізнення почуттів (здатностей) ставить питання 
про суб'єкта естетичного судження. Точніше – про су-
б'єктів. Таких суб'єктів має бути принаймні два. Адже 
нееквівалентний розподіл почуттів і здатностей і сигна-
лізує про наявність соціального розподілу можливостей.  

Отож, робимо висновок, що існують дві типові пози-
ції (як мінімум), з яких здійснюється судження. Це – по-
зиція колективного суб'єкта і позиція одиничного суб'єк-
та. Колективний суб'єкт насправді є одиничним суб'єк-
том, який має особливі повноваження щодо здійснюва-
них ним оцінок. Він має право висловлюватися від імені 
спільноти і формувати стандарт судження. Де знайти 
цього суб'єкта? Він зовсім поряд. Це – куратор, гале-
рист, критик, колекціонер тощо. Вони реально визнача-
ють, що є мистецтвом, а що ні. Проте таких повнова-
жень не має пересічний любитель мистецтва. Де Дюв 
добре усвідомлює це [5], але оцінює як чужорідний ми-
стецтву додаток. А ми, продовжуючи наше міркування, 
доходимо висновку: якщо існує розподіл повноважень 
суб'єктів, тобто соціальні і культурні розмежування, 
продовжувати говорити про судження взагалі означає 
відтворювати утопічний погляд на реальність.  

Індивідуальне рішення вважати щось мистецтвом, 
якщо ви не куратор, галерист, критик тощо, завжди є 
вторинним. У нашому "кіношному" прикладі вирішальни-
ми стали слова "мистецтво" і "митець" та посилання на 
статус суб'єкта судження – "відомий художній критик". Ці 
слова сформували ставлення до об'єкта, вислів "це – 
мистецтво" у своїй деперсоналізованій узагальненості 
перетворив злочин на твір без участі самого глядача. 
Останньому і так відомо, як належить ставитися до мис-
тецьких творів і що це питання не в його компетенції.  

Щоб перевірити все це, уявімо протилежне. Якби 
все насправді залежало від судження кожного, межі 
мистецтва не були б проблемою. Межа встановлюва-
лася б кожним наступним судженням як нескінченна 
жива комунікативна стрічка взаємодії вільних і рівно-
правних суб'єктів. Кожен індивід був би господарем си-
туації, а консенсус випливав би з відкритої дружності 
стосунків, предметом яких є обмін досвідом без претен-
зій на винятковість. Межа між мистецтвом і немистецт-
вом була б дуже заплутаною і мінливою, але безпроб-
лемною. Проблема виникає тому, що існує розподіл 
повноважень, а межа, яка задана експертним суджен-
ням, знаходиться у конфліктній ситуації до судження 
звичайного любителя мистецтва. Судження нерівноцін-
ні. Причому судження експертів подають усім іншим 
суперечливі сигнали. З одного боку, вони нагадують, 
що не все є мистецтвом, встановлюючи чіткі межі ма-
теріально втіленим корпусом мистецьких творів, а з 
іншого – вони формують такий горизонт суджень, який з 
усією очевидністю підтверджує, що все може бути мис-
тецтвом. І межа ніби зникає. В арсеналі сучасного мис-
тецтва вже є бляшанка з екскрементами (П'єро Ман-
дзоні), демонстративно-принизливе татуювання бідних 
людей за гроші (Сантьяго Сьєрра), прибивання власних 
геніталій до бруківки (Петро Павленський). Конфлікт 
між розмиканням меж мистецтва і їх замиканням, вибір-

ковістю експертного судження помножується на не-
спроможність пересічного любителя осягнути запропо-
нований суспільству вибір і приєднатися до консенсусу. 
Внаслідок цього під знаком запитання опиняється легі-
тимність встановлених меж. Пересічна людина дійсно 
має проблеми з розумінням того, чому все це є мистец-
твом. Але таке розуміння поставлено перед нею як за-
вдання, яке дратує своєю одночасною обов'язковістю і 
нездійсненністю. Умовно колективне судження, за яким 
стоїть ціла соціальна інституція, переважує в силі інди-
відуальне. Але це не стосується судження про красу.  

Можливо, де Дюв намагається повернути гуманісти-
чну складову у номіналістичне тлумачення мистецтва і 
робить ще одне припущення. Воно полягає в наступно-
му: судження "це – мистецтво" заміщує в сучасності 
більш давнє "це – прекрасне" [5]. Тобто перетворення 
речі на мистецький твір відбувається на підставі есте-
тичного судження, аналогічного судженню про красу. 
Дослідник переконаний, що в результаті заміщення 
зберігається така особливість естетичного судження, як 
його претензія на всезагальність (в кантіанській інтер-
претації), тобто очікування, що це судження має розді-
лити з нами кожний. Судження посилається на sensus 
communis і, таким чином, встановлює, на його думку, 
ключову антропологічну норму. Ми несемо відповідаль-
ність за розрізнення між мистецтвом і немистецтвом, 
пише Т. де Дюв, оскільки таке розрізнення апелює до 
людської здатності мати подібні почуття і доходити зго-
ди. Воно навіть покладає "квазіморальний обов'язок" 
мати такі почуття, щоб підтверджувати єдність людської 
природи [6]. Проте відмінність суджень є помітною вже 
в першому наближенні. Людям легше дійти згоди про 
красу, ніж про мистецтво. 

Урівнюючи два судження, варто звернути увагу, що 
прекрасне не обмежене тільки автономною сферою 
мистецтва, воно є невід'ємною частиною людського 
існування в цілому. Воно вихоплює найдорожче і най-
цінніше у потоці людського існування [3; 11]. І хоча су-
дження про красу потребує стандарту, він існує тільки 
як ідея в душі кожної окремої людини, про що пише 
Кант у § 17 "Критики здатності судження". Мати таку 
ідею, або ідеал, – цілком природно (у сенсі – необхідно 
для життя). Інакше з мистецтвом. Його з кінця XVIII ст. 
пов'язують з існуванням автономної соціальної систе-
ми, яка має розвинену інфраструктуру. Нагадаємо яск-
раве порівняння Леррі Шайнера [12]. Запитання "Це 
мистецтво?" до Нового часу тлумачили як "Це штучна 
чи природна річ?". З початком модерності почали тлу-
мачити як запитання про приналежність речі до певного 
шанованого класу предметів неутилітарного призначення, 
які сприяють духовному розвитку людини. Неможливо 
сьогодні судити про мистецтво, не маючи уявлення, що це 
за сфера людської діяльності. Це з одного боку. З іншого – 
питання "Чи можна вважати це мистецтвом?" не є питан-
ням людського існування як такого. Більшість людей вза-
галі не цікавляться мистецтвом і мають проблеми щодо 
власної думки про нього. Їм бракує знання мистецького 
"канону" і власного досвіду ("уявного музею") для су-
дження. Проте й саме судження не є необхідним, якщо 
ви не маєте безпосереднього стосунку до мистецтва, 
не є його агентом. Отож, коли людина запитує про пре-
красне, це стосується самої суті її існування. Коли ж во-
на запитує про мистецтво (сьогодні), це стосується розпо-
ділу речей і діяльностей, класифікації об'єктів та функцій. 
Врешті яка різниця, вважаю я щось мистецтвом чи не 
вважаю. Головне для мене, що я вважаю це прекрасним, 
тобто непересічно важливим для свого життя.  



~ 8 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Судження "це – прекрасне" цілком у кантіанському се-
нсі апелює до ідеальної спільноти і не залежить безпосе-
редньо від суджень інших людей. Нікого не здивує твер-
дження "Краса – то суб'єктивна річ", але сказати так про 
мистецтво: "Мистецтво – то суб'єктивна річ (кожен по-
своєму розуміє мистецтво)", – навряд чи хтось наважить-
ся. І для любителів, і для експертів є очевидним, що це не 
так. За словом "мистецтво" завжди височить велична 
конструкція – історична і ментальна. Інша назва цієї конс-
трукції – традиція. Здається, мистецтво існувало до ви-
словлювання будь-якого суб'єкта. Воно у своїх самоопи-
саннях постає як неспростовний об'єктивний факт, як умо-
ва самого судження. І здається, що мистецтво з'являється 
не у наслідок судження, а існує само по собі. І відповідно, 
експерти судять від імені мистецтва, а не про саме мисте-
цтво. Цей аспект нашої теми потребує окремого дослі-
дження. Відзначимо лише, що де Дюв намагається довес-
ти автономію мовних практик стосовно самого мистецтва, 
продемонструвати їх визначальний характер. Але цей 
антиесенціалістський дослідницький проект підривають 
намагання його автора відкинути соціальну і культурну 
складову як нерелевантну предмету дослідження. Де Дюв 
наполягає не просто на розмежуванні, а на протиставлен-
ні мистецтва як культурної цінності і мистецтва як такого, 
тобто великого мистецтва [4; 5]. Стосовно першого завжди 
можна сказати, що там панує "ситуативно-прагматична" 
логіка поведінки [1, c. 227], в той час як друге налаштовує 
на спілкування з вічністю. Перше, вважає де Дюв, робить 
мистецтво придатним для маніпуляцій політичних і фінан-
сових. Друге – пов'язує мистецтво з універсальною люд-
ською природою. Це, як ми намагалися довести, повертає 
на теоретичну сцену старих міфологічних персонажів. 

Щоб відчути перформативну силу імені "мистецтво", 
не потрібно особистого судження, яке б пов'язувало од-
ного суб'єкта з іншим у горизонті всезагального консен-
сусу. Одного акту іменування достатньо, щоб погляд, 
опосередкований знанням того, що означає сприймати 
об'єкт як мистецький твір, набув відповідної якості.  

Висновок. На підставі поведеного аналізу ми дохо-
димо висновку, що судження "це – мистецтво" є полі-
тичним і що саме цей політичний аспект відкриває нові 
можливості розробки теми. 

Той факт, що все може бути мистецтвом, проте не 
все стає мистецтвом, вказує на існування межі, яка сьо-
годні бентежить і знавців, і любителів. Проте для зви-
чайного приватного судження вона, як було обґрунтова-
но, існує як культурна норма, виражена у судженнях її 
легітимних представників, наділених повноваженнями 
здійснювати культурну політику. Їх підтримує відповідна 
соціальна інституція, яка і постає у досвіді як об'єктивно 
існуюча реальність, незалежна від судження позначення 
межі між мистецтвом і немистецтвом. Індивід сприймає 
цю межу у вигляді готової матриці споглядання, яка під-
ключається миттєво як реакція на фразу "це – мистецт-
во". У такому сенсі судження любителя про мистецтво 
завжди зумовлене (афектоване) зразковим судженням, 
навіть тоді, коли виступає в опозиції до нього. Тьєррі де 
Дюв намагається усунути цей політичний аспект, наго-
лошуючи на гуманістичній ілюзії відмінності справжнього 
мистецтва і мистецтва як культурної цінності [5]. Але 
коли ми відокремлюємо мистецтво від культури, щоб 
зберегти ідею справжнього "великого мистецтва", ми 
знову опиняємося в обіймах есенціалізму, від якого тіль-
ки-но позбавилися завдяки номіналістичному підходу. І 
відтак, автоматично відтворюється віра у не обмежене 
культурними упередженнями естетичне судження й 
абстрактне поняття людини. 

Цілком слушною є ідея, що межа, яка розділяє мис-
тецтво і немистецтво, покладається судженням. Оскіль-
ки це судження не може посилатися на певні якості і 
відношення, воно є суб'єктивним судженням, яке вста-
новлює і перевстановлює лінію розмежування. Це ро-
бить її ніби нескінченно гнучкою теоретично, але прак-
тично, як було показано, вона контролюється мистець-
кими інституціями, які упереджують і дисциплінують 
будь-яке приватне судження. Що до визначення харак-
теру судження, то ми ставимо його під знак запитання. 
Наведені в статті аргументи спростовують твердження 
де Дюва, що це естетичне судження. 

Взаємозв'язок мистецтва з естетичним судженням 
залишається відкритим питанням. Він має бути предме-
том подальшого дослідження.  

 
 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Арсеньев П. Как совершать художественные действия с помо-

щью слов (Тьерри де Дюв. Живописный номинализм) / П. Арсеньев // 
Логос. – № 4 – М.: Изд-во Института Гайдара, 2015. – С. 225–234. 

2. Бурдье П. Исторический генезис чистой эстетики. Эссенциалистский 
анализ и иллюзия абсолютного [Електронний ресурс] / П. Бурдье // Новое 
литературное обозрение. – 2003. – № 60. – Режим доступу: 
http://magazines.russ.ru/nlo/2003/60/burd-pr.html  

3. Гумбрехт Г. У. Похвала спортивній красі / Г. У. Гумбрехт. – К.: 
ДУХ І ЛІТЕРА, 2012. – 216 с. 

4. Дюв Т. де. Авангард и потеря ремесла – простое обьяснение / Т. де 
Дюв // Философский журнал. – 2013. – № 1 (10). – С. 89–96. 

5. Дюв Т. де. Глокальное и сингуниверсальное. Размышление об 
искусстве и культуре в глобальном мире [Електронний ресурс] / Т. де Дюв // 
Художественный журнал. – № 84, 2011. – Режим доступу: 
http://moscowartmagazine.com/issue/13/article/177  

6. Дюв Т. де. Живописный номинализм. Марсель Дюшан, живопись и 
современность / Т. де Дюв. – М.: Изд. Института Гайдара, 2012 – 368 с.  

7. Дюв Т. де. Именем искусства. К археологии современности / 
Т. де Дюв. – М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2014. – 192 с. 

8. Ортега-и-Гассет Х. Дегуманизация искусства / Х. Ортега-и-
Гассет // Самосознание европейской культуры ХХ в. – М.: Изд-во 
политической литературы, 1991. – С. 230–263. 

9. Danto A. The Artworld / A. Danto // The Journal of Philosophy. – 
1964. – Vol. 61, Issue 19. – Р. 571–584. 

10. Luhmann N. Art as a Social system / N. Luhmann. – Stanford, 
Stanford University Press, 2000 – 422 р. 

11. Nehamas A. Only Promise of Happiness / A. Nehamas. – Princeton 
and Oxford: Princeton University Press. – 2007. – 186 p. 

12. Shiner L. The Invention of Art. A Cultural History / L. Shiner. – 
Chicago, University of Chicago Press, 2001. – 352 р. 

 
REFERENCES 
1. Arsenev, P. (2015) Performing artistic acts using words. Logos. 

Moscow, 4, 225–234. (In Russian). 
2. Bourdieu, P. (2003) The Historical Genesis of a Pure Aesthetic. New 

Literary Observer, 60. Retrieved from 
http://magazines.russ.ru/nlo/2003/60/burd-pr.html (In Russian). 

3. Gumbrecht, H. U. (2005) In Praise of Athletic Beauty. Kyiv, Duh i 
Litera (In Ukrainian). 

4. Thierry de Duve (2013) Avant-gard and lost of crafftsmanship - a 
simple explanation. Philosophy Journal,1 (10), 89–96. (In Russian). 

5. Duve, de T. (2011) The Glocal and the Singuniversal. Reflections on Art 
and Culture in the Global World. Art Journal. № 84. Retrieved from 
http://moscowartmagazine.com/issue/13/article/177 (In Russian). 

6. Duve, de T. (2012) Pictorial Nominalism. On Marcel Duchamp's 
Passage from Painting to Readymade. Moscow, Gaidar Institute Press (In 
Russian). 

7. Duve, de T. (2014) Imenem iskusstva. K archeologii sovremennosti 
[The name of the art. To the archeology of the contemporaneity]. Moscow, 
The Higher School of Economics Publishing House. 

8. Ortega y Gasset, J. (1991) The Dehumanization of Art . Retrieved from 
http://lib.ru/FILOSOF/ORTEGA/ortega12.txt (In Russian). 

9. Danto, A. (1964) The Artworld. The Journal of Philosophy. Vol. 61, 
19, 571–584. 

10. Luhmann, N. (2000) Art as a Social system / Niklas Luhmann. 
Stanford, Stanford University Press. 

11. Nehamas, A. (2007) Only Promise of Happiness. Princeton and 
Oxford: Princeton University Press. 

12. Shiner, L. (2001) The Invention of Art. A Cultural History. Chicago, 
University of Chicago Press. 

 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  29 . 0 5 . 17  
 

 
 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 9 ~ 
 

 

 

И. А. Бондаревская, д-р филос. наук, проф. 
Национальный университет "Киево-Могилянская академия" 
ул. Григория Сковороды, 2, Киев, 04655, Украина 

 
ГРАНИЦЫ ИСКУССТВА 

 
В статье рассмотрен вопрос разграничения искусства и неискусства как актуальный для современной культуры. Анализ осуществ-

лен со ссылкой на теорию Тьерри де Дюва, который выдвинул идею имени искусства как перформатива, который осуществляет разме-
жевание. Сам акт именования регулируется эстетическим суждением, которое сохраняет свои традиционные характеристики, но изме-
няет свой предмет. Наша задача – проверить эти теоретические допущения. На основании анализа доказывается, что перформативная 
сила имени искусства обусловлена не эстетической природой суждения, но социальными и культурными факторами, а суждение о прекра-
сном и суждение об искусстве являются различными по сути. Причем суждение "это – искусство" следует рассматривать как политичес-
кое, ведь оно регулирует не только разграничение искусства и неискусства, но и размежевание социальных позиций и права судить. 

Ключевые слова: Тьерри де Дюв, границы искусства, искусство и неискусство, эстетика и политика, эстетическое суждение. 
 
I. A. Bondarevska, Doctor of Philosophical Science, Professor 
National University of Kyiv-Mohila Academy 
2, Hryhoriy Skoboroda Street, Kyiv, 04655, Ukraine 

 
THE BORDERS OF ART 

 
The paper examines delimitation art and non-art as a crucial issue in contemporary philosophy of art. This thesis is developed with a special 

reference to Thierry de Duve’s nominalistic theory and is argued that this theory traces some opportunity for seeking answer the question indicated 
in the title. The author agrees with the main idea that name of an art is a performative, which makes changes in our mind and transform a mere 
thing into a work of art. This is an actual way to create the borders of art, which means to accept a unique point of view with a unique attitude to the 
world. The article states that the provocative statement "all can be art, but not all is art" gives us necessary tension to overcome the traditional 
essentialist mode of thinking. However, the author puts in question the ideas, which have implicit essentialist connotations. 

Duve’s theory argues that aesthetic judgement is a main condition for establishing the borders of art. The theory explores a crucial change of judgement about art. 
The judgment "this is art" is functioning like the judgment “this is beautiful” in the previous time and they two have equivalent attributes in the art and human life. I 
refute these ideas as not convincing and prove the alternative theses: the name of art performative power is determined primarily with social and cultural factors (not 
aesthetic judgment). The author offer the TV show episode The National Anthem (Black Mirror) as a model for testing the theory. It is evident that modern notion of art is 
tied to existence of the autonomous social "artworld" (Arthur Danto), or cultural field (Pierre Bourdieu) or social system (Niclas Luhmann). Any judgment about art 
cannot escape its destiny to divide people and social opinion. As a result, we have at least two subjects (instead of one) with different statuses and authority to say and 
to be heard. The author concludes that judgment “this is art” is political as such but judgment “this is beautiful” is not. 

Key words: Thierry de Duve, name of art, borders of art, art and non-art, system of art, art and policy, aesthetic judgment. 
 
 
УДК 008.74 

Y. O. Bytsykina, PhD, Assistant Professor 
Taras Shchevchenko National University of Kyiv 

60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
gudzenkozh@gmail.com 

 
THEORETICAL FRAMEWORK AND METHODOLOGICAL CONCEPTS OF DESIGN CULTURE 

 
The article is devoted to introducing new theoretical frameworks and methodological concepts from the field known as science and technology 

studies (STS) and discussing their potential for design history. The concepts of design and culture are analyzed and compared within the article, provid-
ing the possibility of developing the complex concept of “design culture”. The study shows that design can be considered as a social and cultural phe-
nomenon, that design historians may find that the sociology and the history of technology can provide an appropriate theoretical framework and meth-
odological repertoire for studying design, not only as the part of art history. The article introduces main concepts from science and technology studies 
that might be of particular value to design history and culture, focusing on actor-network theory, script analysis and domestication.  

Key words: design, design culture, design history, art history, actor-network theory, script analysis, domestication. 
 
Formulation of the problem. Trends in the study areas of 

design spread beyond consideration about it as historiography 
of "good designers" and "good design objects". In the twentieth 
century, design is not just a set of phenomena, though it ap-
pears to researchers in manifold aspects of the interaction of 
its elements: from the idea to the planning, production and 
consumption. The interweaving of tangible and intangible ele-
ments of everyday life traditionally belongs to the complex of 
discourse, actions, structures and relationships, derived by 
modern historians and cultural studies researchers as a sepa-
rate academic field delineated as a "culture of design". The 
study of the field reached the theoretical level, focusing on the 
methodological and conceptual aspects of the discipline. 

Design culture as a new field of academic research 
provides new ways of social and cultural studies, reveal-
ing the material world, which reflects the system of body, 
emotional, aesthetic and economic discourse.  

Analysis of research and publications. The theo-
retical framework of the design culture conceptualization 
is built within the concept Modern, modernity and mod-
ernism by Jean Baudrillard, episteme by Michel Foucault 
and discourse by Mihail Bakhtin. Among the researchers 
of the design history and design culture Judy Attfield, 
Anna Calvera, David Carlson, Kjetil Fallan, Garry Julier, 
Victor Margolin and John Walker are the most significant. 

Purpose of the article. The purpose of the study is 
built in a historical paradigm containing multi-conceptual 
components, addressing its proposes defining new paths 
not only within the history of art (which recently claimed 
the definition of design in the narrow frame of applied 
arts), but through implementation problems of design as 
substantive field of cultural studies, sociology, history, 
technology, aesthetics and social philosophy. 

Exposition of the main material of the study. Design 
today is considered not only as the aspect of everyday life, 
but also as the complex theoretical field of cultural and so-
cial studies. It allows researchers to see the most prominent 
paradoxes of modern society and culture. Nowadays it is the 
discussion on the level of ideas and the meanings they me-
diate, which helps constitute a rich conceptual material for 
cultural history. Coming this way, the first thing we need to 
do is to provide a comparative analysis of the design and 
culture terms, as D. Carlson does. “Design and culture have 
always been closely interrelated, but in many instances de-
sign is flaunted as the true measure of culture, rather than 
belonging to part of cultural context of the society. Design 
has become the embodiment of a larger process of creative 
‘culture-mongering’ that has become a means to capture 
ideation, innovation and enterprise and made to stand for 
cultural identity” [3]. 

© Bytsykina Y. O., 2017 


