
~ 26 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

утверждается человеческая сущность. Потеря мощности и конститутивной силы сакрального измерения трактуется как проявление 
своеобразного "ослабления бытия", деонтологизации культуры, сопровождающейся высвобождением симулятивных и деструктивных 
потенций, что приводит к снижению интенсивности и качества культурного развития. 

Ключевые слова: сакральный опыт, культура, сакральное, профанное, религиозный, секулярный. 
 
V. Y. Golovei, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Lesia Ukrainka Eastern European National University 
13, Prospect Voli, Lutsk, 43025, Ukraine 
 

CULTURE-CREATIVE POTENTIAL OF SACRAL EXPERIENCE: 
THEORETICAL AND METHODOLOGICAL ANALYSIS 

 
The purpose of the article is to analyze the cultural potential of sacred experience and highlight the main methodological approaches to its 

study. The sacred experience is explicated as an experience of correlation with the absolute dimension of being, its experience and comprehen-
sion. The concept of "Sacred experience" defines a culturally organized space that acquires a specific form for each culture and is structured as a 
meaningful hierarchical world full of spiritual and symbolic meanings. The experience of the sacred is based on direct experience of eternity and 
the totality of existence as a living reality. This experience is "the experience of being" the primary expression of existential guidance, global an-
thropological orientation. It integrates the dominant spiritual orientation in the human world and understanding of the system itself. Sacred experi-
ence based implicitly in present most important human endeavour, promotes the formation of the humanity. This experience permeates the entire 
story as vertical as the Earth's axis, culminating in the transcendent dimension - where a person entrusts himself to Absolute (God, being, good, 
eternal, etc.). We can say that any strategy or implemented anthropological model has its core generating a sacred experience. The author asserts 
that the experience of Holy is distinguished by ontological content and nature. It is an experience of symbolic acts of transcendence that create 
ontological horizon of being. At the same time, this is an experience of cultural creation and self-creation, which forms the sense foundations of 
human existence, reveals and confirms the human nature. Loss of sacred power and constitutive force of the sacred dimension interpreted as a 
manifestation of a kind of "weakening being",  de-ontologization of culture, that accompanied the release of simulative and destructive potential 
and leads to a decrease in the intensity and quality of cultural development. 

Key words: Sacral experience, culture, sacred, profane, religious, secular.   
 
 
 
УДК 00:130.2 

І. В. Живоглядова, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
irinavictz@gmail.com 

 
МЕНТАЛЬНІСТЬ ЯК ПРЕДМЕТ МІЖДИСЦИПЛІНАРНИХ ДОСЛІДЖЕНЬ: 

ПРОБЛЕМА ВИЗНАЧЕННЯ 
 
У статті проаналізовано ментальність як суттєвий механізм культурних і суспільних процесів, підходи до визначення цього фе-

номена. Мета статті – реконструкція історії досліджень суспільної та гуманітарної спрямованості, які присвячені вивченню пробле-
ми ментальності, розробці її теорії та конкретно-практичного аналізу, культурфілософського потенціалу. Застосовуються 
історичний, системний, компаративний та типологічний методи аналізу. Основними висновками є: знання про ментальність 
різноманіттям представлених аспектів розгляду даного феномена засвідчують широту меж його прояву в різних сферах людської 
життєдіяльності. Дослідження своєрідності ментальності, її структури і механізмів, функціональної наповненості, діалектики 
взаємовідношень між духовними структурами затверджують право на самостійне існування, розкривають "людський" смисл цього 
феномена в якості особливого репрезентанта духовної активності людини.  

Ключові слова: духовність, ментальність, менталітет, національний характер. 
 
Постановка проблеми. В останні десятиліття питан-

ня трансформаційних змін культури і людської свідомості, 
відповідних можливостей міжкультурного діалогу обумо-
вили підвищення уваги до знаходження їх дійсних меха-
нізмів і важелів. У зв’язку з цим поглиблюється розуміння 
того, що будь-які зрушення у сфері реформування суспіль-
ства і держави неможливі без врахування ментальної 
складової культури. Від її здатності до трансформації, 
виходу за наявні межі залежить успіх будь-яких інновацій 
в економічній, політичній та інших сферах людського 
буття. Це розуміння не відкидає знання щодо темпів і 
неоднозначності змін у ментальних шарах, в яких історія 
напрацьовує і накопичує системи цінностей, звичок і впо-
добань, стереотипів та інерцій свідомості і які, своєю чер-
гою, приховані під поверхнею актуального буття, визна-
чають характер конкретної культури, її історичних шляхів.  

Аналіз досліджень і публікацій. Необхідність до-
слідження функціонування ментальності пов’язана не 
тільки із запитами культурфілософської теорії на сучас-
ному рівні її розвитку, але й з рішенням актуальних 
проблем, пов’язаних зі створенням і розвитком науково-
го дискурсу, освоєнням нових підходів, що ґрунтуються 
на синтезі знань різних наук – філософії, культурології, 
етнології, соціальної психології, політології тощо – за-
для їх взаємозбагачення і доповнення. 

У наш час проблемі ментальності приділяється 
значна увага з боку представників різних сфер науко-
вого знання. Питання, що стосуються даної проблема-

тики, активно розробляються у сучасній психологічній, 
політологічній, філософській, культурологічній, етно-
логічній, історичній, навіть в економічній і юридичній 
літературі. Знання про ментальність, що існують, спи-
раються на великий фактологічний матеріал, який 
різноманіттям представлених аспектів розгляду даного 
феномена засвідчує широту меж його прояву в різних 
сферах людської життєдіяльності. Ментальність і 
політична сфера культури, політичний менталітет і 
національний характер, архетипи і коди національних 
політичних культур, владні та експресивні виміри в 
ментальності, економічна, правова ментальності з 
відповідними специфічними нормами і зразками 
взаємодії, організаційних і поведінкових форм, стерео-
типних уявлень і мотивацій – на ці питання, особливо 
на сучасному етапі самоідентифікації націй і народів, 
знову і знову шукають відповіді як на теоретичному, так 
і на дієво-практичному рівнях.  

Відповідно – зросла кількість розвідок як україн-
ських (О. Донченко, А. Карнаух, Ю. Романенко), так і 
іноземних (М. Бородіна, Д. Полєжаєв, М. Ракитянський, 
С. Шомова, І. Яковенко) науковців, які, звертаючись до 
ментального підґрунтя людської життєдіяльності, анна-
лізують важелі і перспективи суспільно-політичної су-
часності і майбутнього. Вивчається своєрідність даного 
феномена. І на основі аналізу його структури і механіз-
мів, функціональної наповненості, діалектики взаємо-
відношень між духовними структурами затверджується 

© Живоглядова І. В., 2017 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 27 ~ 
 

 

 

право ментальності на самостійне існування в якості 
особливого репрезентанта духовної активності людини. 
Але треба зазначити, що, незважаючи на велику кіль-
кість наукових розвідок, природа ментальності як су-
ттєвого механізму культурних, суспільних і цивілізацій-
них процесів залишається ще до кінця не розкритою. 

Історія накопичення величезного матеріалу, який 
дозволяє змістовно розглядати питання природи і 
функціонування ментальності, засвідчує складність 
наукового дискурсу навколо останньої.  

Мета статті. Реконструювати історію досліджень 
суспільної та гуманітарної спрямованості, які присвя-
чені вивченню проблеми ментальності, розробці її 
теорії та конкретно-практичного аналізу. 

Виклад основного матеріалу дослідження. У 
багатьох розвідках звертається увага на те, що тео-
ретична оформленість проблеми ментальності скла-
лася у ХХ столітті Постановка ж цієї проблематики в її 
часткових питаннях мала місце в окремих сферах 
людської мисленнєвої культури на попередніх етапах 
розвитку наукової думки.  

Духовне життя не вичерпується філософськими, 
естетичними, політичними чи релігійними теоретични-
ми розмислами, адже всі ці ідеї та вчення часто зали-
шаються здобутком інтелектуальної еліти, що під час 
масового поширення і впровадження диференціюється 
і трансформується відповідно до "ментального ґрунту" 
[1]. Останнє розуміється в якості ментальних установок 
того чи іншого прошарку суспільства. Образ світу, що 
наперед задається мовою, віруваннями, вихованням, 
суспільною практикою людей, є незалежним утворен-
ням, яке може змінюватися навіть непомітно для своїх 
носіїв. Тому під час вивчення цивілізації середньовіч-
ного Заходу Жак Ле Гофф наголосив на необхідності 
звернення до "ментальної моделі" [6] при вивченні 
будь-якої культури. 

А. Гуревич характеризує французького дослідника як 
історика ментальності. "Mentalities" у розумінні Ле Гоф-
фа є "не сформульованими чітко и не зовсім свідомими 
(або ж зовсім несвідомими) манерами мислити, по-
збавленими логіки розумових образів, що характерні 
для певної епохи або соціальної групи" [6, с. 355]. 

Щодо етимології базисних для нашого дослідження 
термінів "ментальність" та "менталітет", то треба зазна-
чити, що починаючи з ХІV століття у мові середньо-
вічних схоластиків використовується прикметник men-
talis від латинського слова "mens" – "розум". Цікаво, що 
це поняття є полісемантичним і не обмежується лише 
позначенням процесів мислення (thinking), розуму (mind) 
та міркування (thought). У словнику іншомовних слів зна-
ходимо і такі, не менш вагомі, визначення вищезазначе-
ного поняття: 1) образ думок, настрій, характер (mens 
animi – душевний настрій); 2) серце, душа (animi, qui 
nostrae mentis sunt – почуття нашої душі); 3) бадьорість, 
відвага; 4) думка, погляд (longe mihi alia mens est – я 
зовсім іншої думки); 5) намір, план [7].  

Історична динаміка розвитку та впровадження у нау-
ковий обіг даних понять – суперечлива. Ще у середині 
ХIX століття термін "ментальність" зустрічається у пра-
цях американського філософа Р. Емерсона, який надав 
йому метафізичного значення душі як першоджерела 
цінностей та істин. Надалі, наприкінці ХІХ століття, 
відомий психолог та етнограф Л. Леві-Брюль у таких 
своїх працях, як "Первісна ментальність" та "Ментальні 
функції в нижчих суспільствах", закладає фундамент 
для подальшого введення в науковий термінологічний 
апарат категорії "mentalité", яка у подальшому активно 
розробляється гуманітарною наукою ХХ століття. 

Вчених французької історіографічної школи "Анна-
лів" вважають першими мислителями, які означили мен-
талітет як наукову категорію, заявили про необхідність 
брати до уваги історію ідеологій та цінностей в якості 
підґрунтя історичного розвитку ментальності. Дослід-
ники, які об’єдналися навколо журналу економічної та 
соціальної філософії (М. Блок, Л. Леві-Брюль, Л. Февр, а 
також М. Фуко, М. Шелер), запровадили у науковий дис-
курс проблематику аналізу ментальних структур життя 
суспільства в ту чи іншу епоху, розуміючи під мента-
літетом особливу, підсвідому, не піддану логічному ос-
мисленню форму сприйняття людиною оточуючого 
світу та своєї "ніші" в природі та суспільстві. 

У той же час представники вищезазначеної школи 
Л. Февр ("Проблема зневіри в XVI столітті: релігія 
Рабле") та М. Блок ("Королі-чудотворці…") у пошуку 
базисних, стійких основ політичного, економічного та 
культурного простору в ту чи іншу епоху визначали 
ментальність як систему взаємозалежних уявлень 
про світ, своєрідну "колективну психологію". Інший 
представник французької школи "Анналів" Л. Леві-
Брюль, здійснивши порівняльний аналіз способів 
мислення африкансько-австралійських племен та 
європейців, виокремив два типи ментальності: 
паралогічний, дологічний (що спирається на віру в 
надприродні сили, містичність світосприйняття) та 
логічний (сучасний раціональний). Він вперше 
підкреслив складність спроб осягнути колективний 
світ неписьменних народів, де магія, ритуали, 
сновидіння, бачення, гра передають первісній людині 
певний містичний досвід, з якого вона вичерпує знан-
ня, зокрема про потойбічний світ. 

Специфіку примітивної ментальності намагався 
охарактеризувати і Е. Кассірер. На його думку, вона 
визначається тим, що ідентифікація людини відбу-
вається завдяки уявленню себе нащадком певного 
виду тварини, для якої глибоке почуття єдності 
сильніше за емпіричні відмінності, які примітивна лю-
дина хоч і помічає, але визнає другорядними. 

Більш широке визначення менталітету надавалося 
представниками російської філософської та 
соціально-політичної думки, такими як М. Данилев-
ський (компаративний аналіз слов’янського і германо-
романського менталітетів), В. Соловйов, А. Зінов’єв, 
А. Горський, Л. Пушкарьов (ототожнення понять "мен-
тальність" та "духовний світ") та ін. Під терміном 
"менталітет" розумілося не лише свідоме суб’єктивне, 
особистісне сприйняття людини, але й її цілісне 
психічне та суспільне життя. 

У вивченні феномена ментальності та менталітету 
науковці часто звертаються до таких важливих 
опозицій, як: природне і культурне, емоційне і розу-
мове, ірраціональне і раціональне, індивідуальне і 
групове. До однієї з таких опозицій у своїй науковій 
статті, присвяченій теорії ментальності, звертається 
видатний український філософ М. Попович. Він 
аналізує "протологічні й протолінгвістичні механізми у 
нормальної сучасної людини в певних сферах, які у 
неї перебувають поза межами вербальної культури й 
логічного контролю". Можливо, саме в цьому, вважає 
науковець, явлені "індивідуальні і групові, у тому числі 
й національні, особливості ментальностей" [9, с. 16]. 

Поширеним є визнання менталітету еквівалентом 
духовної культури, яка зумовлена ціннісними орієн-
таціями етносу, потребою в самоактуалізації й 
ідентифікації та пошуками етнокультурної іденти-
чності. Як наслідок – менталітет виявляється у 
найрізноманітніших сферах життя народу, нації та 



~ 28 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

суспільства: у національній культурі, у специфіці 
соціально-економічних, суспільно-політичних відносин 
та процесів, у процесах соціального і культурного 
відтворення, наслідування тощо. 

Зв’язок феномена менталітету з національною ку-
льтурою, мовою та художньою творчістю детально 
розробляється українською філософською думкою. 
Традиція національної вдачі народу (Н. Григоріїв), "на-
родного світогляду" (Д. Чижевський), "української пси-
хіки" (О. Кульчицький) виявляється переважно у вив-
ченні духовності українського народу, різних аспектів 
українського національного менталітету (М. Костома-
ров, О. Кульчицький, Ю. Липа, В. Липинський, І. Лисяк-
Рудницький, І. Мірчук, В. Янів, С. Ярема).  

Розширення можливостей вивчення даної пробле-
ми потребує уваги до співставлення понять "мен-
талітет" та "ментальність", які виступають у якості як 
синонімічних (В. Буяшенко, І. Дубов та ін.), так і цілком 
протилежних категорій залежно від галузі знань, в якій 
досліджуються дані поняття, та підходу, який викори-
стовують для трактування цих категорій науковці. 

У словнику культурологічних термінів значення 
"ментальності" прирівнюється до "менталітету" і визна-
чається як "загальна духовна налаштованість, відносно 
цілісна сукупність думок, вірувань, навичок духу, що 
створює картину світу і скріплює єдність культурної 
традиції. Це те спільне, що народжується з природних 
даних і соціально обумовлених компонентів і розкриває 
уявлення людини про життєвий світ" [1, с. 271].  

Згадані вже представники французької історичної 
школи "Анналів" термін "менталітет" виводили лише зі 
значення "mens" як "способу мислення, розуму люди-
ни", звідси й різнорідність тлумачення даних термінів.  

А. Кармін звертається до такої категорії, як "мен-
тальне поле" – своєрідний "дух культури", обґрунто-
вуючи необхідність розрізнення понять "ментальність" 
та "менталітет". Вчений впевнений, що завдяки мен-
тальному полю в суспільстві формується стійка систе-
ма звичаїв, відчуттів, настроїв, побуту, яка є характер-
ною для певного народу чи культури. І говорячи про 
соціальну групу, яка об’єднана у даний спосіб, ми 
використовуємо термін "менталітет". А у випадку ха-
рактеристики окремого індивіда слід вживати термін 
"ментальність". Хоча треба зазначити, що А. Кармін не 
вважає за необхідне проводити чітке розмежування 
між цими поняттями і у своїх дослідженнях найчастіше 
використовує саме термін "менталітет" у якості "образу 
думок", "умонастрою" та "стилю культури" [3].  

У свою чергу, О. Савицька пропонує таке розріз-
нення даних термінів: "Ментальність – це система 
образів, які містяться в основі уявлень індивіда про світ 
і власне місце у ньому, що визначають вчинки і 
поведінку людей (за Ж. Дюбі)" [10]. Тоді як менталітет 
О. Савицька вважає синонімічним світорозумінню – "це 
інтегративна характеристика спільноти людей з пев-
ною культурою, що дає змогу описати своєрідність ба-
чення цими людьми оточуючого світу і пояснити 
специфіку їх реагування на нього" [10]. 

Обґрунтовуючи нетотожність понять "ментальність" 
і "менталітет", більшість науковців (О. Єромасова, 
В. Козловський, В. Нестеренко, М. Пірен та ін.) акцен-
тують увагу на системності й упорядкованості останнь-
ого. "Менталітет – це притаманна певній групі людей 
деяка система неусвідомлюваних регулятивів життя й 
поведінки, яка безпосередньо випливає з відповідної 
ментальності й, у свою чергу, підтримує цю менталь-
ність… Свій вияв менталітет має у звичаях, традиціях, 
стереотипах поведінки, стандартних реакціях на якісь 
значущі події тощо" [8, с. 36]. Тоді як ментальність 

розуміється як певна "сукупність сталих неусвідомлю-
ваних форм світосприйняття, які притаманні якійсь 
групі людей і які визначають спільні риси ставлення й 
поведінки цих людей щодо феноменів їхнього буття – 
життя й смерті, здоров'я й хвороби, праці й споживан-
ня, природи, дитинства й старості, сім'ї й держави, ми-
нулого й майбутнього" [8, с. 36]. 

В основу розрізнення менталітету і ментальності за-
кладаються й інші підґрунтя. Так, К. Абульханова-Слав-
ська, М. Горбунова, О. Єромасова, А. Кармін цю основу 
вбачають у суб’єкті-носії. Відповідно –  "менталітетом" 
володіє певна спільнота людей, національно-етнічна, 
соціальна, тоді як термін "ментальність" використовує-
ться по відношенню до окремої людини.  

Відомо, що виникненню поняття "менталітет" пере-
дували вчення про "колективне підсвідоме" (К. Юнг, 
В. Паулі, С. Гроф), дослідження в межах структурної 
антропології (К. Леві-Строс, Л. Леві-Брюль) та етнічної 
психології (В. Вундт, Г. Лебон, І. Храмов). Дійсно, вияв-
лення психологічних особливостей, що формуються в 
процесі життєдіяльності людини і реалізуються в її 
діяльності та суспільній поведінці, постає необхідним 
для дослідження її ментальних установок. На думку 
Г. Лебона, "глибокі відмінності, що існують між 
психологічним складом різних народів, призводять до 
того, що вони відчувають, міркують і діють зовсім по-
різному" [5, с. 119–120].  

Визначаючи особливості психіки представників лю-
дей різних народів та культур, проблеми національних 
особливостей світовідчуття і світогляду та закономірності 
формування національного характеру, етнопсихологія 
надає матеріал для подальших філософсько-антрополо-
гічних та культурологічних розвідок. Філософсько-антро-
пологічний аналіз ментальності та менталітету як спосо-
бів світорозуміння (О. Єромасова, О. Савицька) дозволяє 
дослідницям визначити їх вкоріненість у колективне несві-
доме, консервативність, повільність змінності, стійкість до 
трансформацій та інертність. (Хоча залишається питання 
коректності поряд з попередніми рисами в якості типоло-
гічної риси національної ментальності визначати (як це 
робить О. Єромасова) національний дух чи "душу нації"). 
А. Кравченко доповнює їх пасіонарністю, архетиповістю, 
багатогранністю, генетичною спадковістю. 

Виокремлюються когнітивний, епістемологічний, 
аксіологічний та архетипічний рівні ментальності 
(О. Плебанек), емоційний, когнітивний (вербальний) 
та поведінковий елементи (О. Савицька). Залежно від 
складу і характеру носія ментальність поділяється на 
національну, вікову, статеву, професійну (В. Несте-
ренко). На основі розгляду інтенціонального і суб-
культурного підґрунтя міста і села як специфічних 
психосоціальних утворень досліджується своєрідність 
відповідних регіональних ментальностей (О. Лозова).  

Поряд з цим обґрунтовується протилежна думка 
щодо доцільності видової диференціації менталітету 
(на економічний, правовий, політичний, релігійний, 
побутовий тощо). Виходячи з його розуміння як 
цілісного, системного духовного утворення А. Крав-
ченко доводить неправомірність його внутрішньої 
диференціації, в результаті чого, на думку дослідниці, 
відбувається некоректне ототожнення менталітету з 
формами суспільної свідомості, звуження цього фе-
номена до понять світосприймання і світорозуміння. 
(В дійсності ж мова повинна йти про виявлення 
національного менталітету у різних сферах людської 
життєдіяльності – від політики до побуту). 

Особливу увагу сучасних науковців привернуло пи-
тання суспільного прогресу, шляхів і способів модер-
нізації культури, їх можливостей і специфікації в залеж-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 29 ~ 
 

 

 

ності від ментального простору, ступеня домінування 
традиційних форм культури (І. Яковенко). Неодно-
значність підходів до розуміння природи і специфіки 
ментальності виявилася в трактуванні її як системи 
обмежень, бар’єрів на шляху суспільного розвитку 
(А. Коніков), що сприяє гомогенізації свідомості.  

Наприкінці ХІХ століття теорії щодо "народного духу" 
(М. Лацарус, X. Штейнталь), згідно з якими кожен народ 
володіє певними духовними якостями, які раз і назавжди 
визначають його можливості, змінилися на біологічну 
інтерпретацію національного характеру, яка розглядала 
його як феномен, що обумовлений генетично і може 
передаватися у спадок. Тому надалі для кращого тлу-
мачення понять "менталітет" та "ментальність" ми 
вважаємо за необхідне звернутися до характеристики 
зазначених дефініцій за допомогою такого поняття, як 
"національний характер", що панувало у розвідках 
гуманітаріїв на початку ХХ століття і сприймалося у 
значенні "національної ментальності". 

Істотно важливою групою джерел, в яких розгля-
даються філософські основи дослідження проблеми 
націй і національного характеру, є роботи класиків 
європейської думки: О. Бауера, М. Бердяєва, 
Дж. Віко, Г.-В.-Ф. Гегеля, К. Гельвеція, Л. Гумільова, 
М. Данилевського, І. Канта, Ш. Монтеск’є, B. Соло-
вйова, Д. Юма, І. Фіхте. Ще Дені Дідро зазначав, що "у 
кожного народу, як і в кожної людини, є свій характер; 
і цей загальний характер утворюється з усіх вхідних 
рис, які природа і звичка накладає на жителів однієї 
країни всупереч усім їх відмінностям" [2, с. 181]. У 
подальшому праці Зигмунда Фрейда демонструють 
шляхи переходу до вивчення колективної психології, 
звернення до "архаїчної спадщини", що впливає на 
формування особистості. Колективна свідомість на-
роду була також предметом аналізу французького 
науковця А. де Токвіля, який прагнув з’ясувати приро-
ду національного характеру американців, вивчаючи 
першопричини загальноприйнятих забобонів, звичок і 
пристрастей, поширених у даному суспільстві [4].  

Дослідницький аналіз національного характеру як 
вираження ментальності займає особливе місце в 
українській науковій думці. Проблема архетипічних рис 
національного, українського зокрема, характеру, неод-
нозначність зв’язків між колективними національними 
архетипами і конкретною індивідуальною поведінкою, 
особливості етнокультурних стереотипів, їх крос-куль-
турної взаємодії (українці, поляки, угорці, американці та 
ін.) докладно, з прилученням цікавої, великої за обся-
гом та ґрунтовної за аргументацією, інформації вивча-
ється вітчизняними науковцями (В. Бех, А. Бичко, І. Би-
чко, В. Горський, Р. Додонов, Ю. Канигін, В. Касян, О. Ки-
ричук, М. Міщенко, В. Москалець, В. Нестеренко, І. Пат-
лах, І. Поліщук, М. Попович, В. Пролєєв, О. Соколіна, 
І. Старовойт, М. Степико, О. Стражний, В. Храмова, 
К. Шкуренко, В. Янів та багато ін.). Національний харак-
тер переважно розглядається в якості зовнішньосимво-
лічного відбитка ментальності нації, її видимого прояву в 
діяльності через особливості емоційно-чуттєвого осво-
єння світу, темперамент, спосіб життя [11].  

Крім того, на думку сучасних дослідників, риси на-
ціонального характеру, на відміну від ментальності, 
можуть передаватися не лише соціально-психологіч-
ним (звичаєвим), але й генетичним способом. 

Висновок. Отже, сучасне ускладнення та урізно-
манітнення шляхів людської взаємодії на різних рівнях 
світового культурного простору, проблема сучасного 
діалогу культур, створення на його основі можливостей 
не просто виживання людства, але – його крокування 

шляхом взаєморозуміння і взаємоповаги з необхідністю 
актуалізують дослідження взаємообумовленості мента-
льностей, їх виявлення в різних сферах культури (еко-
номіка, політика, мистецтво, повсякденність), світогляд-
них архетипів і вищого рівня менталітету (національної і 
цивілізаційної самосвідомості), національного характеру 
як вираження культурної ментальності.  

У нашому підході до вивчення ментальності ми 
виходимо з тих уявлень про культурні функції даного 
феномена, в яких він постає в якості важливої 
складової духовної реальності. Ми підтримуємо 
спрямованість тих досліджень, які намагаються роз-
крити "людський" смисл цього феномена. Розширен-
ня знань відносно природи, способів формування, 
засвоєння та відтворення ментальних комплексів 
дозволяє на їх основі типологізувати культури, що, в 
свою чергу, сприяє виявленню та осмисленню 
дійсних механізмів культурних і цивілізаційних 
процесів, які приховані від звичайного ока.  

Ментальність – рівень дискурсу культури, який, як 
правило, ховаючись за її поверхневими шарами, зали-
шає за собою далеко не останнє слово у підтримці її 
життєспроможності. Вивчення ментальності дає можли-
вість зрозуміти насамперед, не стільки "що" людина чи 
певне угруповання знає, уявляє, думає, скільки "яким 
чином", "як" переживає, осмислює, діє. Не випадково 
більшість науковців розглядають ментальність в якості 
особливої метамови певної культури, яка, формуючись 
в процесі ґенези останньої, визначає характер розу-
міння, переживання та дій як окремої людини, так і цілих 
угруповань. Саме ментальність є одним з визначальних 
факторів відтворення суспільства своїх носіїв, від її 
можливостей функціонувати в цій якості залежить 
існування конкретної своєрідної культури в цілому.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Гуревич П. С., Шульман О. И. Ментальность, менталітет / 

П. С. Гуревич, О. И. Шульман // Культурология. ХХ век. Словарь. – 
СПб.: Университетская книга,1997. – С. 271–273.  

2. История в Энциклопедии Дидро и д'Аламбера; [Перевод и 
примечания Н. В. Ревуненковой] / [Под общей редакцией 
А. Д. Люблинской]. – Л.: Наука, 1978. – 318 с. 

3. Кармин А. С. Культурология. 2-е изд., перераб. и доп. / 
А. С. Кармин. – СПб.: Издательство "Лань", 2003. – 928 с. 

4. Кравченко А. Г. Менталітет як об'єкт соціально-філософського до-
слідження : автореф. дис. на здобуття наук. ступеня канд. філософ. наук : 
09.00.03 "Соціальна філософія та філософія історії" [Електронний ресурс] 
/ А. Г. Кравченко. – К., 2000. – 19 с. – Режим доступу: http://cheloveknauka. 
com/mentalitet-kak-obekt-sotsialno-filosofskogo-issledovaniya. 

5. Лебон Г., Тард Г. Психология толп. Мнение и толпа / Г. Лебон, 
Г. Тард. - М.: Институт психологии РАН, КСП+, 1998. – 416 с. 

6. Ле Гофф Ж. Цивилизация средневекового Запада / Ж. Ле 
Гофф. – М.: Прогресс-Академия, 1992. – 356 с. 

7. Менталітет, ментальність: Словник іншомовних соціокультур-
них термінів. [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://slovopedia.org.ua/39/53404/260833.html 

8. Нестеренко В. Г. Вступ до філософії: онтологія людини: Нав-
чальний посібник / В. Г. Нестеренко. – К.: Абрис, 1995. – 336 с.  

9. Попович М. Теорія ментальності / М. Попович // Проблеми 
теорії ментальності. – К.: Наукова думка, 2006. – 404 с.  

10. Савицька О. В., Співак Л. М. Етнопсихологія: Навч. посіб. для 
студ. вищ. навч. закл. [Електронний ресурс] / О. В. Савицька, 
Л. М. Співак. – К.: Каравела, 2011. – 264 с. – Режим доступу: 
http://westudents.com.ua/knigi/501-etnopsihologya-savitska-ov.html  

11. Токвиль Алексис де. Демократия в Америке [Електронний ре-
сурс] / [Пер. с франц. / Предисл. Гарольда Дж. Ласки] / Алексис де 
Токвиль. – М.: Прогресс,1992. – 554 с. – Режим доступу: 
http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Sociolog/tokv  

 
REFERENCES 
1. Gurevich, P. S., Shul'man, O. I. (1997). Mental'nost', mentalitet 

[The mentality]. In Kul'turologija. XX vek. Slovar' [Culturology. The 
XX century. Dictionary]. Sankt-Peterburg, Universitetskaja kniga.  

2. Istorija v Enciklopedii Didro i d'Alambera [The Encyclopedia of Diderot 
& d'Alembert] (1978). Perevod i primechanija N. V. Revunenkovoj. Pod ob-
shchej redakciej A. D. Ljublinskoj. Leningrad, Nauka.  

3. Karmin, A. S. (2003). Kul'turologija [Culturology]. Sankt-Peterburg, 
Izdatel'stvo "Lan'".  



~ 30 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

4. Kravchenko, A. G. (2000). Mentalitet jak ob’jekt social'no-filosofs'kogo dos-
lidzhennja: Avtoreferat dysertacii na zdobuttja naukovogo stupenja kandydata 
filosofs'kyh nauk [The mentality of the object of social and philosophical studies: 
Abstract dissertation for the degree of Ph.D.]. Kyiiv. Retrieved from 
http://cheloveknauka.com/mentalitet-kak-obekt-sotsialno-filosofskogo-issledovaniya   

5. Lebon, G., Tard, G. (1998). Psihologija tolp. Mnenie i tolpa [Psychology of 
the crowd. Opinion and crowd]. Moskow, Institut psihologii RAN, KSP+.  

6. Le Goff, Zh. (1992). Civilizacija srednevekovogo Zapada [Medieval 
Civilization]. Moskow, Progress-Akademija Press. 

7. Mentalitet, mental'nist': Slovnyk inshomovnyh sociokul'turnyh ter-
miniv [The mentality: Dictionary of foreign social and cultural terms]. 
Retrieved from http://slovopedia.org.ua/39/53404/260833.html. 

8. Nesterenko, V. G.(1995). Vstup do filosofii': ontologija ljudyny: 
Navchal'nyj posibnyk [Introduction to Philosophy: Ontology man: Manual]. 
Kyi'v, Abrys.  

9. Popovych, M. (2006). Teorija mental'nosti [The theory mentality]. 
In Problemy teorii' mental'nosti [Problems of theory mentality]. Kyi'v, 
Naukova dumka. 

10. Savyc'ka, O. V., Spivak, L. M. (2011). Etnopsyhologija [Ethnopsy-
chology]: Navch. posib. dlja stud. vyshh. navch. zakl. Retrieved from 
http://westudents.com.ua/knigi/501-etnopsihologya-savitska-ov.html. 

11. Tokvil' Aleksis de (1992). Demokratija v Amerike [Democracy in 
America]. Moskow, Progress. Retrieved from: http://www.gumer.info/ 
bibliotek_Buks/Sociolog/tokv.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  21 . 0 5 . 17  

 
И. В. Живоглядова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

МЕНТАЛЬНОСТЬ КАК ПРЕДМЕТ МЕЖДИСЦИЛИНАРНЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ: ПРОБЛЕМА ОПРЕДЕЛЕНИЯ 
 
Проанализирована ментальность как существенный механизм культурных и общественных процессов, подходы к определению 

этого феномена. Цель статьи – реконструкция истории исследований общественной и гуманитарной направленности, которые 
посвящены изучению проблемы ментальности, разработке ее теории и конкретно-практического анализа, культурфилософского 
потенциала. Применяются исторический, системный, компаративный и типологический методы анализа. Основными выводами 
являются: знания о ментальности своим многообразием свидетельствуют о широте ее проявлений в разных сферах человеческой 
жизнедеятельности. Исследования своеобразия ментальности, ее структуры и механизмов, функциональной наполненности, диа-
лектики взаимоотношений между духовными структурами утверждают право на самостоятельное существование, раскрывают 
"человеческий" смысл этого феномена в качестве особенного репрезентанта духовной активности человека.  

Ключевые слова: духовность, ментальность, менталитет, национальный характер. 
 
I. V. Zhyvohliadova, Ph.D., Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
MENTALITY AS A SUBJECT OF INTERDISCIPLINARY RESEARCH: DEFINITION ISSUE 

 
Mentality as an essential mechanism of cultural and social processes, approaches to the definition of this phenomenon are analyzed.  The pur-

pose of the article is the reconstruction of the history of social and humanitarian focused research that is devoted to the problem of mentality, the 
development of its theory and specifically practical analysis. Historical, systematic, typological and comparative analysis methods are applied. 

The variety of knowledge about mentality demonstrates the breadth of the limits of its manifestation in different spheres of human activity. The mentality 
originality research within different sectors of social and humanitarian knowledge, analysis of its structure and mechanisms of functional fullness, dialectic 
interrelation between spiritual entities claim the right to the independent existence of this phenomenon as a special representant of spiritual activity. 

We support the focus of studies that attempts to reveal the "human" sense of this phenomenon. Expanding knowledge of the nature, methods 
of formation, assimilationand simulation mental complexes allows to differentiatecultures, that in turn facilitates the identification and understand-
ing of the actual mechanisms of cultural and civilizational processes. 

Research ofmentality makes it possible to understand not so much "that" some person or group knows, imagines, thinks, but how much "how", 
"whereby" itexperiences, interprets, operates. Not by chance, most scientists consider the mentality as a special metalanguage of certain specific cul-
ture that determines the nature of the understanding, emotions and actions both individual and entire groups. It is mentality that is one of the determin-
ing factors of society recreation, the existence of a particular kind of culture in general depends on its ability to function in this capacity. 

Key words: spirituality, mentality, national character. 
 
 
 
УДК 130.122 

О. І. Матицин, канд. філос. наук, викл. 
Шепетівська дитяча художня школа 

вул. Героїв Небесної Сотні, 54, Шепетівка 
Хмельницька область, 30400, Україна  

aleksejmatycin@yandex.ua 
 

СИМФОНІЧНІСТЬ КАТЕГОРІЙ "ПІДНЕСЕНЕ" ТА "ПРЕКРАСНЕ" У ВІЗАНТІЙСЬКІЙ  
БОГОСЛОВСЬКО-ЕСТЕТИЧНІЙ ТРАДИЦІЇ: СЕМАНТИЧНИЙ АСПЕКТ 

 
Розглянуто визначення категорій "піднесене" та "прекрасне". Виявлено основні риси категорій "піднесене" та "прекрасне". 

Проаналізовано, у чому полягає симфонічність даних категорій. Показані можливості та контекст їх використання. Доведено, що 
діалектична природа процесу розгортання цих понять у контексті естетичної думки Візантії зумовлена наявністю елементів, 
аналогічних тим принципам, які в сучасній гуманістиці визначено як принципи, що характеризують симфонізм як особливу якість 
мислення. Визначені такі універсальні характеристики візантійської культури, як симфонічність і канон. Представлено розгорнуте 
пояснення зв’язку між категоріями "піднесене" та "прекрасне" у контексті візантійської богословсько-естетичної традиції. Доведено, 
що зв’язок між категоріями "піднесене" та "прекрасне" може відбуватися і відбувається в рамках візантійського канону через їхню 
симфонічність, співзвуччя у контексті божественного.  

Ключові слова: піднесене, прекрасне, естетика, мистецтво, сакральне, культура. 
 
Постановка проблеми. Візантійська богословсько-

естетична традиція – це складний комплекс, система, 
що побудована з алегорій, символів, образів, знаків 
культури у всьому їх нескінченному багатстві та 
різноманітті. Для нас, у рамках даної статті та у контексті 
богословсько-естетичної традиції Візантії, постає важ-
ливим аналіз естетичних категорій "піднесене" та "пре-
красне", що входять у число таких, що "найменше 

піддаються дискурсивному опису" [3, с. 158]. Особливий 
статус даних категорій зумовлений, у першу чергу, тим 
місцем, яке вони займають у візантійській богословсько-
естетичній традиції взагалі та естетиці зокрема. Нижче 
ми докладно розглянемо категорії "піднесене" та "пре-
красне", роблячи особливий наголос на їх схожості та 
відмінності, але зараз слід сказати саме про їхню 
симфонічність (грец. συμφωνία – "співзвуччя"). 

© Матицин О. І., 2017 


