
~ 30 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

4. Kravchenko, A. G. (2000). Mentalitet jak ob’jekt social'no-filosofs'kogo dos-
lidzhennja: Avtoreferat dysertacii na zdobuttja naukovogo stupenja kandydata 
filosofs'kyh nauk [The mentality of the object of social and philosophical studies: 
Abstract dissertation for the degree of Ph.D.]. Kyiiv. Retrieved from 
http://cheloveknauka.com/mentalitet-kak-obekt-sotsialno-filosofskogo-issledovaniya   

5. Lebon, G., Tard, G. (1998). Psihologija tolp. Mnenie i tolpa [Psychology of 
the crowd. Opinion and crowd]. Moskow, Institut psihologii RAN, KSP+.  

6. Le Goff, Zh. (1992). Civilizacija srednevekovogo Zapada [Medieval 
Civilization]. Moskow, Progress-Akademija Press. 

7. Mentalitet, mental'nist': Slovnyk inshomovnyh sociokul'turnyh ter-
miniv [The mentality: Dictionary of foreign social and cultural terms]. 
Retrieved from http://slovopedia.org.ua/39/53404/260833.html. 

8. Nesterenko, V. G.(1995). Vstup do filosofii': ontologija ljudyny: 
Navchal'nyj posibnyk [Introduction to Philosophy: Ontology man: Manual]. 
Kyi'v, Abrys.  

9. Popovych, M. (2006). Teorija mental'nosti [The theory mentality]. 
In Problemy teorii' mental'nosti [Problems of theory mentality]. Kyi'v, 
Naukova dumka. 

10. Savyc'ka, O. V., Spivak, L. M. (2011). Etnopsyhologija [Ethnopsy-
chology]: Navch. posib. dlja stud. vyshh. navch. zakl. Retrieved from 
http://westudents.com.ua/knigi/501-etnopsihologya-savitska-ov.html. 

11. Tokvil' Aleksis de (1992). Demokratija v Amerike [Democracy in 
America]. Moskow, Progress. Retrieved from: http://www.gumer.info/ 
bibliotek_Buks/Sociolog/tokv.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  21 . 0 5 . 17  

 
И. В. Живоглядова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

МЕНТАЛЬНОСТЬ КАК ПРЕДМЕТ МЕЖДИСЦИЛИНАРНЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ: ПРОБЛЕМА ОПРЕДЕЛЕНИЯ 
 
Проанализирована ментальность как существенный механизм культурных и общественных процессов, подходы к определению 

этого феномена. Цель статьи – реконструкция истории исследований общественной и гуманитарной направленности, которые 
посвящены изучению проблемы ментальности, разработке ее теории и конкретно-практического анализа, культурфилософского 
потенциала. Применяются исторический, системный, компаративный и типологический методы анализа. Основными выводами 
являются: знания о ментальности своим многообразием свидетельствуют о широте ее проявлений в разных сферах человеческой 
жизнедеятельности. Исследования своеобразия ментальности, ее структуры и механизмов, функциональной наполненности, диа-
лектики взаимоотношений между духовными структурами утверждают право на самостоятельное существование, раскрывают 
"человеческий" смысл этого феномена в качестве особенного репрезентанта духовной активности человека.  

Ключевые слова: духовность, ментальность, менталитет, национальный характер. 
 
I. V. Zhyvohliadova, Ph.D., Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
MENTALITY AS A SUBJECT OF INTERDISCIPLINARY RESEARCH: DEFINITION ISSUE 

 
Mentality as an essential mechanism of cultural and social processes, approaches to the definition of this phenomenon are analyzed.  The pur-

pose of the article is the reconstruction of the history of social and humanitarian focused research that is devoted to the problem of mentality, the 
development of its theory and specifically practical analysis. Historical, systematic, typological and comparative analysis methods are applied. 

The variety of knowledge about mentality demonstrates the breadth of the limits of its manifestation in different spheres of human activity. The mentality 
originality research within different sectors of social and humanitarian knowledge, analysis of its structure and mechanisms of functional fullness, dialectic 
interrelation between spiritual entities claim the right to the independent existence of this phenomenon as a special representant of spiritual activity. 

We support the focus of studies that attempts to reveal the "human" sense of this phenomenon. Expanding knowledge of the nature, methods 
of formation, assimilationand simulation mental complexes allows to differentiatecultures, that in turn facilitates the identification and understand-
ing of the actual mechanisms of cultural and civilizational processes. 

Research ofmentality makes it possible to understand not so much "that" some person or group knows, imagines, thinks, but how much "how", 
"whereby" itexperiences, interprets, operates. Not by chance, most scientists consider the mentality as a special metalanguage of certain specific cul-
ture that determines the nature of the understanding, emotions and actions both individual and entire groups. It is mentality that is one of the determin-
ing factors of society recreation, the existence of a particular kind of culture in general depends on its ability to function in this capacity. 

Key words: spirituality, mentality, national character. 
 
 
 
УДК 130.122 

О. І. Матицин, канд. філос. наук, викл. 
Шепетівська дитяча художня школа 

вул. Героїв Небесної Сотні, 54, Шепетівка 
Хмельницька область, 30400, Україна  

aleksejmatycin@yandex.ua 
 

СИМФОНІЧНІСТЬ КАТЕГОРІЙ "ПІДНЕСЕНЕ" ТА "ПРЕКРАСНЕ" У ВІЗАНТІЙСЬКІЙ  
БОГОСЛОВСЬКО-ЕСТЕТИЧНІЙ ТРАДИЦІЇ: СЕМАНТИЧНИЙ АСПЕКТ 

 
Розглянуто визначення категорій "піднесене" та "прекрасне". Виявлено основні риси категорій "піднесене" та "прекрасне". 

Проаналізовано, у чому полягає симфонічність даних категорій. Показані можливості та контекст їх використання. Доведено, що 
діалектична природа процесу розгортання цих понять у контексті естетичної думки Візантії зумовлена наявністю елементів, 
аналогічних тим принципам, які в сучасній гуманістиці визначено як принципи, що характеризують симфонізм як особливу якість 
мислення. Визначені такі універсальні характеристики візантійської культури, як симфонічність і канон. Представлено розгорнуте 
пояснення зв’язку між категоріями "піднесене" та "прекрасне" у контексті візантійської богословсько-естетичної традиції. Доведено, 
що зв’язок між категоріями "піднесене" та "прекрасне" може відбуватися і відбувається в рамках візантійського канону через їхню 
симфонічність, співзвуччя у контексті божественного.  

Ключові слова: піднесене, прекрасне, естетика, мистецтво, сакральне, культура. 
 
Постановка проблеми. Візантійська богословсько-

естетична традиція – це складний комплекс, система, 
що побудована з алегорій, символів, образів, знаків 
культури у всьому їх нескінченному багатстві та 
різноманітті. Для нас, у рамках даної статті та у контексті 
богословсько-естетичної традиції Візантії, постає важ-
ливим аналіз естетичних категорій "піднесене" та "пре-
красне", що входять у число таких, що "найменше 

піддаються дискурсивному опису" [3, с. 158]. Особливий 
статус даних категорій зумовлений, у першу чергу, тим 
місцем, яке вони займають у візантійській богословсько-
естетичній традиції взагалі та естетиці зокрема. Нижче 
ми докладно розглянемо категорії "піднесене" та "пре-
красне", роблячи особливий наголос на їх схожості та 
відмінності, але зараз слід сказати саме про їхню 
симфонічність (грец. συμφωνία – "співзвуччя"). 

© Матицин О. І., 2017 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 31 ~ 
 

 

 

Аналіз досліджень і публікацій. Серед джерел, 
в яких, власне, у контексті християнської традиції по-
чинають розроблятися питання естетичного характе-
ру, необхідно виділити праці Плотіна, Квінта Флорен-
са Тертуліана, Діонісія Ареопагіта, Іоанна Дамаскіна, 
Іоанна Ліствичника, Макарія Єгипетського, Афанасія 
Великого, Василія Великого, Ісаака Сиріна, Симеона 
Нового Богослова, Іоанна Златоуста, Феодора Студи-
та, Григорія Синаїта, Григорія Палами та ін.  

Для подальшої розробки теми статті важливе зна-
чення мають дослідження, присвячені розгляду естетики 
Візантії, зокрема праці В. Бичкова, О. Демуса, Е. Кісін-
джера, Д. Бєляєва, А. Грабара, Ш. Діля, Ф. Терновсько-
го. Ґрунтовний філософсько-культурологічний аналіз цієї 
доби здійснюється у роботах С. Авєрінцева, Д. Ліхачова, 
О. Лосєва, Ю. Лотмана, В. Лурьє. Вони складають кон-
цептуальну основу статті й допомагають відтворити 
модель естетичної думки Візантії. 

Мета статті. Дослідити специфіку симфонічності 
категорій "піднесене" та "прекрасне" у візантійській 
богословсько-естетичній традиції. 

Виклад основного матеріалу дослідження. У 
першу чергу слід відзначити, що діалектична природа 
процесу розгортання цих понять у контексті естетичної 
думки Візантії зумовлена наявністю елементів, 
аналогічних тим принципам, які в сучасній гуманістиці 
визначено як принципи, що характеризують симфонізм 
як особливу якість мислення. Власне, сама естетика 
Візантії тут постає як струнка, логічно вибудувана 
композиція, де здійснюється послідовне, поетапне роз-
криття центральної ідеї-образу на основі сталих 
універсальних принципів. Таким універсальним прин-
ципом, зокрема, є і симфонічність як принцип мислен-
ня, що керується законами діалектики і якій притаман-
на динамічна процесуальність. 

Ще однією універсальною характеристикою візантій-
ської культури є її канонічність. Кожна подія і кожен об-
раз у системі східнохристиянського світорозуміння 
сприймалися як позачасове і позапросторове, незмінне 
у реальності. Природно, що візуальна структура зобра-
жень у сакральному мистецтві Візантії повинна була 
відображати їх метафізичну сутність – тобто мислилася 
постійною. Тому структурним принципом візантійського 
(і всього східнохристиянського) мистецтва став іконогра-
фічний канон, який грав роль структурної домінанти 
творчого методу візантійських майстрів.  

Високий ступінь всебічної канонізації візантійського 
мистецтва дозволяє нам припустити, що канон був 
однією із найбільш значущих естетичних категорій 
візантійської культури. Канон практично закріплював всі 
головні структурні закономірності візантійського мистец-
тва, відбиваючи специфіку східнохристиянського худож-
нього мислення і виконуючи функцію однієї з важливих 
категорій (характеристик) в системі візантійської естети-
ки. Канон (грец. κανών – правило, зразок, зібрання зраз-
кових творів) у Новому Заповіті – правило життя. Як по-
няття, що означає правило (норму) життя, термін "канон" 
використовують й Іриней Ліонський ("Проти єресей") та 
Климент Олександрійський ("Стромати"). Іоанн Златоуст 
("Бесіди на книгу Буття") терміном "канон" позначає ком-
плекс священних книг.  

О. Лосєв визначає канон як "кількісно-структурну 
модель художнього твору такого стилю, котрий, будучи 
певним соціально-історичним показником, інтерпретує-
ться як принцип конструювання відповідної кількості 
творів" [7, с. 351–399]. З цієї позиції ми і будемо у по-
дальшому розглядати візантійський канон, який являє 
собою, перш за все, змістовно-символічний догмат. 
Одразу ж слід зауважити, що мова йде про 

іконографічний канон як такий, що є основою бого-
словсько-естетичної традиції Візантії. У візантійському 
варіанті іконографічний "канон являє собою канон-
символ, для якого важливою є не тільки зовнішня 
форма, але й вираз внутрішнього, глибинного сенсу 
релігійного догмату" [11, с. 445].  

Саме в контексті двох вищевказаних характеристик 
("симфонічність" та "канон") ми і будемо говорити про 
категорії "піднесене" та "прекрасне" у візантійській бого-
словсько-естетичній традиції. Та спершу треба розме-
жувати ці, на перший погляд, дуже схожі поняття. 
Відмітимо, перш за все, що термін "піднесене" 
аналогічний у давньогрецькій мові термінам "чудовий", 
або "пречудовий", або "надзвичайно чудовий".  

Тут ми бачимо вживання терміну у найвищому сту-
пені порівняння, який, як правило, означає, що окрема 
ознака виявляється більшою мірою, ніж інші. До прикла-
ду, М. Чернишевський так визначав поняття піднесеного: 
"… піднесене те, що є набагато більшим від предметів, з 
якими порівнюємо його ми" [10, с. 82]. "Піднесене є те, 
що є набагато більшим від близького та подібного" [10, 
с. 83]. "Піднесеним здається людині те, що є набагато 
більшим від предметів або набагато сильнішим від явищ, 
з якими порівнюється людина" [10, с. 170].  

В. Бичков визначає категорію "піднесене" як таку, 
що "характеризує комплекс неутилітарних взаємин 
суб'єкта і об'єкта, як правило, споглядального харак-
теру, в результаті яких суб'єкт відчуває складне 
відчуття захоплення, тріумфу, благоговіння і одно-
часно жаху, священного тремтіння перед об'єктом, що 
перевершує всі можливості його сприйняття й 
розуміння" [3, с. 158]. Псевдо-Лонгін у своєму трактаті 
"Про піднесене" перераховує найважливіші духовні 
джерела to hypsos (грец. – τò ὓψος), тобто 
піднесеного: надзвичайні думки і пристрасті та красу 
мови у поєднанні з великими думками. Він також 
акцентує увагу на незмістовно-емоційному впливі τò 
ὓψος на суб’єкта, що сприймає.  

Вже згадуваний нами М. Чернишевський так 
розмежовує (на наш погляд, досить вдало) категорії 
"піднесене" та "прекрасне": "Піднесене (і момент його, 
трагічне) не є видозміненим прекрасним; ідеї 
піднесеного і прекрасного абсолютно різні між со-
бою…" [10, с. 171]. (Єдине зауваження тут може викли-
кати лише термін "абсолютно", у першу чергу, завдяки 
своїй категоричності. На наш погляд, використання 
терміну "різні" було б доречніше). І тут саме 
симфонічність, співзвуччя виступає елементом, що 
об’єднує категорії "піднесене" та "прекрасне". Най-
більш яскраво це проявляється, власне, у контексті 
саме візантійської богословсько-естетичної традиції. 

Для більшого прояснення цього зв’язку між кате-
горіями "піднесене" та "прекрасне" у контексті візан-
тійської богословсько-естетичної традиції спробуємо 
дати визначення і поняттю "прекрасне". Платон в діалозі 
"Гіппій Більший" наголошує на тому, що прекрасне є за 
своєю природою різноманітним, найдосконалішим, 
найкращим у своєму роді, воно є конкретністю, якій вод-
ночас притаманна всебічність. Це "прекрасне" цілком 
можливо сприймати саме чуттєво [8, c. 7–43]. Прекрас-
ний (грец. – ὡραῖος) – термін, близький за своєю суттю 
поняттю "краса" (καλός), і як καλός – ὡραῖος також може 
сприйматися чуттєво.  

Феномен прекрасного у візантійській естетиці 
полягає, як це не парадоксально, саме у цій його 
чуттєвій складовій. "Прекрасне" є в естетиці Візантії 
однією із форм насолоди. Характерною рисою цієї 
насолоди є її підкреслена нематеріальність, тобто від-



~ 32 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

сутність у ній елементу матеріального, який передбачає 
захоплення або милування предметами матеріального 
світу як такими, без урахування їх знакового та симво-
лічного навантаження. Завдяки цій підкресленій немате-
ріальності у візантійській естетиці і формується та 
формулюється метафізичне визначення краси та, зок-
рема, поняття "прекрасне", що передбачає вихід за рам-
ки даного поняття і звернення у процесі цього виходу до 
вищої сутності (у візантійській богословсько-естетичній 
традиції такою сутністю є Бог). 

Прекрасне як аналог краси має функцію, що 
структурує. Таке розуміння краси і прекрасного привно-
ситься у ранньохристиянську богословсько-естетичну 
традицію та богословсько-естетичну традицію Візантії з 
філософії Плотіна. Краса (маємо на увазі розуміння 
Плотіном краси чуттєвої) – це те, що оформлює, 
структурує безформну та безобразну (не "потворну", а 
"без-образну", тобто не оформлену) матерію. Як пише 
П. Блонський, цитуючи Плотіна: "Таким є чуттєво краси-
ве: воно – образи та тіні, які ніби роблять вилазку в 
матерію, прикрашають її та захоплюють нас" [2, с. 65].  

До речі, вже Василій Великий вважав потворним те, 
що не має форми. Зауважимо, однак, що будь-яка фор-
ма містить у собі деяку інформацію, отже, беззмістовних 
форм не існує. Встановлення відповідності між формою 
і змістом є основним принципом існування та розвитку 
явищ. Прекрасне – термін, в якому форма та зміст зна-
ходяться у відношенні цілковитої відповідності. Альбер-
том Великим краса (прекрасне) описується як сяйво 
"форми" речі в її матеріальному втіленні.  

Піднесене, на відміну від прекрасного, сприймає-
ться переважно не чуттєво, а за допомогою ratio. 
І. Кант, який зіставляв ці дві форми естетичного, 
відзначав, що якщо прекрасне доставляє насолоду 
саме по собі, то піднесене доставляє насолоду, тільки 
будучи осмисленим за допомогою ідей розуму. 
Оскільки вплив піднесеного не є безпосереднім, а 
осмислюється за допомогою ratio, то на відміну від 
прекрасного, яке в природі виявляється тільки у 
предметах, що відрізняються досконалістю форми, 
почуття піднесеного може породжуватися і предме-
тами, що не мають досконалої форми.  

Однак відзначимо, що, на думку того ж Канта, 
"піднесене хвилює, прекрасне захоплює" [6, с. 88]. 
"Піднесене завжди повинно бути значним, прекрасне 
може бути і малим. Піднесене повинно бути простим, 
прекрасне може бути ошатним та витонченим" [6, с. 89]. 
Тут ми розглядаємо піднесене вже під кутом чуттєвого, 
надаємо цій категорії емоційного забарвлення. Недарма 
Е. Берк визначає піднесене як: "…найбільш сильну 
емоцію, яку душа здатна відчувати" [1, с. 72]. Згідно із 
Берком, елементи візуального сприйняття дійсності – 
світло, колір та простір – здатні за певних умов виклика-
ти в людині відчуття піднесеного. 

У контексті візантійської естетики ми можемо 
виділити два напрями розробки та використання по-
нять "піднесене" та "прекрасне": це – літературний 
текст та сакральне мистецтво (архітектура, фреска, 
мозаїка, іконопис). У текстах Отців Церкви, в 
церковній поезії, агіографії, у візантійському іконописі 
Бог постає в якості антиномічного, неосяжно-осяжного 
об'єкта духовного споглядання, що викликає у 
віруючого переживання піднесеного (жаху й захвату, 
духовного (і душевного) тремтіння і невимовної 
радості та інших подібних станів).  

Естетична свідомість у візантійському культурному 
ареалі була наче підкреслена феноменом піднесе-
ного, тому на перший план в естетиці Візантії вихо-
дять такі поняття, як образ, символ, знак, що викону-

ють перш за все анагогічну, тобто духовно-
звеличувальну, функцію, а прекрасне осмислюється 
як символ Божественної Краси і шлях до Бога. Хоча 
зауважимо, що мистецтво й естетична сфера у 
Візантії функціонували, у переважній більшості, саме 
в модусі піднесеного. На підсилення цього відчуття у 
віруючих спрямовані сакральні архітектурні комплекси 
(такі як Ἁγία Σοφία (Свята Софія) в Константинополі), 
монументальні фрескові та мозаїчні композиції 
(мозаїчне зображення Христа та Богородиці 
Πανάχραντα в Ἁγία Σοφία), численні іконографічні 
пам’ятки (візантійські ікони типу Ελεούσα (Елеуса), 
Οδηγήτρια (Одигітрія), Oranta (Оранта) тощо). 

Отже, підбиваючи попередній підсумок, можемо 
стверджувати, що зв’язок між категоріями "піднесене" 
та "прекрасне" може відбуватися і відбувається у 
рамках візантійського канону через їхню 
симфонічність, співзвуччя у контексті божественного. 
Вищевказані категорії наскрізно проходять через весь 
текст візантійської культури. Ще однією їх характер-
ною рисою є надзвичайна знакова та символічна 
наповненість. Саме завдяки їй категорії "піднесене" та 
"прекрасне" є певними базовими "точками прибуття" – 
термами (термін Л. Ємслєва та Х. Ульдалля) у 
контексті художньої мови візантійської естетики.  

Ця мовна суть категорій "піднесене" та "прекрасне" 
найбільш повно та чітко розкривається у рамках се-
мантичного поля. Семантика (грец. σημαντικός – той, 
що позначає) як наука, що вивчає значення одиниць 
мови (у контексті лінгвістики), співвідношення змісту і 
значення, змісту мистецтва і форми зображення, а 
також відносини образотворчих форм між собою (у 
контексті естетики), цілком правомірно може і повинна 
використовуватись нами в якості методу вивчення ролі 
та місця категорій "піднесене" та "прекрасне" у 
структурі візантійської естетики. Саме семантика най-
більш повно розкриває взаємозв’язок та взаємовплив 
цих двох категорій. Семантика, у контексті даної робо-
ти, і є тим універсальним інструментом, що допомагає 
успішно подолати ці труднощі.  

Необхідність використання семантичного методу в 
рамках даного дослідження зумовлена, у першу чер-
гу, зверненням у процесі роботи до теоретичного й 
емпіричного аналізу специфіки семантики естетичних 
категорій взагалі та, безпосередньо, категорій 
"піднесене" та "прекрасне" у структурі візантійської 
естетики. Вивчення семантичної складової даної про-
блеми дозволяє виявляти універсальні та специфічні 
особливості процесу розвитку категорій "піднесене" 
та "прекрасне", що робить можливим удосконалення 
вербальної моделі візантійської естетики взагалі 
(слово, висловлювання, текст) з метою підвищення її 
інформативності на фоносемантичному рівні.  

Для семантичного аналізу категорій "піднесене" та 
"прекрасне" використаємо модель аналізу "семантич-
них категорій", застосовану Елеонорою Рош у своїх 
працях [12; 13]. Але перш ніж перейти безпосередньо 
до аналізу даних категорій, визначимо сам термін 
"категорія" з позиції семантики.  

Під категорією зазвичай розуміють таку групу по-
нять, у середині якої простежуються певні ієрархічні 
(за принципом "вище – нижче") структури. Категорія у 
мовознавстві – це мовні значення, взаємопов'язані на 
підставі загальної семантичної ознаки і такі, що пред-
ставляють собою замкнуту систему елементів цієї 
ознаки. У нашому випадку категорії "піднесене" та 
"прекрасне" включають у себе весь спектр елементів, 
які ми називаємо при визначенні даних понять.  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 33 ~ 
 

 

 

Зауважимо, що у контексті естетики Візантії ми 
можемо говорити про складний метазнак, який 
утворює (в якості одного з елементів) категорії τò 
ὓψος (піднесене), ὡραῖος (прекрасне) та καλός (краса). 
Цей метазнак умовно можна назвати "значення" 
(νόημα) та визначити як складне ціле, що складається 
з предмета, який позначається (знак, символ), 
суб’єкта, що сприймає, та поняття про цей предмет 
(категорія). Графічно його можна позначити у вигляді 
трикутника Огдена – Річардса [5, c. 55], де вершини 
трикутника це символ (знак) – думка (поняття, 
категорія) – суб’єкт, що сприймає.  

Пунктирна сторона цього трикутника поєднує символ 
(або знак) із суб’єктом дійсності. Це означає, що зв’язок 
між ними є опосередкованим. Безпосередньо ж символ 
пов’язаний із поняттям (категорією) і тільки через неї з 
суб’єктом дійсності. Це пояснює необхідність викори-
стання категорій взагалі та категорій "піднесене" та "пре-
красне" зокрема у рамках візантійської естетики (особ-
ливо естетики сакрального). Пересічна людина не здат-
на безпосередньо (напряму) сприймати символи Боже-
ственного Одкровення. Завдяки використанню понять 
додається та ланка, що поєднує символ та суб’єкта, що 
сприймає, у логічну структуру. 

Зауважимо, що термін "Одкровення" (саме як 
Supernatural Revelation, не як  גלו – "відкривати", а швид-
ше як  ראו – "бачити" та  ידע – "пізнавати") у 
східнохристиянській екзегетиці у найзагальнішому 
тлумаченні означає надприродне відкриття Богом 
непізнаваних істин людям. Одкровення Бога у його діях і 
явищах слугує однією з центральних тем талмудичної 
літератури та книг Старого Заповіту, причому основна 
увага приділяється "слову Господа", хоча зовнішні атри-
бути Одкровення також піддаються розгляду. У контексті 
даної статті символи Божественного Одкровення – це 
елементи, за допомогою яких ми можемо отримати пев-
ного роду знання – знання про Бога (тут саме Одкро-
вення ми розглядаємо як своєрідний текст – звідси і 
певною мірою формалізований підхід до аналізу сприй-
няття символів Божественного Одкровення).  

Зауважимо однак, що у середині вищезгаданого 
метазнаку, як і в нашій свідомості, категорії "піднесене" 
та "прекрасне" мають нерівноправний статус. Дана 
нерівноправність носить об’єктивний онтологічний ха-
рактер, а її відображенням є те, що окремі категорії 
цього метазнаку, в залежності від контексту їх викори-
стання, можуть носити більш виражені ознаки, ніж інші. 
Спільною рисою категорій "краса", "прекрасне" та 
"піднесене" у рамках естетики Візантії є не тільки 
включення їх у якості елементів до метазнаку "значен-
ня" (νόημα), але й у першу чергу (завдяки цьому вклю-
ченню) використання їх в якості вищезгаданої 
додаткової, проміжної ланки у зв’язку символ (в 
естетиці Візантії це переважно художній символ) – лю-
дина, що є центральною віссю естетики Візантії.  

Значення художнього зображення як знаку або 
символу виникає в результаті уявного співвіднесення 
сенсу творчості з контекстом творчого процесу. На 
думку Е. Рош, "внутрішня структура категорії повинна 
впливати на когнітивні процеси, що зумовлюють опе-
рування значеннями (концептами) відповідних імен" [9, 
c. 50]. Тут когнітивність (лат. cognitio – пізнання, вив-
чення, усвідомлення) розуміється як здатність до ро-
зумового сприйняття і переробки зовнішньої інформа-
ції, в даному випадку означає здатність людини (у 
контексті певної традиції) замінювати символи-об'єкти 
на символи-слова. Одразу ж відмітимо велике значен-
ня у цьому процесі Einfühlung ((термін Ф. Фішера), тоб-

то "вчувствования" (рос.) – перенесення на художній 
об’єкт відчуттів та настроїв, які він викликає) художньо-
го зображення у візантійській естетиці.  

Е. Рош також пропонує вертикальну ієрархічну 
структуру категорій – "внутрішню структуру". Предме-
том аналізу тут є не однорівневі відношення "об’єкт – 
об’єкт", а відношення типу "об’єкт – узагальнююче 
ім’я" [9, c. 56]. У контексті нашого дослідження цю 
"внутрішню структуру" можна представити як відно-
шення "символ – суб’єкт, що сприймає, – категорія – 
метазнак “значення”", де метазнак "значення" є уза-
гальнюючим ім’ям. Це відношення типу "об’єкт – уза-
гальнююче ім’я" у контексті естетики Візантії носить 
більш чуттєвий, ніж раціональний характер. Цитуючи 
думку В. Хатчесона, ми можемо сказати, що, 
відчуваючи картину (ікону, фреску, мозаїку тощо) як 
"прекрасну", ми "бачимо", що вона прекрасна.  

Тут для нас важливим є сам аспект "бачення", що 
має певну тяглість у візантійській естетиці (і в естетиці 
загалом) та тісний зв’язок з естетичними категоріями. 
Г. Вьольфлін говорить навіть про "історію бачення", що 
сама вже "…виводить нас за межі чистого мистецтва" [4, 
с. 281]. Цей "вихід за межі" стає можливим саме завдяки 
введенню і використанню категорій "краса", "прекрасне" 
та "піднесене".  

Висновок. Візантійські уявлення про прекрасне в 
основному формувались у пізньоантичний період і 
ґрунтувались, у першу чергу, на естетичних поглядах 
Філона Олександрійського, ранніх християн (апологетів) 
та неоплатоників. Антична філософія в період пізнього 
еллінізму через співставлення суб’єкта та об’єкта при-
ходить до цілісного світобачення. Перехід від букваль-
ного розуміння знаку або символу до метафоричного 
вимагає розуміння певних правил та умовностей, які 
виникають у процесі цього переходу. І тут особливо 
важливою є саме симфонічність, співзвуччя категорій 
"прекрасне" та "піднесене", що, будучи надзвичайно 
багатоплановими за своїм змістом, у той же час умож-
ливлюють сприйняття звичайною людиною складних 
знаково-символічних систем. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Берк Э. Философское исследование о происхождении наших 
идей возвышенного и прекрасного; [пер. с англ. / Общ. ред., вступ. 
статья и коммент. Б. В. Мееровского] / Э. Берк. – М.: Искусство, 1979. 
– 237 с. – (История эстетики в памятниках и документах). 

2. Блонский П. П. Философия Плотина / П. П. Блонский. – Моск-
ва, Товарищество типографии А. И. Мамонтова, 1918. – 368 с. 

3. Бычков В. В. Эстетика: учебник / В. В. Бычков. – М.: КНОРУС, 
2012. – 528 с. 

4. Вельфлин Г. Основные понятия истории искусств. Проблема 
эволюции стиля в новом искусстве / Г. Вельфлин. – М.: В. Шевчук, 
2009. – 344 с. 

5. Кронгауз М. А. Семантика: Учебник / М. А. Кронгауз. – 2-е изд., 
испр. и доп. – М.: Издательский центр "Академия", 2005. – 352 с. 

6. Кант И. Сочинения в 8-ми томах; [под общ. редакцией А. В. 
Гулыги] / И. Кант. – М.: Чоро, 1994. Т. II. – 1994. – 429 с. 

7. Лосев А. Ф. Художественные каноны как проблема стиля / 
А. Ф. Лосев. // "Вопросы эстетики" – М., 1964. – № 6. – С. 351–399. 

8. Платон. Гиппий Больший // Полное собрание творений в XV томах. 
Т. 9; [пер. А. В. Болдырева] / Платон. – Ленинград: Academia, 1924. – 144 с. 

9. Семантика и категоризация / [Фрумкина Р. М., Михеев А. М., 
Мостовая А. Д., Рюмина Н. А.]. – М.: Наука, 1991. – 164 с. 

10. Чернышевский Н. Г. Избранные эстетические произведения; 
[aвт. вступ. статьи и коммент. У. А. Гуральник] / Н. Г. Чернышевский. 
– М.: Искусство, 1978. – 560 с. 

11. Яковлев Е. Г. Эстетика: Учебное пособие / Е. Г. Яковлев. – М.: 
Гардарики, 2003. – 464 с. 

12. Rosch E. Natural categories // Cognitive psychology. 1973. – Vol. 
4. – P. 328–350. 

13. Rosch E. Principles of Categorization // Cognition and Categoriza-
tion. – Hillsdale NJ: Lawrence Erlbaum Associates, 1978. – P. 27–48. 

 
REFERENCES 
1. Burke, E. (1979). Philosophical study of the origin of our ideas of 

the sublime and beautiful. Moskow, Art (In Russian). 



~ 34 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

2. Blonsky, P. P. (1918). Filosofia Plotina [Philosophy of Plotin]. 
Moskow, Tovarishhestvo tipografii A. I. Mamontova. 

3. Bychkov, V. V. (2012). Aesthetics: a textbook. Moskow, Knorus (In Russian). 
4. Velflin, G. (2009). Basic concepts of art history. The problem of the 

evolution of style in the new art. Moskow, V. Shevchuk (In Russian). 
5. Cronhaus, M. A. (2005). Semantika: Uchebnik [Semantics: Text-

book]. Moskow, Publishing Center "Academy". 
6. Kant, I. (1994). Works in 8 volumes, Vol. II. Moskow, Choro (In Russian). 
7. Losev, A. F. (1964). Hudogestvennye kanony kak problema stylya 

[Artistic canons as a problem of style]. "Questions of aesthetics". 
Moskow, 6, 351–399. 

8. Plato (1924). Hyppia Greater. Complete collection of works in XV 
volumes, Vol. 9. Leningrad, Academia (In Russian). 

9. Semantika I kategorizacya [Semantics and categorization] (1991). Fru-
mkina R. M., Mikheev A. M., Mostovaya A. D., Ryumin N. A. Moscow, Nauka.  

10. Chernyshevsky, N. G. (1978). Izbrannye esteticheskye proizvede-
nya [Selected aesthetic works]. Moscow, Art. 

11. Yakovlev, E. G. (2003). Estetika: Uchebnoe posobie [Aesthetics: 
Textbook]. Moscow, Gardariki. 

12. Rosch, E. (1973). Natural Categories. Cognitive psychology, 4, 
328–350. 

13. Rosch, E. (1978). Principles of Categorization. Cognition and 
Categorization. Hillsdale NJ, Lawrence Erlbaum Associates. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  15 . 0 5 . 17  

 
А. И. Матыцин, канд. филос. наук, препод. 
Шепетовская детская художественная школа 
ул. Героев Небесной Сотни, 54, Шепетовка, Хмельницкая область, 30400, Украина 
 

СИМФОНИЧНОСТЬ КАТЕГОРИЙ "ВОЗВЫШЕННОЕ" И "ПРЕКРАСНОЕ" В ВИЗАНТИЙСКОЙ  
БОГОСЛОВСКО-ЭСТЕТИЧЕСКОЙ ТРАДИЦИИ: СЕМАНТИЧЕСКИЙ АСПЕКТ 

 
Рассмотрена специфика категорий "возвышенное" и "прекрасное" в контексте византийской богословско-эстетической тради-

ции. Проанализировано, в чем заключается симфоничность данных категорий. Показаны возможности и контекст их использования. 
Доказано, что диалектическая природа процесса развертывания этих понятий в контексте эстетической мысли Византии обуслов-
лена наличием элементов, аналогичных тем принципам, которые в современной гуманистике определяют симфонизм как особое 
качество мышления. Определены следующие универсальные характеристики византийской культуры: симфоничность и канон. Дано 
развернутое объяснение связи между категориями "возвышенное" и "прекрасное" в контексте византийской богословско-
эстетической традиции. Доказано, что связь между категориями "возвышенное" и "прекрасное" может происходить и происходит в 
рамках византийского канона через их симфоничность, созвучие в контексте божественного. 

Ключевые слова: возвышенное, прекрасное, эстетика, искусство, сакральный, культура. 
 
A. I. Matytsyn, PhD, teacher 
Shepetivska Children's Art School 
54, Heroes of Heaven Hundreds Street, Shepetivka, Khmelnytsky region, 30400, Ukraine 
 

SYMPHONIC CATEGORIES “SUBLIME” AND “BEAUTIFUL” IN THE BYZANTINE THEOLOGICAL AND 
AESTHETIC TRADITIONS: SEMANTIC ASPECT 

 
The article is devoted to the considering of the definition of categories of "sublime" and "beautiful". The basic features of the categories of 

"sublime" and "beautiful" as an extremely complex and have a large volume. The symphonicity of these categories is analyzed. The possibilities 
and the context of their use are shown. It is proved that the dialectical nature of the process of the unfolding of these concepts in the context of the 
aesthetic thought of Byzantium is due to the presence of elements similar to the principles of modern humanism are defined as principles that 
characterize symphonism as a special quality of thinking. The following universal characteristics of Byzantine culture are defined as symphonic 
and canon. A detailed explanation of the connection between the categories "sublime" and "beautiful" is given in the context of the Byzantine theo-
logical-aesthetic tradition. The article proves that the connection between the categories "sublime" and "beautiful" can and does occur within the 
framework of the Byzantine canon through their symphony, consonance in the context of the divine. It is determined that the transition from a literal 
understanding of a sign or symbol to metaphorical one requires an understanding of certain rules and conventions that arise in the course of this 
transition. It is especially important that the symphony, the harmony of the categories "beautiful" and "sublime", that being extremely voluminous 
in their content, at the same time make it possible for the ordinary man to perceive complex symbolic systems. The common feature of the catego-
ries "beauty", "beautiful" and "sublime" within the aesthetics of Byzantium is not only the inclusion of the sign "value" (νόημα) as elements in the 
goal, but also their use. As an additional, intermediate link in the connection symbol (in the aesthetics of Byzantium it is more of an artistic symbol) 
- a person who is the central axis of the aesthetics of Byzantium. It is proved that the category in linguistics has linguistic meanings that are inter-
connected because of the common semantic features, and they are such that represent a closed system of elements of these attributes. In our case, 
the categories "sublime" and "beautiful" include the entire spectrum of elements that we call when defining these concepts. 

Key words: Beautiful, the sublime, aesthetics, art, sacred, culture 
 
 
 
УДК 82. 09 / 7. 01 

Б. Е. Носенок, cтуд., 1 курс ОР "Магістр" 
філософський факультет, спеціальність "Культурологія" 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
вул. Володимирська, 60, Київ, 01033, Україна 

danynosenock@gmail.com 
 

ДЕКАДАНС-ЛІТЕРАТУРА: СПЕЦИФІКА ОБРАЗНОСТІ 
 
Стаття присвячена проблемі образності літератури межовості, одним із проявів якої є декаданс-література. Пропонується здійснити 

аналіз образності, виходячи з контексту модерністського тлумачення образу. Тут образ звільняється від своєї міметичності та 
перетворюється на певну "безпосередню онтологію". Класична структура образу (сюжет, фабула, композиція) перестає грати провідну 
роль, поступаючись місцем самому письму, впускаючи до літератури візуальне. Відтак у дослідженні образності відбувається зсув: від 
онтології образу до образу як онтології. Важливим є також використання методології, яка пропонується Жоржем Діді-Юберманом та Полем 
Вірільйо: поєднання герменевтичного підходу у філософії образу з елементами психоаналізу, а також метод дромології, що знаходиться на 
межі фізики, математики та філософії. Образність декаданс-літератури відрізняється символізмом, імажинізмом (породжуючи навіть од-
нойменний напрям), жанровим перевертництвом. Велику роль тут грає особистість письменника-автора: декаданс-література просякнута 
психологізмом та, у тому чи іншому вигляді, біографізмом. Це вираження світу неприкаяних особистостей, що пояснюється принципом 
творення з відсутності, порожнечі, депресивних та меланхолійних станів (ностальгії, втоми, солодкої туги). 

Ключові слова: образ, література, декаданс, межовість, візуальне, "жахлива далекодія", пам'ять, забуття. 
 
 

Постановка проблеми. Перехід між епохами поро-
джує окрему епоху, яка завжди повторюється і вважає-
ться занепадом. Але, наприклад, М. Александров вва-
жає, що декаданс – це не точка в історії на межі, а повто-

рюваний цикл. Це явище завжди виникає на переходах 
великих ментальних циклів [1, с. 2–4]. За більше ніж 100 
років багато що змінюється. Україна, як і зображений в 
романі А. Марієнгофа "Циніки" Петербург, знаходиться не 

© Носенок Б. Е., 2017 


