
~ 34 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

2. Blonsky, P. P. (1918). Filosofia Plotina [Philosophy of Plotin]. 
Moskow, Tovarishhestvo tipografii A. I. Mamontova. 

3. Bychkov, V. V. (2012). Aesthetics: a textbook. Moskow, Knorus (In Russian). 
4. Velflin, G. (2009). Basic concepts of art history. The problem of the 

evolution of style in the new art. Moskow, V. Shevchuk (In Russian). 
5. Cronhaus, M. A. (2005). Semantika: Uchebnik [Semantics: Text-

book]. Moskow, Publishing Center "Academy". 
6. Kant, I. (1994). Works in 8 volumes, Vol. II. Moskow, Choro (In Russian). 
7. Losev, A. F. (1964). Hudogestvennye kanony kak problema stylya 

[Artistic canons as a problem of style]. "Questions of aesthetics". 
Moskow, 6, 351–399. 

8. Plato (1924). Hyppia Greater. Complete collection of works in XV 
volumes, Vol. 9. Leningrad, Academia (In Russian). 

9. Semantika I kategorizacya [Semantics and categorization] (1991). Fru-
mkina R. M., Mikheev A. M., Mostovaya A. D., Ryumin N. A. Moscow, Nauka.  

10. Chernyshevsky, N. G. (1978). Izbrannye esteticheskye proizvede-
nya [Selected aesthetic works]. Moscow, Art. 

11. Yakovlev, E. G. (2003). Estetika: Uchebnoe posobie [Aesthetics: 
Textbook]. Moscow, Gardariki. 

12. Rosch, E. (1973). Natural Categories. Cognitive psychology, 4, 
328–350. 

13. Rosch, E. (1978). Principles of Categorization. Cognition and 
Categorization. Hillsdale NJ, Lawrence Erlbaum Associates. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  15 . 0 5 . 17  

 
А. И. Матыцин, канд. филос. наук, препод. 
Шепетовская детская художественная школа 
ул. Героев Небесной Сотни, 54, Шепетовка, Хмельницкая область, 30400, Украина 
 

СИМФОНИЧНОСТЬ КАТЕГОРИЙ "ВОЗВЫШЕННОЕ" И "ПРЕКРАСНОЕ" В ВИЗАНТИЙСКОЙ  
БОГОСЛОВСКО-ЭСТЕТИЧЕСКОЙ ТРАДИЦИИ: СЕМАНТИЧЕСКИЙ АСПЕКТ 

 
Рассмотрена специфика категорий "возвышенное" и "прекрасное" в контексте византийской богословско-эстетической тради-

ции. Проанализировано, в чем заключается симфоничность данных категорий. Показаны возможности и контекст их использования. 
Доказано, что диалектическая природа процесса развертывания этих понятий в контексте эстетической мысли Византии обуслов-
лена наличием элементов, аналогичных тем принципам, которые в современной гуманистике определяют симфонизм как особое 
качество мышления. Определены следующие универсальные характеристики византийской культуры: симфоничность и канон. Дано 
развернутое объяснение связи между категориями "возвышенное" и "прекрасное" в контексте византийской богословско-
эстетической традиции. Доказано, что связь между категориями "возвышенное" и "прекрасное" может происходить и происходит в 
рамках византийского канона через их симфоничность, созвучие в контексте божественного. 

Ключевые слова: возвышенное, прекрасное, эстетика, искусство, сакральный, культура. 
 
A. I. Matytsyn, PhD, teacher 
Shepetivska Children's Art School 
54, Heroes of Heaven Hundreds Street, Shepetivka, Khmelnytsky region, 30400, Ukraine 
 

SYMPHONIC CATEGORIES “SUBLIME” AND “BEAUTIFUL” IN THE BYZANTINE THEOLOGICAL AND 
AESTHETIC TRADITIONS: SEMANTIC ASPECT 

 
The article is devoted to the considering of the definition of categories of "sublime" and "beautiful". The basic features of the categories of 

"sublime" and "beautiful" as an extremely complex and have a large volume. The symphonicity of these categories is analyzed. The possibilities 
and the context of their use are shown. It is proved that the dialectical nature of the process of the unfolding of these concepts in the context of the 
aesthetic thought of Byzantium is due to the presence of elements similar to the principles of modern humanism are defined as principles that 
characterize symphonism as a special quality of thinking. The following universal characteristics of Byzantine culture are defined as symphonic 
and canon. A detailed explanation of the connection between the categories "sublime" and "beautiful" is given in the context of the Byzantine theo-
logical-aesthetic tradition. The article proves that the connection between the categories "sublime" and "beautiful" can and does occur within the 
framework of the Byzantine canon through their symphony, consonance in the context of the divine. It is determined that the transition from a literal 
understanding of a sign or symbol to metaphorical one requires an understanding of certain rules and conventions that arise in the course of this 
transition. It is especially important that the symphony, the harmony of the categories "beautiful" and "sublime", that being extremely voluminous 
in their content, at the same time make it possible for the ordinary man to perceive complex symbolic systems. The common feature of the catego-
ries "beauty", "beautiful" and "sublime" within the aesthetics of Byzantium is not only the inclusion of the sign "value" (νόημα) as elements in the 
goal, but also their use. As an additional, intermediate link in the connection symbol (in the aesthetics of Byzantium it is more of an artistic symbol) 
- a person who is the central axis of the aesthetics of Byzantium. It is proved that the category in linguistics has linguistic meanings that are inter-
connected because of the common semantic features, and they are such that represent a closed system of elements of these attributes. In our case, 
the categories "sublime" and "beautiful" include the entire spectrum of elements that we call when defining these concepts. 

Key words: Beautiful, the sublime, aesthetics, art, sacred, culture 
 
 
 
УДК 82. 09 / 7. 01 

Б. Е. Носенок, cтуд., 1 курс ОР "Магістр" 
філософський факультет, спеціальність "Культурологія" 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
вул. Володимирська, 60, Київ, 01033, Україна 

danynosenock@gmail.com 
 

ДЕКАДАНС-ЛІТЕРАТУРА: СПЕЦИФІКА ОБРАЗНОСТІ 
 
Стаття присвячена проблемі образності літератури межовості, одним із проявів якої є декаданс-література. Пропонується здійснити 

аналіз образності, виходячи з контексту модерністського тлумачення образу. Тут образ звільняється від своєї міметичності та 
перетворюється на певну "безпосередню онтологію". Класична структура образу (сюжет, фабула, композиція) перестає грати провідну 
роль, поступаючись місцем самому письму, впускаючи до літератури візуальне. Відтак у дослідженні образності відбувається зсув: від 
онтології образу до образу як онтології. Важливим є також використання методології, яка пропонується Жоржем Діді-Юберманом та Полем 
Вірільйо: поєднання герменевтичного підходу у філософії образу з елементами психоаналізу, а також метод дромології, що знаходиться на 
межі фізики, математики та філософії. Образність декаданс-літератури відрізняється символізмом, імажинізмом (породжуючи навіть од-
нойменний напрям), жанровим перевертництвом. Велику роль тут грає особистість письменника-автора: декаданс-література просякнута 
психологізмом та, у тому чи іншому вигляді, біографізмом. Це вираження світу неприкаяних особистостей, що пояснюється принципом 
творення з відсутності, порожнечі, депресивних та меланхолійних станів (ностальгії, втоми, солодкої туги). 

Ключові слова: образ, література, декаданс, межовість, візуальне, "жахлива далекодія", пам'ять, забуття. 
 
 

Постановка проблеми. Перехід між епохами поро-
джує окрему епоху, яка завжди повторюється і вважає-
ться занепадом. Але, наприклад, М. Александров вва-
жає, що декаданс – це не точка в історії на межі, а повто-

рюваний цикл. Це явище завжди виникає на переходах 
великих ментальних циклів [1, с. 2–4]. За більше ніж 100 
років багато що змінюється. Україна, як і зображений в 
романі А. Марієнгофа "Циніки" Петербург, знаходиться не 

© Носенок Б. Е., 2017 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 35 ~ 
 

 

 

те щоб в ситуації, коли "не можна буде дістати фран-
цузької фарби для губ… і як же тоді жити?" [22], але в 
тому стані, коли нівелюються самі бажання, які часто вис-
тупають мотивацією та порухом життя. Молодість зникає. 

Втома декадансу напряму пов’язана з візуальним. Біль-
шість людей сприймають лише те, на що дивляться. 
Людино-модерн – дивний та маргінальний вимір інтелек-
туала – мешканця старих комунальних квартир, загубле-
ний в часі. Візуальне породжує "народ безодні", коли 
люди, "не зупиняючись, ходили на зорі, коли їм нарешті 
можна було лягти на землю там, де ніхто не ризикував 
би на них натрапити" [8, с. 5–37]. Холод візуального 
породжує втому та втрату кінестетичності: колишні теплі 
кінестетики перетворюються на втомлених та розчаро-
ваних дискретів, які намагаються уникати зорового кон-
такту в процесі комунікації. Зовнішнє візуальне дискрети 
перетворюють у внутрішнє. Відбувається трансформація 
людського сприйняття, що не є чимось виключним, поза-
як завжди супроводжує епохи декадансу (межовості).  

Ці особливості втілюються в образності декаданс-
літератури. 

Аналіз досліджень та публікацій. При написанні 
статті були використані праці Р. Барта ("Риторика обра-
зу"), Ж. Батая та К. Пеньйо ("Сакральне"), Г. Башляра 
("Мрії про повітря", "Поетика простору", "Земля та мрії 
волі"), П. Вірільйо ("Машина зору"), П. Гардінера ("Артур 
Шопенгауер. Філософ германського елінізму"), Ж. Діді-
Юбермана ("Те, що ми бачимо, те, що дивиться на нас"), 
Р. Кайуа ("У глибину фантастичного", "Міф та людина"), 
Л. Керрола ("Пригоди Аліси у Країні Чудес", "Сильвія та 
Бруно"), К. Томкінса ("Марсель Дюшан: Післяполудневі 
бесіди"), Ж. Дюрана ("Антропологічні структури імажи-
неру"), С. Хокінга ("Світ в горіховій шкаралупці"), Е. Чора-
на ("Після кінця історії"), М. Александрова ("Декаданс та 
стагнація"), О. Гольдштейна ("Сперечання про успіх 
негарні"). Ці праці заторкують проблему образу, виходя-
чи з його глобальності та всюдисущості. Але все ще існує 
необхідність культурологічного аналізу образності, яка 
представлена фрагментарно як предмет дослідження 
філософії, літературознавства і навіть фізики.  

Мета статті.  
1. Означення загальної характеристики праць 

П. Вірільйо "Машина зору" та Ж. Діді-Юбермана "Те, 
що ми бачимо, те, що дивиться на нас". 

2. Дослідження онтології образу у контексті його 
модерністського тлумачення. 

3. Виокремлення основних особливостей дека-
дансу. 

4. Препарування образності декаданс-літератури. 
У даному дослідженні були використані наступні 

методи: загальнофілософська методологія (феноме-
нологічний метод), загальнонаукова методологія (ме-
тоди теоретичного дослідження: гіпотетико-дедуктив-
ний, єдності логічного й історичного; загальнологічні 
методи: аналіз, синтез, абстрагування, узагальнення, 
індукція, дедукція), методологія міждисциплінарних до-
сліджень (метод культурологічної науки), спеціально-
наукові методи (літературно-критичний метод), а також 
метод дромології Поля Вірільйо.  

Виклад основного матеріалу. Спроби з’ясувати 
сутність, специфіку існування образу породжують 
появу дискурсу, який звужує проблему образу до 
сфери образотворчого мистецтва. Так виникає, на-
приклад, "Онтологія фотографічного образу" А. Базе-
на. Але образ виявляє себе і в літературі, музиці, в 
архітектурі – в усьому тому, що А. Шопенгауер назвав 
"необразотворчим мистецтвом" [9]. Тому доречно 
було б звернутися навіть не до онтології образу, а до 

образу як деякої "безпосередньої онтології" (термін 
Г. Башляра). Образ можна розглядати не лише з по-
зиції розуміння його як імітації, наслідування (з точки 
зору етимології даного поняття, що й зазначає Р. Барт у 
праці "Риторика образу" [4, с. 297–319]), а швидше у 
контексті модерністських конотацій образу, як, зокре-
ма, в працях авторів так званого кола "соціології уя-
ви": Г. Башляра (1884–1962), Р. Кайуа (1913–1978) та 
Ж. Дюрана (1921–2012), в роботах яких образ 
відділяється від своєї імітативної природи. На думку 
Г. Башляра, образ завжди у момент своєї появи 
вимагає присутності: "Поетичний образ – це рельєф 
психіки, що з’явився випадково <…> Поетичний образ 
– не результат поштовху чи імпульсу. Він – не ехо ми-
нулого <…> Поетичний образ з властивими йому но-
визною та активністю наділений власним буттям, 
власною динамікою. Образ належить області 
безпосередньої онтології <…> Отож, щоб визначити 
сутність образу, необхідно <…> відгукнутися на нього" 
[7, с. 8]. Поетичний образ потребує певного подолання 
знання – забуття. Образ як присутність протистоїть 
холодній пам’яті, оскільки пам’ять фактом своєї 
наявності репрезентує скінченність (ми пам’ятаємо те, 
чого/кого вже немає), обертає погляд у минуле. 
Динаміка розгортання образу вимагає забуття як ме-
тафори "ковзання погляду": недарма Ж. Діді-Юберман 
говорив, що "бачити – значить втрачати" [13, с. 13], 
тобто втрачати – все одно, що забувати: образ пере-
ходить з одного стану в інший, так само, як людина 
переходить з одного місця й часу в інше місце й час, 
коли гуляє вулицями, або як "люди, що вальсують" 
змінюються іншими людьми, "які стають біля штурва-
лу корабля під час бурі" [11, с. 19]. Г. Башляр також 
встановлює зв’язок між образом та відсутністю. Уява 
тоді виявляється не формуванням, а деформацією 
образів. Образи уяви заперечують міметичну модель: 
вони не тотожні інформації, яку людина отримує у 
процесі сприйняття навколишнього світу через органи 
чуття. Образ виникає в порожнечі уяви та відсилає до 
деякої відсутності: "Якщо присутній образ не викликає 
думок про образ відсутній, якщо взятий навмання 
образ не обумовлює <…> відхилень, що призводять 
до спалаху образів, то уяви знову ж таки немає. Є 
сприйняття, спогад про сприйняття, звичні спогади, 
звичка до кольору й форм", – пише філософ [5, с. 15]. 
Образи існують у полі уяви, а сама уява виявляється 
не станом, "але самим людським існуванням" [5, 
с. 16]. Завдяки тому, що може бути уявлено (завдяки 
"l’imaginaire" – поняття Ж. Дюрана [27]), уява володіє 
характеристиками відкритості та невловимості, що 
відповідає у психіці людини переживанню новизни. 
Г. Башляр тим самим торує шлях дослідженню 
літературної уяви як уяви висловленої, проговореної, 
яка "формує тканину духовності в часі", а значить – 
"виділяється" з реальності [5, с. 16]. Образ же, який 
втрачає рухомість, уподібнюється простому сприй-
няттю. Уява в своєму творенні образів деформує 
сприйняття. Це можна проілюструвати на прикладі 
творчості Дж. Арчімбольдо. Р. Кайуа зазначає, що 
картини Дж. Арчімбольдо вражають екстравагантні-
стю: уява ніби лише використовує те, що доступне 
зоровому сприйняттю, для конструювання зовсім но-
вого, того, що не має жодного відношення до 
предметів, які людина бачить перед собою [18, с. 25–
26]. Образи художні породжує уява творча. Тут 
Г. Башляр звертається до Новаліса, погоджуючись із 
ним у думці, що "з творчої уяви слід виводити всі 
здібності, всі види діяльності зовнішнього та 



~ 36 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

внутрішнього світу" [6, с. 18]. Новизна як відмітна ха-
рактеристика поетичного образу виявляється у 
здатності літератури дивувати. Міметична модель тут 
більше не здатна одухотворити: тому що в копії кар-
тини може бути цінність, але уявити двічі в полі 
літератури неможливо, позаяк в копіюванні літера-
турного твору немає цінності.  

Як писав Г. Аполлінер:  
 

Рука в руці постіймо очі в очі, 
Під мостом рук 
Вода тече хлюпоче, 
Од вічних поглядів спочити хоче… [2] 

 

Пов’язаність образу з відсутністю та присутністю 
робить важливою тему пам’яті та забуття. Можна роз-
крити її на прикладі творчості М. Пруста. А. Беген за-
значав, що твір мистецтва, такий, яким його уявляє 
собі М. Пруст, керується метафізичною потребою [23]. 
Твір мистецтва – єдина форма вічності, в яку вірив 
М. Пруст. Філософія "У пошуках утраченого часу" – не 
що інше, як вчення про час, вічність, пам’ять, забуття, 
перебої почуттів. Останній роман епопеї недарма 
завершується словами: "Я опишу людей, навіть якщо в 
результаті вони будуть схожими на чудовиськ, і їхнє 
місце, біля такого обмеженого, відведеного їм у 
просторі, місце, навпаки, безмірно витягнуте, оскільки 
вони синхронно торкаються, як гіганти, занурені в роки, 
найвіддаленіших епох, між якими може вміститися 
стільки днів – у Часі" [25]. М. Пруст – це певна манера 
воскресіння минулого, яке відбувається через збіг без-
посереднього відчуття та якогось спогаду. Для того 
щоб розуміти, що відбувається тоді в площині Часу, 
треба пуститися в роздуми над тим, що являє собою 
відносно Простору стереоскоп. Людині показують у 
ньому два зображення, які не є повністю однаковими, 
оскільки кожне призначене для одного ока – саме тому 
вони й не є ідентичними. Вони викликають у людини від-
чуття рельєфності: бо предмет з реальною об’ємністю 
наші очі бачать по-різному. Звідси – ілюзія просторової 
об’ємності, яка створюється стереоскопом. М. Пруст, 
таким чином, відкрив, що поєднання безпосереднього 
відчуття та далекого спогаду є у часовому відношенні 
тим же, чим стереоскоп – у просторовому. Це поєднання 
створює ілюзію часової об’ємності: дозволяє віднайти 
час. Культура ока визначає поетику простору й часу [21]. 

Життя починається з періоду імен – створення ілю-
зій. Далі слідує період реальності: тут зі всієї безлічі 
чудес та можливостей залишається щось одне, якась 
одна площина. Не лише Марсель як виразник дека-
дансу, межовості, перехідності епох займається через 
площину літератури пошуками втрачених, дитячих 
відчуттів, пошуками втраченого часу. Ми – теж, позаяк 
наш час – декаданс. Знову ж таки А. Моруа вдало ска-
зав, що "те життя, яке ми ведемо, не має ніякої ціни, 
воно всього лише втрачений час" [24, с. 203–229]. Мис-
тецтво пам’яті змушує говорити: як зазначає П. Вірі-
льйо, ментальні образи засновуються не на тому, що 
діється зараз, в цей момент часу, а саме на спогадах: 
вони самостійно, як у дитинстві, заповнюють пусті 
місця та й власне голову образами, які створюються 
апостеріорі. Тому й набуття ментального образу ніколи 
не буває миттєвим: воно являє собою консолідоване 
сприйняття [28]. Переживання періоду реальності, кот-
ре супроводжується втратою відчуття всечарівності 
світу, має й іншу сторону – це перебої почуттів. Дека-
данс йде поряд з розпадом класичних почуттів, 
всевідносністю. Настає велика та довга розслаблена 
втома. І здається, що чекати іншого (чого саме – 
невідомо) залишилося зовсім недовго: майже вічність. 

Виходить кінострічка Дж. Джармуша "Виживуть тільки 
коханці": під гаслом "Безсмертя втомлює" [12]. Пам’ять 
виявляється покаранням, безсмертям. Пам’ять більше 
не робить людину. Людину відтепер робить декаданс-
не забуття. На противагу пам’яті, забування постає 
"потужним знаряддям пристосування до дійсності, тому 
що поступово руйнує в нас минуле, яке ще вціліло" [22, 
с. 217]. Це вціліле минуле знаходиться в постійному 
протиріччі з процесом забуття. Забуття породжується 
вже знайомими "перебоями почуттів": "Тому що до 
помутніння пам’яті додаються перебої почуттів" [22, 
с. 218]. Процес забуття-одужання починається з дека-
дансу. Як пише А. Моруа, процес одужання 
відбувається поетапно. Спочатку ми відчуваємо біль 
втрати, коли те, що ми любили, зникає з нашого життя. 
Але ми не віримо в цю втрату, хоча й усвідомлюємо її. 
Лише потім особливо чуттєві люди відчувають жах 
втрати [23]. О. Гольдштейн недарма пов’язує пам’ять 
та уяву: "Пам’ять, переконався я, не відрізняється від 
уяви, складаючи з нею той двоєдиний стан, для якого 
Юрій Лейдерман знайшов чудове ім’я – “галюцинатор-
на меморіальність”. Дай тільки їй волю, і вона 
придумає все, про що згадає" [10]. У відкладанні "на 
потім", до календ, людина забуває про свою кінцевість, 
вважаючи себе вічною, такою, що ніколи не перестане 
бути. Декаданс виявляється терапією-забуттям, на 
противагу старій традиції-пам’яті виявляючи свою 
сутність молодості. Цей парадокс метафорично описав 
Б. Шульц, коли пропонував читачам уявити собі землю, 
де живуть корені дерев. Нижче ж від цих коренів – 
мертві людські тіла, захоронені в землю. Ці тіла й самі 
виглядають, наче корені: такі ж почорнілі та пригнилі. А 
під ними – "Ахеронт, Оркус, Підземне царство" [26, 
с. 167], власне – традиція. Чим постає тоді забуття? 
"На давніх історіях протягом ночі виросла нова зелень, 
м’який зелений наліт, світле й густе брунькування <…> 
Як зеленіє весна забуттям, як оті старі дерева 
віднаходять солодке й наївне невідання, як вони бу-
дяться гілками, що не обтяжені пам’яттю, корені три-
мають зануреними у старих історіях! Та зелень буде 
ще раз читати їх як новеньких – по складах і спочатку, 
й від неї, від зелені, замолодіють історії й почнуться ще 
раз, наче ніколи ще не відбувалися" [26, с. 171].  

Повернімося до Дж. Джармуша та його кінострічки 
"Виживуть тільки коханці". Там згадується цікаве фізи-
чне явище, яке часто називають "жахливою далеко-
дією". Інакше це називається заплутаними квантови-
ми станами атомних систем. Саме слово "заплутані" 
(англ. entanglement – заплутаність) тут стосується ко-
рельованості фізичних систем, які знаходяться у таких 
квантових станах, деякої їх взаємопов’язаності та 
"переплетеності". Це своєрідний телетопологічний 
феномен. Мовою квантової оптики, це поняття 
відповідає спільному стану двох дворівневих атомів. 
Цікавим узагальненням квантової телепортації, яка 
виходить з "жахливої далекодії", є перенос заплута-
ності (entanglementswapping), мета якого – створити 
заплутаний стан двох частинок без прямої взаємодії 
між ними [3]. "Жахлива далекодія" втілюється в 
техніці телеграфування. Іншими словами: якщо поді-
лити заплутану частку на дві половини та почати від-
даляти їх одну від одної, то, навіть якщо зупинити їх в 
двох протилежних кінцях Всесвіту, з другою з частин 
буде відбуватися рівно те ж, що буде відбуватися з 
першою. "Логістика сприйняття дозволяє погляду 
невідомим раніше чином [рос. мовою "ОБРАЗом"!] 
пересуватися, зіштовхує далеке та близьке, породжує 
прискорення, яке перевертає наше знання про 
відстані та виміри" [8, с. 5–37]. Все це дає зовсім нове 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 37 ~ 
 

 

 

розуміння простору та часу, чи, швидше, єдиного часо-
простору. "Що таке час? Чи є він тим потоком, що 
змиває всі наші мрії?.." – пише С. Хокінг в книзі "Світ у 
горіховій шкаралупці" [18]. Загальна теорія відносності 
об’єднує часовий вимір з трьома вимірами простору та 
утворює те, що ми називаємо простором-часом. Оскіль-
ки гравітація викликає тяжіння, речовина завжди викрив-
ляє простір-час так, що промені світла згинаються один 
до одного. Якщо простежити світловий конус нашого ми-
нулого назад у часі, в ранньому Всесвіті він стягнеться 
під впливом речовини. Весь Всесвіт, який доступний 
нашим спостереженням, міститься в області, кордони 
якої стискаються до нуля в момент Великого вибуху. Це 
й буде сингулярність, місце, де щільність матерії повин-
на зростати до нескінченності, а класична загальна 
теорія відносності перестає працювати. Це – найстра-
шніше, що може статися з думкою, це усвідомлення 
сингулярності, ілюзорності нашого сприйняття, усвідом-
лення того, що наш кінець – те ж саме, що й початок. 
Тому Ч. Лемб в XIX ст. й писав: "Ніщо не спантеличує 
мене так, як час і простір. І ніщо не турбує мене менше, 
ніж час і простір, оскільки я ніколи не думаю про них" 
[27]. Це той самий метафізичний жах. 

В дійсності зупинок не існує: час не зупиняється. 
Безперервність можна представити через закони 
фізики, але її здатен зобразити і художник, що вже 
було показано на прикладі М. Пруста. Але це лише 
один бік – література. Можна згадати і про інші форми 
мистецтва. Як ілюстрація даного твердження відразу 
згадується М. Дюшан. Ідея руху, повністю виражена в 
творі "Млинок для шоколаду", стоїть, безперечно, в 
центрі творчості Дюшана. "Але ідея руху – не знаю, 
звідки вона взялась <…> У моїй версії кубізм був та-
ким повтором паралельних, дуже схематичних ліній, 
він ніяк не враховував анатомію чи перспективу. Але 
такий паралелізм може й описувати рух, ніби наша-
ровуючи різні пози моделі" [26, с. 99–102]. Простір, 
місце, час, швидкість пов’язані зі світлом, яке, саме не 
маючи образа, все ж їх створює. "Де світло, там і лю-
ди", – пише П. Вірільйо. Світ світла дуже швидко 
щезає, його важко вловити. Сучасність, новий дека-
данс породжує безліч ментальних образів, дає безліч 
світла від ілюмінації, ліхтарів, в цьому безумному 
бажанні перетворити ніч на день. Око тепер не 
вдивляється, погляд лиш ковзає. Оком пам’яті став 
об’єктив. Образ тепер – приціл, а ми – окремі від 
світу, від світла. Тому люди можуть нарешті забути, 
можуть стати смертними, щоб позбутися втоми.  

Ж. Діді-Юберман заклав основу теоретико-філософ-
ського конструкту під назвою "візуальний поворот". Його 
робота "Те, що ми бачимо, те, що дивиться на нас" при-
свячена аналізу саме досвіду бачення. Знову тут ми 
стикаємося з апелюванням до руху, позаяк бачення 
постає динамічним актом, ситуацією взаємодії суб’єкта й 
об’єкта бачення, іноді загостреної аж до протистояння 
[14]. Зовсім не випадково, що вже згадувана праця Ж. 
Діді-Юбермана розпочинається цитатою з С. Беккета (зі 
"Спустошувача"): "Світло. Його слабкість <…> Його 
всюди присутність <…> Задишка, що струшує світло. 
Воно раз у раз переривається, немов останній подих. 
Тоді всі застигають. Можливо, їх перебування тут 
закінчується <…> Наслідки цього світла для погляду, 
який шукає. Наслідки для погляду, який вже не шукає, а 
впирається в підлогу або піднімається до самої стелі, де 
нікого немає і бути не може" [13, с. 5]. Погляд 
розпадається на тисячі часток. Ж. Діді-Юберман 
доповнює С. Беккета: "Відкриємо очі й відчуємо те, чого 
ми не бачимо, чого ми більше не побачимо <…> 

відчуємо, що те, що ми не бачимо з усією (зримою) 
очевидністю, проте дивиться на нас як наслідок 
(візуальний наслідок) втрати <…> модальність зримо-
го стає невід’ємною – тобто приреченою на питання про 
буття, – коли бачити означає відчувати, що щось 
неодмінно вислизає від нас; <…> коли бачити означає 
втрачати" [13, с. 13]. Візуальний об’єкт показує втрату, 
загибель, знищення. І породжує стан втоми, межовості 
епох. У тому, що на нас дивиться, відчувається деяке 
спустошення. Ми уявляємо собі світ (математично) саме 
тому, що він є відкритим для наших очей, для нашого 
погляду, з тої пори, як вони, очі, відкриті світлу. 
П. Вірільйо цією логікою змушує розмежувати пасивний 
(бачення) та активний (вдивляння) стан погляду. Ж. Діді-
Юберман же взагалі фіксує це розділення в самій назві 
своєї книги: те, що ми бачимо, те, що на нас дивиться. 
Можна навести ще один вдалий приклад руйнування 
старого способу організації простору зором. Образ чаю-
вання у домі, що падає, який конструює Л. Керролл у 
своєму творі "Сильвія та Бруно", руйнує звичні уявлення 
про часо-простір так, як руйнує їх і сама поява осмис-
лення явища "жахливої далекодії" [20]. 

Таким чином, можна завершити цією фразою М. Мер-
ло-Понті, лише трохи розширивши її: "Все, що я бачу, в 
принципі є досяжним для мене (принаймні для мого 
погляду), є присутнім на карті “я можу”" [8, с. 5–37].  

Висновок. Зір, погляд – лише одна можливість 
нашого сприйняття. Але образ являє собою єдність 
усіх можливостей, граней, аспектів сприйняття. П. Ві-
рільйо неодноразово наголошує, що погляд та його 
просторово-часова організація передують жесту, мові 
та мовленню, їх координації у пізнанні, пізнаванні, 
навчанні [8, с. 5–37]. Але це помічають не лише фра-
нцузи, а, наприклад, ще й китайці: "Лист паперу – це 
поле битви; пензлі – списи та мечі; чорнила – розум, 
головнокомандуючий; здібності та майстерність, 
вправність – його помічники; композиція – стратегія" 
[19, с. 5]. Наша стратегія-композиція напряму зале-
жить від зору та певних практик бачення. Сьогодні, в 
епоху/епохи декадансу, композиція руйнується зором. 
Зір більше не є цілісним, він тепер – фрагментарний, 
делокалізований. "Фланирующая походка" дозволяє 
приділити кожному обличчю лише один погляд, тому 
наш зір, зір декадансу – це постійне вислизання, ков-
зання, тому бачити означає втрачати. Ми більше не 
покоління топографічної пам’яті, ми втрачене поко-
ління межовості, що намагається радше віднайти Час 
у практиках саморуйнування, ніж зробити себе без-
смертними. Тому що безсмертя втомлює. Нас тепер, 
як і колись Марінетті, надихає телеграфна передача: 
разом з іншими техніками топографічної амнезії (ви-
бухівка, літаки, швидкісні автомобілі…) вона – "жах-
лива далекодія". Це стан квантової заплутаності час-
ток, заплутаності атомних систем. Заплутаності. 
Образність декаданс-літератури народжується з сим-
волізму, імажинізму, стану неприкаяності, відсутності, 
станів меланхолії (ностальгії, втоми, солодкої туги).  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1.  Александров Н. Н. Декаданс и стагнація / Н. Н. Александров. – 

М.: Академия тринитаризма, 2011. – 68 с.  
2.  Аполлінер Г. Міст Мірабо. [Електронний ресурс] / Г. Аполлінер 

– Режим доступу: http://www.zarlit.com/short/3g647.html. 
3.  Баргатин И. В., Гришанин Б. А., Задков В. Н. Запутанные квантовые 

состояния атомных систем / И. В. Баргатин, Б А. Гришанин, В. Н. Задков // 
Успехи физических наук: журнал. – М., 2001. – Т. 171. – № 6. – С. 625–647. 

4.  Барт Р. Избранные работы: Семиотика: Поэтика / Р. Барт; 
[Пер. с франц. Г. К. Косикова]. – М.: Прогресс, 1989. – 614 с. 

5.  Башляр Г. Грезы о воздухе. Опыт о воображении движения / 
Г. Башляр; [Пер. с франц. Б. Скуратова]. – М.: Издательство гумани-
тарной литературы (Французская философия ХХ века), 1999. – 164 с. 



~ 38 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

6.  Башляр Г. Земля и грезы воли / Г. Башляр; [Пер. с франц. 
Б. Скуратова]. – М.: Издательство гуманитарной литературы (Фран-
цузская философия ХХ века), 2000. – 383 с. 

7. Башляр Г. Избранное: Поэтика пространства / Г. Башляр; 
[Пер. с франц. Н. Кисловой, Г. Волковой, М. Михеева]. – М.: Российс-
кая политическая энциклопедия, (РОССПЭН), 2004. – 374 с. 

8.  Вирильо П. Машина зрения / П. Вирильо; [Пер. с фр. А. Шес-
такова]. – СПб.: Наука, 2004. – 140 с. – С. 5–37. 

9.  Гардинер П. Артур Шопенгауэр. Философ германского элли-
низма / П. Гардинер; [Пер. с англ. О. Мазуриной]. – М.: Центрполиг-
раф, 2003. – С. 252–319.  

10. Гольдштейн А. Словопрения об успехе нехороши. [Електро-
нний ресурс] / А. Гольдштейн – Режим доступу: http://magazines. russ. 
ru/km/2004/2/gol3.html.  

11. Гостиница для путешествующих в прекрасном (№ 1) / Отв. 
ред. Н. Савкин. – М.: Полиграфическое искусство, 1923. – 32 с. 

12. Джим Джармуш: Интервью  / Джармуш Джим; [Пер. с англ. Е. Бур-
мистровой, А. Брагинского]. – СПб.: Азбука-классика, 2007. – 191 с. 

13. Диди-Юберман Ж. То, что мы видим, то, что смотрит на нас / 
Ж. Диди-Юберман; [Пер. с фр. А. Шестакова]. – СПб.: Наука, 2001. 
– 263 с.  

14. "Дні науки філософського факультету – 2015", Міжн. на-
ук.конф. (2015; Київ). Міжнародна наукова конференція "Дні науки 
філософського факультету – 2015", 21–22 квіт. 2015 р.: [матеріали 
доповідей та виступів] / редкол.: А. Є. Конверський [та ін.]. – К.: 
Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет", 2015. – Ч. 
4. – 171 с. – С. 3–5. 

15. Инишев И. Пространственность образности [Електронний ресурс] / 
И. Инишев // Философско-культурологический журнал "Топос". – 2011. – 
№1. – Режим доступу: https://www.hse.ru/data/2011/12/17/ 
1213935169/Inishev_Topos_1_2011.pdf. 

16. Кайуа Р. В глубь фантастического. Отраженные камни / 
Р. Кайуа; [Пер. с франц. Н. Кисловой]. – СПб.: Издательство Ивана 
Лимбаха, 2006. – 280 с.  

17. Китайская каллиграфия / Авт.-сост. В. Соколов. – Минск: Хар-
вест, 2007. – 240 с. 

18. Кэрролл Л. Сильвия и Бруно (Глава VIII. "Верхом на льве"). 
[Електронний ресурс] / Л. Кэрролл – Режим доступу: 
http://royallib.com/read/kerroll_lyuis/silviya_i_bruno.html#187648. 

19. Лавлинский С. П. О двух стратегиях художественной репрезе-
нтации зримости. К проблеме визуального в литературе. [Електро-
нний ресурс] / С. П. Лавлинский – Режим доступу: http://ec-
dejavu.ru/v/Visuality.html.  

20. Мариенгоф А. Циники. [Електронний ресурс] / А. Мариенгоф – 
Режим доступу: http://lib.ru/RUSSLIT/MARIENGOF/cynix.txt.  

21. Моруа А. В поисках Марселя Пруста: Биография / А. Моруа; 
[Пер. с фр. Л. Ефимова]. – СПб.: Лимбус Пресс, 2000. – 384 с. 

22. Моруа А. Литературные портреты / А. Моруа. – М.: Прогресс, 
1970. – 454 с. 

23. Пруст М. Обретенное время. [Електронний ресурс] / М. Пруст – 
Режим доступу: http://librebook.ru/obretennoe_vremia/vol1/1.  

24. Томкинс К. Марсель Дюшан. Послеполуденные беседы / 
К. Томкинс; [Пер. с англ. С. Дубина]. – М.: Grundrisse, 2014. – 158 с.  

25. Хокинг С. Мир в ореховой скорлупе (Глава 2. "Форма времени") 
/С.  Хокинг; [Пер. с англ. А. Сергеева]. – СПб.: Амфора, 2013. – 218 с. 

26. Шульц Б. Цинамонові крамниці та всі інші оповідання в пере-
кладі Юрія Андруховича: оповідання; [переклад з польської] / 
Б. Шульц. – К.: А-БА-БА-ГА-ЛА-МА-ГА, 2014. – 384 с. 

27. Durand G. Les Structures anthropologiques de l’imaginaire / 
G. Durand. – Paris: Dunod, 1984. – 536 p. 

28. Mirzoeff N. The Visual Culture Reader / N. Mirzoeff. – London: 
Routledge, 1998. – 547 p. 

 
REFERENCES 
1. Aleksandrov, N. N. (2011). Dekadans i stagnacіja [The Decadency 

and Stagnation]. Moskow, Akademija trinitarizma.  

2. Appolinaire, G. Mirabeau Bridge. Retrieved from 
http://www.zarlit.com/short/3g647.html (In Ukrainian). 

3. Bargatin, I. V.; Grishanin, B. A., Zadkov, V. N. (2001). 
Zaputannye kvantovye sostojanija atomnyh sistem [Entangled States 
of Atomic Systems]. Uspehi fizicheskih nauk: zhurnal. Vol. 171, 6, 
625–647. 

4. Barthes, R. (1989). Selected Texts: Semiotics, Poetics. Moskow, 
Progress (In Russian). 

5. Bachelard, G. (1999). Air and Dreams: An Essay on the Imagina-
tion of Movement. Moskow, Izdatel’stvo gumanitarnoj literatury 
(Francuzskaja filosofija XX veka) (In Russian). 

6. Bachelard, G. (2000). Earth and Reveries of Will. Мoskow, Izdatel’stvo 
gumanitarnoj literatury (Francuzskaja filosofija XX veka) (In Russian). 

7. Bachelard, G. (2004). The Poetics of Space. Мoskow, Rossijskaja 
politicheskaja jenciklopedija (ROSSPEN) (In Russian).  

8. Virilio, P. (2004). The Vision Machine. Sankt-Peterburg, Nauka (In 
Russian). 

9. Gardiner, P. (2003). Arthur Schopenhauer. The philosopher of 
German Hellenism. Мoskow, Centrpoligraf (In Russian). 

10. Gol'dshtejn, A. Slovoprenija ob uspehe nehoroshi [Disputations 
about Success are not Good]. Retrieved from 
http://magazines.russ.ru/km/2004/2/gol3.html. 

11. Gostinica dlja puteshestvujushhih v prekrasnom (1923) [The ho-
tel for travelers in beautiful]. Moskow, Poligraficheskoe iskusstvo, 1. 

12. Jim Jarmusch (2007). Interview. Sankt-Peterburg, Azbuka-
klassika (In Russian). 

13. Didi-Huberman, G. (2001). What We See Looks Back at Us. 
Sankt-Peterburg, Nauka (In Russian). 

14. "Dnі nauki fіlosofs'kogo fakul'tetu – 2015" ["The Days of Science 
of Philosophical Faculty – 2015"]. Mіzhnarodna naukova konferencіja "Dnі 
nauki fіlosofs'kogo fakul'tetu – 2015", Kyiv, Vidavnicho-polіgrafіchnij centr 
Kiїvs'kij unіversitet. 4, 3–5. 

15. Inishev, I. (2011). Prostranstvennost’ obraznosti [The spatiality of im-
agery]. Filosofsko-kul’turologicheskij zhurnal "Topos", 1, 116–125. Retrieved from 
https://www.hse.ru/data/2011/12/17/1213935169/Inishev_Topos_1_2011.pdf. 

16. Caillois, R. (2006). At the heart of the fantastic. Reflected stones. 
Sankt-Peterburg, Izdatel’stvo Ivana Limbaha (In Russian). 

17. Kitajskaja kalligrafija (2007) [Chinese calligraphy]. Minsk, Harvest 
(In Russian). 

18. Carroll, L. Sylvie and Bruno. Retrieved from http://royallib.com/read/ 
kerroll_lyuis/silviya_i_bruno.html#187648(In Russian). 

19. Lavlinskij, S. P. O dvuh strategijah hudozhestvennoj 
reprezentacii zrimosti. K probleme vizual’nogo v literature [About two 
strategies of representation of visibility. To the problem of visual in the 
literature]. Retrieved from http://ec-dejavu.ru/v/Visuality.html.  

20. Mariengof, A. Ciniki [Cynics]. Retrieved from 
http://lib.ru/RUSSLIT/MARIENGOF/cynix.txt. 

21. Maurois, А. (2000). The World of Marcel Proust. Sankt-
Peturburg, Limbus Press (In Russian). 

22. Maurois, А. (1970). Literary portraits. Мoskow, Progress (In Russian). 
23. Proust, M. Time Regained. Retrieved from 

http://librebook.ru/obretennoe_vremia/vol1/1 (In Russian).  
24. Tomkins, C. (2014). Marcel Duchamp: The Afternoon Interviews. 

Мoskow, Grundrisse, (In Russian).  
25. Hawking, S. W. (2013). The Universe in a Nutshell. Sankt-

Peterburg, Amfora (In Russian). 
26. Shul’c, B. (2014). Cinamonovі kramnicі ta vsі іnshі opovіdannja v 

perekladі Jurіja Andruhovicha [Cinnamon shops and other stories in 
translation by Yurii Andrukhovych]. Кyiv, А-BА-BА-GА-LА-МА-GА. 

27. Durand, G. (1984). Les Structures anthropologiques de 
l’imaginaire. Paris, Dunod. 

28. Mirzoeff, N. (1998). The Visual Culture Reader. London, Routledge. 
 
 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  21 . 0 5 . 17  
 
 
Б. Э. Носенок, студ., 1 курс ОУ "Магистр" 
философский факультет, специальность "Культурология" 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, Киев,01033, Украина 
 

ДЕКАДАНС-ЛИТЕРАТУРА: СПЕЦИФИКА ОБРАЗНОСТИ 
 
Статья посвящена проблеме образности литературы предельности, одним из проявлений которой является декаданс-

литература. Предлагается осуществить анализ образности, исходя из контекста модернистского толкования образа. Здесь образ 
освобождается от своей миметичности и превращается в некую "непосредственную онтологию". Классическая структура образа 
(сюжет, фабула, композиция) перестает играть ведущую роль, уступая место самому письму, впуская в литературу визуальное. 
Поэтому в исследовании образности происходит смещение от онтологии образа к образу как онтологии. Важным является также 
использование методологии, предлагаемой Жоржем Диди-Юберманом и Полем Вирильо: сочетание герменевтического подхода в фи-
лософии образа с элементами психоанализа, а также метод дромологии, который находится на грани физики, математики и фило-
софии. Образность декаданс-литературы отличается символизмом, имажинизмом (порождая даже одноименное направление), жанро-
вым оборотничеством. Большую роль здесь играет личность писателя-автора: декаданс-литература пропитана психологизмом и 
вывернутой наизнанку биографией. Это выражение мира неприкаянных личностей, что объясняется принципом творения из отсут-
ствия, пустоты, депрессивных и меланхоличных состояний (ностальгии, усталости, сладкой тоски). 

Ключевые слова: образ, литература, декаданс, предельность, визуальное, "жуткое дальнодействие", память, забвение. 
 
 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 39 ~ 
 

 

 

B. E. Nosenok, 1st year student of the educational level "Master" 
Faculty of Philosophy, Branch of Culturology 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60 Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

DECADENCE-LITERATURE: THE IMAGERY SPECIFICITY  
 
This article is devoted to the imagery problem of the decadence-literature (as a general phenomenon that periodically repeats itself) and of the literature 

of the decadency (as an oeuvre of crisis developments in art of the late 19th and early 20th century). The decadence-literature is a manifestation of the irre-
ducibility. It is proposed to analyze the imagery based on the context of the modernist interpretation of the image / icon. Before the image was considered 
together with its mimetic foundation – as an imitation of the external world. But here the image is freed from its mimetism, and it turns into a kind of "immedi-
ate ontology" (it is the Gaston Bachelard’s term). The classical structure of the image (plot, storyline, composition) ceases to play a leading role, and gives 
way to a writing. The decadence-literature image lets visual elements into literature. Therefore, there is a displacement from the ontology of the image to the 
image as an ontology in the research of imagery. It is also important to use the methodology proposed by Georges Didi-Huberman and Paul Virilio: the com-
bination of the hermeneutic approach in the philosophy of image with elements of psychoanalysis, and the method of dromology, which is the connection of 
special aspects of the physics, mathematics and philosophy. The methodology of the School of Sociology of Imagination is also appropriate. The image of 
the decadence-literature is marked by symbolism, imaginism (it is also known the same direction in literature – with the same name). There is also the "gen-
res-werewolves" when a work is called, for example, poetry in prose. A personality of the writer-author plays a great role here: the decadence-literature is 
saturated with a psychology and a biography that is turned inside out. It is the expression of the world of unforgiven, restless personalities, which is ex-
plained by the principle of creation from an absence, emptiness, depressive and melancholic states (nostalgia, fatigue, sweet melancholy). It's interesting 
that decadent moods contribute to creation here. Distinctive features of the authors of decadence-literature: soreness, tenderness, hypersensitivity, a diffi-
cult life path and an unstable world. The imagery that is generated by creativity of these individuals is marked by a special attitude to time and space, it is 
also directed to the past in an attempt to find a lost paradise - that existed before the crash. 

Key words: image, literature, decadence, irreducibility, visual, "spooky action at a distance", memory, oblivion. 
 
 
 
УДК 379.82(477) 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 03022, Україна 
invinover19@gmail.com 

 
ДО ДЕФІНІЦІЇ ПОНЯТТЯ "КУЛЬТУРНА ІНДУСТРІЯ": 
ДЕСКРИПЦІЯ СИМПТОМІВ ТА АНАЛІЗ ТЕНДЕНЦІЙ 

 
Стаття присвячена аналізу такого феномена сучасності, як культурна індустрія, який містить дві зустрічні тенденції: 

індустріалізацію виробництва об'єктів культури й культурофікацію індустрії. Перша передбачає наявність таких симптомів 
сучасності, як модерністський варіант комодифікаціі об'єктів культури (творів мистецтва, університетської освіти тощо), а також 
їх масове тиражування. Крім того, зазначена тенденція містить наступні позиції: комодифікація споживання, втрата культурними 
об'єктами регулятивної і критичної функцій, а також проективність культурного виробництва. Зворотна тенденція культурофікації 
індустрії містить наступні аспекти: редукція комерційних цілей культурного виробництва, "економіка знаків"; зростання ролі 
культурної компетенції у процесі власне індустріального виробництва, зменшення вартості матеріальної складової продукції. 

Ключові слова: культурна індустрія, індустріалізація культури, культурофікація індустрії, індустрія, виробництво, споживання, сигніфікація. 
 
Постановка проблеми. Культурну індустрію зазви-

чай визначають у перспективі індустріалізації культури 
(1). Проте не менш важливою є протилежна позиція – 
культурофікація індустрії ("culturification of industry", тер-
мін С. Леша) (2). Нетотожність обох тенденцій відзначав 
ще Т. Адорно, фундатор концепту культурної індустрії, 
що був уперше сформульований у їх спільній з М. Хорк-
хаймером роботі "Діалектика Просвітництва", потім вони 
неодноразово поверталися до даної проблематики. Кри-
тичному характеру позиції представників Франкфурт-
ської школи, що розглядали культурну індустрію як 
спосіб створення та маніпуляції масами (нова антропо-
логічна модель), був протиставлений науково-освітній 
проект представників Бірмінгемської школи Cultural stu-
dies. У його межах була здійснена спроба реабілітації 
"масової культури" як продукту творчості народу та під-
стави демократизації культури. Зокрема, цей сенс був 
укладений у концепцію "довгої революції" Р. Вільямса 
[11]. Обидві школи підкреслювали особливу роль мис-
тецтва та способу його тиражування для процесу функ-
ціонування культури індустріальним способом. Ця теза 
не є випадковою, оскільки в європейській культурі влас-
не художнє поле було авангардом формування секуляр-
ної культури, у найбільш наочній формі пройшло етап 
інституалізації, зокрема стало втіленням високої культу-
ри та, нарешті, найшвидше позбавляється претензії на 
автономію (ніж інші форми духовної культури, зокрема 
наука та мораль). Саме "дегуманізація мистецтва" стала 
не лише підставою рефлексії, а й лабораторією для 
"повстання мас". Тому ми в даному дослідженні куль-

турної індустрії обмежимося аргументацією зсувів в 
естетичній сфері. Хоча домінування в постсучасності 
настанов корпоративної етики або формування техно-
парків як інтегративного вектору розвитку науки та про-
мисловості можна також визначати в термінах 
індустріалізації культури (як і багато інших тенденцій). 

Аналіз досліджень і публікацій. Інтерес до еконо-
мічної ефективності сфери культури виникає в таких 
економістів, як В. Баумоль, В. Боуен, М. Блауг, В. Гін-
збург, А. Кламер, П. Сакко, А. Скот, Д. Тросбі, Р. Тьюз, 
Б. Фрей, Д. Хезмондалш. Їх дослідження були пере-
важно зорієнтовані не на природу даного феномена, а 
на управлінські проблеми з метою отримання більшого 
прибутку. З іншого боку, виникає інтерес у сфері со-
ціології культури щодо перспектив організаційного та 
економічного функціонування зазначеної сфери. У цьо-
му ракурсі варто відмітити роботи Т. Адорно, П. Бурдьє, 
Т. Веблена, Р. Вільямса, С. Леша. Для розуміння спе-
цифіки культурної індустрії та режиму її сигніфікації важ-
ливо звернутися до робіт таких теоретиків мистецтва, як 
В. Беньямін, П. Вірільйо, Г. Ґадамер, Б. Гройс, М. Гай-
деггер, Я. Мукаржовський, П. Рікер, Ж.-П. Сартр.  

Мета статті: сформулювати базові настанови за-
значених тенденцій становлення культурної індустрії 
та визначити підстави їх диференціації, синтезу та 
способу сигніфікації.  

Виклад основного матеріалу дослідження. За-
гальнокультурною очевидністю сучасності є така тен-
денція, як індустріалізація об’єктів культури (1), чиї 
симптоми ми розглянемо окремо й більш докладно. 

Павлова О. Ю., 2017 


