
 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 39 ~ 
 

 

 

B. E. Nosenok, 1st year student of the educational level "Master" 
Faculty of Philosophy, Branch of Culturology 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60 Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

DECADENCE-LITERATURE: THE IMAGERY SPECIFICITY  
 
This article is devoted to the imagery problem of the decadence-literature (as a general phenomenon that periodically repeats itself) and of the literature 

of the decadency (as an oeuvre of crisis developments in art of the late 19th and early 20th century). The decadence-literature is a manifestation of the irre-
ducibility. It is proposed to analyze the imagery based on the context of the modernist interpretation of the image / icon. Before the image was considered 
together with its mimetic foundation – as an imitation of the external world. But here the image is freed from its mimetism, and it turns into a kind of "immedi-
ate ontology" (it is the Gaston Bachelard’s term). The classical structure of the image (plot, storyline, composition) ceases to play a leading role, and gives 
way to a writing. The decadence-literature image lets visual elements into literature. Therefore, there is a displacement from the ontology of the image to the 
image as an ontology in the research of imagery. It is also important to use the methodology proposed by Georges Didi-Huberman and Paul Virilio: the com-
bination of the hermeneutic approach in the philosophy of image with elements of psychoanalysis, and the method of dromology, which is the connection of 
special aspects of the physics, mathematics and philosophy. The methodology of the School of Sociology of Imagination is also appropriate. The image of 
the decadence-literature is marked by symbolism, imaginism (it is also known the same direction in literature – with the same name). There is also the "gen-
res-werewolves" when a work is called, for example, poetry in prose. A personality of the writer-author plays a great role here: the decadence-literature is 
saturated with a psychology and a biography that is turned inside out. It is the expression of the world of unforgiven, restless personalities, which is ex-
plained by the principle of creation from an absence, emptiness, depressive and melancholic states (nostalgia, fatigue, sweet melancholy). It's interesting 
that decadent moods contribute to creation here. Distinctive features of the authors of decadence-literature: soreness, tenderness, hypersensitivity, a diffi-
cult life path and an unstable world. The imagery that is generated by creativity of these individuals is marked by a special attitude to time and space, it is 
also directed to the past in an attempt to find a lost paradise - that existed before the crash. 

Key words: image, literature, decadence, irreducibility, visual, "spooky action at a distance", memory, oblivion. 
 
 
 
УДК 379.82(477) 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 03022, Україна 
invinover19@gmail.com 

 
ДО ДЕФІНІЦІЇ ПОНЯТТЯ "КУЛЬТУРНА ІНДУСТРІЯ": 
ДЕСКРИПЦІЯ СИМПТОМІВ ТА АНАЛІЗ ТЕНДЕНЦІЙ 

 
Стаття присвячена аналізу такого феномена сучасності, як культурна індустрія, який містить дві зустрічні тенденції: 

індустріалізацію виробництва об'єктів культури й культурофікацію індустрії. Перша передбачає наявність таких симптомів 
сучасності, як модерністський варіант комодифікаціі об'єктів культури (творів мистецтва, університетської освіти тощо), а також 
їх масове тиражування. Крім того, зазначена тенденція містить наступні позиції: комодифікація споживання, втрата культурними 
об'єктами регулятивної і критичної функцій, а також проективність культурного виробництва. Зворотна тенденція культурофікації 
індустрії містить наступні аспекти: редукція комерційних цілей культурного виробництва, "економіка знаків"; зростання ролі 
культурної компетенції у процесі власне індустріального виробництва, зменшення вартості матеріальної складової продукції. 

Ключові слова: культурна індустрія, індустріалізація культури, культурофікація індустрії, індустрія, виробництво, споживання, сигніфікація. 
 
Постановка проблеми. Культурну індустрію зазви-

чай визначають у перспективі індустріалізації культури 
(1). Проте не менш важливою є протилежна позиція – 
культурофікація індустрії ("culturification of industry", тер-
мін С. Леша) (2). Нетотожність обох тенденцій відзначав 
ще Т. Адорно, фундатор концепту культурної індустрії, 
що був уперше сформульований у їх спільній з М. Хорк-
хаймером роботі "Діалектика Просвітництва", потім вони 
неодноразово поверталися до даної проблематики. Кри-
тичному характеру позиції представників Франкфурт-
ської школи, що розглядали культурну індустрію як 
спосіб створення та маніпуляції масами (нова антропо-
логічна модель), був протиставлений науково-освітній 
проект представників Бірмінгемської школи Cultural stu-
dies. У його межах була здійснена спроба реабілітації 
"масової культури" як продукту творчості народу та під-
стави демократизації культури. Зокрема, цей сенс був 
укладений у концепцію "довгої революції" Р. Вільямса 
[11]. Обидві школи підкреслювали особливу роль мис-
тецтва та способу його тиражування для процесу функ-
ціонування культури індустріальним способом. Ця теза 
не є випадковою, оскільки в європейській культурі влас-
не художнє поле було авангардом формування секуляр-
ної культури, у найбільш наочній формі пройшло етап 
інституалізації, зокрема стало втіленням високої культу-
ри та, нарешті, найшвидше позбавляється претензії на 
автономію (ніж інші форми духовної культури, зокрема 
наука та мораль). Саме "дегуманізація мистецтва" стала 
не лише підставою рефлексії, а й лабораторією для 
"повстання мас". Тому ми в даному дослідженні куль-

турної індустрії обмежимося аргументацією зсувів в 
естетичній сфері. Хоча домінування в постсучасності 
настанов корпоративної етики або формування техно-
парків як інтегративного вектору розвитку науки та про-
мисловості можна також визначати в термінах 
індустріалізації культури (як і багато інших тенденцій). 

Аналіз досліджень і публікацій. Інтерес до еконо-
мічної ефективності сфери культури виникає в таких 
економістів, як В. Баумоль, В. Боуен, М. Блауг, В. Гін-
збург, А. Кламер, П. Сакко, А. Скот, Д. Тросбі, Р. Тьюз, 
Б. Фрей, Д. Хезмондалш. Їх дослідження були пере-
важно зорієнтовані не на природу даного феномена, а 
на управлінські проблеми з метою отримання більшого 
прибутку. З іншого боку, виникає інтерес у сфері со-
ціології культури щодо перспектив організаційного та 
економічного функціонування зазначеної сфери. У цьо-
му ракурсі варто відмітити роботи Т. Адорно, П. Бурдьє, 
Т. Веблена, Р. Вільямса, С. Леша. Для розуміння спе-
цифіки культурної індустрії та режиму її сигніфікації важ-
ливо звернутися до робіт таких теоретиків мистецтва, як 
В. Беньямін, П. Вірільйо, Г. Ґадамер, Б. Гройс, М. Гай-
деггер, Я. Мукаржовський, П. Рікер, Ж.-П. Сартр.  

Мета статті: сформулювати базові настанови за-
значених тенденцій становлення культурної індустрії 
та визначити підстави їх диференціації, синтезу та 
способу сигніфікації.  

Виклад основного матеріалу дослідження. За-
гальнокультурною очевидністю сучасності є така тен-
денція, як індустріалізація об’єктів культури (1), чиї 
симптоми ми розглянемо окремо й більш докладно. 

Павлова О. Ю., 2017 



~ 40 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

1.1. Модерністський варіант комодифікації ку-
льтурних об’єктів 

Останню не слід плутати з просто товарним обігом 
об’єктів культури, зокрема творів мистецтва. Форму-
вання "ринку символічної продукції" є умовою станов-
лення автономії художнього поля, тобто звільнення 
продуктів високої культури від контролю ремісничих 
корпорацій. Це має своїм наслідком диференціацію 
закритого та відкритого художнього виробництва, його 
соціальних структур, а також становлення інституту 
художньої критики як посередника між ними. Як пере-
конливо доводить французький дослідник П. Бурдьє, 
твір мистецтва функціонує у двох вимірах: як товар 
(гетерономія ринку, що самоорганізується) і як образ 
(автономія художнього поля, що здійснюється через 
дисфункціоналізацію речі й формування принципу 
"вираження" (Г. Ґадамер)). Обіг творів мистецтва як 
об’єктів культури, з одного боку, руйнує диктат 
ремісничої корпорації з її вимогами шедевра, але 
водночас "виставляє" (з усіма гайдеггерівськими не-
гативно-оціночними конотаціями) твір мистецтва як 
товар на продаж. Для того щоб твір мистецтва міг 
здійснюватися як товар, він, по-перше, повинен мати 
змогу пересуватися з публічного простору в приват-
ний (саме цим пояснюється успіх "малих голландців"), 
а по-друге, художник як найманий робітник утілює у 
твір мистецтва певну вартість (в єдності мінової-
споживчої вартості й цінності). І лише тоді художня 
цінність як єдність майстерності зображення 
прекрасної форми та оригінальності художнього 
змісту втіленого образу є підставою претензії на 
автономію поля мистецтва. Тобто апріорність прин-
ципу певної критичної здібності передбачає 
дисфункціональність речі. Образ у режимі "естетично-
го реалізму" (С. Леш) являє собою репрезентацію 
одного типу сутностей іншим типом сутностей. Тим 
самим автономія означає культивування власної 
логіки художньої сфери та дуалізм реальностей. 

Британський дослідник С. Леш підкреслює, що, на 
відміну від цього, символізм премодерних цивілізацій не 
передбачає окремих реальностей. Символи, як дово-
дять представники Cultural studies, зокрема С. Холл [9], 
отримують означення іманентно, тоді як трансцендент-
ний статус образу свідчить не лише про диференціацію 
культурного та соціального, але й диференціацію сфери 
секулярної культури. Так, образ культивує художню 
реальність тим, що розриває зв'язок із повсякденним, 
соціальним, а також з науковим та моральним. Він має 
претензію виражати тільки внутрішній світ митця. Обидві 
реальності створюють та зберігають свою власну 
цілісність та порядок речі.  

На субстанціональний статус речі претендує і сам 
художній образ. Ж.-П. Сартр пояснює: "Колір, який став 
річчю, він (художник) переносить на полотно та здійснює 
єдину трансформацію: перетворює в уявний об'єкт. Та-
ким чином, він не розглядає кольори й звуки як мову. Те, 
що може бути застосовано до елементів художньої 
творчості, можна застосувати й до більш складних їх ком-
бінацій: художник не збирається зобразити на полотні 
знаки, він хоче створити річ" [7]. Тому цей французький 
філософ правомірно описує функціонування слів у поезії 
як речей, а не знаків. Навпаки, в структурах літератур-
ного тексту слова функціонують як знаки. З цим погод-
жується відомий чеський естетик Я. Мукаржовський. 
Останній зазначає відмінність поетичної та літературної 
норми та помилковість розгляду поетичної мови як 
різновиду літературної [6, с. 326]. Референціальна се-
мантика образу здійснюється через заперечення гетеро-
номності (соціального, релігійного, наукового та мораль-

ного). Художній твір здійснюється як річ. Художній образ 
претендує вказувати лише на самого себе, але досяга-
ється це тим, що апріорний принцип доцільності худож-
ньої сфери як форми високої культури здійснюється 
лише через заперечення соціального. Виробництво в 
художній сфері отримує статус творення як способу са-
мовираження творця як генія. Споживання нівелюється 
до споглядання та судження смаку, якому можна навчи-
тися. Отже, художнє споглядання є другорядним до 
принципу вираження та оригінальності творення образу. 
Міра секуляризації культури та автономії художньої 
сфери корелює зі зсувом у способі сигніфікації від 
символізму до реалізму (терміни С. Леша). 

Останній ставить проблему майстерності митця 
при створенні певного художнього змісту. Художня 
творчість як майстерність значно трансформується в 
умовах технізації виробництва зображень. Науково-
технічний розвиток суттєво впливає на конфігурацію 
художнього поля:  

1) Розвиток залізних доріг робить легким пересу-
вання та близькими раніше недосяжні простори. Ху-
дожня лабораторія із закритого простору майстерні 
переноситься на відкрите повітря. Пленер значно 
розширює кольорову палітру живопису, дозволяє роз-
крити нові можливості зображення природи. 

2) Розвиток хімічної промисловості створює но-
вий тип фарб, а також спосіб їх упаковки. Широко ві-
доме висловлювання П.-О. Ренуара про те, що без 
тюбика не було б ані К. Моне, ані П. Сезанна, ані ім-
пресіонізму взагалі. Так само як технологія олійних 
фарб уможливила художню своєрідність станкового 
живопису, художні фарби на хімічній основі в тюбиках 
забезпечили прорив імпресіонізму. 

3) Особливу роль у промисловому виготовленні 
речей та їх продажу відіграє синтез естетичного та фу-
нкціонального. Проте проблема дизайну, яка є симп-
томом руйнування автономії художнього та формою 
трансформації "демонстративного споживання" (Т. Ве-
блен), на нашу думку, є дуже складною, потребує 
окремого вивчення й зазначається нами лише як окре-
ма дослідницька перспектива.  

4) Виникнення фотографії робить безглуздим 
майстерне відтворення всіх деталей та дрібниць, до-
зволяє зафіксувати тіло в таких неймовірних позах, 
яких ніколи б не змогла забезпечити вимушена стати-
чність натурщиків.  

5) Наступна жертва технізації зображення – це 
художня композиція. Французький дослідник П. Віріль-
йо говорить про те, що фотографічний ракурс як "фік-
сація точки зору" принципово відрізняться від легіти-
мації "картини світу". Технічні можливості фотографії 
зберігають певним чином ефект рамки, проте здійсню-
ють девальвацію позиції індивіда, результатом якої 
стає руйнація композиції як засадничої основи живопи-
су, а також "розпад погляду" [2]. Висловлювання фран-
цузького мислителя є дуже близьким до позиції В. Бе-
ньяміна, який говорить, що "фотографія готує тотальне 
відчуження між людиною і її оточенням, відкриваючи 
вільне поле, в якому будь-яка близькість поступається 
місцем точному відображенню деталей" [1]. 

6) Наступний крок у розвитку синтетичних мис-
тецтв, що в першу чергу передбачає синтез мистецтв, 
техніки, кіно, приводить до реставрації іншого фено-
мена світу мистецтва – колективного глядача. Остан-
ній багаторакурсністю масового споживача створює 
"орнамент маси" (З. Кракауер), що принципово не 
вписується в "картину світу". В. Беньямін у "Скороче-
ній історії фотографії" пояснює це так: "Кіно пропонує 
матерію (предмет) одночасного колективного сприй-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 41 ~ 
 

 

 

няття, як це було з давніх часів з архітектурою" [1]. 
Тим самим кіномистецтво, як і архітектура, не перед-
бачає індивідуального глядача та, відповідно, легіти-
мації погляду на світ. Хоча екранне мистецтво ще 
зберігає "ефект рамки" (Г. Зіммель). Проте самі функ-
ції рамки також трансформуються та потребують до-
даткової опори для власного здійснення. 

Класичні твори мистецтва не потребували оформ-
лення виставковим простором музеїв та галерей для 
підтвердження статусу своєї художньої цінності. Їх 
спосіб здійснення, тобто художній статус, був загально-
культурною очевидністю. Достатньо було "ефекту рам-
ки" для здійснення всезагального змісту естетичного 
судження та виокремлення художнього твору з просто-
ру приватності. Для того щоб стати художником, тобто 
виробником художньої цінності, що втілена у твір мис-
тецтва, майстер мав здійснити емансипацію від корпо-
рації ремісників, як яскраво зумів довести це П. Бурдьє. 
Тим самим (ринковий) обіг художніх творів як об’єктів 
культури є умовою становлення в епоху раннього Мо-
дерну самого "прекрасного мистецтва". Поза форму-
ванням ринку символічної продукції такого не могло 
статися, оскільки всезагальність стихії ринку служила 
підставою єдності для протиставлення автономії худож-
ньої сфери. Переміщення картини як продукту вироб-
ництва закритого художнього поля в приватний простір 
вимагало підтримки "ефектом рамки" навіть за 
наявності антиномії смаку. Переміщуючись з церкви в 
дім буржуа, культурний об’єкт з предмета культу 
перетворюється на художній твір. Лише рамка картини 
втримує його від просідання в повсякденність. Для от-
римання статусу знаку вже просто ефекту рамки не 
вистачає. Такий культурний об’єкт додатково потребує 
простору музею або галереї для підтримання власного 
статусу, тобто вимагає інституціональної підтримки.  

Технологія фотографії і технізація процесу формува-
ння образу (що постає як можливість самовиробництва 
культурного змісту) спричинює зсув статусу автора. Від-
тепер образ як спосіб легітимації ракурсу погляду на світ 
не потребує удосконалення технічних можливостей ре-
місника. Копіювання дійсності делегується технічним ви-
находом та редукується до моменту фіксації минулого, 
як зазначає В. Беньямін. Тепер будь-яка людина з фо-
тоапаратом здатна створити певне зображення. Вона 
може не лише зафіксувати певні копії своїх ракурсів 
світу, але й скласти власний образ життя з цих уривків за 
допомогою монтажу. Отже, творчість полягає не просто/ 
лише у створенні зображень, а в їх певному функціону-
ванні. Тим самим технологізація зображень делегує пев-
ний вимір акту творення масовому споживачу й закладає 
основи де-диференціації виробництва та споживання.  

Але чи є таке зображення образом? Деякі дослід-
ники намагаються обґрунтувати презумпцію художньої 
фотографії. Творчість модерністських митців підштовхує 
до негативної відповіді на це запитання. Привілей авто-
ра відтепер зміщується від майстерності уречевлення 
оригінального образу як носія альтернативної, автоном-
ної реальності до надання художнього статусу наявній 
речі, підкреслює сучасний дослідник Б. Гройс.  

В епоху технізації виробництва зображень виникає 
необхідність нових стратегій виробництва образу. Для 
того щоб бути не просто найманим робітником худож-
нього виробництва, стає необхідним новий крок на 
шляху до емансипації творчості, що девальвується з 
боку технічних засобів. Митець не може просто втілю-
вати свою творчу силу в речі, надаючи їм прекрасної 
форми. Відтепер пафос творчості зміщується від ви-
роблення до комерції зображення. Художник вчиняє не 

як робітник, а як комівояжер, тобто пересуває наявні 
культурні об’єкти з однієї сфери в іншу: з банальності 
приватної сфери в надзвичайність публічності. Класич-
ним є приклад з "Фонтаном" М. Дюшана, але багато 
хто, починаючи з футуристів і аж до сьогодні, намага-
ється дотримуватися цієї логіки комерціалізації образу. 
Митець діє вже не як виробник речі, а як комерсант. Він 
переводить річ з того місця, де вона не мала загальної 
значимості (тільки функціональну, приватну), у сферу, 
де вона не зводиться до свого утилітарного, матеріаль-
ного втілення. Але завдяки співвіднесенню з іншим 
контекстом культурний зміст стає полісемантичним. 
Тим самим митець стає не виробником художнього 
твору як носія символічної вартості, а є комерсантом, 
підприємцем, що пересуває культурний об’єкт в інший 
культурний простір і тим самим надає йому символічну 
вартість. Спекуляції навколо символічного змісту куль-
турного об’єкта є достатніми для багатьох дослідників 
культурної індустрії. Символічність культурної продукції 
виявляється "священною коровою", рефлексія над при-
родою якої виявляється непотрібною. Символічність 
додаткової вартості виникає не як результат опред-
метнення людської діяльності, а як зсув об’єкта в інший 
культурний простір. Необхідно мати певний культурний 
капітал митця, щоб легітимно здійснити дану художню 
комерцію. Така собі форма художньої спекуляції, але 
вона потребує розуміння та обґрунтування. Без пре-
тензії на художність аналогічну комерцію намагається 
здійснити реклама. 

Подібне відбувалося у процесі секуляризації куль-
тури. Предмети релігійного культу при переміщенні у 
профанну сферу залишалися без своєї сакральної 
функції, тобто дис-функціоналізувалися. Вони почи-
нали здійснюватися в секулярній культурі як твори 
мистецтва. Спочатку це відбулося з раритетами 
Античності. Вони вже в християнській культурі не бу-
ли священними, але зберігали свій демонічний 
потенціал язичницької спокуси. Вченість ренесансних 
гуманістів позбавила їх поганської небезпеки, але 
разом з тим забрала й останні шари священного.  

Між тим і християнські за змістом артефакти при 
пересуванні в приватну сферу відтепер могли претен-
дувати лише на ауротичність мистецтва. Тим самим, 
доводить В. Беньямін, художня сфера постала як світ-
ська форма священного. Проте автономія художньої 
сфери забезпечувала самореферентність і водночас 
необхідність уречевленості образу. Так, пам’ятки архі-
тектури були надто коштовними для того, щоб бути до 
кінця предметом "прекрасного мистецтва", а тому зали-
шалися певною мірою в логіці утилітаризму, потлача та 
"демонстративного споживання", тобто інших типів куль-
турних практик, ніж власне автономне художнє поле.  

З іншого боку, контекстуальність і дискретність 
культурного об’єкта як знаку водночас передбачають 
здійснення художньої цінності не в процесі уречевлен-
ня, тобто виробництва художнього твору, а як розкрит-
тя його семантичного значення, проявлення інтенції 
художнього в наявному. Проте семантика художнього в 
модернізмі припиняє бути референційною. 

Митець у даному контексті виступає власником 
зазначеної "додаткової символічної вартості" (Б. Гройс) 
та висуває мету гонитви за нею головним сенсом своєї 
діяльності. Тим самим з робітника митець перетворює-
ться на представника дрібної (або не дуже) комерції. 
Саме в цьому полягає претензія С. Далі на художню 
цінність його розпису як витвору мистецтва. Тим са-
мим уже на рівні авангарду відбувається комодифіка-
ція мистецтва як крок на шляху до індустріалізації куль-



~ 42 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

тури. Виробництво художньої цінності відтепер прояв-
ляється не у виробництві речі, а у формуванні контек-
сту як середовища. Інтенціональність стає альфою та 
омегою культурного виробництва. 

Проте, як правильно помітив Б. Гройс, теоретик мис-
тецтва залишається таким самим виробником ідеї, кри-
тичного змісту, що потребує безпосереднього матері-
ального втілення. Тим самим художня практика вже 
стала індустрією культури, у той час як рефлексія (поза 
її де-диференціацією в художній сфері та інших видах 
культурних практик) залишається на організаційному 
рівні капіталізму ХІХ століття як : 1) виробництво письма 
(тобто слів як речей); 2) викладацька діяльність, тобто в 
логіці формування громадянина національної держави. 
Лише в інтернет-сфері, перетворюючись на видовище, 
освітня діяльність починає функціонувати за логікою 
підприємництва. Комерціалізація освіти, з одного боку, 
зменшує перспективи університету як сфери виробниц-
тва нації (у першу чергу за рахунок академічної 
мобільності), а з іншого боку, підвищення рівня заці-
кавленості, розважальності підриває дисциплінарність 
практики "героїв розуму" та пропонує інший вердикт у 
"суперечках про факультети" (І. Кант).  

Отже, модерністський спосіб комодифікації об’єктів 
культури полягає не в тому, що вони стають товарами, 
як пропонують розуміти більшість сучасних дослідників 
культурної індустрії. Цей етап формування ринку 
символічної продукції був необхідним кроком ще в епо-
ху матеріального втілення творів мистецтва, тобто на 
етапі раннього Модерну. Навіть модерністська комоди-
фікація передбачає не просто інтенсивність товаро-
обігу об’єктів культури (тобто лише в кількісному сенсі), 
а комерціалізацію образу (і навіть спекуляцію) як спосіб 
виробництва об’єктів культури. Це означає реорганіза-
цію художнього виробництва замкнутого типу та домі-
нування режиму сигніфікації знаку. Після перемоги 
жесту дебаналізації як привілею статусу митця логіч-
ним чином виникає необхідність розуміння специфіки 
наступного кроку індустріалізації культури – масового 
тиражування образів.  

1.2. Масове тиражування культурних об’єктів 
Ця "альфа і омега" тез про індустріалізацію культури, 

починаючи з базової роботи В. Беньяміна, є не просто 
технічною можливістю необмеженого копіювання, але 
також іншим виміром принципової зміни настанов ху-
дожнього виробництва та статусу митця. Художник ран-
нього Модерну відрізнявся від ремісника тим, що його 
продукція мала статус високої культури. В іншому, зок-
рема в самій технології виробництва, він залишався 
робітником, що об’єктивує свої зусилля та здібності в 
певному матеріальному продукті. Від ремісника його 
відрізняла лише якість підготовки. Дуже влучним у цьо-
му контексті є оповідання, в якому багатій висловлює 
обурення з приводу ціни за картину, яку митець нама-
лював за три дні. На що художник йому відповідає, що 
він учився двадцять років для того, щоб зробити твір за 
цей короткий термін.  

Модерністський тип комодифікації передбачає зміну 
способу сигніфікації, зсув здійснення культурних об’єктів 
від образу до знаку у двох вимірах. Привілей авторської 
позиції в пізньому Модерні постає як виокремлення двох 
перспектив: перша – який жест повсякденності буде 
вирваний з контексту життєвого світу та виставлений на 
всезагальний розгляд (те, що було розглянуто в 1.1), а з 
іншого боку, який саме зміст буде тиражуватися в 
повсякденності (сюрреалізм, реклама).  

Другий жест модерністської комерціалізації видає-
ться протилежним першому: дещо не буде вирвано зі 
сфери приватності, а, навпаки, оригінальний художній 

образ актом тиражування може потрапити зі свого уні-
кального "імагінативного простору" в будь-яку ситуа-
цію, у будь-який контекст. Це означає розширення його 
аудиторії, проте приховує небезпеку баналізації. Проте 
обидві стратегії модернізму: дебаналізація та баналі-
зація образу, не дивлячись на зовнішню можливість 
протиставлення, побудовані на єдиному способі сигні-
фікації – зміні контексту. Дана процедура підриває пре-
тензію на самореферентність образу й встановлює до-
мінанту контекстуальності знаку.  

1.3. Реабілітація споживчої вартості 
Комодифікація в культурі раннього Модерну була 

результатом домінанти мінової вартості в продуктах 
виробництва. Проте економіка культури не обмежується 
функціонуванням лише у режимі виробництва, але й мі-
стить обов’язковий момент споживання ‒ не лише як 
зовнішній та похідний по відношенню до мінової вар-
тості. С. Леш формулює наступний склад елементів 
"економіки культури": 1) особливі взаємозв’язки у ство-
ренні об’єктів культури; 2) особливі умови сприйняття 
об’єктів культури; 3) особливі інституційні рамки, що 
виступають посередниками між створенням об’єктів 
культури та сприйняттям; 4) особливий спосіб, за допо-
могою якого відбувається обіг об’єктів культури [4, с. 11–
12]. Можна погодитися з тезою цього британського мис-
лителя про необхідність реабілітації споживання для 
розуміння специфіки де-диференціації соціального та 
культурного. Проте в даній цитаті споживання є редуко-
ваним до сприйняття, що тяжіє до споглядання, тобто до 
духовної форми споживання.  

Ми вже відмітили дві тенденції зміни настанов 
споживання: 1) його колективізація, тобто, якщо мож-
на так сказати, виникнення "орнаменту маси" як 
колективної форми споживання; 2) технізація зобра-
ження призводить до масовізації виробництва копій 
(реальних речей (1.1) та художніх репродукцій (1.2)). 
Отже, можна говорити про перетворення споживання 
на вид виробництва. Проте зміна статусу споживання 
в модерністському варіанті комодифікації та індустрі-
алізації культури потребує пояснень. 

Безумовно, рання модерна форма домінування мі-
нової вартості над споживчою, яка зокрема 
проявляється в тому, що виробництво зорієнтоване на 
власні потужності, а не можливості споживання, про-
являється у відсутності загальноприйнятих термінів. 
Так, британський дослідник Р. Вільямс говорить про 
проблеми нездатності прямого стягування плати за 
"кожне використання" в процесі комодифікації медіа. 
Уточнення споживання як використання медіа-продук-
тів відповідає процесу відновлення значимості остан-
нього. Саме реставрація ролі споживання постає у 
зв’язку з процесом втрати важливості уречевлення 
мінової вартості та регулятивності ціннісної настанови.  

Економіка послуг має своє продовження і в дії посе-
редника як соціальної структури (що, наприклад, відбу-
валось при інституалізації художньої критики), і при її 
технізації. Тобто коли функція медіума делегується вла-
сне предмету. Проблема комодифікації послуг усклад-
нюється при розмиванні використання окремої речі в 
мережу або серію предметів, що яскраво описував 
Ж. Бодрійяр у роботі "Суспільство споживання". Відпо-
відно, відбувається не просто комодифікація споживан-
ня, а де-диференціація мінової та споживчої вартості. 
Це означає, що споживання не є просто матеріальним 
використанням як знищенням (відомий гегелівський 
приклад із чоботами), але не є і духовним споживанням 
як спогляданням. Відтепер рівновага мінової вартості та 
цінності полягає в реабілітації споживчої вартості. Це є 
умовою нової реінкарнації "демонстративного спожи-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 43 ~ 
 

 

 

вання" як виробництва самого тіла суспільства поза 
антитезою матеріального та духовного. Це також пе-
редбачає проблему комодифікації процесу споживання 
як моменту індустріалізації культури. Сама форма 
"символічного обміну" є симптомом домінанти семан-
тичного типу зв’язку.  

1.4. Втрата культурними об’єктами регулятив-
ної та критичної функцій 

Вона є похідною від процесу де-диференціації куль-
турного та індустріального. Висока культура й була 
критичною позицією по відношенню до такого стану 
речей, який являла собою індустрія. Так, доцільність як 
апріорний принцип рефлексивної здібності судження 
передбачала, у першу чергу, заперечення корисності. 
Комодифікація образу є показником того, що мистец-
тво втрачає свою претензію на автономність та транс-
цендентальний статус свого базового принципу. 
Останнє виражається у втраті культурними об’єктами 
регулятивної та критичної функцій. Втрата референ-
ціальної семантики художнім містить певну "заангажо-
ваність" (Ж.-П. Сартр, П. Бурдьє), проте втрачає пре-
тензію на неупередженість, регулятивність, критич-
ність, якими характеризувалися судження смаку. 

1.5. Проективність культурного виробництва 
Призводить до обумовленості художнього та в 

цілому культурного виробництва розміром фінансуван-
ня. Б. Гройс описує, що вибір технічного втілення, тоб-
то матеріального носія, в логіці індустріалізації культу-
ри зумовлений розміром кредитування самого процесу 
художнього виробництва. У залежності від суми гранту 
обирається вид художнього втілення. Найбільш кош-
товним виступає відеопроект, більш дешевим – фото-
графія. Найменшого рівня кредитування потребує ма-
люнок, шуткує Б. Гройс. Тобто від свободи підприєм-
ництва художній жест модернізму рушив у царину про-
ективності. Це відповідає тенденції повернення до ху-
дожнього замовлення, що передбачає згортання 
вільної самоорганізації ринку символічної продукції.  

Але слід зазначити, що це повернення до ринку 
замовлення є більш характерним для художнього 
поля. Виробництво "естетики існування" поза мас-
штабами можливостей самого виробництва здійснює-
ться в Інтернеті. Більш точно, масштаби можливостей 
творчості розкриваються у віртуальному просторі са-
мовиробництва, що приватизується в логіці індивідуа-
лізації (З. Бауман, С. Леш). В інтернет-мережі, не 
дивлячись на те, що вона є "крематорієм демате-
ріалізації" [3], самовиробництво стає настільки щіль-
ним, що майже всі (усі користувачі мережі) отримують 
статус творців власного профілю. Щільність такого 
самопродукування підкреслює те, що кількість публіки 
також тяжіє до нуля. Самоспоглядання порушується 
рідкими лайками близького кола переважно невірту-
альних знайомих. Навіть професійні митці не мають 
більше успіху, ніж аматори та неофіти. Саме тому 
віртуальне мистецтво як художня практика залиши-
лося нездійсненою мрією часів початку становлення 
інтернет-середовища, вважає арт- та медіа-критик 
Б. Гройс. Водночас навіть те, що має успіх у віртуаль-
ному просторі/мережі, відповідає не настановам ху-
дожнього поля, а швидше естетичним практикам "де-
монстративного споживання" (Т. Веблен).  

У цьому сенсі важливим є те, що парадоксальна 
незацікавленість рефлективного судження, класично 
сформульована І. Кантом, що слугує підставою 
апріорного принципу доцільності сфери мистецтва, є 
принципово протилежною заангажованості демонст-
ративного споживання. Останнє має своєю метою 

естетичними засобами вибудовувати соціокультурну 
ієрархію через позиціонування статусу привабливості 
свого носія. А тому вихідна зацікавленість демонстра-
тивного споживання не вписується в антиномію чисто-
го судження смаку. Вона є принципово "варварською" у 
визначенні І. Канта, оскільки саме зворушливе та збуд-
ливе є необхідним для отримання задоволення, а та-
кож покликана підтримувати приватний інтерес. Так, 
відомість, завжди жадана, але миттєва, стає метою 
позиціювання в інтернет-просторі. Процес отримання 
віртуального статусу відомості, що є провідною формою 
мотивації індивідуалізованого суспільства, яскраво 
описує З. Бауман. Прагнення відомості симетричне до 
бажання слави в героїчному епосі Премодерну. Така 
слава виступає базовою формою культурного капіталу, 
що має більшу символічну вартість, ніж безпосереднє 
майнове багатство. Так, король Марк у кельтському 
епосі про Тристана та Ізольду звинувачує свого 
племінника в першу чергу не в тому, що він звабив його 
молоду дружину, а в тому, що забрав його славу воїна.  

У практиках демонстративного споживання як отри-
мання символічної вартості відомості важливою є фор-
ма релятивізації суб’єкт-об’єктної опозиції, оскільки де-
монстративне споживання є специфічним видом синте-
зу людини та речі. Специфіку його премодерної форми 
дуже добре пояснює медієвіст А. Гуревич у роботі про 
сагу через зрощення епічного героя зі своєю зброєю, 
конем та іншими атрибутами. У Постмодерні віртуальне 
позиціювання людини стає можливим завдяки посеред-
ництву нових медіа, що являють собою синтез техні-
чного, соціального та культурного. Тим самим у процесі 
індустріалізації культури поступово проступає зворотна 
тенденція де-диференціації, що має інші виміри. 

2. Тепер зупинимося на протилежній тенденції культу-
рофікаціі індустрії, що містить у собі наступні моменти. 

2.1. Втрата комерційних цілей культурного ви-
робництва 

Принаймні процес виробництва так ускладнюється й 
опосередковується, що втрачає безпосередність зв’язку 
з прибутком. Ще Т. Адорно висував дану тезу, але 
більш підкреслював значення ідеології, що випадає з 
логіки прямого прибутку через абсолютизацію регуляти-
вності. Проте декомерціалізація в процесі культурної 
індустрії містить інші конотації. Наприклад, кіновиробни-
цтво має достатньо пряму комерційну віддачу. Телеба-
чення більше пов’язане з доходами від реклами. Інтер-
нет-продукція має настільки складну та опосередковану 
форму відплати, що далеко виходить за межі реклами. 

2.2. Економіка знаків 
Визначення культурної індустрії як "економіки знаку" 

або "символічного обміну" є базовою настановою сучас-
них дослідників (Ж. Бодрійяр, П. Гай, С. Леш, М. Прайк, 
Д. Тросбі). Дану тезу ми б хотіли розглянути лише в од-
ному ракурсі. Перспектива проблематизації речі відпо-
відає її характеру дискретності як матеріального носія. У 
чому полягає відмінність дискретності речі та дискрет-
ності знаку в процесі обміну? Знак – це проблема межі 
сенсу з вказівкою на інший сенс. Проблема обмежено-
сті, визначеності (встановлення межі, за Б. Спінозою) 
речі в її матеріальних параметрах. Річ у логіці абсолю-
тизації суб’єкт-об’єктної опозиції передбачає субстан-
ціональний статус. Зсув у режим сигніфікації модер-
нізму передбачає проблематизацію референціальної 
семантики та підкреслення самореферентності знака. 
З цього пункту, власне, й починав Ф. де Соссюр. 

Знак завжди також вказує на інше (інший знак), 
тобто завжди є контекстуальним. Але він: 1) вказує не 
на себе, а на інше, передбачає культивування відмін-



~ 44 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

ності; 2) проте саме цей певний спосіб вказування, а не 
інший передбачає перспективу специфікації знаку. Знак 
являє собою апроксимацію проблеми змісту та актуа-
лізацію проблеми форми (як формалізму) саме тому, що 
сама вказівка може бути репрезентована різними зна-
ками. І навіть від питань прагматики – між якими суб’єк-
тами ці знаки циркулюють та як їх способи вказування 
функціонують – також можна певним чином відсторони-
тися. Тим самим "план семантики" (П. Рікер) домінує над 
прагматикою. Колообіг знаків опосередковує саме 
відношення між знаком та суб’єктом комунікації. Таким 
чином економіка товарів як матеріальних носіїв у режимі 
сигніфікації модернізму та відповідної моделі економіки 
культури перетворюється в економіку знаків. Останні 
характеризуються "підвищенням швидкості обігу та 
зменшенням строку служби суб’єктів та об’єктів" [5, 
с. 51]. Саме в цьому контексті Г. Ґадамер підкреслював 
значимість "актуальності прекрасного", оскільки в ху-
дожньому творі не здійснюється девальвація речі.  

2.3. Зростання ролі культурної компетенції  
Навіть у процесі власне індустріального виробництва 

вже сформувалися стандарти початкової грамотності як 
первісної форми культурної компетенції. При зростанні 
знакового характеру виробництва дана характеристика 
посилюється. Ось як це описує С. Леш: "Зростаючий 
простір дозволяє подібній критичній рефлексивності роз-
виватися почасти завдяки більш активному поширенню 
культурних компетенцій [cultural competencies], а частко-
во ‒ у силу тенденції руйнування довіри до “експертних 
систем” нового порядку. У першу чергу ця зростаюча 
рефлексивність є невід'ємною частиною радикального 
посилення індивідуалізації в епоху пізнього Модерну. 
Іншими словами, йде безперервний процес детрадиціо-
налізації, у ході якого соціальні агенти все більше “звіль-
няються” від гетерономного контролю або спостережен-
ня з боку соціальних структур і замість цього залучають-
ся до процесів самоспостереження або саморефлексії. 
Ця прискорена індивідуалізація є процесом, у ході якого 
дія вивільняється зі структури. У цьому процесі самі 
структурні зміни, які супроводжують модернізацію, під-
штовхують суб'єктів дії до того, щоб захопити владу, яка 
раніше належала соціальним структурам. Як наслідок 
ми бачимо, як структурні зміни в господарстві спонука-
ють індивідів, наприклад, до звільнення від структурної 
жорсткості фордистського процесу праці. Іншими сло-
вами, те, що робоча сила все більше тяжіє до самоспос-
тереження [self-monitoring] й рефлексує з приводу правил 
і ресурсів створення робочого місця, стає все більш важ-
ливою передумовою структурних господарських змін і 
умовою накопичення капіталу. Тому ми досить уважно 
розглянемо, як розвивається процес рефлексивного на-
копичення [reflexive accumulation] в господарському жит-
ті" [5, с. 51]. Роль культурної компетенції кожного спожи-
вача культурної продукції означає, що він стає виробни-
ком власного життєвого середовища. Тобто виробництво 
образу як комерціалізація зображення також втрачає свій 
елітарний статус та претензію на здійснення художнього 
поля як закритого типу соціального виробництва. У ме-
режевому суспільстві творчістю є не комерціалізація об-
разу, що працює в режимі знаку. Відбувається повернен-
ня до режиму означення символу, символу потоку. 

2.4. Зменшення вартості матеріальної складо-
вої продукції  

Це також означає підвищення вартості ідейної 
вишуканості (інноваційної, організаційної, дизайнер-
ської) продукції. Це дозволяє ще більш спекулювати 
вартістю в цілому. Втрата речового втілення продукції 
культуріндустрії сприяє відриву товарного капіталу від 
виробничого, а фінансового від товарного.  

Іншим виміром даної характеристики є зростання 
естетизації культурних об’єктів. "У виробництві естети-
зація проявляється в тому, що вартість товару значною 
мірою визначається його дизайном, а характер трудово-
го процесу вже не настільки важливий для виробництва 
доданої вартості. Це стосується навіть промислового 
виробництва ‒ нині більш “дизайноємного” й пов'язаного 
з інтенсивною науковою дослідницькою діяльністю. 
Причому остання часто несе важливе естетичне наван-
таження ‒ наприклад, стосовно таких товарів, як одяг, 
взуття, меблі, автомобілі, електроніка тощо. Споживчі 
товари тривалого користування постають свого роду 
вбудованим "мікросередовищем" будівель, приміщень, 
офісів, автомобілів тощо" [5, с. 52]. 

Художня цінність, що є втіленою в річ, у грі кон-
текстів функціонує як знак. Тим самим сенс здійсню-
ється не систематично, а структурно. Окремі сенси в 
контекстуальному зв’язку є дискретними. Вони ґрунту-
ються швидше не на закономірності, а на випадковості 
авторитету відомості. Тим самим ідеологія як претензія 
свідомості на самодостатність, незаангажованість 
перетворюється на культурну гегемонію, тобто владу 
здійснювати зв'язок контекстів. 

Реабілітація речі від її лише товарного статусу є 
базовою характеристикою постмодерністських розро-
бок – від "парламенту речей" (Б. Латур) до "куль-
турної біографії речі" (І. Копитофф). Дані позиції вка-
зують як на підрив надзвичайного статусу суб’єкта, 
його самодостатності, так і на надання певних актор-
них функцій самим речам.  

Наочна тенденція "естетизації повсякденності" вже 
була розглянута в пункті 1.1. "Фонтан" М. Дюшана поза 
виставковим контекстом перетворюється на баналь-
ність. Саме ця здатність до тиражування як включення 
в повсякденність або, навпаки, виставлення у поза-
повсякденність галерейного простору і є головною 
креативною потужністю митця. Тим самим постать 
митця та експерта/критика розмивається. Здатність 
втілити в матеріальній формі особливий сенс перетво-
рюється на можливість його розмноження як втілення в 
різні контексти або, навпаки, виштовхування того, що 
вже втілене, в матеріальний простір публічності. Тим 
самим ідеологія як демонізація суспільної свідомості, 
творення як втілення в певному шматку матерії особ-
ливого статусу перетворюються в умовах культурної 
гегемонії у творення самого статусу.  

Проте естетизація повсякденності проявляється не 
лише в прикрашенні речі або певного середовища як 
"системи речей". Мистецтво не обмежується виробниц-
твом речей, а претендує на виробництво естетичної 
події. Це було зазначено вже в тезах "мистецтва май-
бутнього" Р. Вагнера. Проте найбільш повно "естетика 
існування" як самовиробництва, як зазначалося вище, 
здійснюється у віртуальному просторі. Тут потоки обра-
зів життя затоплюють та навіть знищують не лише гля-
дацьку аудиторію, а й розмивають ірраціональний за-
лишок суб’єкт-об’єктної опозиції, на якому трималось 
"жорстке ядро Модерну". Сама парадоксальність куль-
турних індустрій заснована на модерному протистав-
ленні людини та речі. Проте етимологічний аналіз 
терміну "індустрія" виявляє, що так було не завжди.  

Р. Вільямс визначає поняття індустрії як одне з 
ключових для культурних досліджень. Він присвячує 
йому окрему статтю у своїй авторській енциклопедії 
та звертається до етимологічного аналізу даного тер-
міну в англійській мові. Цей авторитетний представник 
Cultural Studies говорить, що industrie можна зустріти з 
XV століття. Уже в XVI столітті у роботі відомого англій-
ського дипломата та мислителя Т. Еліота "Наставник" 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 45 ~ 
 

 

 

(Thomas Elyot "The Boke Named the Governour") 
зазначається, що дане слово не так давно для тих часів 
увійшло в обіг англійської мови. Воно визначається як 
здатність людини до сприйняття нових винаходів і по-
рад. Така спритність та працьовитість певною мірою 
протиставляється лінощам і тупості, що свідчить про 
певний ментальний характер описуваного феномена. 

Латинське коріння endostruos англійського терміну 
industria, industrius означає "той, що будує в глибині, 
усередині". У християнській традиції воно пов’язане з 
концептом "божого промислу" з профетичним відтінком 
провіденціалізму. Секуляризація змісту терміну вияв-
ляє актуалізацію практичних умінь людини.  

Такий наголос на спритності та вмілості раннього 
модерного сенсу англійського терміну industrie є близь-
ким до синкретизму слов’янського "промисел", в якому 
дієслово "промишляти" пов’язане з конотаціями полю-
вання/риболовства та навіть грабування. Тобто це були 
швидше різновиди збирання та навіть привласнення, ніж 
власне виробництво. Лише поступово дрібне та кустар-
не ремісництва, що доповнювали в аграрному суспі-
льстві першу історичну форму розширеного виробниц-
тва, отримають назву промислу. Досі промисловість, що 
зорієнтована на видобування природних ресурсів, збе-
рігає свій премодерний зв'язок з привласненням, труд-
нощами ручної праці та налаштованістю на важкий ре-
зультат "праці та днів".  

Ці конотації доброчесної працьовитості довго 
зберігаються в англійській мові: "Іndustrious, що 
означає або майстерний (вмілий), або посидючий, був 
загальнопоширеним прикметником у XVІ столітті. З 
XVІ століття з’являються виведені (industrial) фрукти, 
у сенсі розрізнення культивованих (industrial) і при-
родних рослин. Термін Industrial тоді застосовувався 
рідко або зовсім відсутній до XVІІІ століття, коли по-
чався розвиток, який зробив його загальним з 
ХІХ століття. Можливо, було нове запозичення з 
французької мови" [10, p. 165]. Англійське industrial – 
нове втілення римської cultural. 

Лише поступово модерний сенс індустрії проступає 
в цьому слові. Хоча воно ще довго використовувалося 
як антонім лінощів і тупості, як синонім працьовитості, 
проте формується й більш вузький зміст ‒ як методу 
роботи або пристрою. Помітні пуританські конотації 
поміркованості та наполегливості, у протилежність 
отіуму (священному нічого неробленню Премодерну). 
А також відтінок праці з пристроєм, річчю, інструмен-
том. Те, що в подальшому буде розгортатися, тяжіти 
до індустріального, машинного виробництва. "Саме з 
XVІІІ ст. виникає смисл industry як інституту або сукуп-
ності інститутів, що почали виникати. У цьому було 
значення “Коледжу індустрії для всякої корисної тор-
гівлі й землеробства” в 1696 році і подальших “шкіл” 
індустрії, пов'язаних з недільною школою. Але най-
більш широкого використання набув у XVІІІ ст. “буди-
нок промисловості”, робітний дім, де ідеї примусового 
застосування й корисної/успішної роботи прийшли ра-
зом. Тоді, в Адама Сміта, сформульоване модерне 
узагальнююче використання поняття: “…кошти, 
призначені для підтримки промисловості/індустрії” (“Ба-
гатство народів”, 1776). З 1840 р. та пізніше це викори-
стання терміну стало загальним: Б. Дізраелі – “наші 
національні галузі промисловості/індустрії” (1844); 
Т. Карлейль – “лідери промисловості” (1843). Сенс тер-
міну “індустрія” як людської якості, а не устано-
ви/інституту продовжує використовуватися, але був 
підпорядкований попередньому сенсу після цього 
періоду" [10, p. 166].  

Р. Вільямс ретельно розбирає використання коно-
тації "індустрії" в роботах А. Безансон [8], а також 
В. Вордсворта, Ф. Енгельса, Р. Оуена. Він зупиняє ува-
гу на введені терміну "індустріалізм" Т. Карлейлем у 
1843 р. та "індустріальна революція" А. Тойнбі – у 
1881-му . З цього часу загальнокультурною очевид-
ністю стали "два різні (хоча перехресні) сенси: серії 
технічних винаходів (у якому ми можемо говорити про 
другу чи третю промислову революцію); а також у 
більш широкому, але й більш історично специфічному 
сенсі соціальних змін – інституту індустріалізму, або 
промислового капіталізму" [10, p. 167]. Р. Вільямс 
зазначає, що співвідношення між індустріалізмом та 
капіталізмом є проблематичним та потребує уточнен-
ня. Відмінність між цими термінами зустрічається й у 
інших дослідників. Так, наприклад, відомий автор світ-
системного аналізу І. Валлерстайн також відрізняє фа-
зи аграрного та індустріального капіталізму в історії 
європейської світ-системи.  

Специфіка нового порядку виробництва, що почи-
нався з конкуренції економічних ефектів та технічних 
пристроїв, корелює з новим типом організації соціуму в 
цілому. Модерному ладу індустріальне суспільство від-
повідає своєю спрямованістю на модус часу. Адже еко-
номічна ефективність виробництва тут заснована на 
ідеї перманентного технічного оновлення, яке має ви-
переджати "суспільно необхідний робочий час". Проми-
словий порядок організації соціуму разом із загальною 
настановою раціональної організації машинного вироб-
ництва формує власну соціальну структуру – промис-
ловці та робочі. Сукупність різновидів промисловостей 
(легкої, важкої, вугільної) не суперечить організаційній 
єдності соціуму. Адже суспільний характер розподілу 
праці забезпечує "органічний тип" солідарності. Аграр-
на сфера, яка довго залишалася немеханізованою 
(навіть при тотальній залученості в капіталістичні 
структури в більшій частині світу), стала індустріально 
організованою лише в першій третині ХХ століття, що 
остаточно систематизувало (тобто зробило єдиним на 
засадах певного принципу) матеріальне виробництво. 
Опозиція "промисловці та робочі" була екстрапольова-
на на більш широкий соціальний контекст – робото-
давці та (наймані) робітники. Дана опозиція замінила 
собою класичну тричастинну структуру Премодерну 
(oratores, bellatores, laboratores) та унаочнила модерне 
протиставлення соціального та культурного.  

Де-диференціація даної опозиції здійснюється в аме-
риканській за походженням термінології: індустрія свят-
кова/розваг/дозвілля. Такі поняття формулюються впер-
ше в такому розділі сучасної західної економічної науки, 
як "економіка культури" (Economics of Culture). Зазначені 
дослідження фіксують необхідність раціоналізації та уні-
фікації (останню Т. Адорно вважає навіть більш важли-
вим атрибутом для культурної індустрії, ніж технізацію) 
сфери духовного виробництва. У цілому тенденції 
культурофікації індустрії та індустріалізації культури не 
суперечать аутентичному сенсу індустрії, якщо не забу-
вати про її витоки та подвійне значення, на якому 
наголошує Р. Вільямс: "Є два основних сенси індустрії: 
(I) людська якість сталих прагнень або зусиль; (II) уста-
нова або сукупність інституцій для виробництва або 
торгівлі. Два сенси можна обережно розділити їх сучас-
ними прикметниками працьовитий/умілий (industrious) і 
промисловий (industrial)" [10, p. 166]. Адже промис-
ловість є не лише використанням природного середови-
ща, а й "неорганічним тілом людини". 

Висновок. Таким чином, така загальнокультурна 
очевидність сучасності, як індустріалізація виробництва 
об’єктів культури (1), передбачає наявність таких сим-



~ 46 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

птомів сучасності: 1). модерністський варіант комодифі-
кації об’єктів культури (творів мистецтва, університет-
ської освіти тощо), а також 2) їх масове тиражування. 
Крім того, зазначена тенденція містить у собі наступні 
позиції: 3) комодифікація споживання; 4) втрата куль-
турними об’єктами регулятивної та критичної функцій; 
5) проективність культурного виробництва. 

Зворотна тенденція культурофікації індустрії 
(2) містить наступні аспекти: 1) втрата комерційних 
цілей культурного виробництва; 2) "економіка знаків"; 
3) зростання ролі культурної компетенції в процесі 
власне індустріального виробництва, 4) зменшення 
вартості матеріальної складової продукції. 

Запропонована класифікація тенденцій та симп-
томів культурної індустрії не претендує на вичерп-
ність та довершену систематичність. Вона покликана 
прояснити логіку становлення зазначеного феномена 
культури не лише як форми де-диференціації куль-
турного (висока культура) та індустріального (істо-
рична форма суспільного), а й де-диференціації куль-
турного та соціального взагалі. 

Французький дослідник Г. Тард пропонував термін 
"суперсоціальне", сенс якого передбачає певне про-
тиставлення власне соціальному (яке абсолютизує 
індустріальна організація суспільства). Але таке про-
тиставлення є не замиканням окремої соціальної 
складової як елітарної, а формуванням іншого типу 
суспільного в його синтетичній єдності з культурним. 
Зокрема, даний процес є синтезом людини та речі (як 
"парламент речей"), де-диференціацією матеріаль-
ного та духовного, виробництва та споживання, отже, 
соціального та культурного. Культурна індустрія 
прояснює сенс культури як способу буття людини в 
ракурсі усталеності її зусиль, способу їх інституалі-
зації та сигніфікації.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Беньямин В. Краткая история фотографии [Електронний ре-

сурс] / В. Беньямин; [пер. с нем. С. Ромашко] // В. Беньямин. Произ-
ведение искусства в эпоху его технической вопроизводимости. Изб-
ранные эссе. – Москва: Медиум, 1996. – С. 66-91. – Режим досту-
пу:http://www.academyphotos.ru/library/benjaminkratrayaistoriya.pdf 

2. Вирильо П. Машина зрения [Електронний ресурс] / П. Вирильо; 
[пер. с фр. А. Шестакова]. – СПБ: Наука, 2004. – 140 с. – Режим доступу: 
https://monoskop.org/images/1/19/Virilio_Paul_Mashina_Zreniya.pdf 

3. Гройс Б. В сущности, современное искусство является теоло-
гией музея [Електронний ресурс] / Б. Гройс. – Режим доступу: 
http://www.colta.ru/articles/art/10713 

4. Леш С. Соціологія постмодернізму / Леш С.; [пер. з анг. 
Ю. Олійнік]. – Львів: Кальварія, 2003. – 344 с. 

5. Лэш С., Урри Дж. Хозяйства знаков и пространства. Введение / 
С. Лэш, Дж. Урри [пер. М.С. Добряковой] // Экономическая социоло-
гия. – 2008. – Т. 9. – № 4.– С. 49–56.  

6. Мукаржовський Я. Мова літературна і мова поетична / 
Я. Мукаржовський // Антологія світової літературно-критичної думки 
ХХ ст. [за ред. М.Зубрицької]. – Львів.: Літопис, 1996. – С. 324–343. 

7. Сартр Ж.-П. Что такое литература? [Електронний ресурс] / 
Ж.-П. Сартр [пер. с фр. М. Драко]. – Минск: Попурри, 1999.– 448 с. – 
Режим доступу: http://lib.ru/SARTR/s_literatura.txt 

8. Bezanson A. The Early Use of the Term Industrial Revolution 
[Електронний ресурс] / A. Bezanson // The Quarterly Journal of 
Economics. – 1922. – Vol. 36, №. 2. – Р. 343–349. – Режим доступу: 
https://www.jstor.org/stable/pdf/1883486.pdf 

9. Hall S., Resistance Through Rituals / S. Hall. – London: 
Hutchinson, 1976. – 178 р.  

10. Williams R. Keywords: a Vocabulary of Culture and Society / 
R. Williams. – New York: Oxford University Press, 1983. – Р. 165–168. 

11. Williams R. The Long Revolution. / R. Williams. – Tonawanda: 
Broadview Press, 2001. – 399 р. 

 
REFERENCES 
1. Benjamin, W. (1996). A Short History of Photography (in Russian). 

Retrieved from http://www.academyphotos.ru/library/benjaminkratrayaistoriya.pdf 
2. Virilio, P. (2004). The Vision Machine (in Russian). Retrieved from 

https://monoskop.org/images/1/19/Virilio_Paul_Mashina_Zreniya.pdf 
3. Groys, B. (2016). V sushnosti, sovremennoe iskustvo yavlyayetsa 

teologiey museya [In Fact, Contemporary Art is Theology of the Museum]. 
Retrieved from http://www.colta.ru/articles/art/10713 

4. Lash, S. (2003). Sociology of Postmodernism. Lviv, Kalvariya (in 
Ukrainian). 

5. Lash, S., Urry J.(1994). Economika znaka i prostranstva. Vvedenie 
[Economies of Signs and Space. Introduction]. In Economicheckay soci-
ologiya [Economic sociology], 4, 49–56. 

6. Mukařovský, J. (1996). Mova literature ta mova poezis [Literary 
Language and Poetic Language]. In Anthology Svitovoy Literature, 
critichoy dumki XX stolitty [Anthology of the world literary critique of the 
XX century]. Lviv, Litopis.  

7. Sartre, J.-P. (1999). Chto takoe literatura? [What is Literature?]. 
Retrieved from http://lib.ru/SARTR/s_literatura.txt 

8. Bezanson, A. (1922) The Early Use of the Term Industrial 
Revolution. The Quarterly Journal of Economics. Vol. 36, 2. Retrieved 
from: https://www.jstor.org/stable/pdf/1883486.pdf 

9. Hall, S. (1976). Resistance Through Rituals. London, Hutchinson. 
10. Williams, R. (1983). Keywords: a Vocabulary of Culture and 

Society. New York, Oxford University Press. 
11. Williams, R. (2001).The Long Revolution. Tonawanda, Broadview 

Press. 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  24 . 0 5 . 17  

 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 03022, Украина  
 

К ДЕФИНИЦИИ ПОНЯТИЯ "КУЛЬТУРНАЯ ИНДУСТРИЯ": ОПИСАНИЕ СИМПТОМОВ И АНАЛИЗ ТЕНДЕНЦИЙ 
 
Статья посвящена анализу такого широко изучаемого феномена современности, как культурная индустрия, которая включает 

две встречные тенденции: индустриализацию производства объектов культуры и культурофикацию индустрии. Первая предпола-
гает наличие таких симптомов современности, как: модернистский вариант коммодификации объектов культуры (произведений 
искусства, университетского образования и т. п.), а также их массовое тиражирование. Кроме того, указанная тенденция включает 
в себя следующие позиции: коммодификация потребления, потеря культурными объектами регулятивной и критической функций, 
проективность культурного производства. Обратная тенденция культурофикации индустрии содержит следующие аспекты: ре-
дукция коммерческих целей индустриального производства, "экономика знаков"; возрастание роли культурной компетенции в про-
цессе собственно индустриального производства, уменьшение стоимости материальной составляющей продукции. 

Ключевые слова: культурная индустрия, индустриализация культуры, культурофикация индустрии, индустрия, производство, потребление, сигнификация. 
 
O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Vladimirrvska Street, Kyiv, 03022, Ukraine 

 
TO THE DEFINITION OF THE CONCEPT "CULTURAL INDUSTRY": DESCRIPTION OF SYMPTOMS AND ANALYSIS OF TRENDS 
 
The article is devoted to the analysis of such extensively studied phenomenon of modernity as cultural industry, which includes two opposite 

tendencies: the industrialization of cultural objects production and the "culturification" of industry. The former presupposes the presence of such 
symptoms of modernity as: a modernist version of the commodification of cultural objects (works of art, university education, etc.) as well as their 
massive reproduction. In addition, this tendency includes the following positions: the commodification of consumption, the loss of cultural objects 
of their regulatory and critical functions, the projectivity of cultural production. 

The reverse tendency – "culturification" of industry – contains the following aspects: the reduction of commercial goals of industrial produc-
tion, the "economy of signs": an increase in the role of cultural competence in the process of actual industrial production, a reduction in the cost of 
the material component of the production. 

The proposed classification of tendencies and symptoms of the cultural industry does not claim for exhaustiveness and completed systematic-
ity. It is designed to clarify the logic of the formation of this phenomenon of culture, not only as a form of de-differentiation of cultural (in the sense 
of high culture) and industrial (as a historical form of social), but also as the de-differentiation of cultural and social ones in general. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 47 ~ 
 

 

 

The industrial society, whose existence is the basis for the absolutization of the industry autonomy, is one of the historical forms of the social itself. 
In this type of society, cultural autonomy is realized as the closure of an elitist social structure. Withdrawal from an industrial society implies "Reassem-
bling the social", a synthetic unity of social and cultural. In the logic of "liquidity of Modern" (opposite to solidity) and of the subject-object opposition, 
this process manifests itself in the process of human and things synthesis (as a "Making things public"), that is, in the de-differentiation of material and 
spiritual production and consumption, is therefore in social and cultural. The definition of the cultural industry clarifies the meaning of culture as a way 
of being a human in the perspective of the sustainability of his efforts, the kind of their institutionalization and signification. 

Keywords: cultural industry, industrialization of culture, culturafication of industry, industry, production, consumption, signification. 
 
 
УДК 130.2:101.1:17.023:179.9(450) 

М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
mrogozha@ukr.net 

 
ФІЛОСОФ У ПРОСТОРІ І ЧАСІ КУЛЬТУРИ (ХРОНОТОП ЖИТТЄВЧЕННЯ). ЧАСТИНА І 

 
Стаття присвячена осмисленню філософського способу життя як інваріанта західної культури. У статті містяться відповіді на пи-

тання: який вплив на особу, яка мислить, мають час і місце її життя і чи взагалі можливо ставити питання таким чином? Вказується, що 
біографічний метод історико-філософського дослідження уможливлює культурологічне прочитання життєдіяльності філософа в контексті 
унікальності місця і часу як хронотопу життєвчення. Хронотоп як "часпростір" (М. М. Бахтін) задає у певний період часу згущення його при-
кмет, у результаті чого у певному місці культурного простору народжується унікальний образ мислителя. Хронотоп задає неповторність 
філософських запитів мислителя. Розгляд його концепції крізь призму прожитого життя дає можливість зіставляти обґрунтоване і прак-
тиковане і за їх збігу вести мову про життєвчення філософа. У першій частині статті розглядаються "часпростори", в яких відбуваються 
мислителі домодерної культури: Сократ, Плотін, Фома Аквінський і Сігер Брабантський. 

Ключові слова: життєвчення, хронотоп, духовні вправи, філософ, Сократ, Плотін, Фома Аквінський, Сігер Брабантський. 
 
Постановка проблеми. Г. Арендт у промові на 

честь присвоєння їй премії Зоннінга за внесок в євро-
пейську культуру (1975) [5] оприлюднила свої мірку-
вання щодо місії філософа в сучасному світі. Вона за-
уважила, що традиційний для філософа споглядальний 
спосіб життя (vita contemplativa) у ХХ ст. поступається 
місцем активній включеності у громадське життя в 
модусі vita activa. Вся її мислиннєва діяльність концен-
трувалася на суспільно-політичному житті Заходу, вона 
осмислювала резонансні політичні події і надавала свої 
тексти не лише спеціально підготовленій аудиторії, але і 
широкій освіченій публіці переконливо і нетривіально. 
Пережите, відчуте і продумане знайшло відбиток у всіх її 
текстах, а сформульовані на основі цього ціннісні регу-
лятиви визначили форму і зміст її публічних дій. 

Цей конкретний приклад осягнення філософом 
своєї місії дає привід замислитися над питанням при-
значення філософа у світі. Така, на перший погляд, 
суто філософська проблематика може бути розгляну-
та в культурологічному ключі: який вплив на особу, 
яка мислить, мають час і місце її життя і чи взагалі 
можливо ставити питання таким чином?  

Аналіз досліджень і публікацій. Почнемо з останньо-
го питання, воно носить радше методологічний характер. 
В історико-філософських дослідженнях наявні дві 
взаємовиключні точки зору на особистісний фактор в 
історико-філософському пізнанні. Одна з них у сучасній 
англомовній літературі називається компартменталізмом 
(з англ. compartment – розділення на відсіки, дроблення) і 
полягає в утвердженні філософії як стрункої концептуаль-
ної системи, "чистої філософії", заняття, що "має свій ціл-
ком самобутній та раз і назавжди встановлений предмет, 
свої самодостатні методи, свій фіксований дисциплінар-
ний та інституційний статус" [17, с. 3]. Відповідно, "життя 
філософа абсолютно нічого не дає для розуміння його 
вчення, отже, їх потрібно розглядати окремо" [15, с. 3]. 

За іншою точкою зору, у життєдіяльності мислителя 
убачається ключ до розуміння його філософії. Духовне 
життя філософа, ангажованість певними проблемами зу-
мовлюють його мислення, визначають розгортання тео-
ретичних пошуків. В історико-філософських дослідженнях 
така індивідуально орієнтована тенденція отримала назву 
"біографічний поворот" [16, с. 23]. Саме ця, друга точка 
зору уможливлює культурологічне прочитання життєді-
яльності філософа в контексті унікальності часу і місця. 

Чому людина відчуває потребу у мисленні, у філо-
софському розмислі? Г. Арендт у вже згадуваній про-
мові зазначала, що потреба у філософії виникає тоді, 
коли "питання, що стосується головних умов людського 
життя, яке саме по собі, по суті, таке ж старе, як людсь-
кий рід, набуває надзвичайної гостроти" [5, с. 40]. Істо-
ричні обставини, злами особистої долі, визначені ними, 
зумовлюють специфіку мислення, постановку філософ-
ських питань. Арендт підкреслювала, що філософські 
питання ставляться наодинці: "З часів Платона мислен-
ня визначається як беззвучний діалог із самим собою; 
тільки так я можу скласти собі компанію і бути нею задо-
волений. Філософія – це одиночна справа" [5, с. 40].  

До цієї думки, незалежно від Арендт, прийшов її мо-
лодший сучасник М. Мамардашвілі, міркуючи про буття 
людини в культурі. Питання про людину в культурі є пи-
танням про реальні духовні запити. "Відповідь на нього 
не може бути остаточною, завершеною хоча б тому, що 
ми самі собі його адресуємо" [14, с. 148]. У статті "Думка в 
культурі" у світлі розглядуваної проблематики важливо 
зафіксувати два моменти. По-перше, наявність майже то-
тожної арендтівській позиції щодо філософування як діа-
логу з самим собою. По-друге, очевидним є вихід так за-
даної проблематики на розмисли про духовні витоки, про 
європейську культуру взагалі. "Я хочу сказати, що якщо 
ми його (це питання – М.Р.) адресуємо, то, значить, пита-
ємо себе про свої витоки, тобто шукаємо возз’єднання з 
нашою духовною батьківщиною, а саме з… європейською 
культурою" [14, с. 148]. (Слід зазначити, що у тексті Мама-
рдашвілі вказано "з християнською європейською культу-
рою". Очевидно, у цьому формулюванні відбилося повсяк-
часне звернення інтелектуалів пізньорадянського часу до 
цінностей християнства як невід’ємної складової європей-
ської культури, що заперечувалося радянською ідеологією 
протягом тривалого часу. Але оскільки у даній статті озна-
чення "християнський" потребуватиме додаткових пояс-
нень і зайве ускладнить текст, то його наразі опущено). 
Таким чином філософ проводить думку про історичну зу-
мовленість мислення, особистісний вимір філософуванння, 
про його конкретизацію у просторі і часі західної культури. 

Тут варто пригадати категорію хронотопа, запро-
поновану М. М. Бахтіним для дослідження структури 
художнього твору. "Хронотоп – часпростір, сутнісний 
взаємозв’язок часових і просторових відносин, худож-
ньо осмислених в літературі" [6, с. 341]. Бахтін зазна-

© Рогожа М. М., 2017 


