
~ 78 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

3. Convention on the Protection and Promotion of the Diversity of 
Cultural Expressions (2005). Retrieved from http://unesdoc.unesco.org/ 
images/0014/001429/142919r.pdf. 

4. Babe, R. E. (2009) Cultural Studies and Political Economy: Toward 
a New Integration. USA, Lanham, MD: Rowman and Littlefield. 

5. Creative Industries Mapping Document (2001). Retrieved from 
https://www.gov.uk/government/publications/creative-industries-mapping-
documents-2001 

6. Frey Bruno, S. (2003) Art: the Economic Point of View. Arts and 
Economics, 19–34. 

7. Garnham, N. (1995) Political Economy and Cultural Studies: 
Reconciliation or Divorse? Journal Critical Studies in Mass 
Communication, 12, 60–71. 

8. GREEN PAPER. Unlocking the Potential of Cultural and Creative 
Industries (2010). Retrieved from http://eur-lex.europa.eu/legal-
content/EN/ALL/?uri=CELEX:52010DC0183  

9. Hesmondhalgh, D. (2008) Cultural and Creative Industries. In The 
SAGE Handbook of cultural analysis. Bennett T., Flow J. London, SAGE 
Publications. 

10. Roodhouse, S. (2006) The Creative Industries: Definitions, 
Quantification and Practice. In Cultural Industries. The British Experience 
in International Perspective. Humboldt-Universität zu Berlin, 13–33. 

11. Sommerville, J. C. (1996) The News Revolution in England: 
cultural dynamics of daily information. New York, Oxford University Press. 

12. Throsby, D. (2008) The concentric circles model of the cultural 
industries. Cultural Trends, 17(3), 147–164. 

13. Williams, R. (1960) Culture and Society 1780‒1950. New York. 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 0 6 . 17  

 
И. И. Пархоменко, асп., каф. этики, эстетики  
и культурологии, философский факультет 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ПОНЯТИЕ "КУЛЬТУРНЫЕ" И "КРЕАТИВНЫЕ ИНДУСТРИИ" В ЗАПАДНОЕВРОПЕЙСКОМ НАУЧНОМ ДИСКУРСЕ  
И ПРАВИТЕЛЬСТВЕННО-ИНСТИТУЦИОНАЛЬНЫХ ПРАКТИКАХ ВЕЛИКОБРИТАНИИ И ЕВРОПЕЙСКОГО СОЮЗА 

 
Рассмотрены современные научные и правительственно-институциональные подходы европейских ученых и управленцев к оп-

ределению понятия "культурные и креативные индустрии", которое сейчас активно используется на территории стран ‒ развитых 
демократий: Великобритания, страны Европейского Союза, США и другие, с целью выяснения его содержания. Проанализированы 
существующие модели культурных и креативных индустрий, чтобы определить, в чем их отличие. Выяснено, что ресурсом произ-
водства культурных индустрий является креативная деятельность индивида или коллектива и при этом креативная деятель-
ность может быть составляющей производства других индустрий, осуществляющих выпуск продукции прежде всего с целью ее 
функционального использования потребителями и имеющих коммерческую направленность как первоочередную. Подчеркнуто, что 
культурные индустрии, в соответствии с документами ЕС и конвенциями ЮНЕСКО, рассматриваются в качестве различных форм 
культурного выражения, конечный продукт которых содержит прежде всего культурную ценность. 

Ключевые слова: культурные и креативные индустрии, Европейский Союз, культурный продукт, экономика культуры, формы культурного выражения. 
 
I. I. Parkhomenko, PhD candidate in philosophy 
Philosophical Faculty, Department of Ethics, Aesthetics and Cultural Studies 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

THE CONCEPT OF CULTURAL AND CREATIVE INDUSTRIES IN THE EUROPEAN ACADEMIC FIELD 
AND POLICIES OF THE EU AND GREAT BRITAIN 

 
Current European integration course in Ukraine requires rethinking Ukrainian scientific and policies meaning of the cultural sphere as the set of 

cultural industries, which produce and distribute goods or services with special cultural value, irrespective of the commercial value they may have. 
According to the main UN Resolutions, UNESCO Conventions and legal activity of the European Commission since 90th of XX century cultural 
assets are considered to be - an instrument and resource of economic, cultural and social sustainable development of states, cities and regions. 
New conditions require scientific methods for modelling Ukrainian cultural industries, identification of the priority industries. Besides the concept 
of cultural industries European scientists and governmental officials, use the concept of creative industries, especially, for the policymaking. All 
that show the need for clarification of these concepts in Ukrainian scientific field and policies making practice for governmental purposes.  

The purpose of this article is to study the meaning of the concepts of cultural and creative industries according to the European scientific discourse 
and policies making documents in the EU and the UK. The article shows that modern European scientists do not use the tradition of critical interpreta-
tion of the cultural industry, which was offered by representatives of the Frankfurt School in the mid-twentieth century. Scientists improve concepts to 
identify the sphere of culture as an economic reality, which is reflected in the specific governmental documents of the UK, the EU and UNESCO for 
policies making to improve sustainable development. The models of cultural and creative industries offer a logic of distinction according to the basis of 
the value component: the output of the creative activity has utility that is more functional for the consumers; it could be a component of the production 
of other industries, not only cultural industries. Cultural output has cultural value. The purpose of the creative industries is to produce goods and ser-
vices for the commercial trade. Cultural industries produce cultural content, which embodies or conveys cultural expressions. 

Keywords: cultural and creative industries, EU, cultural goods and services, cultural economy, cultural diversity and expressions 
 
 
УДК 008:379.8 

І. В. Петрова, д-р культурології, проф. 
Київський національний університет культури і мистецтв 

вул. Чигоріна, 14, м. Київ, 01042, Україна 
petrovaiw@gmail.com 

 

ОСОБЛИВОСТІ СТАНОВЛЕННЯ Й РОЗВИТКУ КУЛЬТУРНО-ДОЗВІЛЛЄВИХ  
ПРАКТИК ДАВНЬОЇ ГРЕЦІЇ 

 
Метою статті є аналіз особливостей, які вплинули на розвиток культурно-дозвіллєвих практик в Античній Греції. Автором 

обґрунтовуються передумови, що сформували відповідну ієрархію життєвих цінностей стародавнього грека й створили основу для 
розвитку давньогрецького дозвілля. Провідними визначено абсолютний космологізм, релігійність та політеїзм, психологічні 
особливості античних греків та агон грецького життя, культуротворчу активність особи, полісну система державоустрою, особ-
ливе сприйняття свободи, наявність вільного часу. Розкрито сутність таких культурно-дозвіллєвих практик, як симпосії, гімнасії, 
професійні, релігійні та політичні гуртки, агони, театральні вистави, відвідання агори й організація свят. Доведено, що на систему 
організації дозвілля в античній Греції вплинула загальна патріархальна орієнтація грецької цивілізації. Обґрунтовано думку про те, що 
значення дозвілля визначалося його роллю у сприянні суспільній рівновазі: між тенденціями до інтеграції й диференціації суспільства, 
до його об’єднання та ієрархізації. 

Ключові слова: дозвілля, культурно-дозвіллєві практики, давньогрецька культура, свобода, обов'язок, необхідність, цивілізація дозвілля. 
 
Постановка проблеми. Соціальні й культурні 

зрушення в суспільстві, суттєво змінивши ціннісні 
орієнтації сучасної людини, спонукають до осмислен-
ня тих питань, які привертають прискіпливу увагу не 

лише культурологів, але й філософів, психологів, 
істориків, соціологів та педагогів. Чи може людина в 
сучасному суспільстві бути вільною? Чи існує свобода 
у сфері вільного часу чи, можливо, йдеться лише про 

© Петрова І. В., 2017 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 79 ~ 
 

 

 

вибір тих варіантів дозвіллєвої поведінки, які 
зумовлені суспільними цінностями і нормами? Чи по-
винно дозвілля мати соціальне навантаження? Чи 
диктує суспільство особі, якими видами дозвіллєвої 
діяльності їй займатися, якщо останні вирішують 
важливі для функціонування держави завдання? Чи 
доречно обстоювати думку про застосування критеріїв 
"раціонального дозвілля"? 

Відсутність чітких відповідей на ці запитання 
породжує складну культурологічну проблему, в основі 
якої лежать суперечності: між необхідністю самостійно, 
вільно обирати певний вид дозвіллєвої діяльності й від-
сутністю життєвого досвіду в організації свого дозвілля; 
між загальноприйнятою системою людських цінностей і 
реальним їх засвоєнням; між морально-етичними ідеа-
лами і життєвою орієнтацією окремої людини. Тому по-
няття "свобода" і "дозвілля" в культурологічному кон-
тексті пов’язані з необхідністю формувати у людини 
вміння користуватися свободою вибору, оцінювати її й 
усвідомлювати значення свободи у дозвіллєвому 
просторі, самостійно організовувати своє дозвілля. Від-
повідь на означені питання, на нашу думку, необхідно 
шукати в Стародавній Греції, яку вчені-антикознавці 
небезпідставно називають "цивілізацією дозвілля". 

Аналіз досліджень і публікацій. Сприйняття світу, 
яке формувало відповідну ієрархію життєвих цінностей 
і стереотипів, вплинувши на співвідношення свободи і 
необхідності у дозвіллєвих практиках античної Греції, 
розглянуто нами за епічними творами Гомера і Гесіода, 
поезіями Теокріта і промовами Лукіана, філософськими 
й історичними працями Фукідіда, Ксенофонта, Плато-
на, Аристотеля, у яких відбились релігійно-міфологічна 
свідомість античних греків, їх ставлення до колектив-
них святкувань, спортивних, музичних чи поетичних 
змагань, свят на честь певного божества.  

Різновиди дозвіллєвих практик античної Греції ре-
конструйовано завдяки працям В. Буркерта, В. Вінде-
льбанда, Ф. Зелінського, Б. Рассела, Е. Фролова. Осо-
бливо необхідно відзначити роботу Г. Арендт, яка, 
здійснивши аналіз понять "свобода" і "дозвілля" в ан-
тичному й сучасному суспільствах, наголошує на 
суттєвих розбіжностях між ними. Якщо для масового 
суспільства "свобода" означає передусім економію 
часу, який  людина витрачає на споживання, то в ан-
тичному світі дозвілля (як свобода) передбачало утри-
мання передусім від споживання і праці. 

Водночас питання специфіки дозвіллєвих практик 
античної Греції висвітлено недостатньо й обмежу-
ється поодинокими науковими розвідками А. Вілла, 
О. Гєнкіної, О. Гончарової, Т. Кендо, Ф. Солмсена та 
інших вчених. 

Метою статті є аналіз особливостей становлення й 
розвитку культурно-дозвіллєвих практик в античній Греції.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Осно-
ву давньогрецької культури становив абсолютний, оду-
хотворено-розумний та чуттєво-матеріальний космоло-
гізм (О. Лосєв). Думка античних греків ґрунтувалася на 
тому, що в космічному просторі вже існує світова 
гармонія. Необхідно лише вміти розвинути здібності для 
того, щоб осягнути таємниці цієї гармонії, відкрити зако-
ни буття. Таке сприйняття світу формувало відповідну 
ієрархію життєвих цінностей: споглядання переважало 
над перетворювальною активністю. Діяльність в 
античній Греції розуміли не як процес і динаміку, а як 
уже здійснене, статичне, втілене в результатах. Тому й 
вільне знання, на опанування якого спрямовувалося 
дозвілля вільнонародженого, мало незрівнянно більшу 
цінність, ніж технічні нововведення. Цей потяг до знання 

заради самого знання цінувався передусім як засіб до-
сягти задоволення, і лише настільки, наскільки це 
необхідно, щоб зберегти "світлу безтурботність духу". 
Додамо, що греки не знали гнітючого страху перед над-
природними силами, на відміну від людини Сходу. У 
своїх зацікавленнях вони не наштовхувалися на штучні 
перешкоди, але й не втрачали почуття побожності. 

Реальна культурна практика античного грека – це 
жертвоприношення у дні святкувань не одному, а 
кільком богам. Так, під час свята Елевсіній вшанову-
вали таких божеств, як Феміда, Деметра, Ферефат, 
Гестія, Афіна, Харіти, Гермес, Гера, Зевс, Посейдон, 
Артеміда. Досить часто храми і святилища, відведені 
кільком богам, були взаємопов'язані. Такий політеїзм 
відбивав багатоманітну реальність, у якій перебувала 
людина Античності. 

Верства жерців у Греції, не маючи панівного ста-
новища (виняток становить хіба що Дельфійська 
колегія), виконувала переважно літургічні та церемо-
ніальні обов’язки, не відіграючи значної ролі гаранта 
моральності у світі, у регулюванні поведінки людини в 
суспільному й особистому житті. Проте поклоніння 
певному божеству (загальноеллінському чи місце-
вому) було обов'язковим для всіх громадян полісу, а 
неповага до культу богів суворо каралася, аж до 
смертного вироку [3, с. 430‒431]. Тому релігійний об-
ряд був нормою, яка впливала на ціннісні орієнтації 
греків і визначала стереотип їхньої поведінки, зокре-
ма й у сфері дозвілля. Культове служіння було вод-
ночас і священнодійством, і святом, що дає підстави 
стверджувати: ранні форми дозвілля беруть початок у 
релігійній обрядовості. Життєрадісні боги греків лю-
били розкішні святкування, дивовижні вистави, 
спортивні змагання, а надто – свята на свою честь: 
Афіна, "зрадівши танцювальній забаві, не вважала за 
доречне звеселятися з порожніми руками, а прикра-
сившись зброєю, виконала свій танок" [12, с. 247]. 

Культові свята перетворювалися на агональні види 
дозвілля: випробування священних царів – на атлетичні 
змагання; діонісійські ритуали – на театральні видови-
ща; трапези на честь божества – на симпосії. Свята на 
честь богів олімпійського пантеону мали у житті антич-
них греків величезне значення: вони відрізнялися від 
буденного життя, переривали цілеспрямовану трудову 
діяльність, а звичайний розподіл ролей втрачав свою 
силу під час загального "відпочинку" [3, с. 181]. 

Своєрідність дозвіллєвих практик зумовлювалася пси-
хічними особливостями давніх греків, для яких були ха-
рактерні своєрідні діалектичність і оптимістичність світо-
відчуття. Готовність до змін, вміння радіти життю, безмеж-
на цікавість і гедонізм із схильністю до естетизму парадок-
сально поєднувалися із заповзятливістю, бережливістю, 
силою волі, цілеспрямованістю, об’єктивним усвідомлен-
ням трагічних сторін буття. Духовне життя греків характе-
ризувалося, за словами російського історика-антикознавця 
Ю. Андрєєва, "феноменом роздвоєної свідомості", існуван-
ням одночасно у двох різних вимірах: буттєво-практичному 
та ідеально-героїчному. І саме цей специифічний аспект 
менталітету греків став однією з головних передумов їх 
схильності до життя в дозвіллі, яке не призвело до нероб-
ства, байдикування чи марного витрачання часу (Геродот: 
"Греція пройшла школу бідності"). Як зазначав Ф. Зелін-
ський, завдяки своєму дозвіллю антична Греція виробила 
ідеали духовної культури, які неможливі без дозвілля, а 
створені, стали здобутком усього народу [6, с. 68]. 

Греки досить рано усвідомили небезпеку, яку прихо-
вують надмірні розкоші, неймовірні багатства, необмежені 
насолоди та пов’язана з ними зманіженість. Ідеал 



~ 80 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

інтелектуального самовияву індивідуальності й критерії 
прекрасного вважалися невіддільними від моральної 
поведінки. Тому прикметними видаються слова Перікла, 
виголошені ним під час поховання грецьких воїнів: "Ми 
любимо красу з простотою і мудрість без кволості. І ба-
гатство буває потрібне нам при нагоді більше для діла, а 
не для того, щоб хвалитися ним. І не сором у нас визна-
вати себе бідним, а ганебним уважається не уникати бід-
ності працею" [20, с. 285]. Скромність у побуті, неви-
багливість в одязі та їжі, на відміну від східних розкошів, 
надавали можливість грекам працювати шість годин на 
день, що зафіксовано у відомій епіграмі: "Шість для робо-
ти годин пристосовані, ті, що за ними Символом знаків 
своїх смертному кажуть: "живи" [6, с. 133–134]. Вони 
підтверджені сентенцією Софокла, який стверджував, що 
немає людини, не обтяженої працею, але блаженнішою є 
та, у якої її найменше.  

На становлення античної моделі дозвілля впливав 
агон грецького життя, який стимулював творчі досягнення 
і культурний розвиток Греції. Дух суперництва пронизував 
політику, економіку, війну, культуру і дозвілля. У праці 
Лукіана Солон вказує на корисність для усієї держави 
участі греків у змаганнях, бо: "…якби хтось, Анахарсисе, 
втратив у житті прагнення до слави, що залишилося б у 
нас гарного? І хто б старався здійснити щось велике?" [9, 
с. 226]. У суспільній свідомості античної людини форму-
валося сприйняття агоністичних успіхів як найважливішої 
мети життя вільнонародженого. "Найбільш грецький із 
грецьких поетів" Піндар, змальовуючи змагання аристо-
кратії, у першій Піфійській оді переконував, що найголов-
нішим у житті людини є досягнення доброї слави.  

Окрім чотирьох загальногрецьких змагань (Олім-
пійських, Піфійських, Німейських та Істмійських) Піндар 
згадує майже про тридцять змагань місцевого значення 
– у Фівах, Егіні, Афінах, Мегарі, Аргосі, Тегеї, Кірені та 
інших містах. Результати цих змагань, відбиваючи 
взаємозв'язок людини й античного божества, залежали 
від "родовитості" предків переможця, зусиль грека і волі й 
милості богів, які дарували йому перемогу. Про 
важливість агону, як доброго відпочинку від праці, йдеть-
ся й у поминальній промові Перікла [20, с. 285]. 

Агоністика як суспільна установка на виявлення і 
демонстрацію "найкращого", аристократичного способу 
життя, найвищого щастя, доступного людині, підтриму-
валася спонукальними мотивами, серед яких головними 
були бажання успіху і слави, суспільного визнання й 
вищості над іншими. Уже в Гомера бенкети і призи, що 
розігрувалися у змаганнях, змальовувалися як вияв ба-
гатства і престижності. При цьому дозвілля сприймалося 
як умова тривалих систематичних тренувань, пов’язаних 
з неабияким напруженням і самообмеженням, що було 
запорукою успішної участі в агоні. Водночас в описі Ел-
лади Павсанія серед багатьох богів (Асклепія, Гігієї, 
Ареса, Плутона, Діоніса) згадується й ім'я Агона [10, 
с. 45], що дає можливість пов’язати агон (змагання) з 
релігійно-міфологічною свідомістю античних греків. 

Пробудження духовних сил грецького народу вияви-
лося у небувалому злеті творчої активності особи. Якщо 
у країнах Сходу кожна людина виконувала заздалегідь 
призначену їй роль (воїна, майстра-ремісника, землеро-
ба тощо), то громадяни грецького поліса могли одночас-
но займатися і землеробством, і політикою, і військовою 
справою, і атлетичними змаганнями, і мистецтвом. Мис-
тецтво, архітектура, релігія, філософія, музика, позначе-
ні самоцінністю й самодостатністю особи, багатогран-
ністю її духовного і фізичного світів, яскраво відрізняю-
ться від культурних досягнень інших давніх держав. "У 
результаті, коли на європейському континенті панувала 
ще грубість звичаїв, тут почало вже пробуджуватись 

розуміння краси життя та його вищих інтересів. Дух, 
звільнившись від турбот про щоденні потреби, "жартую-
чи", породжує твори шляхетного дозвілля, мистецтва, 
науки; а це вже ознака освіченого розуму – у години 
дозвілля не піддаватись неробству" [4, с. 29]. Саме зна-
чення свідомого творчого духу дає підстави вважати 
Стародавню Грецію "цивілізацією дозвілля" [19, с. 9]. 

Каталізатором культуротворчих зусиль на дозвіллі 
стала система грецьких полісів, які розвивалися, поєд-
нуючи індивідуумів із спільним минулим, спільною куль-
турою та спільним способом життя. Полісна система 
виховувала у греків особливе світосприйняття: найви-
щою цінністю була спільнота, що забезпечувала добро-
бут кожного громадянина, доброчесність і гідність якого, 
відповідно, залежали від державної цінності людини. 
Тому приватне життя індивіда розчинялося у громадсь-
кому, а сімейне – переміщалося у відкрите для сто-
ронніх очей внутрішнє подвір’я – атріум. 

Ідея єдності громади та окремої особи передбача-
ла реалізацію творчих потенцій людини лише на бла-
го античного суспільства. Наявність багатства та на-
родження від благородних предків сприймалися не 
тільки як важливі елементи гідності, а й як сприятливі 
умови для вищих, одухотворених форм життя. Заслу-
га перед державою та вищість над іншими могли ви-
являтись у тих життєвих інтересах, які, на глибоке 
переконання греків, перебували під особливою опікою 
Муз, тобто у мистецтві, науці, філософії. Відповідне 
розуміння гідності стало життєвим ідеалом конкретно-
го індивіда, внаслідок чого у Стародавній Греції вихо-
вання мало на меті сформувати громадянина, спра-
ведливого до виконання суспільних справ, покладе-
них на нього державою, самостійного і вільного у 
розумінні свого соціального обов’язку і водночас муж-
нього, витривалого і фізично сильного. 

Ознакою повноцінного громадянина визнавалося 
право на володіння земельною ділянкою, військова 
служба, участь у політичному житті. Громадським обо-
в’язком (!) – участь у загальнодержавних святах, народ-
них зібраннях, релігійних урочистостях, атлетичних за-
няттях та змаганнях, супроводжуваних всенародними 
процесіями, трапезами, релігійними обрядами, тобто 
організацією "мимовільного" дозвілля1. Участь греків у 
державних святкуваннях сприймалася як засіб єднання, 
зміцнення політичної свідомості, відданості полісу та 
поширення морально-політичної ідеології.  

Однак усі розглянуті чинники не набули б реально-
го відображення у дозвіллєвих практиках, якби не 
наявність часу, не зайнятого рутинною буденною 
діяльністю і турботами про задоволення нагальних 
щоденних потреб. Саме це стало передумовою для 
формування "дозвіллєвого класу", без якого "людство 
ніколи б не вирвалося із стану варварства" [15]. Харак-
терною ознакою античної Греції, заснованої на полі-
сних засадах, була невідома іншим суспільствам фор-
ма рабовласництва, спрямована не на виробництво 
"засобів існування", а на забезпечення дозвіллям 
значної частини громади. Рабство у Стародавній Греції 
мало на меті виключити працю з умов життя, адже 
самодостатність можлива лише у дозвіллі [1, с. 109]. 

Наявність дозвілля залежала від розуміння антич-
ними греками значення свободи як стану відсутності 
яскраво вираженого панування над людиною та жор-
сткої регламентації поведінки індивіда, його особи-
стісної ініціативи, відносного невтручання "духовної 
                                                                  

1 Поняття "вимушене", або "мимовільне", дозвілля введено до 
наукового обігу О. Гєнкіною і розглядається як таке, яке виникає 
незалежно від бажань та волі учасників дозвіллєвої діяльності, за-
звичай пов’язане з цінностями агональності, релігійними культами та 
віддзеркалює рудиментарні форми релігійного служіння. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 81 ~ 
 

 

 

цензури" у вигляді всепроникного контролю жерців 
за настроями і поведінкою кожної людини, що при-
таманне країнам Стародавнього Сходу. Таке сприй-
няття свободи викликало відчуття своєї самоцінності 
та унікальності. Проте особиста ініціатива античних 
греків заохочувалася лише в межах, жорстко 
лімітованих інтересами колективу, який був важли-
вим регулятором поведінки індивіда у всіх її кон-
кретних проявах, поширюючись і на сферу дозвілля. 
Забезпечуючи вільному греку умови для самороз-
витку, породжуючи сильних і незалежних особисто-
стей, античне суспільство з підозрою ставилося до 
тих, чиї здібності й устремління перевищували чес-
толюбну посередність (афінський сикофант та 
остракізм – це теж грецький винахід). Особиста сво-
бода не мала суперечити розвитку суспільства в 
межах встановленого державного порядку. Звідси – 
державна підтримка і винагороди, контроль над 
сферою дозвілля або ж використання дозвіллєвих 
форм для вирішення політичних завдань. І все ж 
саме в античній Греції розвивалися небачені досі 
особисті свободи, формувалися права громадянина, 
були створені реальні можливості для споживання й 
творення культурних цінностей. 

Так, найяскравішою формою дозвілля у Ста-
родавній Греції були симпосії. На відміну від зма-
гань, покровителем яких вважалися різні божества 
олімпійського пантеону, бенкети відбувалися під 
"патронатом" одного, досить непередбачуваного, 
нестримного у своїх пристрастях і загадкового боже-
ства – Діонісія (Вакха, Бромія, Загрея). Вино, як його 
дарунок людям, символізувало межу, що розділяла 
гармонію і хаос, розслаблення і збудження, спокій і 
діонісійське шаленство. Мету "зразкового" симпосію 
визначив Іон Хіоський (V ст. до н. е.) стислою фор-
мулою: "пити, грати й розум зберігати" [7, с. 285]. 
Програма "зразкового" симпосію передбачала 
філософські диспути, розваги, ігри, веселощі, музич-
но-поетичні змагання, танці і навіть невеличкі 
театральні вистави [11, с. 11–13].  

Священним простором, вільним від буденних 
життєвих турбот і призначеним для гри у різних її 
проявах, був для вільних греків гімнасій, первинне 
призначення якого – служіння фізичному розвитку. З 
часом у гімнасії запанував особливий духовний 
"мікроклімат", спрямований на розкриття не лише 
фізичних, а й творчих потенцій особи. Численні згадки 
античних мислителів вказують на те, що гімнасії 
трансформувалися у місце для зустрічей художників, 
поетів, ораторів, філософів [13, с. 269], відіграючи 
роль своєрідного культурно-просвітнього центру. Та-
кими закладами були Академія Платона та Лікей, за-
снований Аристотелем. 

Створення професійних, релігійних, політичних 
гуртків різними, зокрема й незаможними, верствами 
населення мало на меті спільно вирішувати 
соціальні й господарські проблеми, а також спільно 
проводити дозвілля (розваги, трапези, релігійні свя-
та, відправлення культів). У межах цих об'єднань 
реалізувалася компенсаторна функція дозвілля, 
спрямована на зняття суперечностей між осо-
бистісно-психологічними проблемами та соціально-
практичними реаліями життя. Головним регуля 
тором поведінки був не інтеріоризований кодекс 
цінностей, а орієнтація на оцінку своєї референт 
ної групи. Прикладом такого співтовариства є 
гетерії, які існували в античному світі від часів Гоме-
ра до занепаду Римської імперії, або ж культові то-
вариства, адже ані політика, ані філософія, які 

цікавили передусім еліту суспільства, не могли зма-
гатися з релігією як найуніверсальнішою формою 
суспільної свідомості.  

Серед професійних об’єднань важливу роль 
відігравали спілки технітів – "майстрів" Діоніса, – 
життєвий цикл яких розпочався у ІІІ ст. до н. е. і три-
вав більш як п'ятсот років. "Техніт" – це узагальнена 
назва професійних акторів, музикантів, співаків, 
поетів, постановників театральних вистав, рапсодів. У 
період свого розквіту спілки технітів охоплювали 
майже усіх діячів культури, безпосередньо впливаючи 
на перебіг полісного культурного життя [18, с. 224]. 

В елліністичну епоху зростає популярність музичних 
і сценічних агонів. Посилення видовищної складової 
свята, а також пасивна участь місцевих жителів у його 
проведенні (останні все частіше відігравали роль 
глядачів) вимагали для організації урочистостей 
значної кількості професіоналів, роль яких і виконували 
техніти. Значення їхніх спілок посилювалося розпоча-
тою в середині ІІІ ст. до н. е. реорганізацією місцевих 
свят з метою надання їм статусу загальноеллінських. 
Поліси, намагаючись утвердити свій авторитет за до-
помогою дозвіллєвих форм, прагнули отримати "асилії" 
(офіційно визнана недоторканість святилища чи полісу 
загалом), активізувати дипломатичну співпрацю (а от-
же, зміцнити міжполісні дружні зв'язки) і пожвавити 
економічну діяльність (святкування, привертаючи увагу 
значної кількості людей з різних міст, одночасно 
відігравали роль великих ярмарків [16, с. 421]). 

Панеллінські свята, з втратою грецькими полісами 
повної або часткової самостійності, ставали засобом 
самоствердження еллінів завдяки їх культурній єдності. 
Це виявлялося у відповідному ставленні до спілок 
технітів, зокрема в наданні їм привілеїв недоторканості 
та пільг матеріального характеру (звільнення від сплати 
податків і літургій), у звільненні від військової служби та 
наданні права вільно пересуватися під час військових 
дій. Цікаво, що привілеї технітів підтверджувалися й 
римлянами, незважаючи на те, що статус артистів в 
античному Римі був досить низьким. 

Дозвілля вільних греків не обмежувалося їх участю 
у гуртковій, агональній чи видовищній діяльності. 
Справжнім центром суспільного життя була агора – 
символ грецького міста, його найважливіша стрижнева 
складова – незалежно від того, йдеться про демо-
кратичні Афіни чи про олігархічну Спарту. Агора вико-
нувала кілька функцій – релігійну, політичну, торго-
вельну і дозвіллєву, що матеріалізувалося у відповід-
них спорудах (храмах, місцях для зборів, торговельних 
ятках, портиках). Агору відвідували з багатьох причин: 
"Адже кожен з нас має звичай куди-небудь заходити: 
один – у парфумерний магазин, другий – у цирульню, 
третій – до чоботаря, четвертий – куди завгодно; а 
найчастіше заглядають куди-небудь поблизу ринку і 
дуже рідко далеко від нього" [13, с. 235]. Агора – це ще 
й місце народження чуток та неправдивої інформації. 
Тому мудреці Платона "...дороги ні на агору, ні в суд, ні 
в Раду, ні у будь-яке інше громадське зібрання" не зна-
ли; "законів і постанов, усних та письмових не чули й 
не бачили" [14, с. 230].  

Розвиток суспільного життя виявлявся й у святко-
вому дозвіллі, участь в якому була обов'язковою. Що-
правда, грецькі свята не були "святами" в сучасному 
розумінні цього поняття: греки не зрозуміли б, чому 
бога вшановують неробством. Святкове дозвілля 
сприймалося як служіння, яке має принести божеству 
задоволення і тому є джерелом радості. Серед 
відомих свят були: у липні – на честь Аполлона 



~ 82 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Кронії, Сінекії та Панафінеї; у серпні – свято Геракла; 
у вересні – Великі Містерії Деметри в Елевсіні; у 
жовтні – Піанопсії та Осхофорії, Тесеї, Епітафії, 
Фесмофорії, а також Апатурій і свято на честь Гефе-
ста; у грудні – Сільські Діонісії; у січні – свято Феогамії 
та Лінеї; у лютому – Анфестерії та Малі Містерії; у 
березні – Великі Діонісії; у квітні – Дельфінії, Муніхії та 
Бравронії; у травні – Фаргілії, Калінтерії й Плінтерії та 
інші. Цей вияв одухотвореної радості, сконцентрова-
ний у святковому дозвіллі, більше ніколи не повто-
риться в історії людства [6, с. 131]. 

Окрім календарно-міфологічних і релігійних урочи-
стостей справжнім святом, безпосередньо пов'язаним 
із життям громади, було відвідування театру. Сягаючи 
корінням обрядових дій на честь Діоніса, театр уже на 
початку класичного періоду порушував у своїх виста-
вах проблеми світоглядного і релігійного характеру, 
закликаючи підтримати чи засудити полісні цінності, 
напрями державної політики чи діяльність громадсь-
ких діячів. Популярність театральних вистав підтри-
мувалася безпосередньою участю населення: пер-
шість на театральних змаганнях визначали судді, 
обрані серед простих громадян; програмні моменти 
свята узгоджувалися на проагоні (офіційній церемонії 
напередодні вистави); по завершенні театральних вис-
тав глядачі збиралися на позачергове народне зібрання 
(еклесію), під час якого обговорювали позитивні і нега-
тивні моменти святкування. Та й у процесі самої теа-
тральної вистави глядачі неодноразово висловлювали 
своє ставлення: плакали (йдеться про описану у Геро-
дота постановку трагедії Фрініха "Взяття Мілету"), 
сміялися (комедії Арістофана), аплодували, лементува-
ли або свистіли [12, с. 152], жаліли чи боялися [2, с. 308]. 
Незважаючи на те, що з початку елліністичної епохи у 
театральних виставах увагу привертав не їх зміст, а 
технічно-видовищні моменти, театр як святкова альтер-
натива реальному життю відігравав важливу культурну 
місію у перетворенні людини і світу. 

В організації дозвілля в античній Греції відбилася за-
гальна патріархальна орієнтація грецької цивілізації. 
Повноправними членами поліса вважалися лише вільні 
греки: з політичної і соціально-культурної сфер виклю-
чалися жінки, метеки і, звісно, раби. Це зумовило значні 
відмінності у змісті дозвіллєвих практик для різних 
верств населення. Якщо вільні греки мали свободу оби-
рати дозвіллєві форми, то соціально-культурна діяль-
ність жінок обмежувалася окремими релігійними свята-
ми (Панафінеї, Флоралії, Гераїди), переглядом трагічних 
вистав, а також "домашнім" дозвіллям – заняттями му-
зикою, ткацтвом, прядінням, іноді – читанням. Окремі 
жінки брали активну участь у філософському дозвіллі 
чоловіків (гетери) і у розвагах, пов'язаних із задоволен-
ням плотських утіх (повії, орфістки, танцівниці, гім-
настки). Невиправданим видається й твердження про 
повноцінне дозвілля бідних верств населення. Хіба 
можна вважати дозвіллям співання пісень за ткацьким 
верстатом від зорі до зорі? Чи рибальство, щоб не заги-
нути з голоду? Адже, як пише Теокріт, "бідність сама, 
Діофанте, пробуджує в людях мистецтва: // Справжній 
учитель вона; трудящому навіть заснути // Клопіт ли-
хий не дає...." [17, с. 348]. 

Загалом, в античній Греції набули поширення різні 
форми дозвілля – наукові заняття, художня творчість, 
спортивні змагання, участь у бенкетах, полювання, про-
гулянки, читання, музикування, споглядання тощо. Усі 
форми дозвілля можна умовно розподілити на держав-
но-общинні, участь у яких була обов'язковою (театральні 
вистави, релігійні свята, вшанування відомих осіб, аго-
ни), й приватні, тобто такі, участь у яких залежить від 

вибору людини в її вільний час. Зокрема, найдавнішими 
в античних греків були гра у м'яч та петейя, описані ще у 
Гомера, настільні ігри – котаб, астрагал і гра в кості 
("Мене він, бідолашну, вже геть зубожив // Ігрою в 
мідяки. Замало гри в кості!", – скаржиться учителю 
Метротіма на свого сина [5, с. 331]). 

Висновок. Становлення й розвиток дозвіллєвих 
практик відбулися в античній Греції завдяки синтезу 
умов, серед яких головними визначено абсолютний, 
одухотворено-розумний і чуттєво-матеріальний кос-
мологізм давніх греків; релігійний характер суспіль-
ства; особливості психологічного складу давніх гре-
ків, яким були притаманні своєрідний діалектизм й 
оптимістичність світовідчуття; змагальність грецької 
культури з її культом слави і культом перемоги; осо-
биста творча активність. Однак усі ці чинники не на-
були б реального відображення у дозвіллєвих прак-
тиках, якби не наявність часу, вивільненого від ру-
тинної буденної діяльності і турбот про задоволення 
щоденних потреб, а також розуміння античними гре-
ками значення свободи як відсутності пригнічення 
людини й тотальної регламентації її поведінки. Тоб-
то античні греки були одночасно і вільні, і підкорені 
необхідності. Свободу дозвілля, з одного боку, ви-
значали потреби і цінності, якими керувалася окрема 
особа у вільний час, а з іншого, функції, які поклада-
лися на дозвілля громадою. 

Значення дозвілля визначалося його роллю у 
сприянні суспільній рівновазі: між тенденціями до 
інтеграції та диференціації суспільства, до його 
об’єднання та ієрархізації. Тому у дозвіллі співісну-
вали форми, пов'язані протилежними суспільними 
тенденціями: одні дозвіллєві вияви були прий 
нятними для всіх (чи для багатьох) верств суспільст-
ва, вони об'єднували і зміцнювали його; інші – 
обмежені певними вимогами, вони поглиблювали 
соціальні, культурні та політичні відмінності. Звідси й 
розподіл дозвіллєвих практик на приватні (у яких 
могла брати участь окрема людина відповідно до 
своїх інтересів) і суспільні (колективні); обов'яз 
кові (участь у яких була примусовою) та довільні 
(вибір яких залежав лише від бажань людини); "ви-
сокі" (спрямовані на духовний і фізичний розвиток 
людини) і "бездіяльні" (пасивний відпочинок, розваги 
чи тілесні задоволення). 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Арендт Х. Vita Activa, или О деятельной жизни / 

Х. Арендт; [пер. с нем. и англ. В. В. Бибихина. Под ред. 
Д. М. Носова]. – СПб. : Алетейя, 2000. – 437 с. – (Высшее образова-
ние. Программа). 

2. Аристотель. Поетика / Аристотель // Антична література : зразки 
старогрецької та римської художньої літератури; [Упоряд. 
О. І. Білецький]. – К. : Рад. школа, 1938. – С. 304–313. 

3. Буркерт В. Греческая религия: Архаика и классика / В. Бур-
керт; [пер с. нем. М. Витковской, В. Витковского]. – СПб. : Алетейя, 
2004. – 584 с. 

4. Виндельбанд В. История древней философии / В. Виндельбанд; 
[вступ. ст. А. Г. Тихолова ; пер с нем. под ред. А. И. Введенского]. – К. : 
Тандем, 1995. – 365, [1] с. – (Janua Antiqua). 

5. Герод. Учитель / Герод // Антична література : хрестоматія; 
[упоряд. О. І. Білецький]. – 2-ге вид. – К. : Рад. школа, 1968. – 
С. 331–333. 

6. Зелинский Ф. Ф. История античной культуры / Ф. Ф. Зелинский; 
[ред. и прим. С. П. Заикина]. – 2-е изд. – СПб. : Марс, 1995. – 380 с. – 
(Кн. серия "Modus vivendi"). 

7. Ион Хиосский // Эллинские поэты VII–III вв. до н. э. Эпос. Эле-
гия. Ямбы. Мелика / Хиосский Ион; [отв. ред. М. Л. Гаспаров]. – М. : 
Ладомир, 1999. – С. 285–286. 

8. Лисий. Речь о том, что не дают пенсии инвалиду, XXIV / Лисий; 
[пер., ст. и комментарии С. И. Соболевского ; предисл. 
Л. П. Маринович, Г. А. Кошеленко] // Речи.  – М. : Ладомир, 1994. – С. 
232–236. 

9. Лукиан Самосатский. Анахарсис, или Об упражнении тела / 
Самосатский Лукиан; [пер. А. Н. Сергеевского] // Сочинения : в 2 т. Т. 
1 / под общ. ред. А. И. Зайцева. – СПб. : Алетейя, 2001. – С. 214–228. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 83 ~ 
 

 

 

10. Павсаний. Описание Эллады. Книги V–Х / Павсаний; [пер. с 
древнегр. С. П. Кондратьева ; под ред. Е. В. Никитюк ; отв. ред. 
Э. Д. Фролов]. – СПб. : АЛЕТЕЙЯ, 1996. – 538 с. 

11. Платон. Бенкет / Платон ; [пер. з давньогр. У. Головач ; на-
ук. ред. Р. Паранько]. – Львів : Укр. катол. ун-т, 2005. – 176 с. – 
(IN VIA). 

12. Платон. Законы / Платон; [пер. с древнегр. ; общ. ред. А. 
Ф. Лосева, В. Ф. Асмуса, А. А. Тахо-Годи ; авт. ст. в примеч. 
А. Ф. Лосев ; примеч. А. А. Тахо-Годи]. – М. : Мысль, 1999. – 832 с. – 
(Классическая философская мысль). 

13. Платон. Лисид / Платон // Диалоги; [Пер. с древнегр. 
С. Я. Шейнман-Топштейн ; сост., ред. и авт. вступит. статьи. 
А. Ф. Лосев ; авт. примеч. А. А. Тахо-Годи]. – М.: Мысль, 1986. – 
С. 269–295. 

14. Платон. Теэтет / Платон // Собрание сочинений в 4 т. Т. 2; 
[общ. ред. А. Ф. Лосева, В. Ф. Асмуса, А. А. Тахо-Годи ; примеч. 
А. Ф. Лосева и А. А. Тахо-Годи ; пер. с древнегр.] – М. : Мысль, 
1993. – С. 192–274. 

15. Рассел Б. Похвала праздности [Електронний ресурс] / Б. Рассел. – 
Режим доступу: http://royallib.ru/read/rassel_bertran/ pohvala_prazdnosti. 

16. Страбон. География в 17 книгах / Страбон; [пер., статья и ко-
мментарии Г. А. Стратановского ; под общ. ред. С. Л. Утченко]. – М. : 
Наука, 1964. – 941 с. 

17. Теокріт. Рибалки / Теокріт // Антична література: 
хрестоматія; [упоряд. О. І. Білецький]. – 2-е вид. – К. : Рад. школа, 
1968. – С. 348–349. 

18. Фролов Э. Д. Альтернативные социальные сообщества в анти-
чном мире / Э. Д. Фролов, Е. В. Никитюк, А. В. Петров, А. Б. Шарнина. – 
СПб. : Санкт-Петербургский университет, 2002. – 320 с. 

19. Фролов Э. Д. Факел Прометея: очерки античной обществен-
ной мысли / Э. Д. Фролов. – Л. : ЛГУ, 1981. – 160 с. 

20. Фукідід. Промова Перікла / Фукідід ; пер. А. Білецького // Анти-
чна література; [хрестоматія / [Упорядник О. І. Білецький]. – 2-е вид. – 
К. : Рад. школа, 1968. – С. 283–288. 

 
REFERENCES 
1. Arendt, H. (2000). Vita activa or about exciting life. St. Petersburg, 

Aletejja (In Russian). 
2. Arіstotel. (1938). Poetyka. Antychna literatura: zrazky starohretskoi ta 

rymskoi khudozhnoi literatury [Poetics. Ancient literature: examples of the 
Greek and Roman fiction]. Kiev, Soviet school. 

3. Burkert, V. (2004). The Greek religion: antiquity and classics. St. 
Petersburg, Aletejja (In Russian). 

4. Vindel'band, V. (1995). History of the ancient philosophy. Kiev, 
Tandem (In Russian). 

5. Herod. (1968). Uchytel. Antychna literatura: khrestomatiia 
[Teacher. Ancient literature: chrestomathy]. Kiev, Soviet school. 

6. Zelinskij, F. F. (1995). Istorija antichnoj kul'tury [Histoty of the an-
cient culture]. St. Petersburg, Mars. 

7. Ion Hiosskij. (1999). Jellinskie pojety VII–III vv. do n. je. Jepos. 
Jelegija. Jamby. Melika [Hellenic poets VII–III centuties BC. Epos. Elegy. 
Iambus. Melik]. Moskow, Ladomir. 

8. Lisij. (1994). Rech' o tom, chto ne dajut pensii invalidu, XXIV [It's 
about that they don't give retirement benefits for disabled person, XXIV]. 
Moskow, Ladomir. 

9. Lukian Samosatskij. (2001). Anaharsis, ili ob uprazhnenii tela 
[Anacharsis or about body gymnastic]. St. Petersburg, Aletejja. 

10. Pavsanij. (1996). Hellas's description. V-X books. St. Petersburg, 
Aletejja (In Russian). 

11. Platon. (2005). Banquet. Lviv, Ukraine Catholic University (In 
Ukrainian). 

12. Platon. (1999). Legislation. Moskow, Mysl' (In Russian). 
13. Platon. (1986). Lysidus. Dialogues. Moskow, Mysl' (In Russian). 
14. Platon. (1993). Theatet. Collection of works. Moskow, Mysl' (In 

Russian). 
15. Russell, B. Praise of idleness. Retrieved from 

http://royallib.ru/read/rassel_bertran/pohvala_prazdnosti (In Russian). 
16. Strabon. (1964). Geografija v 17 knigah [Geography in 17 books]. 

Moskow, Nauka. 
17. Teokrit. (1968). Rybalky. Antychna literatura: khrestomatiia [Fisherman. 

Ancient literature: chrestomathy]. Kyiv, Soviet school. 
18. Frolov, Je. D. (2002). Al'ternativnye social'nye soobshhestva v an-

tichnom mire [Alternative social communities in ancient world]. St. Pe-
tersburg, St. Petersburg university. 

19. Frolov, Je. D. (1981). Fakel Prometeja: ocherki antichnoj 
obshhestvennoj mysli [Prometheus flame: essay of ancient social 
thought]. Lviv, Lviv National University. 

20. Fukidid. (1968). Promova Perikla. Antychna literatura: khrestomatiia 
[Pericles speech. Ancient literature: chrestomathy]. Kyiv, Soviet school. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  06 . 0 6 . 17  

 
 
 
И. В. Петрова, д-р культурологии, проф. 
Киевский национальный университет культуры и искусств 
ул. Чигорина 14, г. Киев, 01042, Украина 

 
ОСОБЕННОСТИ СТАНОВЛЕНИЯ И РАЗВИТИЯ КУЛЬТУРНО-ДОСУГОВЫХ ПРАКТИК ДРЕВНЕЙ ГРЕЦИИ 

 
Целью статьи является анализ особенностей становления и развития культурно-досуговых практих в античной Греции. 

Автором обосновываются предпосылки, которые сформировали соответствующую иерархию жизненных ценностей древнего 
грека, создав основу для развития системы древнегреческого досуга. Ведущими из них определены абсолютный космологизм, 
религиозность и политеизм, психические особенности античных греков, агональность, культуротворческая активность лично-
сти, полисная система государства, особенное восприятие свободы, наличие свободного времени. Раскрыта сущность таких 
культурно-досуговых практик, как симпосии, гимнасии, профессиональные, религиозные и политические кружки, агоны, теат-
ральные представления, посещения агоры и организация праздников. Доказано, что на систему организации досуга в античной 
Греции повлияла общая патриархальная ориентация греческой цивилизации. Обоснована мысль о том, что значение досуга опре-
делялось его ролью в содействии общественному равновесию: между тенденциями к интеграции и дифференциации общества, 
его объединению и иерархизации. 

Ключевые слова: досуг, культурно-досуговые практики, древнегреческая культура, свобода, обязанность, необходимость, цивилизация досуга. 
 
 
 
I. V. Petrova, Doctor of Cultural Studies, Professor 
Kyiv National University of Culture and Arts 
14, Chigorin Street, Kyiv, 01042, Ukraine 
 

FEATURES OF BECOMING AND DEVELOPMENT OF CULTURAL AND LEISURE PRACTICES IN ANCIENT GREECE 
 
The analysis features of becoming and development of cultural and leisure practices in Ancient Greece is the goal of the article. The author 

justifies the preconditions which formed the appropriate hierarchy of life values of ancient Greek and reated the base for leisure development 
in Ancient Greece. It has been determined the leading preconditions such as absolute kosmolohizm, religiosity and polytheism, mental features 
of ancient Greeks and agon of Greek life, human cultural activity, polis political system, special perception of freedom as condition of absence 
of bright expressed domination over the human and strict regulation of the individual behavior, his personality initiative, existence of free time 
that isn't occupied by routine and care of urgent daily needs. It has been revealed the essence of such cultural and leisure practices as sym-
posiya, gymnasiya, professional, religious and political groups, agons, theatrical performances, visiting of agora and organization of events. It 
has been argued that the general patriarchal orientation of Greek civilization affected the system of leisure organization in Ancient Greece. It 
has been justified the opinion that value of leisure was being determined by its role in the aid of social balance: between the tendencies to 
integration and differentiation of society and to its unification and hierarchy. Therefore, there were coexistent leisure forms connected with the 
opposite social tendencies: some leisure demonstrations were acceptable for all (or for most) groups of population, they united and consoli-
dated it, and others, limited by some requirements, extended social, cultural and political differences. Consequently there is a distribution of 
leisure practices on private (in which people could to participate according to their interests), and social (collective); obligatory (the participa-
tion was compulsory), and voluntary (choice of which depended only on desires of people); "high" (addressed only to mental and physical 
development of people), and "inactive" (passive recreation, entertainment or bodily pleasure). 

Key words: leisure, cultural and leisure practices, Greek culture, freedom, obligation, necessity, leisure civilization.  
 
 


