
 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 87 ~ 
 

 

 

7. Jurchenko, L. (2008) Ekologo-estetychne vyhovannja jak pidstava 
formuvannja ekologichnoi' kul'tury [Ecological and aesthetic education as 
founding of forming of ecological culture]. Gumanitarnyj chasopys, 4, 144–149.  

8.  Carlson, A. (1998, 2011) Environmental Aestheticsю Routledge 
Encyclopedia of Philosophy. London, Routledge. Retrieved from 
http://www.rep.routledge.com/article/M047 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  06 . 0 6 . 17  

 
О. Д. Рыхлицкая, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ЭКОЛОГИЯ КУЛЬТУРЫ: ЛАНДШАФТНЫЙ ПОДХОД 

 
В статье осуществляется анализ философско-культурологических аспектов в становлении экологии культуры в контексте различ-

ных направлений. Современность актуализирует некоторые процессы экологизации культурологии, которые обусловлены в первую оче-
редь тем, что традиционно сферой исследования культурологии были "человек–общество", но включение природы в сферу духовной жизни 
предполагает смену парадигм развития современного общества, некоторую коррекцию мировозренческих ценностей и человеческого соз-
нания. Методологической основой исследования выступают концепция Д. Лихачева, которая в отношении как к природе, так и к культуре 
требует общих правил морального осознания себя как части природы и культуры, а также рассмотрение экологии культуры в контексте 
ландшафтного подхода В. Каганского, где культурный ландшафт рассматривается как феномен, который самоопределяется, существует 
и познается по-разному – в культурных практиках, установках, ориентирах, что в целом демонстрирует особое внимание к новой сфере 
культурологического знания и подчеркивает его актуальность в современной культуре. 

Ключевые слова: экология, природа, культура, культурология, экология культуры, экокультура, ландшафт, ландшафтный подход. 
 
O. D. Rykhlytska, PhD, Assistant Professor  
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

ECOLOGY OF CULTURE: LANDSCAPE APPROACH 
 
The article represents the analysis of the philosophic-cultural aspects of establishment of the culture ecology in the context of various direc-

tion. The modern times actualize specific processes of cultural studies ecologization, which in its turn is stipulated first of all the fact that the tradi-
tional sphere of the cultural studies was "human-society", but the inclusion of the nature into the spiritual life sphere envisages the change of the 
modern societyparadigm, certain correction of world-view values and human consciousness. The methodological basis of the study is the concept, 
offered by D.Likhachov, which in relation to nature and culture requires general rules of moral awareness of oneself as a part of the nature and as a 
part of the culture, as well as the analysis of the culture ecology in the context of landscape approach, offered by V. Kaganskyi. 

Studying the historical-cultural landscapes,a famous cultural specialist D.Likhachovseesthe biosphere as a specific envelope of the Earth. He thinks 
about the cultural sphere as a certain historical "noosphere" of the planet, which has been performing the changing effect on the biosphere, that naturally 
required specific cultural study instruments. That is why in a very short period the cultural ecology has become a key factor in many biological, philosophical 
and cultural papers, which is supported by a large number of national and foreign researchers, who offer their own understanding of the cultural ecology. In 
the context of cultural ecology the landscape exists and is understood by different cultural practices and is a type of an abstract model, which cannot be 
touched and seen, it needs to be lived and experienced as the unity of space, things and meanings. V.Kaganskyi states that modern popularization of the 
monuments and culture protection results in a peculiar discarding of landscape, instead of experiencing it. In his analysis of various directions, V. Kaganskyi 
determines a special approach - geomorphism, which supports the variety of the cultural landscape places, as cultural value (where three components - 
landscape space, knowledge about it and experiencing it - are united). The main value of which is the value of inter-personal communication. This can be 
regarded as the creation of a new cultural reality, in which a person is immersed, and the cultural space becomes the landscape space (this is the unity of 
natural and cultural components, spatial forms and cultural meanings). Thus, the cultural landscape is seen as a phenomenon, which identifies itself, exists 
and is understood in different ways - in cultural practices, establishment of landmarks, which in general attracts the attention to the cultural knowledge, 
cultural ecology in particular, and stresses its importance in the modern culture. 

Key words: ecology, nature, culture, cultural studies, cultural ecology, eco-culture, landscape, landscape approach. 
 
 
УДК 111.853:73(4) 

Р. М. Русін, канд. філос. наук 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
rusinr71@gmail.com 

 
ТІЛЕСНІСТЬ ЯК АТРИБУТИВНА ОЗНАКА СКУЛЬПТУРИ (ЄВРОПЕЙСЬКИЙ КОНТЕКСТ) 

 
Історичний розвиток мистецтва розглядається як зміна парадигм. В рамках кожної парадигми виробляється особливе розуміння мис-

тецтва, що характеризується як самим актом творчості, так і оцінкою його результатів. Особливої актуальності набуває завдання вия-
вити витоки цих змін, позначити їх етапи, визначити спрямованість еволюції художньої творчості. В цьому контексті тілесність як мис-
тецька парадигма європейської скульптури розглядається в статті в конкретно-історичному вимірі від класики до постмодернізму. 

Ключові слова: тілесність, скульптура, класичне мистецтво, модернізм, постмодернізм, художній образ, симулякр. 
 
Постановка проблеми. Актуальність теми дослі-

дження зумовлюється змінами, яких зазнало за останні 
століття мистецтво не тільки з точки зору формоутво-
рюючих принципів, але і в аспекті буття твору мистец-
тва. Особливості сучасної художньої творчості породи-
ли ситуацію неоднозначності в розумінні та оцінці 
творів мистецтва сучасними художніми практиками й 
естетичними концепціями, що утверджують принципи 
полістилістики і варіативності при побудові художнього 
цілого, а декларація розриву між мистецтвом минулого 
і мистецтвом ХХ і ХХІ ст., між класикою, модернізмом, 
авангардом і постмодернізмом поставила під сумнів 
саме поняття "мистецтво". Реальна практика мистец-
тва виступила свідченням принципово нової ситуації в 
художньому житті. Не випадково сьогодні естетика все 
більше уваги звертає на реальну практику мистецтва, 

новий художній досвід. Водночас багатогранність і 
неоднозначність художнього процесу в різних видах і 
напрямках мистецтва вимагає прояснення щодо 
можливості використання сьогодні таких понять, як 
"мистецтво", "твір мистецтва", "пластичне мистецтво". 

Аналіз досліджень і публікацій. Важливе значення 
для філософсько-естетичного осмислення творів пла-
стичного мистецтва і насамперед скульптури мають 
роботи В. Арсланова, Ж. Бодріяра, І. Биховської, П. Бу-
рдьє, А. Волинського, Б. Віппера, О. Геніса, А. Григо-
ряна, Н. Дмітрієвої, І. Кулікової, Н. Малініної, А. Михай-
лової, О. Лосєва, М. Рикліна, А. Шопенгауера.  

Серед українських дослідників проблематику пла-
стичного мистецтва розглядали Л. Левчук, В. Пан-
ченко, М. Бровко, А. Костенко, В. Личковах, О. Оніще-
нко, О. Павлова, І. Живоглядова та ін. 

© Русін Р. М., 2017 



~ 88 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Мета статті. Проаналізувати тілесність як атрибути-
вну ознаку скульптури в античному мистецтві, Серед-
ньовіччі, Відродженні, модернізмі і постмодернізмі. 

Виклад основного матеріалу дослідження. По-
няття "мистецтво" не дано apriori, воно невіддільне 
від історичних умов власної реалізації і наповнюється 
різним змістом. В античній традиції, звідки бере свій 
початок теоретичне осмислення мистецтва, передба-
чається розуміння мистецтва як діяльності міметич-
ної. Для пластичного мистецтва давніх греків людина 
була втіленням всього сущого, прообразом всього 
створеного і створюваного. Людське тіло в прекрасній 
формі було майже єдиною моделлю мистецтва, й 
естетично греки мислили його не інакше як в стату-
арній завершеності. "Постійною моделлю, – зазначає 
О. Лосєв, – тут було власне саме людське тіло. Воно 
взяте як досконала форма вираження життя і було 
моделлю всякої краси" [13, с. 762].  

У давньогрецькій культурі все – космос, держава і 
людина – сприймається через категорію тілесності, яка, 
за визначенням О. Лосєва, виходить далеко за межі тіла, 
розширюючись до меж чуттєво-матеріального космосу. 
Тіло виступає аналогом світобудови, воно утримує в собі 
всі сили природи, гармонію фізичних стихій. Тіло 
забезпечує вбудованість людини в цілісну систему світу, 
який сам є досконалим одухотвореним тілом. Добре 
організоване красиве людське тіло сприймається як 
відображення космічної енергії. Онтологічний статус 
тілесності підносить красу людського тіла до культу. 

За визначенням В. Подороги, "грецьке тіло – універ-
сальний знак космосу, космос – продукт формування 
скульптурної сили грецької тілесності" [16, с. 316]. 
Тільки у греків всі елементи культури знаходились в 
повній гармонії з природою, тільки в них існувала 
повна гармонія духу і тіла, а в живих витворах мис-
тецтва моральнісні ідеали народу знайшли собі для 
всіх зрозуміле і для всіх чарівне вираження. "У житті 
греків, – зазначає В. Любке, – немає штучно створе-
них протиріч; у них все гармонійне, все вилилось з 
одного і того ж джерела – їх істинно людської 
освіченості, а тому і залишилось життєвим і зразком 
назавжди" [14, с. 5]. На відміну від пластики Сходу, 
наприклад Єгипту, у греків кожен витвір мистецтва 
отримує моральнісне значення для всього людства, 
оскільки греки піднялись на такий високий щабель роз-
витку, що стали зразком для всіх часів і народів. Це 
стосується не тільки грецької пластики, а й поезії та 
архітектури. Моральну основу творів грецького мистец-
тва складають гармонія і міра в усьому, яка і могла 
з’явитись в суспільстві, в основі якого була покладена 
свобода, де дух не пов’язаний догматичними приписа-
ми, а вільно діє у відповідності з власними законами. 

Дух свободи окриляв сили кожного, пробуджував 
діяльність на всіх поприщах духовного розвитку. 
Лірична поезія підноситься в кінці цієї епохи до урочи-
стих гімнів Піндара, а у мистецтві трагедії геній 
Есхіла, Софокла і Евріпіда доходить до найвищого 
значення. Дух свободи породжує і в галузі пластично-
го мистецтва відомих художників: Фідія, Поліклета, 
Скопаса, Лісіппа, Праксітеля. Ці художники, починаю-
чи з витоків, з архаїки, оживляють, роблять гнучкими 
закостенілі форми, вдихають в них новий дух. 
Постійно вдосконалюють мистецтво, доводять його 
до тієї стадії, коли воно досягає повного звільнення 
від традиційних форм і підноситься на вищий ступінь 
досконалості, єдності духовного і тілесного. 

Уже Сократ говорить про можливість відтворення в 
мистецтві того, що не має ні пропорції, ні кольору, ні 
форми, тобто духовних властивостей людини, або ж 

"стану душі". "Все це можливо відтворити, – відзначає 
він,– оскільки духовні якості і "стани душі", – ворожість, 
нахабство, грубість, велич, доброчинність, скромність 
тощо, просвічуються і в обличчях, і в жестах людей, чи 
стоять вони, чи рухаються" [12, с. 8]. Філософ вважає, 
що скульптура, як і інші мистецтва, повинна виражати 
стан душі. 

Платон вважає, що всі види дійсності стають видами 
художньої діяльності тільки тому, що в них всюди про-
свічується їх внутрішній ідеальний зміст; і чим сильніше 
він просвічується, чим глибше ототожнюється дійсність з 
їх ідеєю, тим більш художніми вони стають. Таким на-
самперед є людське тіло. Чим менше розуміється нами 
його внутрішня ідея і призначення, тим воно менш за 
все художнє. Твір мистецтва, на думку Платона, сам по 
собі є камінь, фарби, звуки тощо, але він тому є мистец-
тво, що втілює в собі всезагальне органічне життя або 
який-небудь його момент. Сходження до чистої красоти 
у бажаючих прилучитися до мудрості починається з пре-
красного тіла, переходить до багатьох прекрасних тіл і 
вже потім переходить до тієї красоти, яка об’єднує всі 
тіла. Істинну красоту людського тіла Платон знаходить в 
гармонії тіла і душі [10, с. 183].  

Для грека мова тіла була мовою душі, хоча давньо-
грецька пластика ще не знала того аналізу характерів, 
того культу індивідуального, які так притаманні мистец-
тву Нового часу. Проте греки, як зазначає Н. Дмітрієва, 
"володіли мистецтвом передачі типової психології – во-
ни передавали різноманітну гаму душевних станів уза-
гальнених людських типів" [7, с. 86]. Навіть малюнок 
"Орфей, що грає на лірі" – психологічний. Він передає 
екстаз, ніжність, зворушеність музиканта і слухачів. Про 
картину живописця Тімомаха "Медея" античні автори 
писали, що художник виразив у ній роздвоєність душі, 
боротьбу двох протилежних почуттів – ревнивого гніву й 
жалості до дітей; про силу "Ерота" Праксітеля – що він 
вражає не стрілами, а лише невідпорною силою свого 
млосного погляду. А на скульптуру Піфагора "Філоктет" 
глядачі скаржились: скульптор зобразив Філоктета куль-
гавим, так що вони, дивлячись на нього, самі відчувають 
біль. Античне тіло характеризується А. Волинським як 
тіло, яке "саме по собі говорить, співає, кричить іноді 
голосніше і повніше, ніж людські слова". "Красномов-
ність тіла – це чисто античне уявлення" [4, с. 29–30].  

Пластику, кінетику античного тіла можна розціню-
вати як складники деякої семантичної структури, особ-
ливої мови, як свого роду міміку. Пластика новоєвро-
пейської скульптури демонструє протилежне античній 
класиці, властиве християнській традиції співвідношен-
ня душі і тіла. Панування позицій індивідуалізму в ку-
льтурі, домінантність образу духовного над тілесним 
призводить до того, що тіло редукується і портрет 
починає домінувати над живою фігурою. Коли "люди 
стали ховати свої тіла… тіло втратило свою мову. Пла-
стика стала простішою" [4, с. 29–30].  

З християнством вступила в свої права внутрішня 
індивідуальність людини. Тілесна краса втратила 
свою привабливість і стала предметом зневаги. Ви-
щою метою мистецтва тепер стало вираження чисто-
ти душевної, святості почуттів. "За таких суворих ви-
мог історію пластики, – вважає В. Любке, – треба було 
б закінчити давнім світом і все, що створено пласти-
кою під впливом християнства, віднести до занепаду, 
до виродження; одні тільки твори в античному стилі 
мали б право на життя… Але щоб бути справедливим 
відносно християнського мистецтва, не потрібно за-
бувати, що поряд зі скульптурою існував і живопис, в 
творах якого духовний зміст християнської епохи 
виражається більш повно і виразно… і який досяг 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 89 ~ 
 

 

 

свого вищого розвитку завдяки християнству" [14, 
с. 4]. Це визначило призначення живопису і, очевид-
но, відняло у пластики її зміст в античному розумінні.  

Античність не знала, як вже відзначалось, 
дуалізму духу і тіла, і своїх богів вона не мислила 
інакше, як в тілесному втіленні. Християнство при-
несло з собою дуалізм, узаконивши та увівши в сис-
тему історично закономірний розпад раннього 
наївного монізму світовідчуття. Боги стали духовними 
істотами, вільними від тенет плоті. Іоанн Дамаскін у 
своїй праці "Три захисні слова проти тих, хто запе-
речує святі ікони" доводить, що ікона як образ є 
відтворенням божественного "архетипу". Тому, коли 
ми поклоняємося іконі, ми здійснюємо поклоніння не 
матерії, а тому, хто зображений, бо честь, яку ми 
віддаємо образу, переходить до первинного образу. 
"Образ, – відзначає Іоанн, – є подобою, і прикладом, і 
зображенням чого-небудь, що вказує на те, що на 
ньому зображено. Але в усьому образ цілком подібний 
до первинного образу, тобто зображеного, але одне є 
образом, а друге – зображенням, і відмінність їх цілком 
очевидна, хоч і те, і друге є одним і тим самим" [6, 
с. 399]. Природа мистецтва в естетичній концепції Іоан-
на полягає в прославленні сокровенного, божественного 
як прообразу всього існуючого. "Всякий образ є одкро-
венням і виявленням прихованого", – вважає І. Да-
маскін [6, с. 300]. Тілесна краса в усій її досконалості, 
зображення якої складало мету і зміст пластики, втрати-
ла для перших християн всяку ціну, навіть пробуджува-
ла в них відразу та страх перед тим розгулом чуттєвості, 
що так притаманний пізній Античності. 

Слід зазначити, що пластика не була остаточно 
витісненою з християнського мистецтва, незважаючи 
на відразу до неї. Невдовзі вона намагається посісти 
місце в утраченій області. І цього вона зможе досяг-
нути, відмовившись від своїх найголовніших завдань. 
Вона підкоряється новому світогляду, забуває про 
досконалу красу людських форм і ставить перед со-
бою завдання відобразити духовний світ індивідуаль-
ної людини як вираження звільненої, спокутуваної 
душі. Скульптура намагається виразити своїми засо-
бами внутрішній світ людини, духовну індивідуаль-
ність зі всіма її характерними особливостями, створе-
ними новим віровченням. Це стало можливим тоді, 
коли імперія Карла Великого розпалась внаслідок 
нестримного прагнення германських племен до сво-
боди. І коли ці племена заявили про свою само-
стійність, відкинули догматику візантійського канону, 
демократизувавши його народним світовідчуттям, дух 
свободи оживив пластичне мистецтво і відкрив йому 
шлях до подальшого розвитку.  

Водночас слід зазначити, що зміст цих образотвор-
чих богословських енциклопедій був настільки розплив-
чатим, алегоричним і умовним, що в його межах знахо-
дили собі місце різноманітні сюжети і мотиви. Алегорії 
гріхів і гріховних пристрастей були зручним приводом 
для зображення казкових, язичницьких чудовиськ, які 
здебільшого не мали ніякого відношення до церковної 
концепції світобудови. Єпископ Бернард Клервоський у 
ХІІ столітті казав: "…для чого ж в монастирях перед 
очима читаючих братів ця сміхотворна диковинність, ці 
дивовижно-потворні образи, ці образи потворного? До 
чого тут брудні мавпи? До чого дикі леви? До чого 
напівлюди? Тут над головою бачиш багато тіл, там, на-
впаки, на одному тілі – багато голів. Тут, дивись, у чоти-
риногого хвіст змії, там у риби – голова чотириногого. 
Настільки велика врешті-решт, настільки дивовижна 
всюди строкатість різноманітних образів, що люди на-

дають перевагу читати по мармуру, ніж по книзі, і цілий 
день розглядають їх, дивуючись, а не роздумують про 
закон Божий, навчаючись" [9, с. 282–283].  

Ці дивовижні образи прийшли до пластичного мис-
тецтва з язичницьких народних культів, із казок, із тва-
ринного епосу і "засіли" там на багато століть. Ми мало 
чого зрозуміємо в середньовічному мистецтві, якщо не 
відчуємо, не оцінимо в ньому пафос земного, простого, 
безпосередньо і прямо пов’язаного з життям простих 
людей. Христу співчували, тому що він страждав, як 
страждають бідняки. Божу Матір любили, тому що бачи-
ли в ній заступницю простих людей. Потойбічне життя 
уявляли як земне, тільки більш справедливе. 

Якщо античні статуї стверджують, що прекрасний 
дух може бути тільки в прекрасному тілі, то статуї 
середньовічних храмів, які далекі від довершених 
тілесних форм, примушують думати, що тільки душев-
не світло облагороджує тіло. Статуї Христа та Марії з 
собору в Реймсі нікому не здадуться некрасивими, 
вони, безперечно, для всіх прекрасні. Тут новим у 
порівнянні з Античністю є те, що зовнішня краса 
сприймається як відблиск внутрішньої духовної краси. 
Навіть найбільш неприваблива для нас за своєю фор-
мою середньовічна пластика здається зрозумілою і 
прекрасною, оскільки дивовижно наближена до нашого 
світовідчуття своєю психологічною правдивістю.  

У мистецтві Європи в епоху Відродження, вна-
слідок переосмислення християнською традицією 
античного досвіду, народжується тенденція до зобра-
ження ідеальних форм тіла, зорієнтованих на кла-
сичні зразки. Італійське мистецтво, звільнившись від 
спіритуалізму, що був основною рисою Середніх віків, 
поступово звільнилось і від середньовічного пластично-
го стилю, в якому все більше проявлялась невідповід-
ність змісту і форми, і попрямувало шляхом до реаліз-
му. Відродження, засвоївши античну архітектурну сис-
тему, створило для пластики, на відміну від Середньо-
віччя, "скульптурний простір". У ньому пластичний твір 
міг розкритися в повній красі, міг утримати за собою 
самостійне значення, стати в пряму протилежність до 
архітектури і з’єднатися з нею в гармонійному ансамблі. 
Пластика епохи Відродження прийняла відтінок пласти-
чної визначеності Античності, перетворила людське 
тіло засобами скульптури в досконале, надавши йому 
індивідуальної духовної визначеності. 

Якщо епоха, що керується спіритуалістичними по-
чуттями, починає прагнути до ясності і визначеності 
форми, то перші кроки в цьому напрямку були зроблені 
скульптурою. У неї першої, оскільки вона створює свої 
образи з твердого матеріалу, виникає потреба доводи-
ти їх до життєвої правди. Живопис засвоює результати, 
здобуті пластикою, і вчиться зображувати свої фігури в 
просторі. Спочатку скульптура вказувала дорогу живо-
пису і керувала ним, а потім, в свою чергу, поступилась 
йому першістю. Живопису як мистецтву переважно 
християнському дістається першість у цьому змаганні – 
це зрозуміло само по собі. Він краще і швидше може 
покрити величезний простір зображеннями, пробудити 
зацікавленість у глядача. Окрім того, різноманіття 
кольорів дає йому можливість передавати душевні 
зміни. Відомий італійський архітектор і теоретик мис-
тецтва Л. Альберті характеризує живопис наступним 
чином: "Живопис утримує в собі деяку божественну 
силу, він не тільки змушує відсутніх здаватися 
присутніми, але більше того: він змушує мертвих здава-
тися живими, навіть коли мине багато віків, так що ми 
впізнаємо їх, отримуємо велике захоплення художни-
ком і велику насолоду" [1, с. 319].  



~ 90 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Світоглядні установки на сприйняття тілесного як 
другорядного пояснюють той факт, що ані Класицизм, 
ані Просвітництво, незважаючи на те, що в цілому 
орієнтувались на Античність, не стали скульптурними 
епохами. Художники, як відзначає А. Михайлов, "хоч і 
вивчають оголену натуру, але не мислять тілесно, на 
відміну, наприклад, від Мікеланджело" [2, с. 72]. Тут 
наочне кардинальне розходження світоглядних устано-
вок епох: пластичності античної свідомості протистоїть 
новоєвропейська парадигма, в якій, за словами 
І. Биховської, тіло ніби "випадає в осад" із сфери духу. 

У середині ХIХ століття під впливом нового погляду 
на людську тілесність відбувається звернення до Анти-
чності на якісно новому рівні у зв’язку з наростаючими 
тенденціями "натуралізації" людини в культурі і критич-
ного відношення до попередніх історичних періодів. З 
приводу останніх О. Геніс писав: "Декарт відрізав лю-
дину від тіла, а значить, від усього оточуючого світу. 
Досліджуючи зовнішній світ, ми забули про природу, яка 
міститься в нас. Природа стала об’єктом вивчення, а 
людина – суб’єктом, який її вивчає. За непорушністю 
кордонів між ними – між одухотвореною матерією і 
свідомістю – була зобов’язана стежити наука. Вона від-
учила західну людину “мислити” всім тілом. Вона втра-
тила примітивні, а можна сказати природні навички кон-
такту зі світом" [5, с. 150–151]. Свою роль в процесі по-
вернення до тіла зіграло і посилення ірраціоналістичних 
тенденцій, що вступили в протидію з панівним 
"гіперраціоналізмом" з його моделлю людини, в якій 
гіпертрофоване розумне начало протистояло позасут-
нісній, а тому неіснуючій плоті, тобто людина-розум як 
суб’єкт та людина-тіло як пасивний об’єкт були принци-
пово розділені. Реабілітація тілесного чуттєвого начала 
знайшла своє безпосереднє вираження в ідеях Л. Фей-
єрбаха. В антропології Л. Фейєрбаха категорія тіле-
сності цінується дуже високо; тут стверджується, що 
тіло людини входить в його сутність і, таким чином, 
складає "основу, суб’єкт особистості". Дуалізм тіла і 
духу розглядається Л. Фейєрбахом як проекція метафі-
зичної помилки в сферу психології і оцінюється як 
неправомірний, "тому що психологія людей ланцюгами 
прикована до фізіології, оскільки лише в людському тілі 
може бути людська душа" [8, с. 31]. Поступово мова 
пластики звільняється від сухого, описового академі-
чного натуралізму, на зміну приходить нове художньо-
пластичне мислення і розкріпачує пластику. Особливе 
значення для пластичного мистецтва має поняття се-
редовища, оточуючого простору, а також життєвої 
реальності, на відтворення якої воно орієнтується. 
Наприкінці ХІХ століття скульптурі відводиться активна 
роль в організації простору. Як зазначає І. Шмідт: 
"Скульптура починає активно втілюватись в просторі, 
навколишньому середовищі, … скульптура все 
сміливіше виходить на вулицю" [21, с. 259]. Ще одна 
грань взаємовідносин скульптури з оточуючим середо-
вищем розкривається через співвідношення пластики з 
архітектурою. Нове мистецтво намагається поверну-
тись до "ансамблевого" мислення, яке було так прита-
манне грецькій класиці. Антична скульптура і 
архітектура взаємодоповнювали одна одну. Як 
зазначає Б. Віппер: "У грецькому мистецтві архітектура 
дає скульптурі обрамлення, ідеальну арену діяльності, 
сама ж будівля збагачується органічною динамікою 
скульптури" [3, с. 140]. Антична архітектура пластична, 
в грецькому храмі колони утворюють просторове тіло. 
Давньогрецькі атланти і каріатиди – водночас і 
скульптурні форми, і несучі деталі архітектурної кон-
струкції. Усвідомлення наприкінці ХІХ століття важли-
вості для скульптури поєднатись з архітектурою – факт, 

що змінює її кардинально. Скульптурні образи і компо-
зиції набувають вигляду чітких архітектонічних структур. 
Людська фігура в скульптурі втрачає натуралістичний 
вигляд і інтерпретується узагальнено. За якістю і 
лаконізмом фігур вгадується їх конструктивність, за 
спрощеною сюжетикою – ідея "безпредметності фор-
ми", закладеної в природу архітектури. В особливій 
увазі скульпторів до законів архітектоніки знайшла своє 
вираження загальна тенденція трансплантувати, на 
думку М. Кагана, "в образотворчі за їх походженням і 
природою мистецтва мову необразотворчих, частково 
архітектури, орнаментики" [11, с. 269], – стратегія, що у 
ХХ столітті надасть можливості реалізуватись абстра-
ктним, нефігуративним стилям модернізму. Наростання 
творчої активності, творчого мислення, уяви приводить 
до ствердження плюралізму шляхів, багатоманітності 
пластичних форм у мистецтві. 

У зростаючій креативності, пошуках нових скульп-
турних форм неможливо не побачити ролі філософії та 
ідей А. Шопенгауера зокрема. Відповідно до концепції 
А. Шопенгауера, "тіло – суть втілена воля", воно слу-
жить видимістю реальності, що міститься у волі, яка 
без тіла не може бути представлена: "Все тіло є нічим 
іншим, як об’єктивацією, тобто волею, яка стала уяв-
ленням" [22, с. 23]. Тілесний вигляд втілюється у 
скульптурному зображенні, і основною якістю пластич-
ного образу вважаються "сила і повнота", його 
експресія, рівно як "краса і грація", що трактуються 
А. Шопенгауером, відповідно, як форми об’єктивації 
волі у просторі і часі. За пластичним мистецтвом 
визнається здатність передавати переміщення фігур у 
просторі і часі. "Скульптура робить спроби, – зазначає 
Б. Віппер, – перенести рух із тілесних функцій в царину 
тілесних явищ" [3, с. 113] і передати в пластичних 
формах різноманітні почуття і стани людини. Збага-
чення скульптури динамічною координатою було вик-
ликом часу, свого роду реакцією на прискорений темп 
життя. Нові уявлення про швидкість актуалізують 
динаміку пластичного образу. Це знаходить вираження 
у характері зображень, які під впливом динамічного 
моменту кардинально змінюються, наприклад у 
футуризмі, кубізмі, експресіонізмі. Деформація тілесно-
го руху, як і самого тіла, цілком відповідає новим уяв-
ленням про простір, час і рух. Тому художня 
достовірність немислима без деформації як методу 
динамічного схоплення процесуальності.  

Нове конструювання тілесності є підґрунтям для 
формування самоідентичності, де тіло є висхідною точ-
кою моделювання і передбачає подвоєну проективність 
фізичного і духовного. Пластичний образ у мистецтві 
традиційно був зорієнтований на конкретизацію тілес-
ного, під цим розумілася природна форма, зміст якої 
визначався досвідом глядача. Пластичність, наприклад, 
образів Мікеланджело інтерпретувалась у відповідності 
із сюжетом, де Мойсей завжди залишався Мойсеєм. В 
інтерпретації цього твору З. Фрейдом висловлюється 
думка тільки про внутрішній глибинний зміст жесту про-
рока. Жест розглядається тільки як знак, що поміщений 
в "текст" скульптурного зображення. Скульптура ХХ 
століття апелює до чуттєвості, інтерпретація тілесної 
форми не є необхідною. Глядач отримує імпульс 
асоціативних зв’язків, де художній об’єкт буде осмис-
люватись у просторі внутрішнього досвіду, в структурі 
власних переживань.  

Модернізм був неоднозначним. З визнанням коло-
сальних можливостей людини, свободи індивіда, про-
стору для широкої творчої активності модернізм, за 
визначенням Х. Ортега-і-Гассета, – це ще й "тріумф 
над людським", "втрата людської якості", "олюдненості" 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 91 ~ 
 

 

 

мистецтва і світу. Про парадоксальність даної ситуації 
свідчить той факт, що паралельно із зростанням цінно-
сті окремої людини відбувається знецінення людського 
життя в цілому. Нарівні з виокремленням деміургічних 
потенцій людини має місце відмова трактувати людину 
як "зліпок" Бога і, як наслідок, кардинальне переосмис-
лення самої суті і направленості гуманізму. Даючи ха-
рактеристику сучасному мистецтву, Х. Ортега-і-Гассет 
у своїй праці "Дегуманізація мистецтва" писав: "Мис-
тецтво, про яке ми говоримо, негуманне не тільки тому, 
що воно не містить в собі “людських” речей, але і тому, 
що активність його перебуває в дегуманізації… Справа 
не в тому, щоб намалювати що-небудь, що було б 
зовсім не схоже на людину, дім або гору, але в тім, 
щоб намалювати людину, котра якомога менше була б 
схожою на людину… Естетична радість для нового 
художника виникає з цього тріумфу “над людським…”. 
Відшукуючи найбільш загальнородову і характерну 
рису нової творчості, я знаходжу тенденцію дегумані-
зації мистецтва" [15, с. 514–515]. І далі: "Всі великі епо-
хи мистецтва уникали “людського” як центру тяжіння в 
своїх творіннях… Отже: стилізувати – означає дефор-
мувати реальне, дереалізовувати. Стилізація включає 
в себе дегуманізацію" [15, с. 517]. Як сказав Ренато 
Гуттузо про мистецтво початку ХХ століття, "так ста-
лось, що перестали помічати людину, від неї відвер-
нулись" [20, с. 259].  

В культурі ХХ століття достатньо актуальною є 
позиція антропологічного негативізму. Обґрунтування 
цінності окремої людини привело до відсутності 
єдиних норм, оскільки сама нормативність стала 
сприйматись як посягання на індивідуальність. Де-
центрована культура звертається не до формування 
ідеальної моделі, а до розгляду особливостей, що 
являють цінність як відхилення від норми. Згідно з 
цією позицією формується і художній образ, який 
відходить від "ідеальних" норм краси, від чіткості, 
закінченості і цілісності. По суті справи, такий пла-
стичний образ ігнорує форми людського тіла, йдучи 
по шляху все більшої дегуманізації. Вірно помітив 
М. Бланшо: "Єдине променіюче прозорістю і 
незворушністю рівне собі створіння в людському світі 
– це труп. Неперехідність його стану не підлягає 
сумніву. Решта відноситься до нюансів з освітленням, 
до машинерії, за допомогою якої дещо постає як про-
зоре; такою є вся сфера ефектів або наслідків, що 
стали байдужими до дії власних причин" [19, с. 49]. 
Тут ми можемо спостерігати межу вираженої стійкості 
тілесного образу. Саме від нього і намагається відійти 
сучасний пластичний образ, звертаючись до 
чуттєвості форми, фрагментованості, руйнування 
гармонійної єдності. Руйнування-творення постає 
одним із найважливіших принципів пластики, де гра-
ничним виразом володіє видовищність трансформе-
ра, який виступає сучасною метафорою thing-in-itself 
(річ-в-собі). Новий тип динамічних відносин між фор-
мою і оточуючим середовищем фіксується в мистецтві 
футуристів, і зокрема в скульптурі Боччоні, де мотив 
руху володіє формою, порушує її внутрішню 
статичність, розтягує фігуру по "силових лініях" і 
деформує її. Намагання вписати динамічні процеси в 
форму стає причиною її руйнування, ось чому в пору 
"оживлення" форм – згадаємо бароко – деформація 
набуває тотального характеру. В контексті модер-
ністського мистецтва, сутність якого можна визначити, 
скориставшись словами П. Пікассо, як "суму руйну-
вань", прагнення до заперечення, демонтажу, само-
усунення отримує якнайширше розповсюдження і 

виявляє себе  рівною мірою як в стилістиці творів, так і, 
наприклад, в бажанні долати щойно створене. Таким 
чином, можна сказати, що викривлення форми 
повністю відповідає специфіці модернізму і служить 
вираженням його висхідних, зорієнтованих на запере-
чення тенденцій. Постмодерністська тілесність, семіо-
тизована, орієнтована текстуально і практично ізо-
морфна текстуальності, піддана символічному розчле-
нуванню. За твердженням Р. Барта, "будучи аналіти-
чною, мова захоплює тіло тільки тоді, коли воно 
роздрібнене; цілісне тіло – поза мовою; єдине, що 
досягає письма, – шматки тіла; для того щоб зробити 
тіло видимим, необхідно або змістити, відобразити в 
метонімії його одягу, або звести його до однієї з його 
частин" [17, с. 833]. З іншого боку, в структура-
лістському дискурсі розрізненість і прагнення до де-
фрагментації призводять до формування об’єкта. Ви-
явлення структури представляє власну діяльність лю-
дини, що визначається як "здатність уявлення". 

Насильство мови над тілом розгортається у 
філософії В. Беньяміна як "сліпа подоба розуму". 
Перехід від тіла до його фрагмента розглядається 
В. Беньяміном в світлі дії прийому алегоризації, який 
полягає, по суті, в розчленуванні органічного (тіла) в 
ім’я оголення схованого в ньому значення (тексту): 
"Людське тіло не могло бути виключенням з закону, 
який вимагав розчленування на шматки в ім’я того, 
щоб витягти з цих уламків істинне, зафіксоване і 
письмове значення" [23, с. 233]. За допомогою витяг-
нення із тіла тексту відбувається перехід організму в 
розряд речі, іншими словами, вбивство тіла. Висту-
паючи на перший план, мова в процесі алегоризації 
несе з собою розпад цілого, розчленування, а отже, 
момент смерті. На несумісність рефлексивного під-
ходу з досвідом живого тіла вказував М. Мерло-Понті, 
який розглядав "тіло в ідеї" і "тіло в реальності" як 
поняття, що віддалені одне від одного. Силою, для 
тіла не менш "руйнівною", ніж мова, є еротичне ба-
жання, проблематика якого на певному етапі стає 
надзвичайно актуальною. Вона відображена у "Ляль-
ках" Г. Беллмера, в фігурах яких спотворення тілесної 
схеми передане у особливо рафінованій формі: це, 
по суті, жіночі персонажі, розчленовані, а потім знову 
змонтовані з набору елементів. Змодульовані ніби 
силою сліпого бажання, їх "комбіновані тіла" далекі 
від анатомічних норм людської моделі. Здійснена в 
них перестановка частин тіла спровокувала порушен-
ня тілесного порядку, встановленого самою приро-
дою. При цьому в характері даної трансформації чітко 
простежується порнографічна тенденція, що вияви-
лась в підкресленні генітальної частини жіночого тіла 
за допомогою прийому збільшення кількості певного 
роду деталей, з чого легко можна вивести розпов-
сюджене положення про причетність беллмерівських 
"ляльок" до сексуального фетишизму і проблеми оп-
рилюднення латентних фантазій. 

Якщо говорити про образне вираження концепції 
"тіла без органів", про форми її проявлення в мистецтві, 
то перш за все слід згадати ім’я Х. Арпа і характерний 
для нього тип скульптури – "людські конкреції", або, в 
іншому варіанті читання, "людські зрощування". Ця 
скульптура являє собою деякий природний об’єкт в тому 
сенсі, що її арсенал складають біоморфні форми, 
повільне перетікання яких відтворює ситуацію "вічної 
течії" і перетворення. "Конкреції Х. Арпа скомпоновано із 
окремих, наповнених життєвими соками об’ємів, що ма-
ють в собі фактор процесуальності, в них втілені 
глибинні процеси органічного життя, такі, наприклад, як 



~ 92 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

процес внутрішнього росту або процес твердіння 
матерії. Завдяки рельєфу вібруючих поверхонь 
створюється відчуття того, що форми ростуть і, поступо-
во наповнюючись життям, концентруються в об’ємних 
згущеннях. За словами Е. Трієра, адресованими одній із 
таких скульптур, тут "м’яко текучі форми, імітуючи 
хвилеподібний рух, знаходяться в стані від одного зна-
чення до іншого. Їх можна тлумачити як парафраз рос-
лини, яка піднімається з землі, або плавлення антропо-
морфних форм" [18, с. 141].  

Висновок. Постмодерністські експерименти стиму-
люють стирання меж між традиційними видами і жанра-
ми мистецтва. Перегляд канонічних уявлень про творен-
ня і руйнування, порядок і хаос у мистецтві свідчить про 
свідому переорієнтацію з класичного розуміння худож-
ньої творчості на конструювання артефактів-симулякрів, 
що є характерною ознакою творчості сучасних художни-
ків, починаючи від поп-арту і до сьогодення. Деконструк-
ція тіла, перекомутація його елементів за принципом 
хаотичного колажу, трактування людського тіла як 
відстороненої від самої людини окремої субстанції, що 
подається як феномен масової культури, стали основою 
творчого методу сучасного пластичного мистецтва. Ідеї 
філософів-постмодерністів Жака Дерріда, Жиля Делеза, 
Фелікса Гваттарі, Жана Бодріяра та інших знайшли своє 
візуальне втілення в сучасних мистецьких практиках. 

Тілесна краса в усій її досконалості, зображення 
якої складало мету і зміст пластики Античності і Від-
родження, втратила в мистецтві постмодернізму вся-
ку ціну і привабливість і стала предметом зневаги. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Альберти Леон-Баттиста. Десять книг о зодчестве : в 2 т. / 

Альберти Леон-Баттиста. – М. : Издательство Всесоюзной Академии 
Архитектуры, 1935. – Т. 1. – 391 с. 

2. Быховская И. М. Homo somatikos: аксиология человеческого 
тела / И. М. Быховская. – М. : Едиториал УРСС, 2000. – 208 с. 

3. Виппер Б. Р. Введение в историческое изучение искусства / 
Б. Р. Виппер. – М. : Изобразительное искусство, 1985. – 288 с. 

4. Волынский А. Л. Книга ликований / А. Л. Волынский. – М. : АРТ, 
1992. – 299 с. 

5. Генис А. Вавилонская башня. Искусство настоящего времени. 
Эссе / А. Генис. – М. : Независимая газета, 1997. – 256 с. 

6. Дамаскин Иоанн. Полное собрание творений Св. Иоанна Да-
маскина / Иоанн Дамаскин. – СПб., 1913. – Т. 1. – 442 с. 

7. Дмитриева Н. А. Краткая история искусств. В трех выпусках 
/ Н. А. Дмитриева. – [3-е изд., доп.]. – М. : Искусство, 1987. – Вып. 1. – 319 с. 

8. Жаров Л. В. Человеческая телесность: философский анализ / 
Л. В. Жаров ; [отв. ред. В. П. Яковлев]. – Ростов-на-Дону : Изд-во 
РГУ, 1988. – 126 с. 

9. История эстетики. Памятники мировой эстетической мысли : в 
5 т.; [отв. ред. М. Ф. Овсянников]. – М. : Изд-во Академии художеств 
СССР, 1962. – Т. 1. – 682 с. 

10. История эстетической мысли : в 6 т. / [под ред. М. Ф. Овсян-
никова, Т. В. Любимовой; сост. В. В. Бычков / Ин-т философии АН 
СССР; сектор эстетики]. – М. : Искусство, 1985. – Т. 1. – 464 с. 

11. Каган М. С. Эстетика как философская наука / М. С. Каган. – 
СПб. : ТОО ТК "Петрополис", 1997. – 544 с. 

12. Ксенофонт Афинский. Домострой // Сократические сочинения: 
Воспоминания о Сократе / Ксенофонт Афинский ; [пер. с греч. С. 
И. Соболевского]. – М.-Л. : Academia, 1935. – 456 с. 

13. Лосев А. Ф. История античной эстетики. Ранний эллинизм / А. 
Ф. Лосев. – [1 изд.]. – М. : Искусство, 1979. – 815 с. 

14. Любке В. История пластики с древнейших времен до настоя-
щего времени / В. Любке ; [пер. с нем. В. Чаева]. – М. : Изд-во К. 
Т. Солдатенкова, 1870. – 650 с. 

15. Ортега-и-Гассет Х. Дегуманизация искусства / Х. Ортега-и-
Гассет. – М. : Радуга, 1991. – 586 с. 

16. Подорога В. Феноменология тела. Введение в философскую 
антропологию. Материалы лекционных курсов 1992‒1994 годов 
/ В. Подорога. – М. : Ad Marginem, 1995. – 340 с. 

17. Постмодернизм. Энциклопедия; [сост. и науч. ред. А. А. Грицанов, М. 
А. Можейко]. – Минск : Интерпрессервис ; Книжный Дом, 2001. – 1040 с. 

18. Рид Г. Краткая история современной живописи / Г. Рид ; [пер. с 
англ. ; послесл. ; авт. ст. Э. Боулт ; пер. Т. Скоробогатова]. – М. : 
Искусство-21 век, 2006. – 317 с. 

19. Рыклин М. К. Искусство как препятствие / М. К. Рыклин. – М. : 
Ad Marginem, 1997. – 222 с. 

20. Художники ХХ века. – М. : Советский художник, 1974. – 320 с. 
21. Шмидт И. М. Русская художественная скульптура конца XIX – на-

чала XX века / И. М. Шмидт // Изобразительное искусство. Архитектура. 
Декоративно-прикладное искусство. – М. : Искусство, 1980. – 560 с. 

22. Шопенгауэр А. Мир как воля и представление : Собрание соч. : 
в 6 т. / А. Шопенгауэр. – М. : ТЕРРА – Книжный клуб "Республика", 
1999-2001. – Т. 1. – 1999. – 496 с. 

23. Ямпольский М. Демон и лабиринт. (Диаграммы, деформации, 
мимесис) / М. Ямпольский ; [научное приложение под ред. С. Зенкина]. 
– М. : Новое литературное обозрение, 1996. – Вып. VII. – 332 с. 

REFERENCES 
1. Alberti Leon-Battista. (1935) Ten Books on Architecture. Vol.1. Moskow, 

Publishing house of the All-Union Academy of Architecture (In Russian). 
2. Bykhovskaya, I. M. (2000) Homo somatikos: the axiology of the 

human body. Moskow, Editorial URSS (In Russian). 
3. Vipper, B. R. (1985) Introduction to the historical study of art. 

Moskow, Arts, (In Russian). 
4. Volynsky, A. L. (1992) Book of Glee. Moskow, Art (In Russian). 
5. Genis, A. (1997) The Tower of Babel. The Art of the Present. Es-

says. Moskow, Nezavisimaya gazeta (In Russian). 
6. Damascene, John. (1913) Complete collection of the works of St. 

John of Damascus. St. Petersburg. 
7. Dmitrieva, N. A. (1987) A Brief History of Arts. In three issues. Is-

sue. 1. Moskow, Art (In Russian). 
8. Zharov, L. V. (1988) Human Corporeality: a Philosophical Analysis. 

Rostov-on-Don, Publishing house of the Russian State University (In Russian). 
9. Istorija jestetiki. Pamjatniki mirovoj jesteticheskoj mysli : v 5 t., t.1 

(1962) [History of Aesthetics. Monuments of World Aesthetic Thought: in 
5 tons] / [otv. red. Ovsjannikov M. F.]. Moskow, Publishing House of the 
Academy of Arts of the USSR. 

10. Istorija jesteticheskoj mysli: v 6 t., t.1 (1985) [History of aesthetic 
thought: in 6 vol.] pod red. M. F. Ovsjannikova, T. V. Ljubimovoj; sost. V. 
V. Bychkov / In-t filosofii AN SSSR; sektor jestetiki. Moskow, Art. 

11. Kagan, M. S. (1997) Aesthetics as a philosophical science. St. Pe-
tersburg, LLP TC "Petropolis" (In Russian). 

12. Xenophon of Athens. (1935) Domostroj [Domostroy]. In Socratic 
works: Memoirs of Socrates [Socratic works: Memoirs of Socrates]. 
Moskow, Academia. 

13. Losev, A. F. (1979). The history of ancient aesthetics. Early Hel-
lenism. Moskow, Art (In Russian). 

14. Ljubke, V. (1870) History of plastic from ancient times to the pre-
sent. Moskow, K.T. Soldatenkov (In Russian). 

15. Ortega y Gasset, H. (1991) Dehumanization of art. Moskow, Rain-
bow (In Russian). 

16. Podoroga, V. (1995) Phenomenology of the body. Introduction to 
philosophical anthropology. Materials of the lecture courses of 1992-
1994. Moskow, Ad Marginem (In Russian). 

17. Postmodernizm. Jenciklopedija (2001) [Postmodernism. Encyclo-
pedia] sos. i nauch. red. A. A. Gricanov, M. A. Mozhejko. Minsk: Inter-
presservice; The Book House. 

18. Reed, G. (2006) A Brief History of Modern Painting. Moskow, Art-
21st century (In Russian). 

19. Ryklin, M. K. (1997) Art as an Obstacle. Moskow, Ad Marginem (In 
Russian). 

20. Artists of the ХХ century (1974). Moskow, Soviet artist (In Russian). 
21. Shmidt, I. M. (1980) Russkaja hudozhestvennaja skul'ptura konca 

XIX – nachala XX veka [Russian art sculpture late XIX ‒ early XX century]. 
In Izobrazitel'noe iskusstvo. Arhitektura. Dekorativno-prikladnoe iskusstvo 
[Fine Arts. Architecture. Decorative and applied arts]. Moskow, Art. 

22. Schopenhauer, A. (1999) The World as Will and Representation: Collec-
tion op.: In 6 Vol. Vol.1. Moskow, TERRA - Book club "Republic" (In Russian). 

23. Yampolsky, M. (1996) Demon and Labyrinth. (Diagrams, Deforma-
tions, Mimesis). Moskow, New literary review, VII (In Russian). 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  18 . 0 5 . 17  

 
 
Р. М. Русин, канд. филос. наук 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ТЕЛЕСНОСТЬ КАК АТРИБУТИВНЫЙ ПРИЗНАК СКУЛЬПТУРЫ (ЕВРОПЕЙСКИЙ КОНТЕКСТ) 
 
Историческое развитие искусства рассматривается как смена парадигм. В рамках художественной парадигмы вырабатывается 

особое понимание искусства, которое характеризуется как собственно творческим актом, так и оценкой его результатов. Особенно 
актуальной является задача выявить истоки этих изменений, обозначить их этапы, определить направленность эволюции художе-
ственного творчества. В этом контексте телесность как парадигма европейской скульптуры рассматривается в статье в конк-
ретно-историческом измерении от классики до постмодернизма. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(1)/2017 ~ 93 ~ 
 

 

 

Ключевые слова: телесность, скульптура, классическое искусство, модернизм, постмодернизм, художественный образ, симулякр. 
R. M. Rusin, PhD, Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyev 
60, VolodymyrskaStrit, Kyev, 01033, Ukraine 
 

CORPORALITY AS AN ATTRIBUTE OF SCULPTURE(EUROPEAN CONTEXT) 
 
The historical development of art is a change of paradigms. Each paradigm contains a special understanding of art, defined both by the act of 

creativity itself and by the evaluation of its results. It is especially important to identify the origins of these changes, identify their stages, and de-
termine the direction of the evolution of artistic creativity. In this context, corporeality as an artistic paradigm of European sculpture is considered 
in an article in the historical dimension from classics to postmodernism. 

Background research driven by changes that have suffered over the past century art not only in terms of formative principles, but also in terms 
of being a work of art. The term "art" is not given apriori; it is inseparable from the historical conditions of its own realization and filled with differ-
ent content. In ancient tradition, from which theoretical understanding of artoriginates, provides an understanding of art as mimetic activity. For 
plastic art of the ancient Greeks man was the epitome of all things, the prototype of all creation and the created. The human body in great shape 
was almost the only model of art aesthetic. The Greeks thought it only as a stature completeness. 

For the Greeks, body language was the language of soul, although Greek plastics did not know what analysis characters the cult of the individ-
ual, which is typicalfor the art of modern times. Plasticity, the ancient body kinetics can be regarded as some elements of the semantic structure of 
a particular language as a kind of mimicry. Plastic modern European sculpture shows opposite tothe ancient classics, Christian traditional relation-
ship of mind and body. Antiquity knew dualism of mind and body, and provided perception of the gods only in the body incarnation. Christianity 
brought a legislateddualism and brought early naive monism attitudeinto the historically natural decay. In the art of the Renaissance in Europe, due 
to rethinking of ancient Christian tradition, experience acquires the tendency of forming an image of ideal body oriented on classic examples. 

In the mid-nineteenth century, under the influence of a new understanding of human corporeality was an appeal to antiquity qualitatively new 
level due to the growing trend of "naturalization" in human culture and criticism concerning the previous historical periods. 

In the culture of the twentieth century, there was a quite relevant anthropological stance of negativism. Justification ofindividual values has led 
to a lack of uniform standards, because itwas perceived as an encroachment on personality. The natural beauty in all its perfection, the image of 
which was the purpose and content of Antiquity plasticsand the Renaissance art lost all its worthiness and has becomea subject of neglecting 
within the postmodernism. 

Key words: corporeality, sculpture, classical art, modernism, postmodernism, artistic image, simulacrum. 
 
 
УДК 1:316.334 

А. М. Тормахова, канд. філос. наук, асист. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
tormakhova@ukr.net 

 
URBAN STUDIES У КОНТЕКСТІ ТЕОРІЙ ВІЗУАЛЬНИХ ПРАКТИК  

 
Одним з провідних напрямків сучасних культурологічних досліджень є Urban studies. Метою статті є дослідження кола проблем, 

пов’язаних з існуванням, функціонуванням різноманітних візуальних практик в міському просторі, та розкриття специфіки комунікації, що 
здійснюється за їх посередництвом. Методологія дослідження включає використання міждисциплінарного підходу, який би спирався на 
здобутки практичної культурології, Urban studies, естетичної теорії у працях як вітчизняних, так і західних авторів. Наукова новизна 
полягає в аналізі зв’язку актуальних візуальних практик, представлених в міському просторі, та інтернет-активності, що сприяє 
взаємовпливу цих сфер. Практична значимість полягає у тому, що результати дослідження можуть бути використані для розвитку 
сфери урбаністики зокрема, а також актуалізації необхідності організації міського середовища та конструювання образу міста. 

Ключові слова: міський простір, візуальні практики, комунікація, Urban studies, метамодернізм. 
 

Постановка проблеми. Актуальною тенденцією су-
часного культурологічного дискурсу є зростання науково-
го інтересу до Urban studies. В межах цього напрямку 
досліджень здійснюється багатоаспектний аналіз про-
стору людського існування: місто розглядається як су-
перечливе поєднання соціальних, політичних та естетич-
них вимірів; розкривається взаємодія урбанізації, міграції 
та расової/етнічної ідентичності; наголошується на 
зв’язку формування ринків праці та населення; акцен-
тується увага на процесі формування у місті культурного 
життя та природного середовища тощо. Одним з аспектів 
вивчення міста є розкриття специфіки становлення його 
візуальних форм та їх зв'язку з комунікативними практи-
ками. Цей підхід до аналізу міського простору є недос-
татньо розкритим в культурологічній думці, що й 
зумовлює звернення до нього. 

Аналіз досліджень і публікацій. Специфіка мета-
модерних наративів, які характеризують стан сучасно-
го розвитку культури загалом та мистецтва зокрема, 
представлена у розробках нідерландських культуро-
логів Т. Вермьюліна і Р. Аккера. Основні напрямки ста-
новлення перспективних Urban studies окреслюють 
іноземні автори, зокрема У. Боуен, Р. Данн, Д. Касдан, 
Р. Харріс та М. Сміт. Аналіз специфіки взаємодії архі-
тектурних просторів, сучасного мистецтва та новітніх 
технологій здійснюється українським дослідником 
О. Чепелик. В роботах вітчизняного автора А. Бєломє-
сяцева розглядаються філософські, правові та еко-

номічні основи архітектури. Розвідки, пов’язані з 
дослідженням міського простору та його візуального 
компонента, здійснюють такі сучасні культурологи, як 
А. Костіна, Д. Южакова. Комунікативні практики та їх 
роль в аналізі суспільства представлені у праці В. Зо-
това, В. Лисенка. Проте багато аспектів, пов’язаних з 
візуальними практиками міста, а саме: специфіка 
комунікативного процесу та його зв'язок з іншими 
візуальними формами – залишаються мало дослідже-
ними та потребують наукового обґрунтування. 

Мета статті. Метою статті є окреслення кола проблем, 
пов’язаних з існуванням, функціонуванням різноманітних 
візуальних практик в міському просторі, та розкриття спе-
цифіки комунікації, що здійснюється за їх посередництвом. 

Виклад основного матеріалу. Більшість авторів, які 
займаються візуальними дослідженнями, стверджують, 
що в умовах сьогодення зростає роль практик, а не мис-
тецтв. Комунікативні практики – це постійне відтворення 
систем комунікацій різного рівня, "впорядковані сукупно-
сті зразків раціональної діяльності, спрямованої на пере-
дачу/прийом соціально значимої інформації" [2, с. 54]. Ві-
зуальні практики безпосередньо пов’язані з повсякденні-
стю, адже вони присутні в людському житті щодня. Так, 
міський простір, що є місцем постійного перебування 
значної частини суспільства, постійно видозмінюється. 
Візуальне обличчя міста може зазнавати як значних змін, 
що будуть мати постійний характер, так і незначних, тих, 
що досить швидко минуть. Проте всі вони впливають на 

© Тормахова А. Н., 2017 


