
 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(15)/2024 ~ 17 ~ 

 

 

УДК 7.01:792.2 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.2(15).04 

Маргарита КОРОБКО, канд. філос. наук 
ORCID ID: 0000-0003-4147-6286 

e-mail: margarytakorobko@gmail.com 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
І. КАНТ ТА ТЕАТР: ДО ПОСТАНОВКИ ПРОБЛЕМИ 

 
В с т у п . З нагоди 300-річчя Імануеля Канта дослідження присвячене впливу цього філософа на театральне мис-

тецтво, хоча він сам не виявляв інтересу до театру. У статті зроблено спробу розглянути театр його часу, його 
присутність у Кенігсберзі та вплив філософії Канта на розвиток театральної теорії. 

Мета дослідження: вивчити взаємозв'язок між німецьким театральним мистецтвом XVIII століття та філософі-
єю Імануеля Канта, а також дослідити вплив його філософських ідей на розвиток театрального мистецтва загалом. 

М е т о д и . У статті використано загальнонаукові методи, зокрема аналітичний, компаративний, метод узагаль-
нення. 

Р е з у л ь т а т и . Аналіз впливу філософії Імануеля Канта на театральне мистецтво є вельми нетиповою цариною 
філософських досліджень. Хоча сам І. Кант не залишив праць, присвячених театру, його естетична теорія, зокрема 
викладена в "Критиці сили судження", мала великий вплив на розвиток театрального мистецтва і його теорії. Ідеї 
Канта, особливо його концепція прекрасного і піднесеного, вплинули на романтизм, передусім на таких видатних те-
атральних діячів, як Фрідріх Шиллер та Йоганн Гете. У статті також досліджено історичний контекст розвитку 
театру в Кенігсберзі, де жив і працював Кант. Особливу увагу приділено ролі естетичних ідей І. Канта, які стали ос-
новою для подальших змін у театральному мистецтві. У статті підкреслюється, що філософія Канта продовжує 
бути актуальною і впливовою в сучасному театральному мистецтві, надаючи нові інструменти для аналізу та ро-
зуміння естетичних ідей. Якщо звернутися до соціальної ролі театру та театрального мистецтва, то І. Кант та-
кож підкреслював важливість соціальної взаємодії у створенні мистецтва. Він розглядав естетичне судження як се-
рйозний акт, який не є приватною справою, а стосується всього людства. Естетичні судження формують загальну 
публічну сферу, що робить їх важливим предметом для філософського аналізу. На думку Канта, естетичне судження 
є способом пошуку істини, яка об'єднує людей у спільноту. Аналогійно, театр є інструментом пошуку істини, майда-
нчиком для запитань та отримання відповідей на актуальні проблеми. Стаття також висвітлює значущість Канта 
для розуміння театру як мистецтва, яке об'єднує різні види творчості і розкриває його потенціал для виховання 
естетичного смаку і моральних цінностей.  

В и с н о в к и . Через брак досліджень зв'язку філософії Канта з театральним мистецтвом, є велике поле для ана-
лізу його впливу на естетику театру, що підтверджує історія театру за часів його життя. 

 
К л ю ч о в і  с л о в а : естетика, історія театру, романтизм, театральне мистецтво. 

 
Вступ 
З нагоди 300-річчя з дня народження Імануеля Кан-

та, ми б хотіли спробувати розглянути цього чи не най-
відомішого німецького філософа в контексті його залу-
ченості в історію та теорію театрального мистецтва.  

Герман Паррет у своїй статті "Кант про музику та іє-
рархію мистецтв" наводить цитату одного з перших 
біографів Канта Людвіга Ернста Боровскі: "У юності 
Кант часто ходив до театру, але пізніше покинув це… 
Як і танці, полювання тощо" (Parret, 1998, p. 251). Цю 
фразу про те, що він ходив до театру, підхопили жур-
налісти, і в численних публікаціях до 300-річчя Канта  
її можна почути, прочитати доволі часто. Але Кант нічо-
го не писав про театр, в усякому разі, авторові цієї 
статті таких робіт не траплялося. 

Театральне мистецтво від початку свого зароджен-
ня в VІ ст. до н. е і до часів Канта було дуже близько 
пов'язаним із поетичним мистецтвом. У передмові пе-
рекладача Віталія Терлецького до українськомовного 
перекладу кантівської "Критики сили судження" ми зна-
ходимо цікавий факт з біографії філософа: "Після кіль-
кох марних спроб здобути місце професора в рідному 
університеті, розпочатих іще в 1756 році, улітку 
1764 року з'явилася перспектива обійняти посаду про-
фесора поетичного мистецтва, цього найвищого за ран-
гом з-поміж усіх красних мистецтв. Однак магістр Кант 
відмовився від такої пропозиції, хоча і потребував ста-
лого доходу, він "не відчував себе покликаним для цієї 
професури", тож мусив чекати іншої слушної нагоди" 
(Терлецький, 2022, с. ХХІІ). Тобто Кант не відчував пок-
ликання до дослідження поетичного і, слідом, театра-
льного мистецтва. Але вплив цього філософа на все 
філософське знання й на естетику, зокрема, є практич-

но всеосяжним, тому і на театр кантова філософія та-
кож повпливала.  

Тож яким був театр за часів Канта? Чи був театр в 
Кенігсберзі за часів життя філософа? Як повпливала 
філософія Канта на теорію та подальший розвиток теат-
ру? Ми намагатимемось відповісти на ці питання в статті. 

Мета дослідження: вивчити зв'язок німецького те-
атрального мистецтва XVIII сторіччя та геніального фі-
лософа Імануеля Канта і простежити вплив філософії  
І. Канта на театральне мистецтво загалом. 

Огляд літератури. Про Імануеля Канта написано 
багато книг та статей. Практично в будь-якій роботі з 
історії естетики можна знайти згадки про цього німе-
цького філософа. Так, у цій статті використана стаття  
О. Парфьонової, у якій досліджено філософський до-
робок І. Канта в контексті мистецьких практик 
XVIII сторіччя. В. Татаркевич у своїй фундаментальній 
роботі "Історія шести понять", згадуючи про XVIII сто-
ліття, також сказав, що за Кантом залишалося останнє 
слово в тогочасному розумінні будь-яких філософсь-
ких понять. Вже згаданий Г. Паррет проаналізував 
Кантові музичні досліди. У десятиразово перевиданій 
"Історії театру" О. Брокетта та Ф. Гілді кілька абзаців 
присвячено тому, як Кантова філософія повпливала 
на становлення мистецької течії романтизму. Загаль-
ний контекст розуміння понять "театр" та "театральне 
мистецтво" дає О. Клековкін у своєму словнику 
"THEATRICA: Лексикон", без якого не можливо було б 
спробувати зрозуміти те, як І. Кант сприймав театр. 
Безумовно, вступна стаття та сучасний переклад 
"Критики сили судження" Віталія Терлецького є основ-
ним джерелом для розуміння кантової естетичної тео-
рії. Робота П. Г. де Монту "Арт-фірма" уможливлює ро-

© Коробко Маргарита, 2024



~ 18 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

зуміння того, що теорія Канта не є застарілим пережит-
ком класицистично-романтичної доби, а вельми добре 
може бути використана в сучасному арт-менеджменті. 
Безперечно, книг та статей про Канта багато, але, на 
жаль, дуже мало робіт присвячено зв'язку цього генія з 
театральним мистецтвом. І тому ця робота є актуаль-
ною, хоча, звичайно, і зовсім невичерпною. 

Методи 
Під час дослідження використано загальнонаукові 

методи: аналітичний, компаративний та узагальнення. 
Результати 
Роки життя Імануеля Канта припадають практично 

на все ХVIIІ сторіччя (1724–1804), і весь цей час філо-
соф провів у рідному місті Кенігсберг.  

На початку XVIII століття театр Німеччини не мав 
високого статусу. Насамперед через репертуар, який 
був розрахований на аудиторію селян, тобто абсолют-
но невимогливу публіку. Крім того, акторами були не-
освічені люди, які далеко не відійшли від ярмаркових 
артистів. І, безумовно, обставини та загальні умови 
роботи акторських труп не дозволяли готувати вистави 
на тому рівні, який ми сьогодні вважаємо належним. На 
жаль, це все на початку XVIII сторіччя викликало від-
чуття презирства до професійного театру в духівництва 
та аристократії. Змінити таке становище взявся у  
20-х рр. XVIII ст. Йоганн Крістоф Ґотшед, випускник Ке-
нігсберзького університету, який хотів розвивати німе-
цьку мову як засіб літературної творчості. Він хотів по-
ліпшити мистецькі смаки широких та малоосвічених 
верств населення, а театр був засобом, який допомагав 
спілкуватися з неграмотними народними масами. У 
1727 році Ґотшед і акторка та театральна діячка Каро-
ліна Нейбер домовилися про спільну працю над рефо-
рмуванням німецького театру. Їхня співпраця тривала 
до 1739 року і стала першим важливим союзом між лі-
тературною постаттю та професійними акторами в Ні-
меччині. Проте їхні амбіційні ідеали було складно втіли-
ти в життя. Передусім, Ґотшед прагнув створити новий 
репертуар, звільнившись від вистав Haupt-und-
Staatsaktion (фарсових комедій), імпровізацій, бурлеск-
них дивертисментів та Гансвурста (образу кумедного 
селянина-пиволюба з баварським акцентом). Для цього 
він та його однодумці звернулися до перекладу і наслі-
дування французьких неокласицистичних п'єс. Кароліна 
Нейбер, зі свого боку, прагнула підвищити рівень теат-
ральної майстерності, наполягаючи на систематичних 
репетиціях та відмові від імпровізацій. Вона також залу-
чала акторів до створення декорацій, малювання афіш 
та пошиття костюмів, контролюючи їхнє особисте життя 
для подолання моральних упереджень щодо акторів. 
Однак Нейбер зіткнулася з труднощами в залученні 
нової глядацької аудиторії, що змусило її йти на комп-
роміси, які викликали роздратування Ґотшеда. Також 
постійні поступки неграмотній простій публіці задля 
заробітку викликали труднощі для підтримання високо-
го рівня вистав. Однак, попри всі труднощі, зусилля 
Ґотшеда і Нейбер відкрили шлях для майбутніх досяг-
нень німецького театру. У 40-х роках XVIII століття в 
репертуарі німецьких театрів з'явилася "правильна" 
драма, переважно завдяки шеститомному виданню  
Ґотшеда "Німецька сцена" (1740–1745). Театральні іде-
али Нейбер також перейняли інші трупи, які сильно змі-
нили театральне життя тогочасної Німеччини та засну-
вали перші професійні театри. До кінця XVIII століття 
державні театри з'явилися в багатьох німецькомовних 
містах, що зробило театр важливим культурним елеме-
нтом у Німеччині (Брокетт, Гілді, 2014, с. 283–284). 

Перший у Кенігсберзі професійний театральний ко-
лектив був сформований у середині XVIII століття й 
виступав в орендованому приміщенні на Кройце-
штрассе. У 1753 році король Пруссії Фрідріх Великий 
подарував землю для будівництва постійної театраль-
ної сцени. Директором театру став Конрад Ернст Ак-
керман, який, ознайомившись з ідеями Ґотшеда та 
Нейбер ще в 40-х роках ХVIII століття і ще не знаючи, 
який напрямок буде до вподоби місцевим жителям, 
одночасно займався організацією театральних поста-
новок та виступами хорів. Як стверджують Оскар  
Ґ. Брокетт та Франклін Ґ. Гілді у своїй праці "Історія теа-
тру", у Кенігсберзі – можливо, першим у Німеччині – був 
побудований театр, призначений винятково для драма-
тичних вистав (Брокетт, Гілді, 2014, с. 285). 

Як бачимо, Кенігсберг, Кенігсберзький університет 
грали велику роль у розвитку театрального мистецтва в 
Німеччині у XVIII сторіччі. І деякі вчені вважають, що 
мистецьке, зокрема театральне, життя рідного міста 
хоча б побічно могло повпливати на естетичні погляди 
І. Канта (Парфьонова, 2016, с. 46).  

Оксана Парфьонова у своїй статті "Естетика І. Канта 
в контексті мистецьких практик XVIII століття" доходить 
висновків, що філософія О. Баумгартена слугувала від-
правною точкою для кантівського "критицизму". Кантів-
ська теорія прекрасного ґрунтується на попередніх тео-
ріях, зокрема Г. Лессінга і І. Вінкельмана. Наприклад, 
теорії генія Канта мали свої корені у французьких тео-
ріях Ж.-Б. Дюбо і Д. Дідро. Естетичне судження Канта 
як судження смаку спиралося на національну теорію 
смаку француза де Келюсу і критику Г. Лессінгом "хиб-
ного смаку". Г. Лессінг, залишаючись у межах класичної 
парадигми мистецтва, критикує класицизм у "Лаокооні" 
(1766), особливо зосереджуючись на французькій дра-
мі. Його оцінки часто збігалися з поглядами І. Вінкель-
мана на античне мистецтво як ідеал. І. Кант, вихований 
на літературі німецького рококо, надавав перевагу пое-
зії і ораторському мистецтву, вважаючи їх найвищими 
формами мистецтва. Його вчення про прекрасне є ре-
зультатом філософської рефлексії, базованої на пра-
цях О. Баумгартена. Через свою ізольованість у Кенігс-
берзі Кант мало контактував з візуальними мистецтва-
ми. Філософія Канта залишалася в межах аристотелів-
ської парадигми мистецтва як мімесису. Однак його 
підхід до генія, що "дає мистецтву правило", став поча-
тком нової парадигми мистецтва, яка підкреслювала 
роль митця і його творіння, що не обов'язково насліду-
ють природу. Це можна розглядати як ідейне джерело 
для романтизму та майбутньої суб'єктивістської пара-
дигми мистецтва, яка сформувалася в другій половині 
XIX століття (Парфьонова, 2016, с. 46–51). 

Оскар Ґ. Брокетт та Франклін Ґ. Гілді також поділя-
ють таку думку, стверджуючи, що романтики на початку 
ХІХ століття, під час і після європейських завоювань 
Наполеона послуговувалися поглядами І. Канта для 
побудови свого світогляду створення теорії "романтич-
ного" мистецтва, головними принципами якого були: 

"1. Поза межами земного буття існує вища істина. 
Все, що існує, було створено абсолютом (його назива-
ють по-різному: Бог, Дух, Ідея, Его), і всі речі відповідно 
становлять частину всього та одне одного. Оскільки все 
творіння має єдине походження, уважне і ретельне 
спостереження будь-якої його частини може допомогти 
зрозуміти ціле. Таким чином, істину можна побачити у 
відношенні до нескінченного розмаїття, а не до види-
мих норм, як вважали неокласицисти. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(15)/2024 ~ 19 ~ 

 

 

2. Що менше якась річ відступає від свого природного 
стану, то ймовірніше вона міститиме якусь основополож-
ну істину. У драмі це часто виявлялося в обранні тем, де 
люди повставали проти неприродних обмежень високо-
організованого і бюрократичного суспільства – того сус-
пільства, яке неокласицисти вважали необхідним. 

3. Люди, обтяжені фізичними обмеженнями, ніколи не 
зможуть збагнути істину в усій її повноті. Людство прагне 
досягти якогось ідеального буття, але його повсякчас 
щось зупиняє. Ми змушені жити у фізичному світі, але 
наші душі постійно хочуть переступити його межі. 

4. За допомогою проблисків найвищої істини в мис-
тецтві люди краще розуміють свій потенціал – художній, 
соціальний і політичний.  

5. Лише виняткова уява здатна розгледіти остаточну 
єдність за начебто нескінченним розмаїттям буття, а 
таку уяву має лише геніальний філософ чи митець. Ми-
тець – це вища людина, що має право давати поради 
тим, хто слухає" (Брокетт, Гілді, 2014, с. 307–308). 

У романтичній концепції мистецтво важливе, бо на-
дає вічній істині матеріальну форму. Теорія романтизму 
стверджує, що повне щастя й істину можна знайти тіль-
ки духовно. Драматурги-романтики стикалися з обме-
женнями сцени, із якими вони не могли змиритися, і 
тому багато романтичних п'єс так і не були поставлені. 

Владислав Татаркевич у своїй "Історії шести по-
нять", аналізуючи питання поділу мистецтва, писав, що 
у XVIII столітті остаточне слово в цьому питанні нале-
жало саме Кантові. У своїй "Критиці сили судження" 
(1790) він підсумував досягнення століття в поділі мис-
тецтв. Кант виокремив красні, тобто витончені, мистец-
тва, але зробив це складно: спочатку поділив мистецт-
ва на механічні й естетичні, а потім естетичні мистецтва 
розділив на приємні й витончені. Далі він поділив ці 
групи по-різному. За платонівським принципом, Кант 
розділив мистецтва на мистецтва правди і мистецтва 
позірності, зараховуючи архітектуру до перших, а живо-
пис – до других. Також він розділив їх на мистецтва, що 
оперують природними об'єктами, і на ті, що оперують 
об'єктами, створеними за допомогою мистецтва. У сво-
їх найоригінальніших поділах Кант розрізняв стільки 
видів мистецтв, скільки є способів виражати й переда-
вати думки та почуття. На його думку, існує три способи 
і відповідно три види витончених мистецтв: слова вико-
ристовуються в поезії та красномовстві, звуки – у музи-
ці, а жести – у живописі, скульптурі та архітектурі (Тата-
ркевич, 2001, с. 62). 

Кант не писав про театр. Але й самі поняття "театр" 
та "театральне мистецтво" на сьогодні є вельми розп-
ливчастими. Так, український мистецтвознавець Олек-
сандр Клековкін у своїй роботі "THEATRICA: Лексикон" 
аналізує різні лексеми і стверджує, що "театральне ми-
стецтво" – це мистецтво безпосереднього виконання 
твору перед глядачем без попереднього запису. До 
його різновидів належать драматичний театр, музичний 
театр, театр танцю, театр міміки і жесту, балет, панто-
міма та інші. Хоча театр має давню історію, словоспо-
лучення "театральне мистецтво" з'явилося лише у 
XVIII столітті, коли театр почав усвідомлюватися як 
самостійний вид мистецтва. Глядач античності та сере-
дньовіччя ще не сприймав театр як мистецтво, а його 
вистави як естетичні явища. Лише в епоху Відродження 
почало поширюватися розуміння театру, подібне на 
сучасне. Однією з перших праць, де фіксуємо термін 
"театральне мистецтво", є "Мистецтво театру" ("L'art du 
théatre", 1750) Франсуа Ріккобоні. Згодом про акторське 
та театральне мистецтво написав і Гегель у своїй "Ес-

тетиці", але все ще в плані поетики, але не театру в 
нашому розумінні. У сучасній театральній практиці теа-
тральне мистецтво і видовищні мистецтва зазвичай 
розглядають як взаємопов'язані, хоча й різні форми 
(Клековкін, 2012, с. 329–332). Що ж стосується театру, 
то ще в VI столітті до н. е., коли народилося театральне 
мистецтво, грецьке слово "Theatron", похідне від 
"Theaomai" (видовище, споглядати), означало місце 
для глядачів, призначене для видовищ. Платон згаду-
вав про різні мистецтва, але не про мистецтво театру. У 
Римі Пліній Молодший використовував слово "театр" у 
значенні зібрання людей, а латинське "theatrum" озна-
чало залу для глядачів, амфітеатр. Театральні видо-
вища в Давньому Римі називали "ludі scaenіcі" (сценічні 
ігри), а "ars ludіcra" означало сценічне мистецтво. У 
XVIII–ХІХ столітті театр став об'єктом поклоніння, що 
свідчить про нову роль театру як соціальної інституції 
та виду мистецтва. Однак відчуття театру пробудилося 
набагато раніше, ніж його усвідомлення. Навіть Гегель 
сприймав театр лише як спосіб втілення драматичної 
поезії, розглядаючи його як прилад для відтворення 
драматичної літератури, хоча й торкався питання ак-
торського мистецтва. Слово "театр" має багато розпли-
вчастих значень і в різних країнах не має визначеного 
соціального статусу чи чіткої мети (Клековкін, 2012, 
с. 469–474). Таким чином, ми не будемо шукати в І. Ка-
нта поняття "театр" чи "театральне мистецтво", адже за 
його часів не сформувалося цих сталих термінів, а зу-
пинимося на його розумінні "поетичного мистецтва", 
"міміки", "музики", які за його часів найбільше були до-
тичні до нашого розуміння "театрального мистецтва". 

Так, І. Кант говорить, що "усяка форма предметів 
чуття (як зовнішніх, так і опосередковано внутрішніх) є 
або кшталтом (Gestalt, форма, вид, образ), або грою: в 
останньому вона є або грою кшталтів (міміка і танець), 
або самою тільки грою відчуттів (у часі)" (Кант, 2022, 
с. 80). Театр є грою, є формою предметів чуття, тому, 
безумовно, естетична теорія Канта дотична до театра-
льного мистецтва. Просто через її складність це доста-
тньо нелегко зробити. 

Герман Паррет зазначає, що естетика Канта ґрунту-
ється на "критичній" концепції судження, особливо на 
рефлексивному судженні про прекрасне та піднесене. У 
цьому контексті образотворчі мистецтва поділяються й 
оцінюються відповідно до їхньої здатності стимулювати 
рефлексивне судження. Кантів поділ мистецтв є не жо-
рстким, а дослідницьким, що дозволяє припустити, що 
існують численні обґрунтовані спроби класифікації. Му-
зика посідає заплутану і часто суперечливу позицію в 
ієрархії мистецтв Канта. Хоча Кант визнає здатність 
музики викликати емоції та її універсальну комунікатив-
ність, він також критикує її за недостатню здатність про-
вокувати глибокі роздуми, які він вважає необхідними 
для культурного та інтелектуального розвитку. Кант час-
то порівнює музику з поезією, зрештою, ставлячи поезію 
вище через її здатність залучати уяву та розуміння в 
рефлексивний спосіб (Parret, 1998, рр. 251–264). 

Ми знаходимо в "Критиці сили судження" одне міс-
це, де І. Кант побічно згадує театральне мистецтво в 
§ 52: "Красномовство може бути пов'язано з малярсь-
ким зображенням як за їхніми суб'єктами, так і предме-
тами в якійсь виставі; поезія – з музикою у співі, а цей 
останній водночас із малярським (театральним) зобра-
женням в опері, гра відчуттів у музиці може бути пов'я-
зана з грою подоб у танці тощо. Також зображення під-
несеного, оскільки воно належить до красного мистецт-
ва, може поєднуватися з красою в якійсь римованій 



~ 20 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

трагедії, дидактичній поемі, ораторії; і в цих зв'язках 
красне мистецтво є ще більш мистецьким, але чи також 
прекраснішим (бо перехрещуються одне з одним такі 
розмаїто відмінні види вподобання) – це може бути 
взято під сумнів у деяких із цих випадків. І все ж у будь-
якому красному мистецтві суттєвий момент полягає у 
формі, яка доцільна для спостереження й обсуджуван-
ня, де втіха водночас є культурою і настроює дух на 
ідеї, тож робить його сприйнятливим до більших таких 
утіх і розваг; а проте не в матерії відчуття (привабі або 
зворушенні), де на меті мається суто розкіш, яка нічого 
не залишає в ідеї, притупляє дух, поступово викликаю-
чи огиду до предмета, а помисел через усвідомлення 
того, що його настроєність супротивна цілі в судженні 
розуму, робить невдоволеним самим собою і примхли-
вим. Якщо красні мистецтва тісніше або віддаленіше не 
пов'язуються з моральними ідеями, які єдині лише ма-
ють у собі самостійне вподобання, то їхньою останньою 
долею стане ось таке. Тоді вони служать лише для ро-
зпорошення, якого завжди потребуватимуть дедалі бі-
льше, коли послуговуються ними, аби цим проганяти 
невдоволеність помислу самим собою, чим роблять 
собі все ще менше користі й стають більше невдоволе-
ними собою. Узагалі окраси природи найпридатніші для 
найпершого задуму, якщо рано призвичаюються до 
того, щоб їх спостерігати, обсуджувати та подивовува-
тися ними" (Кант, 2022, с. 225–226). Отже, для Канта 
театральне мистецтво є синтетичним поєднанням кіль-
кох витончених мистецтв, які повинні послуговуватися 
мораллю, а не бути просто гарною обгорткою. У насту-
пному параграфі Кант додає, що поетичне мистецтво є 
найвищим серед мистецтв, але поетика – це літерату-
ра, а театр – це втілений літературний твір крізь призму 
сприйняття режисера, і вже потім глядачів. Сприйняття 
театрального твору є набагато складнішим, ніж поетич-
ного, з огляду на те, скільки особистостей стоїть між 
самим твором та його безпосереднім утіленням. Але 
І. Кант про це нічого не писав. 

Кантовою роботою захоплювалися дві головні німе-
цькі театральні постаті – Фрідріх Шиллер та Йоганн 
Гете. Віталій Терлецький в передмові до "Критики сили 
судження" пише, що великі веймарці були захоплені 
роботою І. Канта: "Уже на початку березня 1791 року в 
листі до свого друга К. І. Кьорнера Фрідріх Шиллер пи-
ше: "Критика сили судження", яку я собі придбав, ва-
бить мене через свій яскравий духовно багатий зміст і 
надала мені великого бажання поступово поринути 
працею в його філософію". Через півтора року поет 
продовжує свої інтенсивні студії Кантового твору: "За-
раз я по вуха зав'язнув у Кантову силу судження. Я не 
заспокоюся, доки не проникну в цю матерію і вона не 
стане чимось у моїх руках". Естетичні праці Шиллера 
демонструють, що він досягнув бажаного. У листі до 
Канта від 13 червня 1794 року він висловлює "найжва-
вішу подяку" "чудовому вчителеві" за те "добродійне 
світло, яке Ви запалили в моєму духові; подяка, яка, 
немов подарунок, на якому вона ґрунтується, є безме-
жною і непроминальною". Шиллер став сповідником 
"Кантової віри". Завдяки цьому він наново здобув вели-
ку поетичну радість і зізнається у листі до Й. В. Гете:  
"... таким давнім є рід людський, і доки існує розум, за-
сади Кантової філософії мовчазно визнали і у цілому 
вчиняли згідно з ними". Третя "Критика" Канта справила 
неабиякий вплив і на Йогана Вольфганга Гете, котрий 
визнає 1817 року, що їй "зобов'язана вельми радісна 
епоха життя", і додає, що "великі головні думки твору 
цілком аналогічні моїй дотеперішній творчості, вчинкам 

і мисленню". Особливий наголос Гете тут робить на 
висловленій у творі Канта взаємодії естетичної та те-
леологічної сили судження, мистецтва і природи. Диво-
вижно, але і Гете, і Шиллер майже одночасно зверну-
лися до вивчення Кантової філософії, а саме в березні 
1791 року. І пізніше Гете неодноразово згадував Канто-
ву третю "Критику" із радістю і поштивістю. Поцінування 
твору Канта з боку Гете засвідчено аж до останніх років 
життя поета: "Безмежною заслугою нашого старого Ка-
нта перед світом і, я маю право сказати, також переді 
мною є те, що він у своїй "Критиці сили судження" по-
тужно ставить поряд мистецтво і природу та визнає за 
обома право діяти без цілей на підставі великих прин-
ципів". А за вісім місяців до своєї смерті вісімдесятиод-
норічний поет дає таку пораду митцям сучасності: «До-
брі люди, якщо ви волієте підійти ближче до речі, то ви 
мусите студіювати Кантову "Критику сили судження"» 
(Терлецький, 2022, с. CXXV–СXXVIII). Ґіє де Монту у 
своїй праці "Арт-фірма" пише, що в 1793 році Фрідріх 
Шиллер був у захваті, коли Імануель Кант схвально 
оцінив його статтю "Про грацію та гідність". Шиллер 
висловив своє задоволення тим, що Кант визнав його 
працю. У цій статті Шиллер розвиває думку про можли-
вість поєднання естетики з етикою, щоб мистецькі тво-
ри надихали своїх шанувальників до моральних дій, 
прагнучи до ідеалів краси. Він вважав, що мистецтву 
властива етичність, яка не потребує дидактичних імпе-
ративів, і що мистецтво має бути не самоціллю, а засо-
бом для порядкування та повчання. Того ж року опублі-
ковано друге видання Кантової "Критики сили суджен-
ня", яку Шиллер називав "біблією сучасної естетики". 
Це видання підтвердило виняткове значення книги в 
контексті тогочасної естетичної філософії (Гіє де Монту, 
2020, с. 41–53). Таким чином, ми бачимо якого значен-
ня набула робота І. Канта для великих веймарців. 

Якщо повернутися до соціальної ролі театру та теа-
трального мистецтва, то Кант також наголошував на 
важливості соціальної взаємодії для виробництва мис-
тецтва. Естетичне судження він розглядав як серйозний 
акт, який не є приватною справою, а стосується загаль-
ного людського роду. Естетичні судження формують 
загальну публічну сферу, роблячи їх важливим предме-
том для філософського розгляду. На думку Канта, есте-
тичне судження є способом пошуку істини, яка об'єднує 
індивідів у загальний людський рід (Гіє де Монту, 2020, 
с. 103). Точно так само театр є інструментом пошуку 
істини, майданчиком для запитування та отримання 
деяких відповідей на болючі питання сьогодення. Але 
театральні діячі і сьогодні ставлять важливі питання на 
кшталт, чи повинен театр іти за настроями мас, чи він 
повинен задавати моральну планку. На нашу думку,  
І. Кант відповів би, що головною метою всього театра-
льного мистецтва було б виховання гарного естетично-
го смаку та правильної моральної настанови. Але філо-
софія є запитуванням, тому правильна відповідь тільки 
там, де ми її самі знайдемо. 

Дискусія і висновки 
Через невелику кількість робіт, що були б присвяче-

ні зв'язку філософії І. Канта з театральним мистецтвом, 
є велике поле для роботи з цієї тематики. Сьогодні те-
атр сприймають як спосіб передання і трансляції емоцій 
від живої людини зі сцени до живої людини в залі. Ми 
завжди в театрі шукаємо емоцій, естетичних пережи-
вань, якихось шокуючих відкриттів. Саме театр породив 
геніїв на початку ХІХ сторіччя, відродивши інтерес до 
Шекспіра. Але все це було б неможливо без естетичної 
теорії Канта, як сучасний театр неможливо уявити без 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(15)/2024 ~ 21 ~ 

 

 

Гете та Шиллера. Рецепцію Кантової теорії на театр ще 
потрібно проаналізувати, але вона точно є, і це дово-
дить вся історія театру за часів життя Канта. 

 
Список використаних джерел 
Брокетт, О. Ґ., & Гілді, Ф. Ґ. (2014). Історія театру. Літопис. 
Гіє де Монту, П. (2020). Арт-фірма: Естетичне управління та 

метафізичний маркетинг. ArtHuss. 
Кант, І. (2022). Критика сили судження. Темпора. 
Клековкін, О. Ю. (2012). THEATRICA: Лексикон. Фенікс. 
Парфьонова, О. І. (2016). Естетика І. Канта в контексті мистецьких 

практик XVIII століття. Культура і сучасність, 46–51. 
Татаркевич, В. (2001). Історія шести понять. Юніверс. 
Терлецький, В. (2022). На порозі завершення "критичної справи": 

естетика, теологія і система в "Критиці сили судження". У Кант, І. Кри-
тика сили судження. Темпора (с. XV–CCII). 

Parret, H. (1998). Kant on Music and the Hierarchy of the Arts. The 
Journal of Aesthetics and Art Criticism, 56(3), 251–264. 

 
References 
Brockett, O. G., & Hildi, F. J. (2014). History of the theatre. Litopys  

[in Ukrainian]. 
Guillet de Monthoux, P. (2020). The art firm: aesthetic management 

and metaphysical marketing. ArtHuss [in Ukrainian]. 
Kant, I. (2022). The Critique of Judgment. Tempora [in Ukrainian]. 
Klekovkin, O. (2012). THEATRICA: Lexicon. Feniks [in Ukrainian]. 
Parfionova, O. I. (2016). The Aesthetics of I. Kant in the Context of 

Artistic Practices of the 18th Century. Culture and Modern, 46–51 [in Ukrainian]. 
Tatarkevych, V. (2001). History of six terms. Yunivers [in Ukrainian]. 
Terletskyi, V. (2022). On the Verge of Concluding the "Critical Task": 

Aesthetics, Theology, and System in the "Critique of Judgment". In Kant, I. 
The Critique of Judgment. Tempora (pp. XV–CCII) [in Ukrainian]. 

Parret, H. (1998). Kant on Music and the Hierarchy of the Arts. The 
Journal of Aesthetics and Art Criticism, 56(3), 251–264. 

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  2 6 . 0 8 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  10 . 09 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 5 . 1 1 . 2 4  
 

Margaryta KOROBKO, PhD (Philos.) 
ORCID ID: 0000-0003-4147-6286 
e-mail: margarytakorobko@gmail.com 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

 
IMMANUEL KANT AND THEATRE: TO THE PROBLEM STATEMENT 

 
B a c k g r o u n d . On the occasion of the 300th anniversary of Immanuel Kant, this study is dedicated to exploring his influence on theatrical 

art, even though Kant himself did not show much interest in theater. The article attempts to examine the theater of his time, its presence in 
Königsberg, and the impact of Kant's philosophy on the development of theatrical theory. 

To study the relationship between German theatrical art of the 18th century and the philosophy of Immanuel Kant, as well as to explore the 
influence of his philosophical ideas on the development of theatrical art in general. 

M e t h o d s . The article employs general scientific methods such as analytical, comparative, and generalization. 
R e s u l t s . The analysis of Immanuel Kant's influence on theatrical art is an atypical area of philosophical research. Although Kant did not 

leave any works specifically dedicated to theater, his aesthetic theories, particularly those presented in "the Critique of Judgment", had a 
significant impact on the development of theatrical art and its theory. Kant's ideas, especially his concepts of the beautiful and the sublime, 
influenced Romanticism and notable figures such as Friedrich Schiller and Johann Goethe. The article also explores the historical context of 
theater development in Königsberg, where Kant lived and worked. Special attention is given to Kant's role in establishing aesthetic ideas that 
became the foundation for subsequent changes in theatrical art. The article emphasizes that Kant's philosophy remains relevant and influential in 
contemporary theater, providing new tools for analyzing and understanding aesthetic ideas. When considering the social role of theater and 
theatrical art, Kant also emphasized the importance of social interaction in the creation of art. He viewed aesthetic judgment as a serious act that is 
not merely private but concerns all of humanity. Aesthetic judgments form a public sphere, making them an important subject for philosophical 
analysis. According to Kant, aesthetic judgment is a way of seeking truth that unites people into a common human community. Similarly, theater is 
an instrument for seeking truth, a platform for questioning and finding answers to relevant issues. The article also highlights Kant's significance for 
understanding theater as an art form that unites different types of creativity and reveals its potential for fostering aesthetic taste and moral values. 

C o n c l u s i o n s . Due to the lack of studies on the connection between Kant's philosophy and theatrical art, there is a vast field for analyzing 
his influence on the aesthetics of theater, as confirmed by the history of theater during his lifetime. 

 

K e y w o r d s : Aesthetics, history of theater, romanticism, theatrical art. 
 

Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  
інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 

The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 
interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 

 
 
 


