
 Українські культурологічні студії 
 
 
 

Засновано 2017 року 
 

 

КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
№ 1(8)/2021

Збірник наукових праць "УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ" – рецензоване наукове видання відкритого дос-
тупу, яке відображає найвагоміші результати фундаментальних і прикладних досліджень у галузі культурології, що мають важ-
ливе теоретичне або практичне значення для розвитку українського суспільства, української та світової культури.  

Програмні цілі та тематична спрямованість збірника: розвиток культурологічного знання в Україні; висвітлення 
актуальних проблем сучасної культурології; популяризація культурологічної проблематики; залучення молодих науковців 
до сучасного культурологічного дискурсу; публікація результатів досліджень науковців Київського національного універси-
тету імені Тараса Шевченка й інших ВНЗ у галузі культурології. Індексується в міжнародних наукометричних базах даних: 
Index Copernicus International (ICI); Ulrichweb; Open Academic Journal Index; Research Bable; Google Scholar. 

Друкується двічі на рік. 
 
"UKRAINIAN CULTURAL STUDIES" is the peer-reviewed open access journal that reflects the most significant results of 

fundamental and applied research in the field of cultural studies, with great theoretical or practical importance for the development 
of Ukrainian society, Ukrainian and world culture. 

Program objectives and thematic focus of the journal are development of cultural research in Ukraine; coverage of urgent 
problems of modern cultural studies; popularization of cultural issues; attracting young scientists to contemporary cultural 
discourse; publication of results of scientific research by scholars from Taras Shevchenko National University of Kyiv and other 
universities in the field of cultural studies. Indexed in: Index Copernicus International (ICI); Ulrichweb; Open Academic Journal 
Index; Research Bable; Google Scholar. 

Published two times per year. 
 
 

ГОЛОВНИЙ РЕДАКТОР 
 

А. Є. Конверський, д-р філос. наук, проф.,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка  
 

ЗАСТУПНИК ГОЛОВНОГО РЕДАКТОРА 
 

В. І. Панченко, д-р філос. наук, проф., Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
 

ВІДПОВІДАЛЬНИЙ СЕКРЕТАР 
 

С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц., Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
 

АДРЕСА РЕДКОЛЕГІЇ 
 

01033, Київ-33, вул. Володимирська, 60,  
філософський факультет (38044) 239 34 79 
 

ЗАТВЕРДЖЕНО 
 

Вченою радою філософського факультету  
24.06.21 (протокол № 14) 
 

ЗАРЕЄСТРОВАНО 
 

Міністерством юстиції України. 
Свідоцтво про державну реєстрацію  
КВ № 22614–12514Р від 24.03.17 
 

ЗАСНОВНИК ТА ВИДАВЕЦЬ 
 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет". 
Свідоцтво внесено до Державного реєстру 
ДК № 1103 від 31.10.02. 
 

АДРЕСА ВИДАВЦЯ 
 

ВПЦ "Київський університет" (кімн. 43), 
б-р Т. Шевченка, 14, Київ, Україна, 01030 
 (38044) 239 32 22; факс 239 31 28 
Інтернет-сторінка журналу: http://www.ucs-univ.kiev.ua 

Редакційна колегія 
 
Р. Аудроне, д-р гуманіт. наук, доцент,  
Вільнюський університет (Литва) 
М. М. Бровко, д-р філос. наук, професор,  
Національна музична академія України імені 
П. І. Чайковського 
П. Е. Герчанівська, д-р культурології, професор,  
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв 
Л. М. Довга, д-р філос. наук, доцент,  
Національний університет "Києво-Могилянська академія" 
А. В. Ільїна, канд. мист., докторант,  
Інститут філософії імені Г. С. Сковороди НАН України 
Т. Каваляускас, д-р філос. наук, професор,  
Університет Клайпеди (Литва),  
запрошений професор Університету Гельсінкі (Фінляндія) 
Н. Ю. Кривда, д-р філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
Є. В. Левченюк, канд. філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
О. І. Оніщенко, д-р філос. наук, професор,  
Київський національний університет театру,  
кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого 
О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, професор,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
І. В. Петрова, д-р культурології, професор,  
Київський національний університет культури і мистецтв 
М. М. Рогожа, д-р філос. наук, професор,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
С. В. Руденко, д-р філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
Р. Сапенько, д-р філос. наук, професор,  
Університет Зелена Гура (Польща) 
А. М. Тормахова, канд. філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
В. Е. Туренко, канд. філос. наук, мол. наук. співроб., 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
 
 

 
Автори опублікованих матеріалів несуть повну відповідальність за підбір, точність наведених фактів, цитат, економіко-статистичних 
даних, власних імен та інших відомостей. Редколегія залишає за собою право скорочувати та редагувати подані матеріали. 

 
© Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

ВПЦ "Київський університет", 2021 



ЗМІСТ 1(8)/2021 
 

Теоретична культурологія 
 

Братусь І. В.  
Протидія системи та антисистеми в повісті братів Стругацьких "Равлик на схилі" ......................................................... 5 
 

Гриценко В. С.  
Схід як культурний тренд ..................................................................................................................................................... 9 
 

Нападиста В. Г.  
Культура повсякденності: до проблеми логіки структури та змісту навчальної дисципліни. Частина І ........................ 15 
 

Левченюк Є. В.  
Культура міжнаціональних відносин у структурі гуманітарної освіти .............................................................................. 20 
 

Туренко В. Е., Ярмоліцька Н. В.  
Специфіка й особливості розвитку естетики в українській радянській філософії 50–60-х років ХХ століття ............... 24 
 

Шинкаренко О. В.  
Культура Індії як своєрідний досвід культурної ідентифікації .......................................................................................... 28 

 
 

Практична культурологія 
 

Буцикіна Є. О.  
Матеріальна культура як метод дослідження міського дизайну: сучасні виклики ......................................................... 33 
 

Вербівська О. О.  
Досвід абсурду: екзистенціалістська парадигма та парадигма театру абсурду 
(на прикладі твору С. Бекета "Не я") ................................................................................................................................. 37 
 

Живоглядова І. В.  
Теорія та практика креативності: виклики пандемічного періоду .................................................................................... 41 
 

Коробко М. І.  
Інформаційна етика як необхідний елемент регуляції сучасного інформаційного суспільства .................................... 46 
 

Маслікова І. І.  
Сфера культури у процесах націотворення та консолідації громадян:  
досвід культурної політики Франції та Німеччини ............................................................................................................ 50 
 

Павлова О. Ю.  
Проблема співвідношення полів культурної та візуальної антропології  
в логіці кризи текстоцентричних методів дослідження культури ..................................................................................... 54 
 

Рихліцька О. Д., Косик О. І.  
Орнаментальні мотиви в сучасних дизайн-практиках ...................................................................................................... 59 
 

Тормахова А. М.  
Масові заходи як візуальні практики в контексті культури сьогодення ........................................................................... 66 
 
 

Наукові есе, огляди, аналітичні дослідження 
 

Бобровник Т. Д.  
Особливості життєдіяльності особистості в соціокультурних умовах пандемічного періоду ........................................ 70 
 

Лященко Д. К.  
Студентські опитування: як перетворити формальність у можливість. Кейс КНУ імені Тараса Шевченка .................. 72 
 

Павлова О. Ю.  
Огляд дискусії "Культурологія в Україні":  
єдність у різноманітті?", що відбулася онлайн 30 березня 2021 року ............................................................................. 75 
 

Радик К. Р.  
Мистецтво поза ізоляцією .................................................................................................................................................. 80 
 

Ремізовський А. О.  
Кінотеатри у ситуації пандемії ........................................................................................................................................... 81 

 



CONTENTS 1(8)/2021 
 

Theoretical Cultural Studies 
 

Bratus I. V.  
Counteraction to the system and anti-system in the Strugatsky brothers' story "Snail on the slope" ...................................... 5 
 

Gritsenko V.S.  
East as a cultural trend ........................................................................................................................................................... 9 
 

Napadysta V. G.  
Culture of everyday life: to the problem of logic of structure and content of the educational discipline. Part I ...................... 15 
 

Levcheniuk Y. V.  
Culture of interethnic relations in the structure of humanitarian education ........................................................................... 20 
 

Turenko V. E., Yarmolitska N. V.  
Specificity and features of the development of aesthetics in the Ukrainian soviet philosophy  
in the 50–60s of the XX century ........................................................................................................................................... 24 
 

Shynkarenko O. V.  
Indian culture as a peculiar experience of cultural identification ........................................................................................... 28 
 
 

Applied Cultural Studies 
 

Butsykina Y. O.  
Material culture as a method of urban design research: modern challenges ........................................................................ 33 
 

Verbivska H.O.  
The experience of absurdity: existentialistic paradigm and paradigm of theatre of the absurd  
(with regard to Samuel Becket's play 'Not I') ........................................................................................................................ 37 
 

Zhyvohliadova I. V.  
Theory and practice of creativity: challenges of the "pandemic times" ................................................................................. 41 
 

Korobko M. I.  
Information ethics as a necessary element of the regulation of the modern information society .......................................... 46 
 

Maslikova I. I.  
The sphere of culture in the processes of nation-building and the consolidation of citizens:  
the experience of the cultural policy in France and Germany ............................................................................................... 50 
 

Pavlova O. Y.  
The problem of field relationship cultural and visual anthropology  
in the logic of the crisis of text-centered methods of cultural research ................................................................................. 54 
 

Rykhlitska O. D., Kosyk O. I.  
Ornamental motives of modern design practices ................................................................................................................. 59 
 

Tormakhova A. M.  
Mass events as visual practices in the context of today's culture ......................................................................................... 66 
 
 

Academic essays, reviews, analytical research 
 

Bobrovnyk T. D.  
Features of the life of the individual in the socio-cultural conditions of the" pandemic period .............................................. 70 
 

Liashchenko D. K.  
Student surveys: how to turn formality into opportunity. case of the Taras Shevchenko National University Of Kyiv ...................... 72 
 

Pavlova O. Y.  
Review of the discussion "Culturology in Ukraine: unity in diversity?", which took place online on march 30, 2021 .................. 75 
 

Radyk K. R.  
Art outside insulation ............................................................................................................................................................ 80 
 

Remizovskyi A. O.  
The cinemas in the situation of pandemia ............................................................................................................................ 81 



СОДЕРЖАНИЕ 1(8)/2021 
 

Теоретическая культурология 
 

Братусь И. В.  
Противодействие системы и антисистемы в повести братьев Стругацких "Улитка на склоне" ..................................... 5 
 

Гриценко В. С.  
Восток как культурный тренд ............................................................................................................................................... 9 
 

Нападистая В. Г.  
Культура повседневности: к проблеме логики структуры и содержания учебной дисциплины. Часть І ...................... 15 
 

Левченюк Е. В.  
Культура межнациональных отношений в структуре гуманитарного образования ....................................................... 20 
 

Туренко В. Э., Ярмолицкая Н. В.  
Специфика и особенности развития эстетики в украинской советской философии 50–60-х годов ХХ века ............... 24 
 

Шинкаренко Е. В.  
Культура Индии как своеобразный опыт культурной идентификации ............................................................................ 28 
 
 

Практическая культурология 
 

Буцыкина Е. А.  
Материальная культура как метод исследования городского дизайна: современные вызовы .................................... 33 
 

Вербивская Е. А.  
Опыт абсурда: экзистенциалистская парадигма и парадигма театра абсурда  
(на примере спектакля С. Беккета "Не я") ........................................................................................................................ 37 
 

Коробко М. И.  
Информационная этика как необходимый элемент регуляции современного информационного общества ............. 41 
 

Живоглядова И. В.  
Теория и практика креативности: вызовы пандемического периода .............................................................................. 46 
 

Масликова И. И.  
Сфера культуры в процессах становления наций и консолидации граждан:  
опыт культурной политики Франции и Германии ............................................................................................................. 50 
 

Павлова E. Ю.  
Проблема соотношения полей культурной и визуальной антропологии  
в логике кризиса текстоцентричных методов исследования культуры .......................................................................... 54 
 

Рыхлицкая О. Д., Косик О. И.  
Орнаментальные мотивы современных дизайн-практик ................................................................................................. 59 
 

Тормахова А. Н.  
Массовые мероприятия как визуальные практики в контексте культуры современности ............................................ 66 

 
 

Научные эссе, обзоры, аналитические исследования 
 

Бобровник Т. Д.  
Особенности жизнедеятельности личности в социокультурных условиях пандемического периода ......................... 70 
 

Лященко Д. К.  
Студенческие опросы: как превратить формальность в возможность. Кейс КНУ имени Тараса Шевченко ............... 72 
 

Павлова E. Ю.  
Обзор дискуссии "Культурология в Украине":  
единство в многообразии?", которая прошла онлайн 30 марта 2021 года .................................................................... 75 
 

Радик Е. Р.  
Искусство вне изоляции ..................................................................................................................................................... 80 
 

Ремизовский А. А.  
Кинотеатры в ситуации пандемии ..................................................................................................................................... 81 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 5 ~ 

 

 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 

УДК 821.16-312.9 
І. В. Братусь, канд. філол. наук, доц. 

Київський університет імені Бориса Грінченка,  
б-р І. Шамо, 18/2, м. Київ, 02154, Україна 

kulturolog@gmail.com 
ORCID ID 0000-0002-8747-2611 

 
 

ПРОТИДІЯ СИСТЕМИ Й АНТИСИСТЕМИ  
В ПОВІСТІ БРАТІВ СТРУГАЦЬКИХ "РАВЛИК НА СХИЛІ"  

 
Розглянуто аспекти протидії системи й антисистеми в повісті братів Стругацьких "Равлик на схилі". Доведено, 

що фантастам вдалося відтворити доволі складні аспекти взаємодії різних систем у межах літературного доробку. 
Широка палітра письменників увібрала в себе розуміння суперечностей, що мають глибинні причини. У статті про-
демонстровано деякі аспекти взаємодії особистості і системи, системи й антисистеми. Особливу увагу приділено 
радянським реаліям, що стали основою для художньої картини фантастичного світу. Водночас вказано на унікаль-
ність "Равлика на схилі". Однією з унікальних якостей виокремлено вплив на повість "Равлик на схилі" творчості 
Ф. Кафки (романи "Процес", "Замок"). У процесі аналізу повісті фокус протидії системи й антисистеми перенесено на 
уявлення про майбутнє. Доведено, що письменники відмовилися від притаманної їм у більш ранніх творах суцільно 
оптимістичної моделі майбутнього. Брати Стругацькі докладно опрацювали механізм неможливості еволюціонува-
ти в майбутнє без докорінних змін у сутності людини.  

Ключові слова: фантастика, Стругацькі, система, антисистема, література, Ф. Кафка, СРСР. 
 
Постановка проблеми. Література другої половини 

ХХ ст. містить у собі надзвичайний потенціал для осми-
слення наших нинішніх реалій. Ми перебуваємо навіть 
у більш виграшній позиції – автори і тогочасні читачі 
мали більш звужений діапазон аналізу, що був прита-
манний їхньому часу. Проте ми також вразливі, особли-
во у сфері історико-культурного контексту,  оскільки час 
написання твору накладає відбиток на його наповнен-
ня. Ключі до розуміння твору часто лежать у соціальних 
паралелях буденності, що зрозуміла в повній мірі су-
часникам, а нащадкам необхідно пояснювати ті чи інші 
специфічні аспекти побуту, психологічні моделі чи ба-
нально значення того чи іншого слова (вони стають 
анахронізмами чи набувають іншого сенсу). 

Водночас варто звернути увагу на ті питання, що 
мають трансцендентний характер. Брати Стругацькі в 
"Равлику на схилі" пережили відповідний досвід – во-
ни намагалися створити багатогранну картину світу із 
власними законами. Завданням вони ставили вже не 
тільки придумати, але й "угадати" справжню концеп-
цію, наблизити художню тканину твору до "правди 
життя". З огляду на це аналізований твір принципово 
відрізняється від значної частини їхнього літературно-
го доробку, є своєрідним експериментальним майдан-
чиком. Цей досвід у подальшій своїй творчості вони 
вже не намагалися повторити.  

Безумовно, що постає питання глибини аналізу тво-
ру середини 60-х рр. ХХ ст., що написаний у Радянсь-
кому Союзі. Авторитарна система утисками і заборона-
ми, що комбінувалися з дозованими свободами, поро-
дила й десятки мільйонів "читаючої публіки". Як жарту-
вали в ті часи, що ці люди читали по ночах і йшли спати 
на роботу. Їхню спрагу було неможливо вдовольнити – 
наприклад, 1961 р. в Москві вийшов друком роман 
І. Стоуна "Жага до життя" накладом 200 000 примірни-
ків. І купити цей роман було важко.  

Та ж доля очікувала повість "Равлик на схилі", особ-
ливо частину про управління. Ми спробуємо проаналі-
зувати феномен цього твору.  

Аналіз досліджень і публікацій. Життя та творчість 
братів Стругацьких привертали увагу численних дослід-
ників. М. Мікешин [6] зробив цікавий зріз культурно-
історичного оточення письменників, їхніх пошуків моделі 

розвитку суспільства. Учений вказує на певні трансфор-
мації свідомості, що пов'язані з метафорою "совка". У 
дослідженні зроблено сучасний зріз зацікавленості твор-
чістю Стругацьких. Відзначається еволюція доробку пи-
сьменників, наповнення його серйозними питаннями. 

К. Огнєв присвятив своє дослідження екранізаціям 
творів Стругацьких [7]. Особливе місце в його дослі-
дженні належить розмежуванню двох ліній в інтерпре-
тації доробку Стругацьких: елітної (філософської, "Ста-
лкер", реж. Тарковський) та розважальної (масова куль-
тура, "Чародії", реж. Бломберг). 

Нами також зроблені певні розвідки осмислення ра-
дянської дійсності у творах другої половини ХХ ст. [2, 
с. Помилка! Джерело посилання не знайдено.]. 

У післямові до повісті "Равлик на схилі" дослідник 
Зеркалов так формулює концепцію твору: "Стругацькі 
не відмовляються від морального судження та щоразу 
пропонують нам, перш ніж сісти у суддівське крісло, 
поміркувати. "Равлик на схилі" більш за будь-яку із книг 
Стругацьких закликає нас до розуміння: у світі є чужі 
нам цінності, що формують основу життя інших людей. 
Тому нам кажуть: Ось на що я хворію – на тугу за розу-
мінням" (пер. наш. – Авт.) [9, с. 188].  

Мета статті – здійснити спробу осмислення парадо-
ксів повісті "Равлик на схилі", що письменники зашиф-
рували в художній тканині твору. 

Виклад основного матеріалу. Для розуміння пові-
сті "Равлик на схилі" можна застосовувати багатий ба-
гаж культурно-історичного контексту. Поняття антисис-
теми в науковий обіг увів Л. Гумільов. Під нею він розу-
мів "системну цілісність людей з негативним світовід-
чуттям, яке являє собою специфічне ставлення до ма-
теріального світу, що виражається у прагненні до 
спрощення систем, тобто до зменшення щільності сис-
темних зв'язків" (пер. наш. – Авт.) [4, с. 7]. Побутує дум-
ка, що деструктивна сила може бути свідомою та підс-
відомою, мати руйнівний характер чи мати лише незна-
чні видозміни історичного руху. Брати Стругацькі у своїх 
творах доволі строкато демонструють широкий спектр 
очікувань щодо людського майбутнього. Та докладна 
мистецько-філософська розробка теми майбутнього 
призвела до цілком певних невтішних висновків, що 
основна загроза людству надходить не ззовні, а зсере-

© Братусь І. В., 2021



~ 6 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

дини. Поетично цю думку можна проілюструвати урив-
ком із християнського гімну:  

 
"Куди у метушні ти мусиш поспішати? 

Тобі красу земля в дарунок може дати. 
Ти Богом обраний над світом царювати, 
Та над собою сам не зміг владарювати"  

(Пісня відродження 1241) (пер. наш. – Авт.) 
 
У перших творах фантасти Стругацькі захоплюва-

лися можливостями керувати зоряними кораблями, 
допомагати відсталим цивілізаціям, колонізувати нові 
планети тощо. Здавалося, що викручувати фантазію 
на максимум достатньо для наповнення Світу Полуд-
ня живими персонажами, які викликають захват у су-
часників письменників і символізують відважних кому-
нарів, що підкорюють космос заради високих гуманіс-
тичних прагнень. Та раптом виявилося, що в майже 
ідеальному Світі Полудня дуже довгі тіні, вони чимдалі 
більше відкидали помертвілу темряву на лубкові геро-
їчні образи. Стругацькі не захотіли лишатися позбав-
леними письменницького чуття – вони в кожному но-
вому творі сміливо відтіняли світлі образи і цим ство-
рювали собі безліч проблем з тогочасною цензурою. 
Саме "Равлик на схилі" багато років лишався невідо-
мим широкому колу читачів в СРСР.  

Спокусливо звести сьогодні письменницькі спосте-
реження до антирадянських, оскільки вони часто ба-
лансували на грані в'їдливої сатири та спростування 
життєздатності радянської системи управління. На 
нашу думку, антирадянський елемент їхньої творчості 
є лише компонентом складної системи цінностей, що 
була зображена ними за допомогою фантастичного 
антуражу. Хоча з позиції теперішнього часу тонкі спо-
стереження письменників збігаються із нашою уявною 
парадигмою ставлення до радянської дійсності. Тон-
кість цього питання вміщується в парадоксі – радянсь-
ка система під певним кутом зображення стає антира-
дянською, оскільки вона демонструє всі недоліки свого 
єства. Однак суперечності часто заховані глибоко і 
їхня реальність не може бути осмислена без парадок-
сів (один з яскравих прикладів – вислів письменника-
дисидента С. Довлатова "Після комуністів я найбільше 
ненавиджу антикомуністів").  

Та все ж "Равлик на схилі" більш цікавий спробою 
вивести антисистему у фантастичному світі. Чому фа-
нтастика? Просто вона за часів цензури давала біль-
ше можливості описувати те чи інше явище суспільст-
ва – казки, інші галактики та далеке майбутнє, позбав-
ляли обтяжливої необхідності постійно озиратися на 
прискіпливих цензорів. А цензура працювала доволі 
непередбачувано, знаходила крамольний підтекст 
там, де його немає. Наприклад, у п'єсі "Старший син" 
О. Вампілова наречений Ніни Сарафанової Михайло 
Кудімов був курсантом авіаційного училища. І в деяких 
постановках його зображували військовим, але у про-
цесі підготовки фільму в 70-х рр. ХХ ст. цензура це 
заборонила. Мотивація – негативний персонаж не мо-
же бути військовим, тому режисер В. Мельников відп-
равив його до цивільної авіації.  

Відповідно до подібних вимог часу брати Стругацькі 
постійно експериментували із художньою тканиною 
твору. Їхнім кредо було: : "…фантастика – це, насампе-
ред, ХУДОЖНЯ ЛІТЕРАТУРА, тобто це книги про люд-
ські долі, про пригоди людини серед людей і […] нічого 
цікавішого й важливішого за це у світі немає і бути на 
може" (пер. наш. – Авт.) [8, с. 7]. Стругацькі намагалися 
у творі "Равлик на схилі" продемонструвати як долю 
людини, так і долю людства в чудернацькому сплетінні 
кафкіанського світу. Значний вплив Франца Кафки та 

Михайла Булгакова ніби надавав нові імпульси – опо-
відь вийшла наповненою глибинними змістовими знахі-
дками. Та одночасно подібні практики виявилися й не-
безпечними для побудови чіткої структури твору. Захо-
плення опорними точками абсурдної антисистеми при-
зводить до розмиття логіки сюжету, ускладнення тран-
сляції авторської думки та й загального розпаду задуму 
на неузгоджені компоненти. Самі Стругацькі незабаром 
визнали, що світ Кафки виявився органічним й екстра-
поляція його творчого методу не може бути здійснена 
іншими авторами.  

У "Равлику на схилі" письменники ніби намагалися 
ступити на шлях філософічного осягнення абсурду, 
створити "трикутний квадрат". Складність подібного 
шляху полягала у центральній думці: система так само 
незрозуміла, як й антисистема, і її осягнення вимагає 
схожих логічних інструментаріїв. Інтуїтивно брати Стру-
гацькі відчували, що розгадка протидії системи й антиси-
стеми розміщується завжди "поруч". Та вже їхня пись-
менницька зрілість зуміла допомогти оминути типову 
помилку "механічного наближення істини", оскільки будь-
який рух у бік розуміння хиткості буття призводить авто-
матично до формалізації тонкої його організації, що, зі 
свого боку, викликає незворотне омертвіння ключових 
компонентів системи, перетворює її на театр абсурду. 

Відповідно до бажання відшукати хоча б якісь сталі 
компоненти, брати Стругацькі в "Равлику на схилі" смі-
ливо експериментували з уже перевіреними вдалими 
прийомами, занурюючи читача в самобутню напівказ-
кову атмосферу – одночасно рідну (для сучасників) та 
незвичайну, містичну. Герої твору потрапляли в чудер-
нацький всесвіт, діяли та міркували згідно із внутріш-
ньою логікою радянської людини, та водночас взаємо-
діяли з роботами, генетично незрозумілими субстанці-
ями й подібними фантасмагоричними образами. Проте 
сутність повісті полягала в тому, що читача дивувало 
найбільше не метафізично-науково-фантастичне ото-
чення, а звичайнісінькі, легко вгадувані реалії непрозо-
рої системи і ще більш моторошні привиди антисисте-
ми, що тяжіли над більшістю подій "вирішальною си-
лою", силою, що діє відповідно до несвідомих законів.  

Звичайно, значна частина тексту пройнята від по-
чатку до кінця багатими міфологізованими образами з 
реальності, що викликають у свідомості читача дов-
железний асоціативний ряд: "Якщо кидати по камінцю 
кожні півтори хвилини: і якщо правда те, що розпові-
дала однонога кухарка на прізвисько Казалунья і при-
пускала пані Бардо, начальниця групи Допомоги міс-
цевому населенню; і якщо неправда те, про що пере-
шіптувалися шофер Тузик із Невідомим із групи Інже-
нерного проникнення; і якщо чого-небудь вартує люд-
ська інтуїція; і якщо здійснюються хоч раз у житті очі-
кування – тоді на сьомому камінці кущі позаду з тріс-
ком розсунуться, і на галявинку, на зім'яту траву, сиву 
від роси, ступить директор, голий до пояса, у сірих 
габардинових штанях із ліловим кантом, шумно диха-
ючи, лисніючи, жовто-рожевий, волохатий, і ні на що 
не дивлячись, ані на ліс під собою, ані на небо над 
собою…" (пер. наш. – Авт.) [9, с. 7].  

Бачимо, що Стругацькі не просто створюють атмос-
ферних колоритних персонажів, що потім з'являться чи ні 
на сторінках повісті, – вони формують загальну парадок-
сальну ідею твору. Ця ідея полягає в суцільній абсурдно-
сті та невловимості дій на результат. Герой Перець уже 
вичерпав раціональні шляхи пошуку "зустрічі з директо-
ром" і повністю довірився вже містичним способам.  

І тут Стругацькі, як і М. Булгаков, за визначенням  
К. Симонова, поєднують у собі три літературні іпостасі 
– фантастів, реалістів та сатириків. Світ Стругацьких у 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 7 ~ 

 

 

"Равлику на схилі" вже цілком ідентичний вірі в "керу-
вання людиною" в "Майстрі та Маргариті" за своєю кон-
цепцією: "…уявіть, що ви, наприклад, почнете керува-
ти, разпоряджатися й іншими і собою, взагалі, так би 
мовити, добирати смаку в цьому, і раптом у вас... сар-
кома легені... – і ось ваше керування завершилось! 
Нічия доля, окрім своєї власної, вас більш не цікавить. 
Рідні вам починають брехати, ви, відчуваючи недобре, 
кидаєтесь до вчених лікарів, потім до шарлатанів, а 
бува, і до ворожок. Як перше і друге, так і третє – геть 
безглуздо, ви самі розумієте. І все це закінчується 
трагічно: той, хто ще нещодавно вважав, що він чи-
мось керує, опиняється раптом нерухомим у дерев'я-
ному ящику, й оточуючі, розуміючи, що користі від ньо-
го немає більше жодної, спалюють його у печі. А буває 
і гірше: щойно людина збереться з'їздити у Кисло-
водськ…" (пер. наш. – Авт.) [3, с. 12].  

Для Стругацьких було важливо продемонструвати 
абсурдність буття, хитросплетіння взаємодії системи й 
антисистеми. Для цього вони приготували вже переві-
рений радянськими письменниками "коктейль". Безумо-
вно, що широту творчості мала надати абстрактна ло-
кація. Вона не повинна була прямо асоціюватися із Зе-
млею та, тим паче, Радянським Союзом. Подекуди цен-
зори письменникам навіть закидали спільність інопла-
нетних і земних рис – примушували "прибрати кішку" з 
оповіді якогось твору. Мотив полягав у тому, що кішка 
посилює асоціацію із земною реальністю, а це, зі свого 
боку, може мати наслідки. Проте письменники вивели 
алегорію, що радянський читач легко бачив: "Усі пили 
кефір, і Перець теж узяв собі кефіру, так що у них на 
столі на зашкарублій скатертині вишикувалось шість 
пляшок, а коли Перець зарухав під столом ногами, 
влаштовуючись зручніше на стільці без сидіння, дзень-
кнуло скло, і в прохід між столиками викотилася пляшка 
з-під бренді" (пер. наш. – Авт.) [9, с. 11–12].    

Радянська система харчування якраз і базувалася 
на подібних подвійних стандартах. Кава, "дюшес", ком-
пот та кефір часто слугували просто прикриттям алко-
гольних напоїв. Збій системи виявився у невідповіднос-
ті твердження про високий моральний образ будівника 
комунизму та разючої реальності. Звичайні люди прис-
тосувалися до зовнішніх вимог і розробили свою систе-
му цінностей, що відповідала їхній внутрішній природі. 
Подібний опис суперечностей системи ми можемо про-
читати в реалістичному романі О. Крона "Безсоння": 
"тому зважуюся перекусити в розташованому неподалік 
закладі громадського харчування. Я в ньому ніколи не 
бував, але давно примітив вивіску. Називається він чо-
мусь кав'ярня. Мені здається, правильніше було б ко-
фейня, як у дідуся Крилова, але, зрештою, це не моя 
справа. Каву тут не варять. ...За одним зі столиків сидять 
двоє робітників, літній і молодий, які з'явилися тут ніби 
спеціально для того, щоб довести, що в Росії п'ють мало 
виноградного вина. Я підсаджуюсь до них зі своїм кефі-
ром. Перед ними три пляшки темного скла, одна без ети-
кетки, дві з грушевим напоєм. Вони п'ють цей літеплий 
напій, закушуючи бутербродами з кількою, і з жаром го-
ворять про своє…" (пер. наш. – Авт.) [5, с. 117].   

Автор яскраво демонструє відсутність у значної час-
тини радянських людей навіть відносної протидії "зеле-
ному змію": "Авдій Михайлович дружньо посміхається 
мені і клацає нігтем по моїй пляшці: – Що? Замучила, 
клята? Думка знов-таки ясна: лише лиходійка виразка 
може змусити задовольнитися такою негідною мужчини 
їжею. Мені не хочеться його розчаровувати, і я ки-
ваю…" (пер. наш. – Авт.) [5, с. 118]. Професор Юдін 
навіть не збирається дискутувати чи пояснювати свою 
позицію. Він розуміє, що людська природа диктує свої 

закони, що імплементовані у свідомість людей парале-
льно із зовнішніми фальшивими маскуваннями.  

Система й антисистема існують паралельно"Він під-
ходить до прилавку і розпочинає секретні перемовини. 
Повертається задоволений. […] Коли вона віддаляєть-
ся, на столі, як і раніше, стоять три із темного скла 
пляшки, дві з натуральним грушевим напоєм й одна без 
етикетки. Наша розмова переходить у нову фазу. Роз-
мовляємо ми доволі безсистемно, та це неважливо, 
важливо, що ми чудово один одного розуміємо, радує і 
засмучує нає приблизно одне й те ж" (пер. наш. – Авт.) 
[5, с. 120]. Антисистема руйнує зсередини підвалини 
комуністичного режиму, підриває його очікування. У ро-
мані О. Крона професор Юдін лише констатує подібні 
віяння. Водночас проглядається, що антисистема є нічим 
іншим, як внутрішнім спротивом системі, яка намагається 
компенсувати ідеологічний тиск. Ефект усвідомлення 
справжніх внутрішніх мотивів народних мас може бути 
легко трансльований за правильно підібраних аналітич-
них розрахунків. Наприклад, Ю. Андропов добре вивчив 
ставлення людей до алкоголю та ввів здешевлену вер-
сію горілки, на етикетці якої не було назви (просто писа-
лося "Водка"). Народ швидко дав оцінку подібному кроку, 
"Водка" почали розшифровувати так (рос.): "В – вот, О – 
он, Д – добрый, К – какой, А – Андропов".  

Та все ж у "Равлику на схилі" ми бачимо пряму ана-
логію із творчістю Кафки. Самі письменники на це вка-
зують: "Початок як у Кафки – з ранку – Кандид проки-
нувся й одразу подумав: післязавтра я йду" (пер. наш. – 
Авт.) [9, с. 25]. Для цього уривку притаманна основна 
кафкіанська орієнтованість – шалений рівень невизна-
ченості у стандартних і нестандартних умовах. Безумо-
вно, що Перець демонструє сильнішу абсурдність дійс-
ності в намаганнях "збагнути Управління". Тут наявний 
кафкіанський дискурс роману "Процес" – нереальний 
абсурд відбувається за умов "звичайного міста, устале-
них норм". Кандид "веде боротьбу" також у кафкіансь-
ких рамках, але вже з фантастичними елементами (як у 
"Замку", "Перевтіленні", "Лабіринті" тощо).  

Роман "Замок" сильно впливає на тканину "Равлика 
на схилі". Як і герой Кафки К., так і герой Стругацьких 
Кандид мають за мету потрапити в недосяжну локацію 
(так само як і Перець): " – Розумієш, Клишоніг, мені не 
треба у Тросники. У Тросники мені не треба. Не треба 
мені у Тросники. – Клишоніг уважно слухав і кивав. – А 
треба мені в Місто, – продовжував Кандид. – Ми з то-
бою вже давно про це говоримо. Я тобі вчора казав, що 
мені треба в Місто. Позавчора казав, що мені треба в 
Місто. Тиждень тому казав, що мені треба в Місто. Ти 
сказав, що знаєш до Міста дорогу. Це ти вчора сказав. І 
позавчора говорив, що знаєш до Міста дорогу. Не до 
Тросників, а до Міста. Мені не треба в Тросники. ("Аби 
лиш не збитися, – подумав він. – Може, я повсякчас 
збиваюся. Не Тросники, а Місто. Місто, а не Тросники".) 
Місто, а не Тросники, – повторив він уголос. – Розумі-
єш? Розкажи мені про дорогу до Міста. Не до Тросників, 
а до Міста. А ще краще – гайда до Міста разом. Не до 
Тросників підемо разом, а до Міста підемо разом" (пер. 
наш. – Авт.) [9, с. 29].  

У лінії Перця навіть є пряме запозичення із "Замку" 
– епізод з готелем: "Перець прокинувся від того, що 
холодні пальці торкнулися його голого плеча. Він відк-
рив очі і побачив, що над ним стоїть чоловік у спідньо-
му. […] – Очистити треба, – теж пошепки сказав чоло-
вік…  Та це ж комендант, з полегшенням подумав Пе-
рець" (пер. наш. – Авт.) [9, с. 41]. Так само директор 
готелю потім (за вказівкою "згори") пропонує Перцю 
поселитися в його помешканні, а він із родиною на цей 
час перебереться в готельний номер. 



~ 8 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Для братів Стругацьких парадоксальність радянсь-
кої системи була очевидною, бо вони самі були її час-
тиною. Проте філософічність їхніх роздумів і художньо-
го сатиричного опису була часто зведена до банальної 
неспроможності людей організувати елементарні речі. 
Наприклад, під час "рейду в Ліс" за вантажівкою мав 
їхати на мотоциклі Тузик і в разі нестандартних ситуацій 
чи поломки планувалося, що він повернеться на базу 
по допомогу. Подібний раціональний підхід раптом чу-
дернацько урвався: "…"…у цей момент мотоцикл жах-
ливо заревів, вирвався з-під Тузика і, високо підскочи-
вши, кинувся прямо в клоаку. "Стій! – закричав Тузик, 
присідаючи. – Куди?" Усі завмерли. Мотоцикл налетів 
на купину, дико заверещав, став на диби і впав у клоа-
ку" (пер. наш. – Авт.)" [9, с. 95].  

У лінії Перця багато подібних епізодів. Зазвичай во-
ни мають депресивний характер: "Погано, що через ліс. 
Тепер ліс побачить жалюгідну, тремтячу людину, спіт-
нілу від страху та від втоми, яка гине під чемоданом і 
чомусь не кидає цей чемодан. Я буду плестися, а ліс 
буде гукати і кричати на мене з двох сторін..." (пер. 
наш. – Авт.) [9, с. 106]. У цій депресивній атмосфері 
валіза символізує драму, а почасти трагедію мільйонів 
радянських людей. Навіть лихоліття війни виглядало 
більш логічним, ніж оголошене 1954 р. освоєння цілини. 
На думку деяких учених, цей проєкт був спрямований 
на те, щоб "потенційні бунтарі" (повоєнна молодь) не 
зустрілися з мільйонами амністованих репресованих, 
що поверталися з таборів після 1953 р. Так само і буді-
вництво хрущовок було покликано уникати вибухоне-
безпечних спільностей вільномислячих людей [11].  

Подібні роздуми призводили до "тіні антисистеми", 
що так точно вгадав Кафка. Герої твору "Равлик на 
схилі" опинилися у логічному глухому куті, були позбав-
лені дієвих механізмів вийти з перевтілення, бо не мог-
ли ні інтелектуально, ні інтуїтивно "вгадати" систему. 
Їхнє страждання помножувала самотність у пошуках 
правди – оточуючих влаштовувала дійсність, вони в ній 
розчинилися. З огляду на це в "Равлику на схилі" інколи 
відчутний пронизливий екзистенціалізм: "Навантаження 
на свідомість виявилось відчаєм та досадою, тому що 
машина не їхала на Материк, вона знову не їхала на 
Материк і взагалі нікуди не їхала. Вона стояла з вимк-
неним двигуном, мертва і крижана, з розчахнутими 
дверцятами. Вітрове скло було вкрите тремтливими 
краплями, що зливалися і текли холодними цівками. Ніч 
за склом осявалася сліпучими сполохами прожекторів і 
фар, і нічого не було видно, окрім цих безперервних 
сполохів, від яких ломило очі. І нічого не було чутно, і 
Перець навіть подумав спочатку, що оглух, і тільки по-
тім збагнув, що на вуха рівномірно тисне густий багато-
голосий рев сирен" (пер. наш. – Авт.) [9, с. 141].  

Не менш депресивною описано й "лінію Кандида". 
Він приходить у своїх роздумах до вражаючих виснов-
ків, що й стали висновками самого твору: "А далі? При-
речені, нещасні приречені… сильні їх світу бачать у них 
лише брудне плем'я ґвалтівників; що сильні вже наці-
лились у них хмарами керованих вірусів, колонами ро-
ботів, стінами лісу; що все для них уже визначено на-
перед і – найстрашніше – що історична правда тут, у 
лісі, не на їхньому боці, вони – релікти, засуджені на 
загибель об'єктивними законами, і допомагати їм – 
означає йти проти прогресу, затримувати прогрес на 
якійсь крихітній ділянці його фронту. ...Яка мені справа 
до їхнього прогресу, це не мій прогрес, я й прогресом 
його називаю лише тому, що немає іншого підхожого 
слова... Тут не голова обирає. Тут обирає серце …я ж 
не поза мораллю! ...Ідеали... Великі цілі... Закони при-
роди... І заради цього знищується половина населення? 

Ні, це не для мене. Будь-якою мовою це не для мене. 
Плювати мені на те, що Клишоніг – це камінець у жор-
нах їхнього прогресу. Я зроблю все, щоб на цьому камі-
нці жорна загальмували. ...Дивно, ніколи раніше мені не 
спадало на думку подивитися на Управління збоку. І 
Клишоногу ось не спадає на думку подивитися на ліс 
збоку" (пер. наш. – Авт.) [9, с. 184]. 

Висновок. Ми лише коротко описали протидію сис-
теми й антисистеми в повісті "Равлик на схилі". Цей ас-
пект є умовним, оскільки просто допомагає краще конт-
растувати критерії оцінки боротьби особистості у воро-
жому світі. Доробок Стругацьких є особливим рівнем 
осмислення абсурду дійсності, її суперечностей. Худож-
нє полотно дозволило письменникам вдало транслювати 
свої відчуття, що зробило їхню повість "Равлик на схилі" 
унікальною спробою поєднати непоєднуване.  

Самі брати Стругацькі вважали цю повість вершиною 
своєї творчості. У подальших розвідках ми спробуємо 
відстежити інші аспекти творчого доробку письменників.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Братусь І. В., Кузьменко Г. В. Деякі культурно-історичні аспе-
кти самоідентифікації особистості "інтелектуалів" у творах другої 
половини ХХ століття / І. В. Братусь, Г. В. Кузьменко // Арт-плат-
форма. – Київ, 2020. – № 1. – С. 39–68. 

2. Братусь І. В.,  Михалевич В. В., Гунька А. М. Деякі аспекти 
осмислення радянської дійсності в повісті Юрія Трифонова "Інше 
життя". [Електронний ресурс] / І. В. Братусь, В. В. Михалевич, 
А. М. Гунька // Молодий вчений. – 2020. – № 4. – С. 638–640. – Режим 
доступу: https://doi.org/10.32839/2304-5809/2020-4-80-132 

3. Булгаков М. Мастер и Маргарита / М. Булгаков // Москва. – 
1966. – № 11. – С. 6–131. 

4. Гумилев Л. Н. Струна истории: лекции по этнологии / 
Л. Н. Гумилев; [сост., предисл., коммент. О. Г. Новиковой]. – 5-е изд. – 
Москва: Айрис-пресс, 2012. – 607, [1] с. 

5. Крон А. Бессонница / А. Крон. – Москва: Советский писатель, 
1979. – 448 с. 

6. Микешин М. И. Социальная метафизика братьев Стругацких 
[Електронний ресурс] / М. Микешин // Вестник ЛГУ им. А. С. Пушкина. 
– 2015. – № 4. – Режим доступу: https://cyberleninka.ru/article/n/ 
sotsialnaya-metafizika-bratiev-strugatskih. 

7. Огнев К. К. Экранизации братьев Стругацких и эволюция 
отечественного кинематографа [Електронний ресурс] / К. Огнев // 
Вестник ЮУрГУ. Серия: Социально-гуманитарные науки. – 2018. – 
№ 1. – Режим доступу: https://cyberleninka.ru/article/n/ekranizatsii-bratiev- 
strugatskih-i-evolyutsiya-otechestvennogo-kinematografa. 

8. Стругацкий А., Стругацкий Б. Страна багровых туч: Повесть. 
Рассказы. Статьи, интервью / А. Стругацкий, Б. Стругацкий. – М.: 
Текст, 1993. – 479 с. 

9. Стругацкий А., Стругацкий Б. Улитка на склоне и др. / 
А. Стругацкий, Б. Стругацкий. – М.: Текст, 1992. – 430 с. 

10. Фролов А. В. Проблема периодизации творчества Аркадия и 
Бориса Стругацких [Електронний ресурс] / А. В. Фролов // Вестник 
БГУ. – 2012. – № 2 (1). – Режим доступу: https://cyberleninka.ru/article/ 
n/problema-periodizatsii-tvorchestva-arkadiya-i-borisa-strugatskih. 

11. Чубайс И. Рассказ 5. Новое наступление власти, 1946–1953 
[Електронний ресурс] / И. Чубайс. – Режим доступу: 
https://echo.msk.ru/blog/i_chub/2823388-echo/ 

 
REFERENCES 

1. Bratus, I., Kuzmenko, H. (2020). Deyaki kulʹturno-istorychni 
aspekty samoidentyfikatsiyi osobystosti "intelektualiv" u tvorakh druhoyi 
polovyny XX stolittya. [Some cultural and historical aspects of self-
identification of the personality of "intellectuals" in the works of the second 
half of the twentieth century]. Art-platforma, № 1, 39–68. 

2. Bratus, I., Mikhalevich, V., Gunka, A. (2020). Deyaki aspekty 
osmyslennya radyansʹkoyi diysnosti v povisti Yuriya Tryfonova "Inshe 
zhyttya" [Some aspects of understanding the Soviet reality in Yuri Trifonov's 
novel "Another Life"]. Molodyy vchenyy, № 4, 638–640. Retrieved from 
https://doi.org/10.32839/2304-5809/2020-4-80-132. 

3. Bulgakov, M. (1966). Master i Margarita [Master and Margarita]. 
Moskva, № 11, 6–131.  

4. Gumilev, L. N. (2012). Struna istorii: lektsii po etnologii [The string 
of history: lectures on ethnology]. Moskow, Ayris-press. 

5. Kron, Aleksandr. (1979). Bessonnitsa [Insomnia]. Moskow, 
Sovetskiy pisatel'. 

6. Mikeshin, M. I. (2015). Sotsial'naya metafizika brat'yev 
Strugatskikh [Social metaphysics of the Strugatsky brothers]. Vestnik LGU 
im. A. S. Pushkina, № 4. Retrieved from https://cyberleninka.ru/article/n/ 
sotsialnaya-metafizika-bratiev-strugatskih. 

7.  Ognev, K. K. (2018). Ekranizatsii brat'yev Strugatskikh i 
evolyutsiya otechestvennogo kinematografa [Screen adaptations of the 
Strugatsky brothers and the evolution of domestic cinema]. Vestnik 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 9 ~ 

 

 

YUUrGU. Seriya: Sotsial'no-gumanitarnyye nauki, № 1. Retrieved from 
https://cyberleninka.ru/article/n/ekranizatsii-bratiev-strugatskih-i-evolyutsiya-
otechestvennogo-kinematografa. 

8. Strugatskiy, A., Strugatskiy, B. (1993). Strana bagrovykh tuch: 
Povest'. Rasskazy. Stat'i, interv'yu. [Country of crimson clouds: A Story. 
Stories. Articles, interviews.]. Moskow, Tekst. 

9. Strugatskiy, A., Strugatskiy, B. (1992). Ulitka na sklone i dr. [Snail 
on a slope, etc.]. Moskow, Tekst. 

10. Frolov, A. V. (2012). Problema periodizatsii tvorchestva Arkadiya i 
Borisa Strugatskikh [The problem of periodization of the work of Arkady and 

Boris Strugatsky]. Vestnik BGU, № 2 (1). Retrieved from 
https://cyberleninka.ru/article/n/problema-periodizatsii-tvorchestva-arkadiya-
i-borisa-strugatskih. 

11. Chubays, I. (2021). Rasskaz 5. Novoye nastupleniye vlasti, 1946–
1953 [New offensive of power, 1946–1953]. Retrieved from 
echo.msk.ru/blog/i_chub/2823388-echo/ 

 
Надійшла  до  редколег і ї  23 .0 4 . 21  

 
I. V. Bratus, PhD, Associate Prof. 
Borys Grinchenko Kyiv University, 
I. Shamo boulevard, 18/2, Kyiv, 02154, Ukraine 

   
COUNTERACTION TO THE SYSTEM AND ANTI-SYSTEM IN THE STRUGATSKY BROTHERS'STORY  

"SNAIL ON THE SLOPE" 
 

Aspects of countering the system and anti-system are considered in the Strugatsky brothers ' novel "Snail on the slope". It is proved that science 
fiction writers managed to recreate quite complex aspects of the interaction of various systems within the framework of literary heritage. The broad 
palette of writers has absorbed an understanding of contradictions with underlying causes. In this article, some aspects of the interaction of the 
individual and the system, systems and anti-systems are demonstrated. Special attention is paid to the Soviet realities, which became the basis for the 
artistic picture of the fantastic world. This indicates the uniqueness of "Snail on the slope". One of the unique qualities is the influence on the story 
"Snail on the slope" by Franz Kafka (novels "The Process", "The Castle"). When analyzing the story, the focus of countering the system and the anti-
system is transferred to the idea of the future. It is proved that the writers abandoned the continuous optimistic model of the future inherent in their 
earlier works. Strugatsky brothers have worked out in detail the mechanism of the inability to evolve into the future without radical changes in the 
essence of man. The literature of the second half of the twentieth century contains an extraordinary potential for understanding our current realities. 
Somewhere we are even in a more "winning" position – the authors and readers of that time had a more narrowed range of analysis, which was naturally 
inherent in "their time". At the same time, we are also partially vulnerable, especially in the historical and cultural context. Because the time of writing a 
work leaves an imprint on its content, the keys to its understanding are often in the social parallels of everyday life, which is fully understood by 
contemporaries, and "descendants" need to explain certain specific aspects of everyday life, psychological model or banal meaning of a particular word 
(they become anachronisms or acquire a different meaning). At the same time, it is worth paying attention to those questions that are transcendental in 
nature. Strugatsky brothers in "Snail on the Slope" experienced a corresponding experience – they tried to create a multi-faceted picture of the world 
with "their own" laws. At the same time, the task they set was not only to come up with, but also to "guess" the true concept, to bring the artistic fabric 
of the work closer to the "truth of life". Therefore, this work is fundamentally different from a significant part of their literary heritage, it is a kind of 
"experimental platform". They did not try to repeat this experience in their future work. 

Keywords: fiction, Strugatsky, system, anti-system, literature, Kafka, USSR. 
 
И. В. Братусь, канд. филол. наук, доц.  
Киевский университет имени Бориса Гринченко,  
б-р И. Шамо, 18/2, г. Киев, 02154, Украина 

 
ПРОТИВОДЕЙСТВИЕ СИСТЕМЫ И АНТИСИСТЕМЫ В ПОВЕСТИ БРАТЬЕВ СТРУГАЦКИХ "УЛИТКА НА СКЛОНЕ" 

 
Рассмотрены аспекты противодействия системы и антисистемы в повести братьев Стругацких "Улитка на склоне". Доказано, 

что фантастам удалось воссоздать довольно сложные аспекты взаимодействия различных систем в рамках литературного наследия. 
Широкая палитра писателей впитала в себя понимание противоречий, имеющих глубинные причины. В статье продемонстрировано 
некоторые аспекты взаимодействия личности и системы, системы и антисистемы. Особое внимание уделено советским реалиям, 
ставшим основой для художественной картины фантастического мира. При этом указывается на уникальность "Улитки на склоне". 
Одним из уникальных качеств является влияние на повесть "Улитка на склоне" творчества Ф. Кафки (романы "Процесс", "Замок"). При 
анализе повести фокус противодействия системы и антисистемы переносится на представление о будущем. Доказано, что писатели 
отказались от присущей им в более ранних произведениях сплошной оптимистической модели будущего. Братья Стругацкие подробно 
проработали механизм невозможности эволюционировать в будущее без коренных изменений в сущности человека. 

Ключевые слова: фантастика, Стругацкие, система, антисистема, литература, Ф. Кафка, СССР. 
  
 

 
УДК 130.2 

В. С. Гриценко, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
valentynagrytsenko@knu.ua 

 
СХІД ЯК КУЛЬТУРНИЙ ТРЕНД 

 
Присвячено одному з найскладніших явищ діалектики розвитку культури – індивідуальній духовній ідентифікації 

шляхом вибору й освоєння іншокультурного духовного ресурсу, а саме – окремих складових традиційних культур Ки-
таю і Японії. Усупереч його переважно фактологічному науковому розгляду в контексті питань культурних запози-
чень "духовну міграцію" на Схід проаналізовано як стійку тенденцію, що має своїм джерелом сутнісні інтенції людини, 
залишаючись не лише константною у багатовіковому минулому людства, а й непозбутньою в його подальшій куль-
турній ході. У цьому контексті розглянуто історичні вияви підвищеного інтересу до надбань далекосхідного культу-
рного ареалу, його трансформацію від простого захоплення екзотами до сповідування представлених ними філо-
софсько-світоглядних орієнтирів. Досліджене у такий спосіб явище культурного тренду, продемонструвавши свою 
здатність виявляти та зберігати духовні рекреації, розкрито у своєму прямому зв'язку з діалектичними процесами 
культурного розвитку людства. 

Ключові слова: далекосхідний культурний ареал, іншокультурний духовний ресурс, культурний тренд, духовна самоідентифі-
кація, акцентні соціокультурні запити, духовна міграція, компенсаційні "трендові вузли". 

   
Постановка проблеми. Схід здавна привертав до 

себе увагу. Не змінилось це і в наш прагматичний час, 
коли перемоги й успіхи вимірюють переважно матеріа-
льним зиском, а не досягненнями духовного сенсу. Од-
нак не можна не відзначати послідовність спрямувань, 

непересічну завзятість та всеперемагаючу наполегли-
вість східних флагманів світового розвитку, не можна 
не замислюватись, що за цим стоїть. В одному випадку 
цей інтерес пов'язаний з бажанням повторити успішний 
досвід, в іншому, – мотивований передчуттям незви-

© Гриценко В. С., 2021



~ 10 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

чайних внутрішніх відкриттів, недоступних в умовах 
буденщини. Потреба в них супроводжувала людину 
завжди, лише змінюючи свої акценти й інтенсивність. 
Остання, як доводить історія, перебуває у прямій зале-
жності від духовного дефіциту, отже, зрозуміло, наскі-
льки це актуально для нашого часу. Попри це домінує 
перша тенденція, стимульована інтересами політики та 
бізнесу, що зазвичай націлені на швидкий і практичний 
результат. Друга ж, обираючи сенсожиттєві орієнтири, 
потребує наполегливої внутрішньої роботи і може мати 
дистанцію довжиною в життя, а отже, рекрутує із соціуму 
тих, хто, відчуваючи таку потребу, здатний свідомо стати 
на цей непростий і по-справжньому звитяжний шлях.  

Глибоко особистий корінь цієї інтенції сформований 
у надрах суспільних відносин і є реакцією на їхню спри-
ятливість для духовного самоздійснення: пошук чи 
створення "духовних ніш", активізація зусиль у цьому 
напрямі, на жаль, свідчать нині не про настання загаль-
ного "просвітлення", а про наявність духовного небла-
гополуччя. Урешті, така залежність існувала завжди, 
хоча й виявлялась по-різному, і Схід, визнана духовна 
рекреація, має в цьому розумінні свою давню історію. 
Його особливе місце в ряду культурно-географічних 
дихотомій, здавна надане йому європейцями, багато-
разово підтверджено загальновизнаними фактами й 
легітимовано реаліями сьогоднішнього дня. Питання ж 
про те, чи стане прагматика інтересу до Сходу одним із 
маршрутів до людського духовного ядра, залишається 
відкритим, адже вирішує його не час, а енергія духовно-
го запиту, сформована реальними обставинами життя. 
Зрештою, історія людства неодноразово спостерігала 
перетворення зневаги на зацікавлену увагу, нехтування 
– на наслідування, зверхності – на учнівство. 

У цьому є своя закономірність, що належить до сут-
нісного рівня розуміння людини, з позицій якого рух до 
повноти її самореалізації здійснюється одночасно у 
двох площинах – індивідуальній і родовій, представле-
ній цілокупністю різноманітних виявів роду "Людина". З 
огляду на це в зазначеному випадку зміна позиції на 
протилежну є не актом спонтанного вибору, а кроком 
культурного самовизначення. У цьому смислі розмова 
про моду на якусь культурну модель є нічим іншим, як 
з'ясуванням чинників, обставин і наслідків такого пово-
роту, невипадкових і важливих для загального розвитку 
людства. Відмінності в їхній історичній атрибуції суті не 
змінюють, чи-то часи античності, хвилі європейської 
колонізації світу або духовна криза, яку переживаємо 
нині, – в усіх без винятку випадках маємо справу із про-
цесами духовної самоідентифікації, які є родовим спо-
собом збереження і відтворення людського коду.  

 З цих позицій поділ світу на Захід і Схід є значною 
мірою умовним, адже географічні, політичні й культур-
но-цивілізаційні відмінності, ураховані у відповідних 
типологіях, звичайно ж, спостерігаються, однак не відки-
дають стрижневого руху, збагачуючи його різнобарв'ям 
людських виявів. Саме тому звернення до Сходу у та-
кому випадку має на меті не його традиційне протиста-
влення Заходу, а з'ясування його ресурсності для збе-
реження і розвитку роду "Людина". Апеляція ж у цьому 
сенсі до надбань далекосхідного культурного регіону, 
зокрема до Китаю і Японії, має свою вагому підставу – 
їхню роль у процесах культурного самовизначення, те 
"духовне щеплення", завдяки якому Європа додала до 
своїх внутрішніх запасів розуміння інших шляхів досяг-
нення впевненої рівноваги і самодостатності.  

Створені в такий спосіб "духовні дріжджі" завжди 
напоготові: подолавши кордони й нового світу, вони, 
фактично, стали загальним духовно-рекреаційним ре-
сурсом, здатним впливати на людинотворення через 

життєствердні світоглядні регулятиви та позитивні по-
ведінкові стратегії. Філософія культури, культурологія не 
може залишати це поза увагою, зважаючи на суттєві 
духовні втрати, пов'язані, зокрема, із сучасним обездухо-
вленням усіх сторін людського буття. Дослідження сьо-
годнішньої моди на Схід стає, таким чином, необхідною 
частиною соціокультурних проєктів, спрямованих на збе-
реження людини як значущої складової світобудови. 

Аналіз досліджень і публікацій. Схід як об'єкт до-
слідження має по-справжньому неосяжний масив нау-
кових розробок і не меншу кількість векторів їхнього 
спрямування. У запропонованому ракурсі бачення Схо-
ду є інноваційним, що не відкидає, а, навпаки, передба-
чає необхідність вивчення напрацювань, що ввели його 
у простір культурологічної аналітики. Закріпившись там 
як постійно діючий евристичний пульсар, Схід акумулює 
всі свої дослідницькі площини, тримаючи їх у стані пос-
тійного взаємовпливу, що передбачає у розв'язанні тео-
ретичних питань обов'язковість міждисциплінарного "до-
пуску". У нашому дослідженні він реалізований у поєд-
нанні таких складових, як власне культурологія, філосо-
фія, історія й орієнталістика, що засвідчено залученими 
до нього концепціями та науковими джерелами. 

Для розуміння логіки взаємин Заходу і Сходу й коре-
ктного оперування фактами було задіяно відповідну 
історіографію, представлену ранніми, зокрема греко-
римськими, античними джерелами (Арістотель, Пліній 
Старший), а також ретроспективним поглядом на їхні 
стосунки з позицій сучасних історичних знань 
(М. Кюнер, О. Петров, О. Фішман та ін.). Принципове 
значення для нашого аналізу виявили дослідження 
процесів формування та чинників трансформації їхніх 
уявлень відносно своїх візаві (Д. Дубровська, Л. Кроль, 
О. Філіппова, О. Цісельська). Серйозну дотичність до 
цього показали позиції сходо- і заходофільства, пред-
ставлені, зокрема, Ф. Берньє, Л. Левайє, Вольтером, 
Ф. Кене, Ш.-Л. Монтеск'є, Г. В. Лейбніцем, Х. Вольфом, 
Г. В. Ф. Гегелем. 

"Книга чудес світу" Марко Поло, ставши дороговка-
зом для численних поколінь мандрівників і шукачів при-
год і див, увела дослідження в царину орієнталістики, яка 
в описах мандрівок, дорожніх нотатках, свідченнях місіо-
нерів і дипломатичних звітах знаходить культурознавчий 
зміст, важливий для з'ясування крос-культурних взаємо-
дій Сходу і Заходу (Д. Дубровська, О. Фішман). Цей ма-
сив джерел, що інтенсивно розширювався із часів вели-
ких географічних відкриттів, продовжує мати пізнавальне 
значення через багатство фактології, яка неспростовно 
підтверджує сталість інтересу до Сходу, здатного вира-
жатися через формування відповідних трендів – акцент-
них соціокультурних запитів. У відслідковуванні актуаль-
них тенденцій і домінант міжкультурної динаміки окрему 
експертно-діагностичну роль виконав якісний культуртре-
герський контент сучасних туристичних сайтів.  

Проблема вибору для самоідентифікації іншокульту-
рної духовної моделі лежить у філософській площині, що 
спрямувало увагу до спроб з'ясувати причини і цілі "куль-
турної міграції", однією з яких виявилась аналітика, роз-
горнута західноєвропейськими дослідниками дзен-
буддизму (К. Юнг, Е. Фромм, А. Уотс, А. Швейцер й ін.). 
Констатуючи "духовну кризу західної людини", вони вба-
чали в ній шлях до реалізації її початкової чистоти і шля-
хетності, до абсолютної гармонії зі світом. Ця позиція 
закріпила в європейській свідомості уявлення про духов-
ну компенсаційність Сходу, чинне і нині, – так західний 
раціоналізм визнав перемогу східної "філософії серця", 
відкривши свій культурний простір сприйняттю її духов-
них меседжів, яскраво втілених в екзотичних для євро-
пейців явищах передусім морально-естетичного плану.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 11 ~ 

 

 

У з'ясуванні процесів формування моди на пред-
мети далекосхідного мистецтва продуктивним вияви-
лося звернення до досліджень, присвячених впливу 
східної естетики на європейську художню культуру, 
появі та розповсюдженню стилю "шинуазрі" 
(Д. Джекобсон, М. Максимова, Н. Науменкова, М. Нег-
лінська, Н. Ніколаєва, Е. Чистякова). Важливими для 
цілісності бачення цих процесів стали й подібні роботи 
їхніх візаві – представників китайської і японської ку-
льтури (Ву Ю-Фанг, Х. Ватанабе, Т. Кензо, Ян Чжи й 
ін.). У процесі розгляду зазначеного аспекту проблеми 
був проаналізований значний масив джерел, пов'яза-
них із виявами сучасної моди на китайсько-японський 
Схід, зокрема, у fashion, ландшафтній архітектурі, ди-
зайні (О. Голосова, М. Ішмуратов, Т. Кензо, О. Козлов, 
К. Кукліна, Н. Науменкова й ін.). 

Метою статті є аналіз моди на Схід як закономірно-
го явища розвитку культури, пов'язаного із проблемами 
духовної самоідентифікації та пошуку людиною продук-
тивних духовно-рекреаційних ніш поза межами власної 
культурної автохтонності.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Ви-
раз "діалог культур" давно оселився в науці як стійке 
словосполучення, перетворившись урешті на своєрід-
ний штамп, що кочує від однієї її сфери до іншої, по-
чинаючи від етнографії й закінчуючи політологією. 
Насправді ж, окрім мовленнєвої яскравості, він має 
чіткий понятійний смисл і важливе концептуальне зна-
чення. Мультикультурність світу, укотре усвідомлена 
людством – тепер уже у проєкті глобалізації, здавало-
ся б, мала оперувати поняттям полілогу. Так не стало-
ся не з випадкових причин і, звичайно, не через скла-
дності багатосторонньої комунікації.  

Причина в іншому – у проблемах культурної (читай 
– духовної) ідентифікації, акцентованих і водночас 
загострених складними глобалізаційними процесами. 
Ідея створення планетарного дому на основі загаль-
нолюдських цінностей мала потужний гуманістичний 
потенціал, спрямовуючи на єднання й духовне взає-
мозбагачення всупереч регіоно- та етноцентризму. Та 
світ рушив іншим шляхом – шляхом стандартизації й 
уніфікації, що з необхідністю пробудило в культурах 
доцентрові сили, спрямовані на самозбереження, яке 
виразилось у потребі глибокого усвідомлення та пов-
ноцінного відтворення власного духовного ядра як 
унікального ідентифікатора у культурному пазлі людс-
тва. Із цим пов'язано сучасне зростання етнічної са-
мосвідомості, поява гіпертрофованих й подекуди аг-
ресивних форм її пред'явлення. У таких умовах діалог 
культур набуває форми духовних маніфестацій, пот-
реба в яких зростає з ускладненням самостояння лю-
дини в сьогоднішніх обставинах буття.  

В історії людства потреба в діалозі народжена, як 
відомо, прагматикою фізичного виживання та процеса-
ми ойкуменічного утвердження. Мапа таких діалог-
контактів постійно розширювалась у відповідь на нові й 
нові запити людини. Зрештою, на ній рельєфно проляг-
ли шляхи, що попри географічну основу давно сприй-
маються як смислові антиномії: "Північ – Південь",  
"Захід – Схід". Остання – великою мірою завдяки євро-
поцентризму, продукту культурної зухвалості європей-
ців-колонізаторів. Успіх буржуазних революцій, досвід 
парламентаризму, п'янкий ентузіазм карколомних пере-
творень заклали фундамент зверхності щодо колонізо-
ваних народів, що поширилась за межі загарбаних зе-
мель у вигляді ідеї європейської еталонності передусім 
у розумінні прогресу та шляхів до нього.  

Значною мірою посприяла цьому поява на політич-
ній авансцені молодого класу буржуазії, сповненого 

креативних сил і пафосних амбіцій, що стало каталіза-
тором змін у суспільній свідомості, запорукою завою-
вання демократичних прав і свобод у процесі револю-
ційних рухів, розгорнутих у Європі із середини ХVІІ ст. 
На тлі успіхів її модернізації перехід до широкої колоні-
альної експансії сприймався як перевага європейської 
цивілізаційної моделі й, таким чином, – як підстава для 
її світового розповсюдження та сприяння її беззапереч-
ному наслідуванню. Історично сформована самовпев-
неність старого світу отримала новий імпульс від бур-
жуазного максималізму: переконаний у своєму праві на 
перетворення світу за власним розумінням, прагнучи 
першості в усьому, він з ентузіазмом вкладався в коло-
ніально-торговельні проєкти, нехтуючи культурно-
цивілізаційними відмінностями з висоти європейської 
амбітності, не готової поступатися своїми інтересами. 
Знову, як у часи перших великих географічних відкрит-
тів, самовідчуття європейців повнилось впевненістю у 
своїй цивілізаційній всепереможності та непересічності. 
Від цієї точки чи, радше, знака оклику прокладали мар-
шрути до далеких й незнаних земель, спрямовані па-
нуючим меркантилізмом та жагою наживи.  

Зустріч із Китаєм, а згодом із Японією, обіцяла не-
абиякі перспективи, підтверджені товарами, що потрап-
ляли на європейський ринок. Свідчення мандрівників і 
місіонерів, звіти посольств, праці, нерідко написані з 
чужих слів, підготували уяву європейців до фантастич-
них картин, що зблякли при прямому контакті із цими ні 
на що не схожими країнами, які вражали на кожному 
кроці, переважаючи магнетизм уже знаних культур, зок-
рема дива Індостанського субконтиненту. Підвищена 
ділова активність неодноразово розбивалась об скелю 
споглядальної життєвої позиції, перш ніж за нею відк-
рилася принципово відмінна від звичної для європейця 
модель світосприйняття та самовизначення – філософ-
сько-універсалістська. Цивілізаційна відмінність не при-
ховала від європейського погляду стійкість поведінко-
вих моделей, особливе ставлення до природи, оригіна-
льність жанрів мистецтва й художніх практик, внутріш-
ній потяг до естетизму, що народив, зокрема, феномен 
так званих китайських речей і чарівний світ кімоно з 
його витонченими аксесуарами тощо. 

Зрештою, сталося неочікуване – характерні для 
обох народів стійкий ментальний моноцентризм, спро-
тив акультурації як загрозі корінному духовному ядру 
викликали в європейців дражливе відчуття внутрішньої 
недостатності, власної духовної неповноти. Так перше 
відчуття нездоланності культурної іншості перетвори-
лось на усвідомлення її особливої ролі у власному ду-
ховному самоосягненні. Незабаром це зрозуміли й ті, 
кому не вдалося побачити далекосхідні таїни на власні 
очі: китайські і японські товари, наповнюючи європейсь-
кі ринки, були агентами своїх культур, транслюючи їхній 
унікальний духовний досвід. Саме він в опосередкова-
ній формі ставав предметом попиту, тим більшим, чим 
гостріше відчувалися духовні втрати від меркантилізації 
життя та панування індивідуалізму. Захоплення дале-
косхідними екзотами вважали не лише ознакою хоро-
шого смаку, а й доказом неабиякої духовності. 

Загострення інтересу до Сходу, у колі якого опини-
лися Китай і Японія, було пов'язано і з пошуком євро-
пейськими державами шляхів подальшого політичного 
розвитку, що знайшло свій вияв у протистоянні заходо- 
і сходофілів. Відстоюючи модель просвіченої монархії, 
прихильники Сходу спиралися на приклад китайського 
абсолютизму, попри недостатність свідчень про нього. 
Десятиліттями дискусія втягувала у своє річище нові й 
нові аргументи, залишаючи Піднебесну темою постійно-
го обговорення. Під впливом авторитетів, таких як Во-



~ 12 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

льтер, сформувалась і побутувала думка про її суттєві 
переваги порівняно з Європою. Навіть зі збільшенням 
знань, що спростовували підстави для такої позиції, 
інтерес до неї не згасав. Навпаки, з легітимацією інди-
відуалізму як моральної норми, з утвердженням буржу-
азності як способу суспільного буття ця цікавість ви-
явила сталу тенденцію до зростання, постаючи компен-
сатором існуючих і можливих духовних втрат.   

У цій ситуації стабільна духовна вертикаль, що віками 
живила китайський і, як виявилось згодом, японський 
народи, набула особливої притягальної сили передусім 
для тих, хто за нових умов не втратив енергії самовдос-
коналення та духовної відповідальності за збереження 
повноти своєї людської суті. Це звернення до самого 
себе не було виявом розумного егоїзму, що піднімався 
на щит як ознака моралі молодого буржуазного суспільс-
тва, оптимальна модель узгодження особистих і суспіль-
них інтересів. На нашу думку, тут ми маємо справу з 
явищем іншого порядку – із виявом інтуїції всеєдності як 
родозберігального відчуття людини. Формуючись на рівні 
універсалій, вона переважає етнорегіональну модель 
людської ідентифікації, резонуючи в цій специфіці лише з 
ознаками загальнолюдського характеру.  

Як зараз, так і тоді ця інтуїція навідувала далеко не 
всіх, потребуючи розвиненого духовного ґрунту; загалу 
ж лишалась юдоль індиферентності чи, у кращому ви-
падку, – ентузіазм сприйняття інакшого як джерела но-
вих переживань, сповнених хвилюючих духовних при-
год, рідкісних у звичайному житті. Слід визнати, що са-
ме він, залишивши "вівтар" небагатьом обраним, заклав 
засади новочасної моди на Схід. Вогонь, що буде в 
ньому жевріти, запалить у майбутньому не одне серце. 
А поки що, у часи пристосування до нового соціального 
порядку, сформувалась акцентна увага до зовнішнього 
боку незвичних й від того дуже привабливих речей. Во-
на мала здолати непростий шлях до розуміння їх ан-
тропоцентричного смислу і прихованих духовних кодів. 
Європейців відчутно наблизить до нього проблема від-
чуження, коли воно з ледь уловимих суспільних тенде-
нцій перетвориться на факт особистого життя.  

Починався ж цей шлях у далекі часи європейської 
античності. Рим, охоплений "шовковою лихоманкою", 
навряд щось достеменно знав про батьківщину міцної і 
водночас ніжної тканини, що прекрасно захищала від 
спеки, дбаючи водночас і про здоров'я тіла. Однак ця 
опосередкована форма знайомства з таємничою краї-
ною мала, крім практичної користі, ще один важливий 
наслідок: статусна розкіш китайського шовку збіглася з 
пафосною ідеєю римської богообраності, зав'язавши 
перший трендовий вузол у стосунках Європи з Китаєм. 
Як не намагався римський сенат заборонити економіч-
но виснажливе носіння шовку, воно залишалося мод-
ним, ставши знаком елітності, належності до верхівки 
суспільства. Купуючи тканину за золото, римлянин 
отримував значно більше, ніж можливість мати шов-
кову тогу: унікальність шовку він переживав як ознаку 
власної непересічності і був готовий за це платити ще 
і ще. Парадоксальним чином спрацьовувало й те, що 
цей пріоритет на відміну від інших не було завойова-
но. Меседж чужої культури, шовк оминув прямолінійну 
войовничість римлян, звернувшись до їхньої чуттєвос-
ті, загостреної постійним почуттям небезпеки. Це був 
власний вибір компенсаційного характеру: утомлена 
постійним підтриманням войовничості душа потребу-
вала внутрішнього затишку, який відчула за першого ж 
дотику шовку до тіла. Отже, моду на нього стимулю-
вали два чинники: з одного боку, необхідність відпові-
дати високому соціальному статусу, з іншого – інтуїція 
духовного самозбереження.  

Досвід цього культурного контакту зберігся в пам'яті 
Європи, залишивши відчуття невичерпаності стосунків 
зі Сходом поряд із бажанням їхнього продовження. По-
силання на Китай у давньогрецьких і давньоримських 
джерелах були надто спорадичними, щоб пожвавити 
цей процес. Він відбувався хвилеподібно, посилюючись 
чи завмираючи. Сучасні дослідники євразійських крос-
культурних взаємодій стверджують, що "розповідь про 
те, як Європа побачила "світ зі Сходу", починається з 
епохи Великих географічних відкриттів…" [4, с. 194]. Із 
цим важко не погодитись, якщо розуміти, що, врешті, 
ідеться про початок постійних контактів, які мали не 
однобічний, а двосторонній вплив. Отже, і твердження, 
що "у ХV–ХVІ ст. відбулося поширення європейського 
впливу" [4, с. 194], потребує такого ж корегування. На 
всіх без винятку етапах активізації контактів Європи з 
Китаєм, починаючи із проникнення в Піднебесну у 
ХІІІ ст. францисканців і Марко Поло, обидві сторони, 
зважаючи на їхні принципові світоглядно-ментальні 
відмінності, переживали культурний стрес і досить 
складний процес культурної реабілітації. Однак, прис-
кіпливо вдивляючись одна в одну, вони краще пізна-
вали себе, збагачуючи самоусвідомлення додаткови-
ми барвами і новими критеріями. Упродовж століть це 
залишається незмінним. Отже, Європа і Захід загалом 
потребують свого дослідника в ролі культурних трен-
дів: шалена популярність у далекосхідних країнах змі-
ни обличчя на європейський лад навряд чи є єдиним 
доказом їхнього існування. 

Часом справжньої синоманії в Європі, що підняв 
хвилю моди на все китайське, стала вже згадувана до-
ба Просвітництва, надзвичайно потужна у культуротво-
рчій роботі, яка охопила всі сфери діяльності суспільст-
ва. Нічого не взявши на віру, вона рушила шляхом ра-
ціонального осягнення світу, беручи за основу реальні 
факти. Отож, і флер, що оповивав Піднебесну з отри-
мання перших, вражаючих, відомостей про неї, мусив 
зникнути, поступившись реалістичному погляду. Так 
сформувалася суперечність між практичним запитом, 
корисним для продуктивного розвитку подальших сто-
сунків з Китаєм, і позицією тих, хто вже потребував збе-
реження для себе його внутрішньої іпостасі.  

Парадоксальним чином ця суперечливість не зава-
дила закладанню нових цеглин у фундамент орієнталі-
стики, однак назавжди залишила в ній дві поєднані ін-
тенції – прагнення об'єктивності й зачарованість Схо-
дом, чий баланс і взаємопроникнення не сумісні з євро-
поцентризмом. Варто зазначити, що в часи соціально-
політичного перетворення Європи сама зачарованість 
мала специфічний – дуальний – характер: відцентрове і 
доцентрове спрямування, де перше керувалося духов-
ним пошуком, спрямованим у бік філософсько-
світоглядних універсалій, друге – задоволенням від 
гостроти переживання, що виникало при контакті з не-
звичайним, екзотичним, збуджуючи нетривіальні по-
чуття, а нерідко й креативні інтенції. Зрозуміло, що в 
обох випадках це інше не ставало й не могло стати сво-
їм, однак виконувало надзвичайно важливу функцію – 
розширювало духовне бачення шляхом подолання ет-
нокультурної ангажованості. Цілком закономірно це 
народжувало бажання постійного контакту чи обов'яз-
кової наступної зустрічі. Одним з варіантів його задово-
лення ставала мода, яка попри спільну основу не була 
однорідною, маючи різні суспільні вияви: політичні, фі-
лософські, художні, побутові тощо.  

Опублікування 1687 р. в Парижі "Confucius Sinarum 
Philosophus", важливої частини конфуціанських текстів, 
утвердило думку щодо далекосхідного лідерства Ки-
таю, що залишилось незмінним й після знайомства Єв-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 13 ~ 

 

 

ропи з Японією. Однак далекосхідний ареал сприймав-
ся європейцями як ціле з умовними лініями культурної 
диференціації. Неподільним було і прагнення оволодіти 
всіма його символічними смислами, прихованими, зок-
рема, й у світі його речей. На європейському ринку їх 
було вже достатньо, щоб дивувати, підігрівати цікавість, 
викликати захоплення, загострюючи попит. Поява моди 
на них наповнила Європу далекосхідними товарами, 
спростувавши при цьому одну із закономірностей існу-
вання тренду – припинення чинності з настанням зага-
льної доступності. За стабільного зростання пропозиції 
потреба в них не згасала, а збільшувалася пропорційно 
розширенню знань про східні ідеї і духовні практики, 
залишаючись перманентною попри хвилеподібність 
періодів загострення такого інтересу.  

Так виявляє себе незгасний людський запит на са-
моусвідомлення та саморозвиток. Схід і зараз уміє 
тримати його в напрузі, як і тоді, коли європейці впер-
ше зачарувались переливами ніжного шовку, витонче-
ністю фарфорового посуду, дивовижною красою ваз, 
орнаментованими бронзовими дзеркалами, оригіналь-
ними прикрасами, унікальним китайським лаком, різ-
номанітними шкатулками, яскравими різноколірними 
парасольками тощо. Раціонально налаштованому ро-
зуму вони несли чуттєві спокуси й по-новому хвилюю-
че задоволення, допомагаючи збереженню духовного 
балансу. Потрапляючи в коло людської буденності, ці 
речі ставали акцентом, що задавав високий рівень 
самовідчуття, збагачував внутрішній світ знаками ін-
ших життєвих можливостей.  

Їхня палітра розширилася завдяки так званому япо-
нізму (Ф. Бюрті) – впливу Японії (із ІІ пол. ХІХ ст. до 
Першої світової війни) на мистецтво й інші сфери жит-
тя. Японські гравюри укійо-е, сувої какемоно, фарфор, 
кімоно, лакові вироби, представлені 1867 р. на Всесвіт-
ній виставці у Парижі й повністю розпродані, стали пе-
реломним моментом у знайомстві з японською культу-
рою, її духовними засадами. Вона ще більше загостри-
ла розуміння речей як носіїв символічних смислів, "екс-
портувала" душевний зв'язок людини і речі, навчила 
облаштовувати помешкання як територію панування 
універсалій. Зокрема, мода на японські ширми, задово-
льняючи естетичні потреби, впливала на вміння сприй-
мати простір як цілісність, підвладну змінам, що відпо-
відає загальним законам буття.  

Поняття японізму, як й аналогічно вжите поняття ки-
тайщини, доводять неспростовність далекосхідного 
культурного внеску, відчутного і нині. Однак як "китай-
щина" було перекладено і французьке слово "шинуа-
зрі", створене для позначення стилізації під майстрів 
Китаю й інших країн Східної Азії, імітації їхніх традицій у 
більшості видів мистецтва й, варто додати, – у способі 
облаштування життя. Зрозуміло, що в такому тлума-
ченні китайщина охоплює і японські явища. І все ж за 
терміном і послідовністю впливу домінантом тут зали-
шається Китай. Що ж до власне шинуазрі, то його поя-
ва у ХVІІ ст. на гребені схожого за декоративністю і 
витонченістю рококо і швидке закріплення в європей-
ських, а згодом і світових трендах виявили відсутність 
культурної неперехідності, пов'язаної із природою лю-
дини. Це забезпечило стилю темпоральну необмеже-
ність у трансляції духовних смислів далекосхідних 
культур. І нині він залишається у тренді в дизайні одя-
гу й інтер'єру, в архітектурі та ландшафтному мистец-
тві. Його життєздатність обумовлена прагненням люди-
ни до повноти своєї самореалізації. 

Мода на Схід, живлячись сутнісними людськими ін-
тенціями, і зараз не керується лише любов'ю до екзоти-
ки. Навіть у fashion, де це було б доречно, така тенден-

ція не домінує. Своєю творчістю це довів Кензо Такада, 
один з видатних майстрів світової моди. Формуючи свій 
стиль як симбіоз східної і західної культур, він спирався 
на традиційне японське світобачення, засноване на 
гармонізації стосунків людини зі світом. Оversize (віль-
ний крій) Кензо став провідником його філософії, вира-
женої у творчому кредо: "Тілу потрібен простір. Як у 
фізичному, так і в духовному смислі". Одяг такого крою 
обирають ті, хто прагне справжньої особистої свободи, 
яка, за переконаннями Кензо, полягає у визнанні абсо-
люту природи і простих радощів життя. 

Показовою у цьому розумінні є й сучасна мода на 
китайські та японські сади, яка прагне наслідувати їхні 
традиційні форми. Свідомий вибір цих сповнених сим-
волізму ландшафтних моделей, їхнє відтворення та 
повсякчасне декодування стають справою особливого 
світоглядного налаштування, зміною особистих духов-
них регулятивів на принципи, що здатні змінювати 
саму модель буття. 

Висновок. У культурології мода і процеси форму-
вання трендів належать до питань сутнісного ряду, 
адже виявляють мотивоване саморозвитком людини її 
постійне прагнення до змін. За історичними свідчення-
ми, на орбіту моди як способу культурної ідентифікації 
потрапляють не лише речові та процесуальні феноме-
ни, а й культурно-світоглядні комплекси зі своєю мо-
деллю світовідчуття та поведінкових регулятивів. Акце-
нтний інтерес до них виникає з потреб самоідентифіка-
ції, проблематизованої обставинами особистого чи сус-
пільного життя. Мотивом такого вибору стає пошук ду-
ховного оптимуму, сприятливого для самореалізації та 
внутрішньої свободи самовияву. Його відсутність фор-
мує компенсаційні "трендові вузли", чия поява є перед-
бачуваною, як і ресурс, потрібний для задоволення за-
значеного культурного запиту. Він перебуває в розпо-
рядженні культур, сформованих на основі філософсько-
світоглядних універсалій, що розглядають людину як 
значущу одиницю Всесвіту. Частина з них пішла, однак 
культурна пам'ять людства зберігає згадку про їхній 
спадок, залишений для інтелектуалів. Цілісну ж дієвість 
ресурсу мають існуючі традиційні культури, що впро-
довж тисячоліть плекали своє духовне ядро, ставши 
меккою для духовно спраглих. Домінують у цьому Індія, 
Китай і Японія, що здавна уособлюють магнетичний 
Схід. Останні, у свій час відкрившись світу, не переста-
ють вабити людство можливістю духовного зміцнення й 
оздоровлення у просторі вселенських координат, де 
здібності, мотиви і дії людини втрачають випадковий 
характер, набуваючи значення складових світобудови. 
Це кардинально змінює сенсожиттєві смисли, надаючи 
їм ознак вічності та нескінченності. Керованими стають 
важелі духовної самоідентифікації, втрачені через за-
гальну прагматизацію суспільного буття. Активна бага-
товікова духовна директива, посилена сучасними циві-
лізаційними успіхами народів далекосхідного регіону, 
виправдовує акцентну зацікавленість у цій духовній 
ніші, що є суттєвою підставою сучасної моди на Схід. 
Можна бути впевненим, що із причин сутнісного поряд-
ку вона, маючи свої непоодинокі аналоги в минулому, 
може розраховувати й на перспективи в майбутньому. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Алексеев М. П. Пушкин и Китай / М. Алексеев // Пушкин и Сиби-
рь. – М.; Иркутск: Востсибоблгиз, 1937. – С. 108–145.  

2. Ватанабэ Хиротака. Очарование японизма в Европе. [Електрон-
ний ресурс] / Х. Ватанабэ. – Режим доступу: https://www.nippon.com/ru/ 
column/g00284 

3. Джекобсон Д. Китайский стиль / Д. Джекобсон. – М.: Искусство 
ХХІ век, 2004. – 239 с. 

4. Дубровская Д. В. Иезуиты и эпоха Просвещения в Европе: новое 
видение Китая от Маттео Риччи до Адама Смита / Д. Дубровская // 
Ориенталистика. – 2018. – № 1 (2). – С. 194–208. 



~ 14 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

5. Поднебесная империя в европейских изданиях ХVІІ–ХVІІІ вв. 
[Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://press-libfl.tilda.ws/ 
podnebesnaya-imperiya-v-evropeiskih-izdaniyah-xvii-xviii-vv 

6. Филиппова Е. С. Представление европейцев о Китае (к концу 
Средних веков – началу Нового времени) [Електронний ресурс] / 
Е. Филиппова. – Режим доступу: https://portalus.ru/modules/history/ 
rus_readme.php?subaction=showfull&id=1175107128&archive=1447001994 
&start_from=&ucat=& 

7. Фишман О. Л. Китай в Европе – миф и реальность (ХІІІ–ХVІІІ вв.) 
/ О. Фишман. – СПб.: Петербург. Востоковедение, 2003. – 546 с. 

8. Фрумкина Р. Зигфрид Бинг и рождение L'Art nouveau [Електрон-
ний ресурс] / Р. Фрумкина. – Режим доступу: https://trv-science.ru/ 
2015/06/siegfried-bing-i-rozhdenie-lart-nouveau/ 

9. Шинкова А. И. История, анализ и атрибуция японской фарфоро-
вой продукции Арита. Часть ІІ. [Електронний ресурс]. / А. Шинкова. – 
Режим доступу: https://teahouse-nsk.livejournal.com/326204.html 

10. Japonism in Fashion. The Kyoto Costume Institute. [Електронний 
ресурс]. – Режим доступу: https://artsandculture.google.com/entity/ 
японизм/m05xkth?hl=ru 

  
REFERENCES 

1. Alekseev, M. P. (1937). Pushkin i Kitay [Pushkin and China]. In 
Pushkin i Sibir'. Moskow, Irkutsk, Vostsiboblgiz. 

2. Vatanabe, Hirotaka. Ocharovanie eaponizma v Evrope [The charm of 
Japaneseism in Europe]. Retrieved from https://www.nippon.com/ru/ 
column/g00284 

3. Dzhekobson, D. (2004). Kitayskiy stil [Chinese style]. Moskow, 
Iskusstvo ХХІ vek. 

4. Dubrovskaya, D. V. (2018). Iezuity i epoha Prosvescheniya v Evrope: 
novoe videnie Kitaya ot Matteo Richchi do Adama Smita [Jesuits and the 

European Enlightenment: A New Vision of China from Matteo Ricci to Adam 
Smith]. Orientalistika. № 1 (2), 194–208. 

5. Podnebesnaya imperiya v evropeyskih izdaniyah ХVІІ–ХVІІІ vv. 
[Celestial Empire in European editions of the XVII – XVIII centuries]. 
Retrieved from http://press-libfl.tilda.ws/podnebesnaya-imperiya-v-evropeiskih- 
izdaniyah-xvii-xviii-vv 

6. Filippova, E. S. Predstavlenie evropeytsev o Kitae k kontsu Srednih 
vekov – nachalu Novogo vremeni [Europeans' view of China (by the end of 
the Middle Ages – the beginning of the New Age)]. Retrieved from: 
https://portalus.ru/modules/history/rus_readme.php?subaction=showfull&id=
1175107128&archive=1447001994&start_from=&ucat=& 

7. Fishman, O. L. (2003). Kitay v Evrope – mif I realnost (ХІІІ–ХVІІІ vv.) 
[China in Europe – Myth and Reality (XIII-XVIII centuries)]. SPb.: Peterburg. 
Vostokovedenie. 

8. Frumkina, R. Zigfrid Bing i rozhdenie L′Art nouveau [Siegfried Bing 
and birth]. Retrieved from https://trv-science.ru/2015/06/siegfried-bing-i-
rozhdenie-lart-nouveau/ 

9. Shinkova, A. I. Istoriya, analiz I atributsiya yaponskoy farforovoy 
produktsii Arita. Chast ІІ [History, Analysis and Attribution of Japanese Arita 
Porcelain Products. Part II.]. Retrieved from https://teahouse-
nsk.livejournal.com/326204.html 

10. Japonism in Fashion. The Kyoto Costume Institute. Retrieved from 
https://artsandculture.google.com/entity/японизм/m05xkth?hl=ru 

 
Надійшла  до  редколег і ї  24 .0 4 . 21  

 
V. S. Gritsenko, PhD, Associate Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
EAST AS A CULTURAL TREND 

 
The article is devoted to one of the most complex phenomena of the dialectic of cultural development – individual spiritual identification 

through the selection and development of individual components of a foreign cultural spiritual resource, in this case – the traditional cultures of 
China and Japan. 

Contrary to its predominantly factual scientific consideration in the context of issues of cultural borrowing, "spiritual migration" to the East is 
analyzed as a stable trend, which has its source in the essential intentions of man, remaining not only constant in the centuries-old past of 
mankind, but also inescapable in its further cultural movement. In this context, the author considers the historical manifestations of heightened 
interest in the treasures of the Far Eastern cultural area, its transformation from a simple admiration for exotics to confessing the philosophical and 
worldview guidelines presented by them. The phenomenon of the cultural trend studied in this way, having demonstrated its ability to identify and 
preserve spiritual recreation, is revealed in its direct connection with the dialectical processes of the cultural development of mankind. 

In culturology, fashion and the processes of trend formation belong to the issues of the essential series, because they reveal a person's 
constant desire for change motivated by self-development. According to historical evidence, the orbit of fashion as a way of cultural identification 
includes not only material and procedural phenomena, but also cultural and ideological complexes with their own model of worldview and 
behavioral regulations. The emphasis on them arises from the needs of personal self-identification, problematized by the circumstances of personal 
or public life. The motive for such a choice is the search for a spiritual optimum conducive to self-realization and inner freedom of self-expression. 
Its absence forms compensatory "trend nodes", the appearance of which is thus predictable, as well as the resource needed to meet this cultural 
demand. It is at the disposal of cultures formed on the basis of philosophical and worldview universals that consider man as a significant unit of the 
universe. Some of them are gone, but the cultural memory of mankind preserves the memory of their legacy left to intellectuals. The existing 
traditional cultures, which for thousands of years nurtured their spiritual core, becoming a Mecca for the spiritually thirsty, have the integral 
effectiveness of the resource. 

Key words: Far Eastern cultural area, foreign cultural spiritual resource, cultural trend, spiritual self-identification, accent socio-cultural requests, spiritual 
migration, compensatory "trend nodes". 
 
В. С. Гриценко, канд. филос. наук, доц.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ВОСТОК КАК КУЛЬТУРНЫЙ ТРЕНД 

 
Посвящено одному из наиболее сложных явлений диалектики развития культуры – индивидуальной духовной идентификации по-

средством выбора и освоения отдельных составляющих инокультурного духовного ресурса, а именно – традиционных культур Ки-
тая и Японии.  

Вопреки его преимущественно фактологическому научному рассмотрению в контексте вопросов культурных заимствований 
"духовную миграцию" на Восток проанализировано как устойчивую тенденцию, которая имеет своим источником сущностные ин-
тенции человека, оставаясь не только константной во многовековом прошлом человечества, но и неизбывной в его дальнейшем 
культурном движении. В этом контексте рассмотрены исторические проявления повышенного интереса к достоянию дальневосто-
чного культурного ареала, его трансформация от простого восхищения экзотами до исповедания представленных ими философско-
мировоззренческих ориентиров. Исследованное таким способом явление культурного тренда, продемонстрировав свою способность 
выявлять и сохранять духовные рекреации, раскрывается в своей прямой связи с диалектическими процессами культурного разви-
тия человечества. 

Ключевые слова: дальневосточный культурный ареал, инокультурный духовный ресурс, культурный тренд, духовная самоидентификация, ак-
центные социокультурные запросы, духовная миграция, компенсационные "трендовые узлы". 

 
 

 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 15 ~ 

 

 

УДК 39:378.016 
В. Г. Нападиста, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

napadistaya@ukr.net 
 

КУЛЬТУРА ПОВСЯКДЕННОСТІ:  
ДО ПРОБЛЕМИ ЛОГІКИ СТРУКТУРИ ТА ЗМІСТУ НАВЧАЛЬНОЇ ДИСЦИПЛІНИ.  

ЧАСТИНА І 
 

Проблематизовано логіку структурування та змістового наповнення навчальної дисципліни "Культура повсякден-
ності", спричинену як складністю та багатогранністю самого феномена повсякденності, так і міждисциплінарністю 
методологічних оптик його дослідження, різноманітністю теоретичного інструментарію, що, зі свого боку, обумовлює 
розмаїття поглядів на саму сутність феномена повсякденності та її складові. Аналіз навчальних програм з "Культури 
повсякденності", що є одним з елементів освітньо-професійних та освітньо-наукових програм підготовки за спеціаль-
ністю "Культурологія" у закладах вищої освіти в Україні, підтвердив широку варіативність їхнього змістового напов-
нення та структурної будови. У першій частині статті обґрунтовано потребу обговорення в колі зацікавлених сторін 
меж та базових елементів предметного поля зазначеної навчальної дисципліни, які б визначили її специфіку й особливо-
сті у процесі розгляду феномена повсякденності. Запропоновано певну модель логічної будови "Культури повсякденно-
сті" як навчальної дисципліни, розглянуто основні елементи її структури та їхнє змістове наповнення. 

Ключові слова: феномен повсякденності, культура повсякденності, структура навчальної дисципліни, зміст навчальної дисципліни. 
 

Постановка проблеми. Феномен повсякденності 
вже не одне десятиліття перебуває в епіцентрі науково-
го інтересу представників різноманітних галузей соціо-
гуманітарного знання. Продуктивність міждисциплінар-
ного дослідження повсякденності не викликає жодного 
сумніву, оскільки така зацікавленість ґрунтується на 
багатогранності наукового погляду, озброєного різно-
манітною дослідницькою оптикою, яка сприяє деталь-
ному і глибокому аналізу цього феномену. Проте між-
дисциплінарна "реєстрація" повсякденності закономірно 
передбачає застосування різних методологічних підхо-
дів й інструментарію під час її дослідження, що, як на-
слідок, обумовлює специфіку при формулюванні дослі-
дницьких завдань та постановці мети наукового дослі-
дження у відповідності як до "порту наукової прописки" 
дослідника, так і його власного наукового інтересу. Це 
призводить до розбіжностей не лише у використанні 
понятійного апарату, а й у трактуванні самої сутності 
феномена повсякденності, виокремленні її характерних 
ознак, визначенні структурних елементів тощо. Таку 
ситуацію можна вважати сприятливою для підтримання 
загального тонусу соціогуманітарного дискурсу та для 
побудови логіки навчальної дисципліни, під час вивчен-
ня якої розглядається феномен повсякденності, це 
спричиняє певні складнощі, оскільки логіка навчальної 
дисципліни традиційно корелює з логікою відповідної 
науки. Припустимо, що така вимога може бути актуаль-
ною щодо класичних навчальних дисциплін, які мають 
довготривалу академічну історію. Проте виклики сучас-
ності, зумовлені глобальними цивілізаційними змінами, 
вимагають залучення до освітнього процесу нових нав-
чальних дисциплін, які можуть лише частково опирати-
ся на класичні соціогуманітарні науки як наукові світи із 
чіткими межами. Нові ж навчальні дисципліни є інтелек-
туальним продуктом міждисциплінарних зусиль і зоріє-
нтовані на розширення предметного поля, а отже, і на 
відкриття інших горизонтів в осмисленні/дослідженні 
спільних проблем. Звісно, така ситуація не може їх зві-
льнити від чіткого структурування та систематизованого 
змістового наповнення. "Кожна дисципліна встановлює, 
хай у колі фахівців про нього можуть і дискутувати, від-
повідний канон того, що вона розглядає як свою "тери-
торію", як предмет дослідження" [5, с. 10]. Ця теза 
П. Дільценбахера, відомого фахівця з історії європейсь-
кої ментальності, дуже доречна щодо "Культури по-
всякденності", яка є однією з тих дисциплін, що забез-
печують реалізацію державного стандарту культуроло-
гічної освіти. Огляд програм цієї навчальної дисципліни, 

наявних у вільному доступі на сайтах закладів вищої 
освіти в Україні, що займаються підготовкою фахівців з 
культурології, свідчить про потребу обговорення певно-
го її "канону", який би окреслив межі предмета та базові 
елементи проблемного поля "Культури повсякденності", 
не позбавляючи викладача творчої інтерпретації  від-
повідно до специфіки навчального закладу та власної 
наукової зацікавленості. 

Аналіз досліджень і публікацій. Науковий інтерес, 
спрямований на феномен повсякденності, уже трива-
лий час не зменшує обертів, через що утворився гіпер-
контент, об'єктивований у численній кількості наукових 
статей, спеціалізованих випусків наукових часописів, 
монографічних досліджень, наукових конференцій то-
що. Поряд з авторитетними дослідниками феномена 
повсякденності у різних галузях наукового знання (істо-
рія – Ф. Арьєс, М. Блок, Ф. Бродель, Ж. Дюбі,  
Ж. Ле Гофф, Й. Хейзінга; філософія – Р. Барт, 
Ж. Бодріяр, Е. Гуссерль, М. Фуко, М. Гайдеґґер; соціо-
логія – П. Бергер, П. Бурдьє, Б. Вальденфельс, 
Г. Гарфінкель, Н. Еліас, Т. Лукман, А. Шютц; семіотика 
культури – Ю. Лотман), роботи яких вважають класи-
кою, беззаперечно визнаною в міждисциплінарному 
просторі, є чимало праць дослідників останньої чверті 
ХХ ст. та сучасності, які поглибили загальне знання, 
розширили видноколо, відкрили особливі грані фено-
мена повсякденності. Серед знаних зарубіжних дослід-
ників феномена повсякденності Ю. Безсмертний, 
П. Боршайд, А. Гурєвіч, К. Гінзбург, Н. Зарубіна, 
О. Золотухіна-Аболіна, І. Касавін, Г. Кнабе, В. Лелеко, 
А. Людтке, Б. Марков, Л. Нейхаммер, Н. Пушкарьова, 
М. де Серто, С. Щавєльов.  

В Україні повсякденність також перебуває серед то-
пових дослідницьких тем в історичній науці (К. Диса, 
О. Коляструк, О. Удод), не обходять її увагою і філосо-
фи (М. Галушко, І. Карівець, Я. Кунденко, О. Павлова, 
О. Панфілов, Л. Петрова, О. Шляхова) та соціологи 
(О. Даниленко, І. Набруско, К. Скляренко). Варто наго-
лосити, що зазначений перелік українських науковців, 
які ґрунтовно досліджували різноманітні аспекти фено-
мена повсякденності, не вичерпується згаданими пер-
соналіями. Що стосується тематичної палітри вітчизня-
ного "повсякденнознавства", то на ній докладно пред-
ставлено повсякденне життя певної історичної епохи чи 
певного соціального прошарку/групи визначеної доби, 
методологічні засади дослідження феномена повсяк-
денності, історіографія повсякденності, антропологія 
повсякденності, ціннісні трансформації культури по-

© Нападиста В. Г., 2021



~ 16 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

всякдення тощо. Однак проблема культури повсякден-
ності як навчальної дисципліни, яка б мала більш-менш 
чітке розмежування з історією, соціологією повсякден-
ності, етнологією та володіла специфічними культуроло-
гічними рисами власного "обличчя", що вирізнялося б з-
поміж названих наукових "портретів", поки що не стала 
предметом обговорення зацікавлених учасників як нау-
кового дискурсу в Україні, так і викладацької спільноти. 

Мета статті – проблематизувати у сучасному куль-
турологічному дискурсі в Україні логіку структури та 
змістового наповнення навчальної дисципліни "Культу-
ра повсякденності"; проаналізувати наявні моделі стру-
ктурної будови курсу, базові елементи тематичного по-
ля та розглянути варіанти його змістового наповнення.  

Виклад основного матеріалу дослідження. "Куль-
тура повсякденності" як окрема дисципліна з'явилася в 
навчальних планах підготовки культурологів з початку 
2000-х рр. у статусі обов'язкової або вибіркової дисцип-
ліни з достатньо великою кількістю кредитів ЄКТС – від 
трьох до п'яти. Її структурування та тематичне напов-
нення ґрунтувалося, насамперед, на загальному прин-
ципі єдності з історією повсякденності, частково філо-
софією та соціологією як усталеними науковими тради-
ціями дослідження феномена повсякденності, ураху-
вання інтересів/фаху викладача та специфіки навча-
льного закладу. Варто зауважити, що нині в закладах 
вищої освіти в Україні пропонують доволі різноманітні 
освітньо-професійні та освітньо-наукові програми під-
готовки за спеціальністю "культурологія", які переваж-
но орієнтовані на практичну (підготовка фахівців з ку-
льтурно-дозвіллєвої діяльності, художньо-мистецької 
сфери) та теоретичну культурологію. Укладачі про-
грам зазвичай орієнтуються на максимально широкий 
синтез наукових досліджень повсякденності в різних 
галузях соціогуманітарного знання із чітко вираженою 
орієнтацією на одну із суміжних дисциплін, у дослід-
ницьке коло якої входить повсякденність (історія, соці-
ологія, семіотика культури). 

На підставі розгляду навчальних програм "Культу-
ри повсякденності" можна зробити висновок, що існу-
ють дві моделі структурної будови курсу, які, зі свого 
боку, обумовлюють змістове наповнення його темати-
чного поля. Перша модель переважно орієнтована на 
історичний контекст [2], друга – в одній частині зосе-
реджена на обширному історіографічному огляді те-
матики повсякденності чи теоретико-методологічних 
засадах та базах джерел її дослідження, в іншій – на 
аналізі структур повсякденності з великою варіативні-
стю переліку цих структур та різноманітною логікою 
їхнього взаємозв'язку [1, 8, 9]. 

Структура та змістова відмінність навчальних про-
грам свідчать не лише про наукові вподобання їхніх 
укладачів та специфічні особливості освітніх програм з 
культурології у різних навчальних закладах, а насампе-
ред про складність систематизованої презентації між-
дисциплінарного знання про повсякденність, сповнено-
го різноманіттям концептуальних підходів та безмежніс-
тю фактологічної інформації щодо предметно-
матеріальної і ментальної складових повсякденного 
життя, а також про відсутність певної узгодженості у 
розумінні специфіки погляду на повсякденність як об'єкт 
культурологічного аналізу. Можна припустити, що цим 
частково пояснюється і майже повна відсутність систе-
матизованих навчальних посібників з "Культури повсяк-
денності" у вітчизняному просторі (К. Диса розглядає 
цю проблематику у навчальному посібнику "Історія по-
всякденного життя в ранньомодерній Європі", К., 2014), 
незважаючи на доволі тривалий період викладання цієї 
навчальної дисципліни та достатнє дослідження фено-

мена повсякденності в різноманітних методологічних 
опціях як зарубіжного, так і вітчизняного наукового світу.   

Без будь-якої претензії на вичерпність, повноту, а 
радше як пропозицію до обговорення наявної проблеми 
хочемо представити власне бачення алгоритму струк-
турної будови та змістового наповнення навчальної 
дисципліни "Культура повсякденності", які, безумовно, 
не претендують на авторську виключність, а є лише 
інтерпретованим узагальненням накопиченого знання 
про світ повсякденності та доскіпливим поглядом на 
досвід різноманітних методичних спроб представлення 
зазначеної дисципліни в навчальному процесі.     

На наш погляд, доречним є поділ навчального курсу 
на дві частини – теоретичну й умовно "практичну". Тео-
ретична частина передбачає, насамперед, знайомство 
з історіографією феномена повсякденності. Варто за-
уважити, що тотальна зацікавленість європейської гу-
манітаристики повсякденністю, що характерна для 
ХХ ст., не є першовідкриттям цього феномена для нау-
ки загалом. Зокрема, побутове життя, як складова по-
всякденності, перебувало в полі зору спеціальних етно-
графічних чи окремих історичних досліджень. Прикла-
дом слугують роботи українського та російського етног-
рафа, археолога О. Терещенка: "Побут російського на-
роду" (1848), "Нариси Новоросійського краю" (1854); 
французького історика, теоретика архітектури Ежена 
Віолле-ле-Дюка: "Тлумачний словник французьких ре-
чей домашнього вжитку від Каролінгів до Ренесансу" 
(1868–1875); французького історика, антикознавця 
П. Гіро: "Приватне та суспільне життя греків" (1890), 
"Приватне та суспільне життя римлян" (1893); німецького 
дослідника Е. Фукса: "Ілюстрована історія нравів" (1913). 

Зародження пильної уваги до феномена повсякден-
ності та залучення його до дослідницького наукового 
поля відбулося в першій третині ХХ ст. в контексті істо-
ричних досліджень у Франції. Засновники історичної 
школи "Анналів" М. Блок та Л. Февр здійснили методо-
логічну революцію в історичній науці, звернувшись до 
досліджень "історії мас", історії життя простих людей, а 
не історії правителів; до історії тотальної, що б відтво-
рювала життя у всій повноті економічних, політичних, 
соціальних зв'язків, а не лише соціально-політичних 
потрясінь у вигляді воєн та революцій. М. Блок наголо-
шував, що у центрі наукового інтересу історика мають 
бути люди, матеріальний світ, що їх оточує, їхній спосіб 
життя, світ почуттів, стереотипи мислення, поведінкові 
стратегії тощо. М. Блок та Л. Февр як представники ан-
тропологічного підходу в історичному дослідженні за-
значали: в основі повсякденного буття лежать глибинні 
структури, зрушення яких детермінує зміни, що відбу-
ваються на поверхні соціального життя.  

Детальніша тематизація повсякденного життя була 
розгорнута у творчості Ф. Броделя, представника дру-
гого покоління школи "Анналів". Перший том його зна-
менитої праці "Матеріальна цивілізація, економіка і ка-
піталізм, ХV–ХVІІІ ст." має назву "Структура повсякден-
ності: можливе і неможливе", у ньому науковець окрес-
лив предметне поле світу повсякденності, до якого вніс 
житло, їжу, одяг, знаряддя, предмети розкоші, грошові 
кошти, плани селищ і міст – усе, що служить людині, а 
також культурно-історичний контекст, на тлі якого від-
бувається життя людини, оскільки умови повсякденного 
існування, на його переконання, мають визначальний 
вплив на вчинки та поведінку людей. На думку 
Ф. Броделя, такий підхід дає можливість відчути та зро-
зуміти повсякденне існування, яке детермінується стру-
ктурами, що розгортаються у часі "великої протяжності" 
і тому надзвичайно повільно змінюються. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 17 ~ 

 

 

Представники третього покоління знаменитої фран-
цузької історичної школи – Ж. Дюбі та Ж. Ле Гофф – 
продовжили традицію дослідження повсякденності в 
історичних контекстах середньовічної Європи (Ж. Дюбі 
"Європа в середні віки", Ж. Ле Гофф "Цивілізація серед-
ньовічного Заходу", "Інтелектуали в середні віки", "Історія 
тіла в середні віки" (у співавторстві з Н. Трюоном)). Під 
редакцією Ж. Дюбі та Ф. Ар'єса вийшла монументальна 
"Історія приватного життя" у п'яти томах, присвячена 
одній із вагомих складових повсякденного життя західно-
європейського світу від античності до сьогодення.  
Ф. Ар'єс, так званий "історик вихідного дня", для якого 
фахове заняття історією поєднувалося з професійним 
життям французького чиновника, увів до тематичного 
кола дослідження повсякденності проблему дитинства 
("Дитина та сімейне життя за старого порядку"). 

Повсякденний світ людського існування став предме-
том зацікавленості не лише представників французької 
історичної науки. До вивчення цього феномена долучи-
лися й німецькі історики. Авторитетними фахівцями з 
історії повсякденності є П. Боршайд ("Розмови про істо-
рію повсякденності"), Л. Нейхаммер ("Примітки до історії 
повсякденності"), А. Людтке ("Історія повсякденності в 
Німеччині. Нові підходи до вивчення праці, війни та вла-
ди"). Особливістю історії повсякденності як окремого 
напряму, становлення якого розпочалося в німецькій 
історичній науці у 60–70-х рр. ХХ ст., є започаткування її 
дослідження поза межами академічної сфери, що обу-
мовило її жорстку критику представниками класичної 
історичної науки, які вбачали в таких розвідках відвертий 
дилетантизм. Та на початку 90-х рр. ХХ ст. відбулося 
інституювання цього напряму історичних досліджень. 

Традиція дослідження повсякденності у Великій 
Британії була закладена подружжям Квеннеллів. У дру-
гій половині ХХ ст. дослідження повсякденності здійс-
нювалося в контексті вивчення історії робітничого кла-
су. Відомий англійський історик Е. Томпсон у роботі 
"Формування робітничого класу" багато уваги приділив 
повсякденному життю робітників, зокрема – його нор-
мативним приписам [7]. 

На початку 70-х рр. проблематика повсякденності 
почала розроблятися італійськими істориками в межах 
наукової течії, що отримала назву "мікроісторія" (заува-
жимо, що історія повсякденності та мікроісторія не є 
тотожними поняттями). Найбільш знаним науковцем 
цього напряму в Італії є К. Гінзбург (відома його робота 
"Сир і хробаки").  

Зацікавленість європейських науковців феноменом 
повсякденності обумовила дослідницький інтерес серед 
істориків США, які зосередили свою увагу переважно на 
сфері приватного життя (домашній побут, сімейні сто-
сунки, виховання дітей) або розглядали процеси, пов'я-
зані з працею, та відповідні їм поведінкові стратегії. У 
сферу дослідницьких інтересів потрапила також по-
всякденність спільнот, керованих тоталітарними режи-
мами, зокрема – повсякденні практики радянського сус-
пільства за часів сталінізму, які вивчала й описала у 
своїх роботах американська історикиня Ш. Фіцпатрик 
("Повсякденний сталінізм. Соціальна історія Радянської 
Росії в 30-ті роки") [7]. 

В останні десятиліття ХХ ст., спираючись на мето-
дологічні засади школи "Анналів", потужно долучилися 
до дослідження повсякденності радянські історики-
медієвісти Ю. Безсмертний ("До вивчення буденної 
свідомості західноєвропейського середньовіччя", 
"Життя та смерть в середні віки. Нариси демографіч-
ної історії Франції"), А. Гуревич ("Середньовічний світ. 
Культура мовчазної більшості"); історик, філолог, фі-

лософ, культуролог Г.  Кнабе ("Побут як предмет істо-
рії", "Мова побутових речей", "Діалектика повсякден-
ності"); семіотик, культуролог Ю. Лотман ("Бесіди про 
російську культуру. Побут і традиції російського дво-
рянства (ХVІІІ – початок ХІХ ст.)". Історію повсякден-
ності визнано самостійним напрямом у сучасному ро-
сійському академічному середовищі, над досліджен-
ням цієї проблематики працюють сучасні історикині 
Н. Пушкарьова, С. Оболенська та ін. [10]. 

В українській історіографії історію повсякденності 
вважають провідним напрямом сучасних історичних 
досліджень. Тематично вона зосереджена передусім на 
повсякденному житті в екстремальні періоди вітчизня-
ної історії попереднього століття (М. Борисенко, 
С. Кульчицький), специфіці повсякдення окремих соціа-
льних груп (О. Коляструк), особливостях жіночої по-
всякденності (О. Стяжкіна) [11]. 

На підставі загального огляду історичних дослі-
джень феномена повсякденності в європейській істо-
ріографії можна стверджувати факт інституційної са-
мостійності історії повсякденності як напряму сучасної 
історичної науки. Хоч варто усвідомлювати наявність 
значної кількості нерозв'язаних проблем методологіч-
ного, джерелознавчого характеру, особливостей вза-
ємодії з іншими течіями сучасної історичної науки, 
зокрема – історією приватного життя, мікроісторією, 
історією "знизу", історією ментальностей, новою куль-
турною історією (узагальнена назва новітніх міждис-
циплінарних досліджень культури) [7]. 

Феномен повсякденності став предметом наукової 
зацікавленості не лише істориків. Майже одночасно з 
науковими пошуками історичної школи "Анналів" актуалі-
зується його значущість у філософії. Проблематизація 
світу повсякденного життя розпочинається з роботи 
Е. Гуссерля "Криза європейських наук і трансцендента-
льна феноменологія", де він розглянув поняття "життєво-
го світу", що розумілося як основа, на якій має ґрунтува-
тися науковий пошук. Ідеї Е. Гуссерля щодо фундамен-
тальної важливості життєвого світу спонукали його пос-
лідовників до сутнісного аналізу повсякденності. Його 
учень, відомий представник феноменологічної соціології 
А. Шюц, наприклад, розглядав повсякденність як світ 
безпосередньої життєвої реальності, що має певні сутні-
сні ознаки ("Структура повсякденного мислення"). 

Подальше дослідження повсякденності та його 
концептуалізація в межах феноменологічної соціології 
здійснені в роботах П. Бергера та Т. Лукмана, які розг-
лядали процес об'єктивації суб'єктивних процесів і 
смислів, за допомогою яких конструюється інтерсуб'єк-
тивний повсякденний світ ("Соціальне конструювання 
реальності. Трактат з соціології знання"); 
Г. Гарфінкеля, засновника етнометодології, напряму в 
соціології, орієнтованого на емпіричне вивчення по-
всякденності (нормативні регламентування поведінко-
вих стратегій повсякдення, смислове наповнення мов-
них конструктів у межах повсякденної соціальної вза-
ємодії, мова жестів тощо ("Дослідження з етнометодо-
логії")). Варто згадати, що дослідження правил, які 
регламентували повсякденні соціальні взаємозв'язки, 
було започатковано німецьким соціологом, знаним 
фахівцем історичної соціології Н. Еліасом ("Про про-
цес цивілізації. Соціогенетичні і психогенетичні дослі-
дження"), ідеї якого не були визнані свого часу науко-
вим співтовариством і лише у 70-х рр. набули широко-
го розголосу та наукового визнання [4]. 

Дослідження феномена повсякденності в межах іс-
торичного, соціологічного, психологічного знання зосе-



~ 18 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

реджені переважно на його прикладних аспектах. Сис-
тематизація різних наукових здобутків пізнання повсяк-
денності, визначення її сутності, обґрунтуван-
ня/узагальнення структурного наповнення, розгляд як 
певної цілісності та пошуки певних закономірностей є 
прерогативою філософського підходу до аналізу по-
всякденності. Повсякденність була в колі наукових інте-
ресів М. Гайдеґґера, входила до філософських пошуків 
Ж. Бодріяра ("Система речей"), М. Фуко ("Історія сексу-
альності. Плекання себе"), Б. Вальденфельса ("По-
всякденність як плавильний тигль раціональності"). 

Попри те що тривалий час феномен повсякденності 
перебував у фокусі дослідників з різних цехів наукового 
знання, внаслідок чого з'явився вагомий спеціалізова-
ний науковий контент, ми не маємо наразі чіткого проя-
снення щодо сутності повсякденності, визначення та 
впорядкування її основних характерних ознак, окрес-
лення меж світу повсякденного, дефініції, яка б була 
прийнятою (визнаною) в міждисциплінарному полі. До-
сить часто дослідники феномена повсякденності, роз-
глядаючи певний її сегмент/фрагмент/структурний еле-
мент чи то в узагальненому вимірі, чи в культурно-
історичному, не вдаються до розмислів щодо зазначе-
них вище питань, а виходять нібито з очевидного факту 
зрозумілості змісту повсякденності. Це спричиняє сут-
тєві суперечності (інколи з посиленим дисонансним 
звучанням) серед науковців – представників різних га-
лузей у спільних дослідженнях феномена повсякденно-
сті. Варто зауважити, що такий стан обумовлений, най-
перше, неабиякою його багатозначністю, глибиною, 
багатоформатністю, складністю фіксації та певною "не-
вловимістю" для наукової методологічної оптики. Свого 
часу Ю. Лотман зауважив, що повсякденне життя поді-
бне до повітря, оскільки людина помічає його лише то-
ді, коли воно псується або його бракує. 

Для розуміння ситуації в сучасному "повсякденно-
знавстві" з погляду систематизації/структурування на-
копиченого знання щодо феномена повсякденності, 
прояснення його сутності, виокремлення характерних 
ознак, визначення меж повсякденного світу та його опо-
зиційних світів, які чіткіше окреслюють контури повсяк-
денного, наведемо найпоширеніші визначення повсяк-
денності, якими оперують у різних сегментах сучасного 
соціогуманітарного знання. 

Базовою основою для дослідження феномена по-
всякденності в історичних науках є визначення 
Ф. Броделя. Повсякденність, на його думку, – це той 
бік життя, у який ми залучені, навіть не усвідомлюючи 
це. Повсякденність – це звичка, рутина, це тисячі дій, 
які відбуваються і не потребують нічийого рішення, не 
зачіпають нашу свідомість. Це численна кількість дій, 
що накопичується без будь-якого порядку й успадко-
вується. Ці повторювані до безкінечності дії ще до того 
часу, як ми прийшли у цей світ, допомагають нам жити 
і водночас підпорядковують собі, багато чого вирішу-
ючи за нас упродовж нашого існування. Ф. Бродель 
наголошував, що в повсякденності людина стикається 
з імпульсами, стереотипами, способами дій, що вкорі-
нені з незапам'ятних часів [3]. 

У філософії повсякденність розглядають як грани-
чну умову людської діяльності; цілісний соціокультур-
ний життєвий світ, що постає у функціонуванні суспі-
льства як "природна", самоочевидна умова людської 
життєдіяльності [6]. 

Розгляд феномена повсякденності не обмежується 
більш-менш усталеною дослідницькою оптикою окре-
мих галузей соціогуманітарного знання. Науковці, опе-

руючи поняттям "повсякденність", вкладають різні сми-
сли, що корелюють з їхніми професійними інтересами. 
Деякі дослідники, наприклад, трактують повсякденність 
як сферу приватності або таку, що властива лише ниж-
чим соціальним стратам; концентруються на побуті чи 
стилі життя, досліджуючи переважно предметно-
речовий світ або поведінкові стереотипи; артикулюють 
увагу на повсякденності як процесі і в цьому ракурсі 
розглядають повторюваність, звичність, рутинність дій, 
темпоральні та просторові характеристики повсякден-
ності, емоційний світ суб'єкта повсякденного життя то-
що. Як бачимо, багатогранність феномена повсякден-
ності, що обумовлює різноманітність наукового погляду, 
нівелює спробу дати однозначне його визначення. 

Висновок. Міждисциплінарність у процесі розгляду 
феномена повсякденності є беззаперечно продуктив-
ним підходом, але обумовлює проблеми методологіч-
ного характеру при окресленні логічної будови та зміс-
тового наповнення такої навчальної дисципліни як "Ку-
льтура повсякденності". Чіткість логіки курсу та визна-
ченість його змісту великою мірою залежить від визна-
чення меж предметного поля навчальної дисципліни, 
розуміння контурів якого може забезпечити історіогра-
фічний аналіз феномена повсякденності як цілісності та 
окремих його складових; аналізу найпоширеніших ви-
значень феномена повсякденності, якими оперують у 
різних сегментах сучасного соціогуманітарного знання, 
що допомагає проясненню ситуації в сучасному "по-
всякденнознавстві" щодо окреслення меж повсякденно-
го світу та його опозиційних світів, які чіткіше визнача-
ють контури повсякденного і тим самим сприяють ви-
значенню конфігурації тематичного поля навчальної 
дисципліни "Культура повсякденності".  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Анотація навчальної дисципліни "Культура повсякденності" 
[Електронний ресурс] / Укладач Місюн Г. В. – Одеса: Державний універси-
тет "Одеська політехніка", 2020. – Режим доступу: https://opu.ua/education/ 
programs/components/8146 

2. Анотація навчальної дисципліни "Культура повсякдення наро-
дів світу" [Електронний ресурс] / Укладач Нікішенко Ю. І. – К.: Націона-
льний університет "Києво-Могилянська академія", 2020. – Режим досту-
пу: https://www.ukma.edu.ua/courses/ects/curricula/description.php?code= 
258840 

3. Бродель Ф. Матеріальна цивілізація, економіка і капіталізм, 
XV–XVIII ст. – Т. 1. – Структура повсякденності: можливе і неможливе; 
пер. з фр. Г. Філіпчука / Ф. Бродель. – К.: Вид-во Соломії Павличко 
"Основи", 1997. – 585 с. 

4. Гатаева Б. Т. Концепции повседневности в зарубежной культу-
рологии [Електронний ресурс] / Б. Т. Гатаева // Россия–Запад–Восток: 
компаративные проблемы современной философии. – Режим досту-
пу: http://anthropology.ru/ru/text/gataeva-bt/koncepcii-povsednevnosti-v-
zarubezhnoy-kulturologii 

5. Історія європейської ментальности; пер. з нім. В. Кам'янця / За 
ред. П. Дінцельбахера. – Львів: Літопис, 2004. – 720 с. 

6. Козлова Н. Н. Повседневность / Н. Н. Козлова // Новая фило-
софская энциклопедия. – М.: Мысль, 2010. – Т. 3. – С. 254–255. 

7. Коляструк О. А. Історія повсякденності в сучасній західній науко-
вій традиції [Електронний ресурс] / О. А. Коляструк. – Режим доступу: 
http://www.info-library.com.ua/books-text-11129.html 

8. Робоча програма навчальної дисципліни "Культура повсякденно-
сті" [Електронний ресурс] / Укладач Король Н. М. – Львів: Львівський 
національний університет імені Івана Франка, 2020. – Режим досту-
пу: https://filos.lnu.edu.ua/wp-content/uploads/2021/03/PROHRAMA_ 
KULTURA_POVSYAKDENNOSTI.pdf 

9. Робоча програма навчальної дисципліни "Культура повсякденно-
сті" [Електронний ресурс] / Укладач Сабадаш Ю. С. – Маріуполь: Марі-
упольський державний університет, 2020. – Режим доступу: 
file:///C:/Users/User/AppData/Local/Temp/%D0%A0%D0%9F%20%D0%9A% 
D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%B0%20%D0% 
BF%D0%BE%D0%B2%D1%81%D1%8F%D0%BA%D0%B4%D0%B5%D0% 
BD%D0%BD%D1%8F.pdf 

10. Сахновський О. Історія повсякденності як напрям історичних 
досліджень в Росії: становлення та перспективи розвитку [Електронний 
ресурс] / О. Сахновський // Історична панорама. – 2013. – Вип. 16. – 
С. 100–115. – Режим доступу: http://nbuv.gov.ua/UJRN/Istp_2013_16_9 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 19 ~ 

 

 

11. Удод О. Історія повсякденності як провідний напрям української 
історіографії [Електронний ресурс] / О. Удод // Краєзнавство. – 2010. – 
№ 3. – Режим доступу: http://history.org.ua/JournALL/kraj/kraj_2010_3/3.pdf 

 
REFERENCES 

1. Anotacija navchal'noi' dyscypliny "Kul'tura povsjakdennosti" 
[Annotation of the discipline "Culture of Everyday Life"]. (2020). Odesa, 
Derzhavnyj universytet "Odes'ka politehnika". Retrieved from 
https://opu.ua/education/programs/components/8146 

2. Anotacija navchal'noi' dyscypliny "Kul'tura povsjakdennja narodiv 
svitu". [Annotation of the discipline "Culture of Everyday Life of the Peoples 
of the World"]. (2020). Kyiv, Nacional'nyj universytet "Kyjevo-Mogyljans'ka 
akademija". Retrieved from https://www.ukma.edu.ua/courses/ects/curricula/ 
description.php?code=258840 

3. Brodel', F. (1997). Material civilization, economics and capitalism, 
XV–XVIII centuries. Vol. 1. The structure of everyday life: possible and 
impossible. Kyiv, Vyd-vo Solomii' Pavlychko "Osnovy" (In Ukrainian). 

4. Gataeva, B. T. Koncepcii povsednevnosti v zarubezhnoj  
kul'turologii [Concepts of everyday life in foreign culturology]. In Rossyja – 
Zapad – Vostok: komparativnye problemy sovremennoj fylosofyy. Retrieved 
from http://anthropology.ru/ru/text/gataeva-bt/koncepcii-povsednevnosti-v-
zarubezhnoy-kulturologii 

5. Istorija jevropejs'koi' mental'nosty. [History of the European 
mentality]. (2004). L'viv, Litopys. 

6. Kozlova, N. N. (2010). Povsednevnost' [Everyday life]. In Novaja 
filosofskaja jenciklopedija v 4 t. Moscow, Mysl'. Vol. 3, 254–255. 

7. Koljastruk, O. A. Istorija povsjakdennosti v suchasnij zahidnij 
naukovij tradycii' [History of everyday life in the modern Western scientific 
tradition]. Retrieved from http://www.info-library.com.ua/books-text-11129.html 

8. Robocha programa navchal'noi' dyscypliny "Kul'tura 
povsjakdennosti" [Working program of the discipline "Culture of Everyday 
Life"]. (2020). L'viv, L'vivs'kyj nacional'nyj universytet imeni Ivana Franka. 
Retrieved from https://filos.lnu.edu.ua/wp-content/uploads/2021/03/ 
PROHRAMA_KULTURA_POVSYAKDENNOSTI.pdf 

9. Robocha programa navchal'noi' dyscypliny "Kul'tura 
povsjakdennosti" [Working program of the discipline "Culture of Everyday 
Life"]. (2020). Mariupol', Mariupol's'kyj derzhavnyj universytet. Retrieved 
from file:///C:/Users/User/AppData/Local/Temp/%D0%A0%D0%9F%20%D0% 
9A%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%B0%20%
D0%BF%D0%BE%D0%B2%D1%81%D1%8F%D0%BA%D0%B4%D0%B5% 
D0%BD%D0%BD%D1%8F.pdf 

10. Sahnovs'kyj, O. (2013). Istorija povsjakdennosti jak naprjam 
istorychnyh doslidzhen' v Rosii': stanovlennja ta perspektyvy rozvytku 
[History of everyday life as a direction of historical research in Russia: 
formation and prospects of development]. Istorychna panorama, 16, 100–
115. Retrieved from http://nbuv.gov.ua/UJRN/Istp_2013_16_9 

11. Udod, O. (2010). Istorija povsjakdennosti jak providnyj naprjam 
ukrai'ns'koi' istoriografii' [History of everyday life as a leading direction of 
Ukrainian historiography]. Krajeznavstvo, 3. Retrieved from 
http://history.org.ua/JournALL/kraj/kraj_2010_3/3.pdf 

 
Надійшла  до  редколег і ї  10 .0 5 . 21  

 
V. G. Napadysta, PhD, Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
CULTURE OF EVERYDAY LIFE:  

TO THE PROBLEM OF LOGIC OF STRUCTURE AND CONTENT OF THE EDUCATIONAL DISCIPLINE.  
PART I 

 
The article discusses the logic of structuring and content of the discipline "Culture of Everyday Life", due to the complexity and versatility of 

the phenomenon of everyday life and interdisciplinarity of methodological optics of its research, the variety of theoretical tools, which, in turn, 
determines the ambiguity of views on the very essence of the phenomenon of everyday life and its components. The analysis of educational 
programs on "Culture of Everyday Life", that are among the elements of educational-professional and educational-scientific training programs on 
"Culturology" in higher education institutions in Ukraine, demonstrated the wide variability of their content and structure. The first part of the article 
substantiates the need to discuss among stakeholders the boundaries and basic elements of the subject field of the discipline, which would 
determine its specifics and features when considering the phenomenon of everyday life. A certain model of the logical structure of the "Culture of 
Everyday Life" as a discipline is proposed, the main elements of its structure and their content are considered. The main stages and thematic 
directions of historiography of the phenomenon of everyday life in accordance with the scientific specializations of researchers are analyzed. The 
main achievements in the study of the everyday life phenomenon, initiated by experts of life of certain social groups representing different cultural 
and historical epochs, as well as the work of historians, philosophers, sociologists, carried out during the XXth century, are considered. 

The most common definitions of the phenomenon of everyday life, which operate in different segments of modern socio-humanitarian 
knowledge are analyzed, to understand the situation in modern "everyday science" in terms of systematization / structuring of accumulated 
knowledge about the phenomenon of everyday life, defining the boundaries of everyday life and its opposing worlds, which more clearly outline the 
contours of everyday life and thus contribute to the definition of the thematic field of the discipline "Culture of Everyday Life".  

Key words: the phenomenon of everyday life, the culture of everyday life, the structure of the discipline, the content of the discipline. 
 
В. Г. Нападистая, канд. филос. наук, доц.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

КУЛЬТУРА ПОВСЕДНЕВНОСТИ:  
К ПРОБЛЕМЕ ЛОГИКИ СТРУКТУРЫ И СОДЕРЖАНИЯ УЧЕБНОЙ ДИСЦИПЛИНЫ.  

ЧАСТЬ І 
 

Проблематизировано логику структурирования и содержательного наполнения учебной дисциплины "Культура повседневности", 
определяемую как сложностью и многогранностью самого феномена повседневности, так и междисциплинарностью методологиче-
ских оптик ее исследования, разнообразием теоретического инструментария, что, в свою очередь, обусловливает многозначность 
взглядов на саму сущность феномена повседневности и ее составляющие. Анализ учебных программ "Культуры повседневности", 
которые являются одним из элементов образовательно-профессиональных и образовательно-научных программ подготовки по 
специальности "Культурология" в учреждениях высшего образования в Украине, подтвердил широкую вариативность их содержате-
льного наполнения и структурного строения. В первой части статьи обосновано необходимость обсуждения в кругу заинтересо-
ванных сторон границ и базовых элементов предметного поля указанной учебной дисциплины, которые определили бы ее специфику 
и особенности при рассмотрении феномена повседневности. Предложено определенную модель логического строения "Культуры 
повседневности" как учебной дисциплины, рассмотрены основные элементы ее структуры и их содержательное наполнение. 

Ключевые слова: феномен повседневности, культура повседневности, структура учебной дисциплины, содержание учебной дисциплины. 
 
 
 
 



~ 20 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 378.14 
Є. В. Левченюк, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

levchenyuk@knu.ua 
ORCID 0000-0002-0361-6455 

 
КУЛЬТУРА МІЖНАЦІОНАЛЬНИХ ВІДНОСИН У СТРУКТУРІ ГУМАНІТАРНОЇ ОСВІТИ 

 
Доведено, що культура міжнаціональних відносин постає безпосереднім діалогом між представниками різних наці-

ональностей, що уможливлює існування і розвиток національної культури в умовах сучасного суспільства (масового, 
віртуального, глобального, інформаційного). Обґрунтовано, що головною умовою та наслідком взаємодії представ-
ників різних національностей та етносів є визнання їхньої неповторності й унікальності та водночас повага і толе-
рантне ставлення до їхньої культури, традицій, обрядів тощо. Водночас відбувається формування глобальної іден-
тичності, тобто виникає усвідомлення потреби жити разом. Наукова новизна полягає в обґрунтуванні того, що на 
сучасному етапі розвитку суспільство перебуває у стані докорінних, масштабних системних перетворень. Людство 
потребує навчання культурі міжнаціональних відносин, оскільки сучасні потоки міграцій змінюють культурну карти-
ну по всьому світу, зокрема у США, країнах Західної Європи. Культура "старіючої" Європи суттєво трансформуєть-
ся під натиском міграційних потоків, що утверджують власну культуру і релігію. Отже, початок ХХІ ст. характери-
зується розвитком постглобалізації, яка одночасно утверджує глобальну і національну ідентичності. Людство ви-
знає той факт, що політичні, економічні фактори є вторинними щодо культури і релігії, які є основними ідентифіка-
торами націй та етносів. Саме культура акумулює в собі необхідну стійку сукупність символів, які як на індивідуаль-
ному, так і на колективному рівні є визначальними ознаками етносів, націй, держав. Ті нації, держави, що здатні відпо-
вісти на питання "Хто ми?", і є успішними та сильними на геополітичному рівні.  

Ключові слова: культура, культура міжнаціональних відносин, нація, етнос, відносини. 
 

Постановка проблеми. Нині більшість країн світу є 
полінаціональними та полікультурними. У ХХІ ст. одне 
із найважливіших завдань для гуманітарної освіти – 
навчити людей жити разом, відповідним чином налаго-
джувати міжетнічний та міжнаціональний діалог, що є 
актуальним в епоху постглобалізації. З огляду на це 
сучасна освіта має бути орієнтована на полікультурне 
виховання. Термін полікультурна освіта в науковому 
дискурсі з'явився в кінці ХХ ст. і визначається як: "Вихо-
вання, що включає організацію і зміст педагогічного 
процесу, в якому представлені дві або більше культури, 
що відрізняються за мовною, етнічною, національною 
або расовою ознакою" [11]. Визнання унікальності іншої 
культури і її вивчення є першим і необхідним кроком 
для конструктивного діалогу між представниками різних 
культур, націй та етносів.  

Аналіз досліджень і публікацій. В Україні дослі-
дженнями полікультурної освіти цікавились В. Андрі-
євська, О. Безкоровайна, В. Компанієць, В. Макаєв, 
А. Солодка та ін. В. Компанієць, наприклад, акцентує 
увагу на тому, що полікультурне виховання передбачає 
формування навичок відповідної поведінки із представ-
никами інших національностей, етнічних та релігійних 
груп; знання особливостей культури та менталітету 
представників зазначених груп дозволяє вільно спілку-
ватися, що робить людину культурно освіченою. Автор 
стверджує, що кожна людина незалежно від національ-
ності, віросповідання, гендерної ідентичності, сексуаль-
ної орієнтації, мовних та культурологічних характерис-
тик заслуговує на повагу, рівні можливості в отриманні 
освіти. А. Солодка підкреслює, що полікультурне вихо-
вання – це процес цілеспрямованої соціалізації індиві-
да, який оволодіває системою національних цінностей, 
що формує комунікативні навички, тим самим дозволяє 
налагоджувати міжнаціональні відносини, розуміти іншу 
культуру та толерантно ставитися до її представників. 
На думку В. Макаєва, полікультурне виховання одноча-
сно є процесом, ціллю та завданням у формуванні осо-
бистості, яка має бути готовою до динамічних змін. Ав-
тор вважає, що сучасна особистість має долучатись як 
до етнічної, національної, так і до світової культури. 
Саме завдяки цьому вона буде здатна розвиватись у 
мультикультурному середовищі.  

Сутність і значимість культури міжнаціональних від-
носин та визначення її основних індикаторів розгляда-

ють у своїх роботах такі дослідники, як: Г. Волков, 
А. Доронченков, В. Крисько, О. Мукаєва, В. Мухіна, 
Е. Саракуєв та ін. У їхніх дослідженнях проблему куль-
тури міжнаціональних відносин розглянуто в контексті 
етнокультурної освіти, етнопсихології та етнопедагогіки. 
На думку західних дослідників культури міжнаціональ-
них відносин, а саме В. Гудікунста та Дж. Мартіна, куль-
туру інших народів краще засвоюють емоційно розви-
нені індивіди, саме вони здатні толерантно ставитися 
до міжкультурних відмінностей. У дослідженнях 
П. Адлера, Р. Нортона, Д. Луцкера акцентовано увагу 
на тому, що культура міжнаціональних відносин є скла-
довою процесу виховання особистості. Саме завдяки 
цій дисципліні особистість набуває навичок вільного 
орієнтування в різних культурах, тобто стає міжкульту-
рно орієнтованою особистістю. 

Отже, із зазначеного вище випливає, що культура 
міжнаціональних відносин – це важлива складова як 
процесу соціалізації індивіда, так і виховання, освіти 
зокрема, що сприятиме формуванню поваги і толеран-
тного ставлення до представників різних культур; це 
навчання жити і взаємодіяти в полікультурному середо-
вищі. Це також сприятиме тому, що індивід буде здатен 
як розрізняти та виокремлювати "своє", так і шанобливо 
ставитись до Іншого, "чужого". 

Мета статті – здійснити соціально-філософську 
концептуалізацію феномена культури міжнаціональних 
відносин як чинника взаємодії між представниками різ-
них культур і національностей. Культура є одним з іден-
тифікаторів у сучасному світі, що визначає неповтор-
ність й унікальність націй та етносів. 

Виклад основного матеріалу дослідження. На 
сучасному етапі розвитку людської цивілізації поняттям 
культура позначається все те, що створене людиною. 
а також те, чому навчається людина у процесі соціалі-
зації. Як зауважує П. Флоренський, "культура – це се-
редовище, у якому виростає і живиться особистість, 
оскільки вона, творячи культуру, творить саму себе як 
суб'єкта соціокультурного процесу" [9]. Цей погляд під-
тримується й розвивається в сучасних дослідженнях, 
де культуру особистості розглядають як сукупність за-
собів, способів, форм, взірців, орієнтирів взаємодії лю-
дини із середовищем існування. На нашу думку, куль-
тура міжнаціональних відносин є необхідною складо-
вою системи освіти, оскільки виникає суспільна необ-

© Левченюк Є. В., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 21 ~ 

 

 

хідність, по-перше, гармонізації міжнаціональних відно-
син як у межах держави (наприклад, обмін студентів), 
так і на цивілізаційному рівні (конфлікт культур, асимі-
ляція, експансія); по-друге, налагодження безконфлікт-
ного діалогу культур як у суспільстві, так і в системі 
освіти. Цілком слушним є твердження, що вся історія 
міжнаціональних відносин – це діалог культур, який 
одночасно постає суттю і засобом комунікації, а також 
умовою взаєморозуміння між представниками різних 
культур, націй, етносів. З огляду на це для конструктив-
ності міжнаціонального спілкування необхідно в системі 
гуманітарної освіти постійно оновлювати та вдоскона-
лювати навчально-виховний процес, тим самим ство-
рюючи умови для прогресивного міжнаціонального діа-
логу. На думку, наприклад, Н. Руденко,  "Можна виділи-
ти такі умови формування культури міжнаціональних 
відносин студентів: створення толерантного полікуль-
турного освітнього простору, що містить різні міжкуль-
турні ситуації; сприятливий етносоціально-психо-
логічний клімат, етнопедагогічне просвітництво студе-
нтської молоді для розширення й поглиблення етноку-
льтурних знань про інших, про способи міжкультурної 
взаємодії; реалізація етнотолерантної настанови на 
формування культури міжнаціональних відносин моло-
ді, що складається з готовності і здатності студентів до 
конструктивних міжнаціональних відносин; організація 
міжкультурної освіти на основі інтеграції міжкультурного 
аспекту у зміст дисциплін ЗВО, включення студентської 
молоді в активну міжкультурну взаємодію з метою фо-
рмування значущих особистісних якостей" [8, с. 573]. 
Цим самим автор доводить, що попереднє ознайом-
лення, вивчення особливостей культури, в яку потрап-
ляє індивід внаслідок різних причин (навчання, робота, 
подорож), мінімізує наслідки "культурного шоку", збіль-
шує досвід міжнаціонального спілкування, оптимізує 
діалог у різних сферах суспільного життя, формує то-
лерантне ставлення до представників іншої культури, її 
взірців, цінностей та норм. 

Отже, в сучасній науковій літературі культуру між-
національних відносин розглядають як галузь знань, як 
процес, а також умову реалізації міжкультурної та між-
національної взаємодії, що розкриває як економічні, 
політичні чинники, так і – на нашу думку, це є найбільш 
визначальним – сприяє вихованню морального такту і 
взаємної поваги, толерантності до людей різних націо-
нальностей, мови, традицій, звичаїв, формує почуття 
патріотизму та етнокультурної терпимості. 

Сучасна дослідниця процесів міжнаціональної взає-
модії Н. Маркова виокремила цілу низку принципів фо-
рмування культури міжнаціональних відносин. Визна-
чальними є такі: "Принцип етносприйняття поколіннями 
культурних цінностей. Він пов'язаний з необхідністю 
збереження культури й передачі культурної інформації 
кожному поколінню; принцип політолерантності відо-
бражає виховання толерантного ставлення до людини 
іншої національності, яке виражається у прийнятті та 
розумінні представників інших культур; виховання тер-
пимості до чужих думок і вірувань; принцип інкультура-
ції передбачає процес входження людини в культуру 
свого народу, який починається з моменту народження, 
поступового входження, включення в навколишній світ і 
триває все життя; принцип акультурації являє собою 
процес входження людини в іншу культуру, формуван-
ня умінь розуміти, приймати, поважати культурні від-
мінності, що сприяє розвитку культурного плюралізму; 
принцип організації міжкультурної діяльності студентів 
розкриває здатність (нездатність) кожної людини взає-
модіяти з партнером з позиції толерантності, емпатії, 
визнання рівноцінності поглядів, бачення особистості в 

кожній людині; принцип прояву асертивності в міжнаці-
ональних відносинах полягає у здатності індивіда будь-
якої національності відстоювати й захищати свої інте-
реси, реалізовувати поставлені цілі, не завдаючи шкоди 
іншій людині" [4, с. 12–14]. Зазначені принципи є актуа-
льними і важливими чинниками у культурі міжнаціона-
льної взаємодії в сучасних умовах міграційних потоків, 
що суттєвим чином інтенсифікують відносини між пред-
ставниками різних культур, релігій, націй.  

Варто зауважити, що доволі часто у літературі вико-
ристовують поняття культура міжнаціонального спіл-
кування та культура міжнаціональних відносин. Між 
ними є досить суттєва відмінність. Спілкування – це 
міжособистісна взаємодія; воно завжди визначається 
системою суспільних відносин, до якої залучається. 
Іншими словами, спілкування – це конкретизація відно-
син. На думку Б. Ломова, спілкування і діяльність пос-
тають сторонами соціального буття людини, способом 
її життя. Автор стверджує, що спілкування розглядаєть-
ся як специфічна система міжособистісної взаємодії [5]. 

Український дослідник П. Скрипка розглядає спів-
відношення трьох понять: суспільні відносини, міжна-
ціональні відносини та міжнаціональне спілкування [9]. 
Мовою філософії суспільні відносини – це загальне, 
яке розуміють як сукупність усіх суспільних відносин: 
від політичних, економічних до сімейно-побутових; 
міжнаціональні відносини – особливе. Вони охоплю-
ють багатоманітні зв'язки між такими спільнотами як 
нації у процесі економічного, політичного, культурного 
життя і діяльності. Особистість у цих відносинах є 
представником відповідної нації, носієм її культури, 
мови, традицій, звичаїв, менталітету тощо; міжнаціо-
нальне спілкування – є одиничним. Це безпосереднє, 
особистісне переживання ситуації, персоніфікація від-
носин, тобто їхня особистісна форма.  

Культура міжнаціонального спілкування – доволі 
складне утворення. У її структурі виокремлюють три 
основні рівні [8]. Перший – інтелектуальний; другий – 
діяльнісний; третій – ціннісно-мотиваційний. Інтелекту-
альний рівень охоплює знання та переконання, їхня 
взаємодія обумовлює появу мотивів, які, зі свого боку, 
спонукають індивіда до вчинку. Саме через діяльність 
знання перетворюються на переконання. А вони лежать 
в основі діяльності людини, тобто це те, чим керується 
людина у своєму житті. Це виявляється у взаємодії між 
представниками різних культур, національностей. От-
же, перші два рівні тісно пов'язані між собою. Щодо 
третього рівня – мотиваційно-вольового, то його наяв-
ність дозволяє оцінювати як власні вчинки, так і дії ін-
ших людей. Існування цього компонента уможливлює 
вибір засобів спілкування, що є залежним від ціннісних 
орієнтацій людини, її інтересів, мотивів та цілей.  

Сучасна національна й етнічна картина світу є різ-
номанітною. За даними ЮНЕСКО, на Землі проживає 
понад дві тисячі народів. Розгортання постглобалізації 
актуалізує процеси розвитку національної та етнічної 
культури, традицій, звичаїв, що виходять на глобальний 
вимір існування. Відбуваються, наприклад, процеси 
утвердження націй та етносів на території Західної Єв-
ропи. Це, зокрема, в Іспанії – каталонці та баски; в Об'-
єднаному Королівстві Велика Британія – шотландці й 
ірландці. Україна теж має приклади того, що в окремих 
районах нашої держави представники національних 
меншин формують більшість. Наприклад, у Герцаївсь-
кому р-ні Чернівецької обл. – румуни; у Болградському 
р-ні Одеської обл. – болгари, а у Берегівському р-ні, що 
на Закарпатті, – угорці. Власне ухвалення закону про 
освіту та мовного закону спричинило доволі жваві дис-
кусії стосовно прав національних меншин. Варто за-



~ 22 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

уважити, що зазначені закони, на наше глибоке переко-
нання, не порушують прав національних меншин, які 
проживають на зазначених територіях, а визнають їхнє 
право на знання і розвиток власної мови, культури та 
національних традицій, але й водночас сприяють інтег-
рації до української культури, мови, освітнього простору.  

Отже, з наведених прикладів очевидно, що на су-
часному етапі розвитку світу країни є полікультурними 
та полі національними, тому основою відносин як у сус-
пільстві, так й у світі загалом має бути культура міжна-
ціональних відносин. Саме завдяки їй можливим постає 
культурне порозуміння; задовольняється прагнення 
пізнати культуру один одного, що в подальшому буде 
сприяти гармонізації відносин між представниками різ-
них етносів, націй, культур на принципах рівних прав і 
можливостей, поваги та толерантного ставлення до 
цінностей і традицій іншої культури. Проте є верстви, 
що не готові до розвитку таких відносин, тому виника-
ють такі негативні соціальні явища як ксенофобія і різні 
форми дискримінації, що становить загрозу для пода-
льшої взаємодії. Варто зазначити, що в культурі міжна-
ціональних відносин необхідно орієнтуватись не на ми-
нуле, а на майбутнє. Так, безперечно, треба знати мину-
ле свого народу, його культуру та традиції, так само як 
історію, мистецтво, літературу чужого народу, історію 
відносин між народами, проте в налагоджуванні діалогу 
відносини повинні мати перспективу майбутнього. Ми не 
здатні змінити те, що вже сталося. Залишається минуле 
прийняти таким, яким воно було, а от майбутнє вибудо-
вувати зусиллями сторін, і культура міжнаціональних 
відносин стане засобом для досягнення діалогу і консен-
сусу між взаємодіючими сторонами. Як цілком слушно 
стверджує В. Меджуєв, "діалогічне відношення – це зав-
жди відношення рівності між культурами, в силу якого 
будь-яка з них має шанс стати "моєю культурою", а межа 
між тим, що я вважаю своєю культурою на відміну від 
чужої, визначається виключно моїм особистим вільним 
вибором" [6, с. 70]. З огляду на це важливу роль у виборі 
індивідом своєї культури відіграють виховання та нав-
чання, внаслідок отримання яких індивід буде вільно 
орієнтуватись у культурі і буде здатен здійснювати вибір 
завдяки доступності кожної культури.  

На сучасному етапі розвитку відносин у полікульту-
рних країнах шляхом подолання напруги в соціумі є 
мультикультуралізм, який ґрунтується на міжкультурній 
комунікації, що уможливлює спілкування, відносини як 
між носіями різних культур, так і самих культур або їхніх 
елементів. Мультикультуралізм передбачає існування і 
розвиток у єдиному політичному просторі декількох ку-
льтурних груп, які мають як можливість, так і дійсні спо-
соби утвердження й реалізації власної ідентичності.   

У сучасній науковій літературі мультикультуралізм 
визначають, по-перше, як ідеологію, а по-друге, як полі-
тику, яка уможливлює оптимальні шляхи розв'язання 
проблем і конфліктів, що виникають в умовах співісну-
вання різних культур як в межах однієї країни, так і в 
світі загалом: "…це стан, процеси, погляди, політика 
культурно неоднорідного суспільства, орієнтовані на 
свободу вираження культурного досвіду, визначення 
культурного різноманіття; культурний, політичний, ідео-
логічний, релігійний плюралізм, визнання прав меншин 
як на суспільному, так і на державному рівні" [1, с. 97]. 
Зважаючи на таке розуміння мультикультуралізму, в 
його основі, безперечно, міститься гуманістичний поте-
нціал, що реалізується завдяки загальнолюдським цін-
ностям. Це, насамперед, визнання права на розвиток 
різних культур; держава має гарантувати права, гід-
ність, добробут кожного громадянина незалежно від 
віри, мови, етнічного походження, національності тощо.  

Проте було б наївно сподіватися, що мультикульту-
ралізм врегулює всі проблеми, що постають перед су-
часним людством. Процеси налагодження безконфлікт-
ного діалогу між представниками різних культур зале-
жать від багатьох факторів, визначальними з яких, на 
нашу думку, є такі: рівень національної свідомості, міг-
раційні процеси, мовні проблеми, масова культура, 
правові гарантії існування і розвитку різних культур.  

У таких умовах дійсно важко гармонізувати міжнаці-
ональні відносини, що також обумовлено різним еконо-
мічним рівнем країн. Одні країни перебувають на пост-
індустріальному рівні розвитку, інші – на індустріально-
му, а решта – на доіндустріальному. Це, зі свого боку, 
загострює конфлікт між багатими і бідними. Приклад – 
розподілення вакцин від Covid-19. "Країни першого типу 
сконцентрували свої зусилля на створенні, застосуванні 
та розповсюдженні знань, менеджменту, програмного 
забезпечення, освіти, масової культури, медичних, фі-
нансових та інформаційних послуг" [3, с. 51]. А це від-
повідним чином тисне на решту країн, можливості яких 
є обмеженими. Однак навіть така країна "першого еше-
лону", як США, має проблеми міжкультурних відносин. 
Перша з них – це зростання непорозуміння між космо-
політизмом американських еліт і схильністю нації до 
традиційної ідентичності. Як зазначає С. Хантінгтон, 
"цих людей, яких називають "даоськими хлопчиками", 
"золотими комірцями" і "космополітами", об'єднують 
нові концепції глобальної залежності. Міжнародна спіль-
нота, на їхню думку, морально перевершує спільноту 
національну, націоналізм для них є злом, національна 
ідентичність – підозрілим явищем, а національні інтереси 
– протизаконними. І це при тому, що пересічні американ-
ці завжди були й досі залишаються однією з найбільш 
патріотичних націй світу" [3, с. 52–53]. Друга проблема – 
це іспанізація Америки. Дійсно, мексиканці й іспаномовні 
меншини не поспішають, а можливо, тепер і не будуть 
підтримувати англосаксонські політичні переконання. 
Їхня основна вимога – набути американського громадян-
ства, з усіма привілеями та правами. Вони утверджують 
власну культуру та ідентичність, і держава це їм забез-
печує. У 2020 р., наприклад, вибори президента США 
були двомовними (англійською/іспанською). 

Для розв'язання цих проблем слід застосувати цілий 
комплекс заходів. Необхідно, насамперед, у процесі 
узгодження інтересів представників різних культур, на-
цій, етносів вибудувати відповідну систему відносин, 
яка буде заснована на знанні зразків, традицій, ціннос-
тей іншої культури, що обумовлює особливості поведін-
ки. Упровадження в систему освіти і виховання дисцип-
ліни "Культура міжнаціональних відносин", на нашу ду-
мку, буде сприяти діалогу культур, оскільки в межах 
дисципліни показується різність культур, підкреслюєть-
ся їхня індивідуальність, неповторність і самобутність, 
визнається право на існування і розвиток. У процесі 
навчання культурі міжнаціональних відносин формуєть-
ся толерантне ставлення до представників інших куль-
тур, націй, етносів як носіїв інших цінностей, традицій, 
зразків поведінки. Толерантність тут – це, передусім, 
повага і висока оцінка різноманітності культур, форм 
вираження і способів людської життєдіяльності. 

Висновок. Отже, у сучасному освітньому процесі 
обов'язково мають відображатися соціальні цінності 
суспільства, а особливу увагу слід приділяти вихован-
ню толерантності. Водночас варто обов'язково орієн-
туватись як на індивідуальні здібності особистості, так 
і на створення оптимального середовища для розвит-
ку шанобливого ставлення до представників різних 
культур. У культурі міжнаціональних відносин як діє-
вому і динамічному процесі толерантність відіграє од-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 23 ~ 

 

 

ну із провідних і визначальних ролей. По-перше, це 
гармонізація культурного діалогу. По-друге, вона пос-
тає індивідуальною цінністю, що формує відповідне 
ставлення людини до представників інших культур. 
Іншими словами, засвоєння культури міжнаціональних 
відносин – це орієнтир для сучасної системи освіти. 
Оскільки нині жодна країна світу не розвивається ізо-
льовано, люди та держави за необхідністю вступають 
у різного роду відносини, і щоб вони були конструкти-
вними і продуктивними, ми маємо знати одне одного, 
а саме культуру, традиції, цінності тощо.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Дрожжина С. Мультикультуралізм: теоретичні і практичні аспе-
кти / С. Дрожжина // Політичний менеджмент. – 2008. – № 19. – С. 96–106. 

2. Кармин А. Философия культуры в информационном обществе: 
проблемы и перспективы / А. Кармин // Вопросы философии. – 2006. – 
№ 2. – С. 52–61. 

3. Кремень В. Україна: сучасне майбутнього, сучасне минулого / 
В. Кремень, В. Ткаченко // Політичний менеджмент. – 2008. – № 3. – 
С. 51–61. 

4. Кутьева В. М. Культура межнационального общения /  
В. М. Кутьева, С. К. Бондырева // Педагогика. – 1991. – № 3. – С. 9–25. 

5. Ломов Б. Ф. Категория общения и деятельности в психологии / 
Б. Ф. Ломов // Вопросы философии. – 1979. – № 8. – С. 34–47. 

6. Межуев В. М. Диалог как способ межкультурного общения в 
современном мире / В. Межуев // Вопросы философии. – 2011. – № 9. – 
С. 65–73. 

7. Насырова М. Б. Этнопедагогический подход в воспитании 
культуры межнационального общения студентов: монография / 
М. Б. Насырова. – Оренбург: Пресса, 2007. – 289 с. 

8. Руденко Н. В. Розвиток культури міжнаціональних відносин 
іноземних студентів у полікультурному освітньому просторі ВНЗ / 
Н. В. Руденко // Педагогіка формування творчої особистості у вищій і 
загальноосвітній школах. – 2013. – Вип. 31 (84). – С. 571–576. 

9. Скрипка П. І. Культура міжнаціональних відносин / 
П. І. Скрипка. – К.: Київський славістичний університет, 2010. – 114 с. 

10. Флоренский П. Наука – неотъемлемая часть культуры / 
П. Флоренский, В. Зинченко // Вопросы философии. – 1990. – № 1. – 
С. 33–50. 

11. International Dictionary of Education. Vol. 7. – Oxford, 1994. – 
P. 3963. 

 
REFERENCES 

1. Drozhzhyna, S. (2008). Mul'tykul'turalizm: teoretychni i praktychni 
aspekty [Multiculturalism: theoretical and practical aspects]. Politychnyj 
menedzhment, № 19, 96–106. 

2. Karmyn, A. (2006). Fylosofyja kul'tury v ynformacyonnom 
obshhestve: problemy y perspektyvy [Philosophy of Culture in the 
Information Society: Problems and Prospects]. Voprosy fylosofyy, № 2, 52–61. 

3. Kremen', V. (2008). Ukrai'na: suchasne majbutn'ogo, suchasne 
mynulogo [Ukraine: the present of the future, the present of the past]. 
Politychnyj menedzhment, № 3, 51–61. 

4. Kut'eva, V. M. (1991). Kul'tura mezhnacional'nogo obshhenija 
[Culture of interethnic communication]. Pedagogika, № 3, 9–25.  

5. Lomov, B. F. (1979). Kategorija obshhenija i dejatel'nosti v 
psihologii [Category of communication and activity in psychology]. Voprosy 
filosofii, № 8, 34–47. 

6. Mezhuev, V. M. (2011). Dialog kak sposob mezhkul'turnogo 
obshhenija v sovremennom mire [Dialogue as a way of intercultural 
communication in the modern world]. Voprosy filosofii, № 9, 65–73. 

7. Nasyrova, M. B. (2007). Jetnopedagogicheskij podhod v vospitanii 
kul'tury mezhnacional'nogo obshhenija studentov: monografija 
[Ethnopedagogical approach in the education of the culture of interethnic 
communication of students: monograph]. Orenburg, Pressa. 

8. Rudenko, N. V. (2013). Rozvytok kul'tury mizhnacional'nyh 
vidnosyn inozemnyh studentiv u polikul'turnomu osvitn'omu prostori VNZ 
[Development of the culture of interethnic relations of foreign students in the 
multicultural educational space of universities]. Pedagogika formuvannja 
tvorchoi' osobystosti u vyshhij i zagal'noosvitnij shkolah, vyp. 31 (84), 571–576. 

9. Skrypka, P. I. (2010). Kul'tura mizhnacional'nyh vidnosyn [Culture 
of interethnic relations]. Kyiv, Kyi'vs'kyj slavistychnyj universytet. 

10. Florenskij, P. (1990). Nauka – neotjemlemaja chast' kul'tury 
[Science is an integral part of culture]. Voprosy filosofii, № 1, 33–50. 

11. International Dictionary of Education. (1994). Oxford. Vol. 7, 3963. 
 

Надійшла  до  редколег і ї  12 .0 4 . 21  
 

Y. V. Levcheniuk, PhD, Associate Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
CULTURE OF INTERETHNIC RELATIONS IN THE STRUCTURE OF HUMANITARIAN EDUCATION 

 
Goal. To carry out socio-philosophical conceptualization of the phenomenon of culture of interethnic relations as a factor of interaction 

between representatives of different cultures and nationalities. Today, culture is one of the identifiers in the modern world, which determines the 
originality and uniqueness of nations and ethnic groups. Theoretical basis. The authors proved that the culture of interethnic relations is a direct 
dialogue between representatives of different nationalities, which allows the existence and development of national culture in modern society 
(mass, virtual, global, information) and so on. It is substantiated that the main condition and consequence of the interaction of representatives of 
different nationalities and ethnic groups is the recognition of their originality and uniqueness, at the same time there is a formation of global 
identity, i.e. there is an awareness of the need to live together. Scientific novelty. It is substantiated that at the present stage of development, 
society is in a state of radical large-scale, systemic transformations. Humankind needs to learn the culture of interethnic relations, as modern 
migration flows change the cultural picture around the world, in particular in the United States and Western Europe. The culture of "aging" Europe 
is changing significantly under the pressure of migratory flows, which assert their own culture and religion. Conclusions. The beginning of the 
XXI century characterized by the development of post-globalization, which simultaneously affirms the global and national identity. Humankind 
recognizes the fact that political and economic factors are secondary to culture and religion, which are the main identifiers of nations and ethnic 
groups. It is culture that accumulates in itself the necessary, stable set of symbols, which both at the individual and collective level are the defining 
features of ethnic groups, nations, states. The nation or the state which is able to answer affirmatively the question "who are we?" is successful 
and strong at the geopolitical level.  

Key words: culture, culture of interethnic relations, nation, ethnos, relations. 
 
Е. В. Левченюк, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

 
КУЛЬТУРА МЕЖНАЦИОНАЛЬНЫХ ОТНОШЕНИЙ В СТРУКТУРЕ ГУМАНИТАРНОГО ОБРАЗОВАНИЯ 

 
Осуществлено социально-философскую концептуализацию феномена культуры межнациональных отношений как фактора взаи-

модействия между представителями различных культур и национальностей. Культура выступает одним из идентификаторов в 
современном мире, определяет неповторимость и уникальность наций и этносов. Доказано, что культура межнациональных отно-
шений выступает непосредственным диалогом между представителями разных национальностей, что делает возможным сущест-
вование и развитие национальной культуры в условиях современного общества (массового, виртуального, глобального, информа-
ционного). Обосновано, что главное условие и результат взаимодействия представителей различных национальностей и этносов – 
это признание их неповторимости и уникальности и вместе с тем уважение и толерантное отношение к их культуре, традициям, 
обрядам и т. д. Одновременно происходит формирование глобальной идентичности, то есть возникает осознание потребности 
жить вместе. Обосновано, что на современном этапе развития общество находится в состоянии масштабных, системных преобра-
зований. Человечество нуждается в обучении культуре межнациональных отношений, поскольку современные потоки миграций ме-
няют культурную картину по всему миру, в частности в США, странах Западной Европы. Культура "стареющей" Европы сущест-
венно трансформируется под натиском миграционных потоков, отстаивающих собственную культуру и религию. Начало XXI в. 
характеризуется развитием постглобализации, которая одновременно утверждает глобальную и национальную идентичность. 
Человечество признает тот факт, что политические, экономические факторы являются вторичными по отношению к культуре и 
религии, которые выступают основными идентификаторами наций и этносов. Именно культура аккумулирует в себе необходимый 
устойчивый набор символов как на индивидуальном, так и на коллективном уровне, которые являются определяющими признаками 
этносов, наций, государств. И нация, и государство, которые способны ответить на вопрос "Кто мы?", являются успешными и 
сильными на геополитическом уровне.  

Ключевые слова: культура, культура межнациональных отношений, нация, этнос, отношения. 



~ 24 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 1(091)(477) 
V. E. Turenko, PhD, Junior Researcher  

Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

vitali_tureko@ukr.net 
ORCID 0000-0003-0572-9119 

 
N. V. Yarmolitska, PhD, Researcher  

Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

natasha63@ukr.net   
 

SPECIFICITY AND FEATURES OF THE DEVELOPMENT OF AESTHETICS 
IN THE UKRAINIAN SOVIET PHILOSOPHY IN THE 50-60s OF THE XX CENTURY 

 
The article highlights the specificity of research in the field of aesthetics in the context of the development of Soviet 

philosophy in Ukraine in the 50-60s. XX century. There are three main vectors of scientific work: ideological works, original 
aesthetic developments and historical and aesthetic research. It is revealed that ideological aesthetic works were based on the 
concept of "positive aesthetics" by A. Lunacharsky, which contributed to the development of the concept of socialist realism, 
nationality of art by Ukrainian Soviet thinkers, as well as criticism of Western aesthetics and the approval of "Soviet aesthetics". 
It is shown that, unlike specifically ideological works, the original aesthetic developments were aimed not at substantiating 
certain provisions of Marxist-Leninist philosophy, but, as far as possible, creating new concepts and ideas in this branch of 
philosophical knowledge. It was revealed that in the context of historical and aesthetic research, in contrast to Russian 
researchers, Ukrainian scientists focused mainly on the development of the national tradition. It is proved that during the period 
under study, aesthetic problems, along with logic, methodology of science, philosophical problems of natural science, were one 
of the leading in Soviet Ukraine, thereby being one of its centers throughout the Soviet Union. 

Key words: Soviet philosophy, history of Ukrainian philosophy, Ukrainian aesthetics, aesthetics in Soviet Ukraine, Kyiv University, 
Institute of Philosophy of the Academy of Sciences of the Ukrainian SSR, Lviv-Kharkov aesthetic school. 
 

Formulation of the problem. The development of 
philosophical research in Soviet Ukraine is a rather 
controversial phenomenon in the history of Ukrainian 
philosophical thought. This is especially true of the post-
war period. Often, the founders of the Kiev School of 
Philosophy, who focused their attention primarily on logical, 
anthropological, philosophical and methodological issues, 
become the focus of scholars' attention. While other areas 
of philosophical knowledge, incl. ethical and aesthetic 
issues seemed to be "in the shadow" of the scientific 
developments of Ukrainian Soviet thinkers. At the same 
time, it should be noted that mainly scientists pay attention 
to either the development of aesthetics in the interwar 
period (N. Galan), or they analyze the work of key 
researchers in this area precisely in the 70-80s. (V. Ivanov, 
A. Kanarsky, V. Kudin, L. Levchuk, V. Mazepa). 

Analysis of research and publications. It must be 
said that the theoretical basis of the proposed article was 
the fundamental monographs of I. Ivanyo [8], L. Levchuk 
[14] and E. Sviderski [20]. Although the focus of the first 
two works in separate chapters is devoted to the period we 
are examining in the development of Ukrainian aesthetics, 
they still lack a comprehensive and systematic 
presentation. So, in the work of I. Ivanyo, the emphasis is 
on works devoted to the ideological research of aesthetics, 
and in the monograph by L. Levchuk, there is 
predominantly a biographical approach to disclose this 
issue. As for the work of E. Sviderski, although this is the 
first fundamental English-language study of the 
phenomenon of Soviet aesthetics, Ukrainian aesthetics 
studios are inscribed in a general context, thereby 
excluding the understanding of any of its features. Another 
important fact is that it is often said about the "Kiev-
centricity" of aesthetic research in this period, thereby not 
considering the work of Lvov and Kharkov philosophers, 
who put this problem in the center of attention. 

Purpose of the article. Consequently, the purpose of 
our article is a comprehensive and systematic study of the 
features of aesthetic studios in Soviet Ukraine in the 50-
60s. XX century. 

In our opinion, it will be conceptual if we single out 
three vectors in the context of the corpus of aesthetic 

works of the period under study in the history of Ukrainian 
philosophy: 

1) ideological aesthetic works; 
2) original aesthetic designs; 
3) research on the history of Ukrainian aesthetics. 
Exposition of the main material of the study. Let's 

consider each of these research vectors in more detail 
below. However, according to the authors, it is necessary 
to say a few words about the specifics of aesthetic works in 
Ukraine with the emergence of Marxist-Leninist ideology, 
that is, about its features in the interwar period. 

Background:  
Aesthetic Studies in the Interwar Period. 

N. Galan emphasizes: "The development of aesthetic 
problems by the Ukrainian philosophers of Soviet Ukraine 
in the 1920s-1930s took place against the background of a 
tense socio-political situation. The choice of the paradigm 
for assessing the cultural heritage of Europe and the world 
played a significant role in the formation of the worldview 
guidelines of Russian philosophers of the analyzed period. 
Typical for most philosophers was the way of its creative 
processing and a kind of "weaving" into the scope of 
knowledge necessary for the formation of the personality of 
the "new artist" and for raising the general cultural level of 
the Ukrainian proletarian society. Along with this, rather 
radical ideas functioned, which consisted in nihilistic 
tendencies in the formation of a new culture of the 
communist society, which in fact were a tribute to the post-
revolutionary era" [3;128].  

Therefore, as another researcher L. Martynenko 
writes: "Ukrainian aesthetics and art of the 1930s. 
XX century. cannot be considered in isolation from the 
process of implanting the cult of personality and Stalin 
and his repressive actions in relation to talented scientists 
and artists. The wave of repressions swept through 
Ukraine, affected all spheres of national spiritual life. The 
fate of M. Boychuk, M. Kulish, L. Kurbas, M. Semenko,  
M. Voronoi and many other repressed figures of 
Ukrainian culture was tragic" [7; 63]. 

 

© Turenko V. E., Yarmolitska N. V., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 25 ~ 

 

 

Hence, in our opinion, the formation and gradual 
development of Ukrainian aesthetic studios during the 
Soviet period took place in two aspects: 

1) criticism of "bourgeois" concepts in Western 
aesthetics and respect for the authorities of Marxist-
Leninist philosophy; 

2) contribution to the creation of "Soviet aesthetics" by 
publishing works on the relationship between world and 
proletarian culture, art and ideology, etc. questions. 

Ideological research in aesthetics 
First of all, it must be said that after the Second World 

War, in the late 40s and early 50s of the XXth century the 
critic A. Tripolsky was engaged in the development of certain 
problems of aesthetics in Soviet Ukraine. Thus, in his book 
"Bolshevik Party's – the Basis of Socialist Aesthetics" (1948) 
it is noted: "The development of the problems of the new 
socialist aesthetics requires serious work of philosophers, 
literary critics and art critics. However, reality shows that in 
our republic this issue is not in the center of attention of 
scientific and creative workers" [1; 69]. 

I. Ivanyo emphasizes: "In the mid-1950s, after the 20th 
Congress of the CPSU (Communist Party of the Soviet 
Union – V.T., N.Y.), science, culture and art were further 
developed in all Soviet republics, including the Ukrainian 
SSR. The flourishing of artistic culture, the introduction of 
the broad masses of the working people to it, the growing 
role of the aesthetic principle in all areas of society's life 
required the solution of new creative problems. Under 
these conditions, the unity of science and culture is even 
stronger. In the activation of aesthetic research in the 
USSR as a whole, an important role was played by the 
speeches of the magazine "Voprosy filosofii'' on the tasks 
and subject of Marxist-Leninist aesthetics (1956), as well 
as discussions on the topic Aesthetics and Life conducted 
by the "Voprosy filosofii'' magazine in 61-62 years" [8; 386]. 

Therefore, scientists and teachers of Kyiv University, 
the Institute of Philosophy of the Academy of Sciences of 
the Ukrainian SSR, and other scientific and educational 
institutions on the territory of Soviet Ukraine began to 
actively develop ideas and concepts that would 
substantiate and approve a new vision of aesthetics in line 
with Marxist-Leninist ideology. So, in particular, one can 
mention such works as: "On the question of the growing 
role of art in the formation of the communist worldview" 
[15], "Communism and aesthetic education" [11], "Building 
communism and aesthetic education" [17], "Questions of 
Marxist-Leninist aesthetics in the resolutions of the Central 
Committee of the CPSU on literature and art" [12), "For 
Marxist principles in aesthetics" [5], "Aesthetics Leninism 
and questions of literature" [6]. 

Based on the texts of these works, one can see that 
aesthetics, as in fact, and any philosophical discipline, 
inevitably had to become an "instrument" and a way of 
implanting the party line and worldview. So, for example, 
in the context of aesthetic research, Ukrainian scientists 
considered this or that problem, concept, idea not so 
much to increase scientific knowledge, but to make it 
necessary and useful for educating people in the spirit of 
communist ideology. 

Separately, it is necessary to mention that during the 
period under study, such a concept as "socialist realism" 
began to be actively developed. The foundation of this 
concept was laid by A. Lunacharsky in his work 
"Foundations of Positive Aesthetics" (1904), where the key 
aspects of Bolshevik (socialist realist) aesthetics were first 
systematically outlined. A rigid attitude towards the 
evaluative-normative nature of aesthetics, the cult of the 
superman and at the same time the apologetics of extreme 
collectivism, inhumanity – everything in Lunacharsky's 

positive aesthetics is directed towards the spirit and letter 
of the coming socialist realism [19; 36]. Therefore, in the 
period under study, works were published on both the 
concept directly given by V. Kudin (1959, 1961) and 
separately taken issues in this context, for example,  
B. Minchin analyzed satire in the context of socialist 
realism (1967), and I. Stebun tried to consider it in the 
context of the legacy of I. Franko (1958). 

At the same time, in the spirit of the dominant ideology, 
it was important to substantiate and show that the very 
phenomenon of art is close precisely to the people. Art 
itself has the right to be called if it is directed to the people 
and has such a characteristic as a nationality. This attribute 
was contrasted with the massiveness of world (more 
precisely, Western) art. In this context, it would be 
appropriate to recall the works of N. Goncharenko "The 
problem of the nationality of literature in the Marxist-
Leninist aesthetics" (1968) and "The nationality of art" 
(1959), in which the author considered the nationality as an 
obligatory attribute of genuine art and everything that 
should have aesthetic taste. In parallel with this, criticism of 
Western aesthetics was actively developed during this 
period, which was expressed in the writing of the 
corresponding ideological works by Ukrainian Soviet 
aesthetics, in particular N. Goncharenko "Reactionary 
bourgeois aesthetics – the enemy of art" (1960), "Against 
revisionism in aesthetics" (1959). 

Summing up, we can say that ideological aesthetic 
works were based on the concept of "positive aesthetics" 
by A. Lunacharsky, which contributed to the development 
of the concept of socialist realism, the nationality of art, as 
well as criticism of Western aesthetics and the approval of 
"Soviet aesthetics" by Ukrainian Soviet thinkers. 

Original aesthetic research 
In addition to specifically ideological works, the period 

under study is characterized by the appearance, as far as 
possible, of already fundamental aesthetic works and the 
development of original concepts in this branch of 
philosophical knowledge. 

In this context, one can single out a range of key 
problems that Ukrainian Soviet thinkers worked on: the 
nature and essence of art and aesthetic, the phenomena of 
beauty and beauty, creativity and other aesthetic 
categories. Theses, which were defended, became 
heuristically fruitful for the further development of aesthetic 
thought in Ukraine: 

• PhD-theses: P. Gavrilenko "Specific features of 
content and form in art" (1963), L. Levchuk "The role of 
intuition in the process of artistic creation" (1969). 

• Doctor of Science-theses (Philosophy): B. Kublanov 
"The epistemological nature of literature and art" (1959, the 
first doctoral thesis in aesthetics in post-war Ukraine);  
V. Kudin "Aesthetics: (A course of lectures on the basics of 
Marx-Leninist aesthetics for the student of the humanities 
faculty of the university and pedagogical institute, 1962). 

It seems especially important to analyze the scientific 
developments presented in doctoral dissertations. 

The aforementioned work of B. Kublanov, the founder 
of the Lviv-Kharkiv aesthetic school in Soviet Ukraine, is 
the result of his series of monographic works, which were 
published by him earlier, namely "The epistemological 
nature of fiction" (1954), "Aesthetic feeling and art" (1956) 
and "The epistemological nature of literature and art" 
(1958). According to L. Levchuk, in his doctoral dissertation 
a concept is presented, which was based on an attempt to 
combine the aesthetic nature of art with the specifics of 
cognition of reality by means of art. As a result, the 
predicted result did not work out. In her opinion, he 
remained a supporter of the position that the nature of art 



~ 26 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

can be fully explained within the framework of 
epistemology. This point of view was based on the 
recognition of scientific and artistic forms of cognition, 
which differ from each other only in the way of 
implementation: in the first case, this is a concept, and in 
the second, an image [14; 190]. 

However, his work served in many respects to develop 
further discussion regarding this problem. Thus, a number 
of original studies by other domestic scientists arose, 
namely N. Goncharenko "On the essence of the new in art" 
[5], P. Gavrilyuk "The aesthetic nature of art" [2],  
V. Mazepa "Art and spiritual wealth man "[6], V. Kornienko 
"On the essence of aesthetic knowledge" [10]. P. Kopnin 
also took part in this discussion, who devoted more than 
one work to aesthetics. 

But especially important in this regard is the subsection 
"Logical and aesthetic. The role of art in the movement to a 
new reality "in his fundamental monograph" Introduction to 
Marxist epistemology", in which you can see his following 
thought: "The peculiarity of art lies in its relation to the 
phenomena of reality, its role in the practical relationship 
between subject and object. Art not only cognizes the 
world, but also experiences it. Expression of a person's 
experiences in the process of his theoretical and practical 
activity is the task of artistic creativity, and in this sense it 
occupies a special place in the practical interaction of a 
subject and an object, the main form of which is labor, 
where the creative forces of a person, his hope, plan, goal 
are accumulated. To understand the essence and purpose 
of art and artistic activity in general means to find its place 
in labor, from which the future of man begins, the 
movement of mankind into infinity" [9; 274]. 

At the same time, one cannot ignore the work of  
V. Kudin, which is unique in its essence, because it is 
important both from a scientific point of view and from a 
pedagogical point of view. From a scientific point of view, 
this work is important, since it is the first holistic and 
systematic presentation of aesthetic theory in the post-war 
philosophical discourse of Ukraine, and from a pedagogical 
point of view, this book is the first textbook in Soviet 
Ukraine, which was necessary for students for 30 years, 
when already in independent Ukraine, in 1991 a textbook 
on this philosophical discipline was published under the 
editorship of L. Levchuk. 

At this time, the concept of "laws of beauty" was also 
quite "actively worked out, although none of the works 
contains a convincing idea of their essence (one can recall 
P. Gavrilenko. What are the laws of beauty. K., 1966 –  
V. T., N.Y), dedicated to the coverage of these laws. It is 
now becoming apparent that it is difficult to turn a 
metaphor into a law. At the same time, it should be 
recognized that during the formation of aesthetic science 
in the 50-60s, and during this period in Soviet aesthetics, 
many problems were developed for the first time, the 
hope for the formulation of the "laws of beauty" could 
seem quite real [13; 501]. 

Also in the context of understanding the phenomenon 
of creativity, its connection with the aesthetic during this 
period, it is necessary to note the works of V. Kudin 
"Science and Artistic Creativity" (1969), A. Gordienko 
"Creative freedom and intuition of the artist" (1965),  
V. Antonenko "Worldview and artistic creation" (1966),  
V. Mazepa "Aesthetic attitude and creative idea" (1968),  
K. Shudri "Creative activity and aesthetic tastes" (1968). 
From the texts of the above works, we can say that during 
this period, as in general during the rule of the Marxist-
Leninist ideology, "aesthetics used the same methods as 
Soviet philosophy. She could not bring anything else. 
Monomethodology reigned. And we must pay tribute to the 

aesthetics of the time that they solved certain creative 
problems within the framework of monomethodology. The 
second aspect is that monomethodology provided an 
opportunity for in-depth study of what is allowed within this 
monomethodology" [18; 11]. 

Therefore, we can conclude that although original 
developments were developed and fundamental works 
were published in the studied problematic in this period, 
they were not devoid of Marxist-Leninist ideology. 
However, unlike specifically ideological works, this circle of 
research aimed not at substantiating certain provisions of 
Marxist-Leninist philosophy, but as far as possible to create 
new concepts and ideas in the field of aesthetics. 

Historical and aesthetic works 
The part of works by Ukrainian Soviet thinkers 

dedicated to the history of aesthetic reflections deserves 
special attention. L. Levchuk notes: "In Soviet times, much 
attention was paid to the history of aesthetic thought. 
Another thing is how it was written. To a lesser extent it 
was written in Ukraine, more in Moscow and Leningrad. 
But there were works on this topic in Ukraine, in particular, 
the doctoral dissertation of Vitaly Perederiy (Ukrainian 
Revolutionary Democratic Aesthetics (end XIX – beginning 
of XX century). – K., 1964. – V.T., N.Y). Everything was 
presented, so to speak, in a "narrowed" interpretation. For 
example, V. Perederiy's consideration of such figures as 
Ivan Franko or Lesya Ukrainka is reduced to their 
interpretation as revolutionary democrats, with a 
corresponding emphasis on realism as an artistic method. 
For example, the fact of Franco's translation of the texts of 
K. Marx is noted. At the same time, things that are 
interesting to us today were left without attention" [18; 11]. 

In this context, Ukrainian scientists wrote and studies 
on aesthetics of famous Ukrainian thinkers and writers  
P. Grabowski (A. Pashkov), I. Kotlyarevsky (P. Volinsky), 
M. Kotsyubinsky (I. Nazarenko), P. Mirny (M. Bernshtein), 
G. Skovoroda (M. Redko), I. Franko (M. Parkhomenko,  
N. Goncharenko, I. Doroshenko, I. Stebun, K. Loiko),  
T. Shevchenko (I. Nazarenko) and others. It should be 
emphasized that in terms of volume, these works were 
published both in the form of scientific articles and as 
monographs, dissertations. 

The focus of the aforementioned scholars was not so 
much their heritage as they tried to illuminate as fighters 
for communist ideals, values and principles, and those 
who also implicitly adhered to the main aspects of 
Marxist-Leninist philosophy, incl. and those moments of 
her aesthetics. 

Hence, we can conclude that aesthetics was more 
developed during this period than philosophical 
anthropology. If reflections that at least approached 
philosophical and anthropological problems can only be 
noticed in studies from philosophical personology, which 
were carried out at that time by scientists from the Institute 
of Philosophy, Kyiv University and the Department of 
Philosophy of the Institute of Social Sciences in Lviv  
T. Bilich (1957), A. Belous (1956), A. Braginets (1956),  
I. Golovakhi (1953), V. Danileiko (1955), V. Evdokimenko 
(1955), I. Kulikov (1955), A. Lysenko (1958) and others, 
then aesthetics acquired purely scientific characteristics 
and aspects. 

At the same time, already in the period under study, 
there was an understanding of the formation of the 
Ukrainian Soviet aesthetics itself. So, I. Ivanyo published a 
number of works, namely "Formation and development of 
Marxist-Leninist aesthetics in Ukraine" (1966) and "From 
the history of the establishment of Leninism in aesthetics in 
Soviet Ukraine" (1967). In these works, the author 
analyzed the basis of the formation of Soviet aesthetics in 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 27 ~ 

 

 

general, and in the context of the development of Ukrainian 
philosophy, in particular. Subsequently, these works will be 
included in his fundamental monograph "Essay on the 
Development of Aesthetic Thought in Ukraine" (1981). 

In this regard, it was also important that in this period a 
specialized magazine began to be published, the lion's 
share of which was devoted to historical and aesthetic 
studios. This is the scientific collection Ethics and 
Aesthetics, which was founded in 1965 and for a long time 
was the only specialized journal in the Soviet Union 
devoted to aesthetic problems. This uniqueness 
contributed to the fact that at that time Ukraine had already 
become one of the centers for the development of this 
branch of philosophical knowledge, because specialists 
from both far and near abroad were printed in it, which 
contributed to even greater communication between 
scientists from different countries. Hence, we can conclude 
that by the 70s of the twentieth century, Ukrainian 
aesthetics had become no longer closed, as it was in the 
pre-war period, which was embodied in the dynamic 
rhythm of its development in the period under study. 

Conclusion. Thus, having carried out a comprehensive 
and systematic consideration of the development of 
aesthetics in the 50-60s of the XX century in Soviet 
Ukraine, we can draw the following conclusions: 

1. In the period under study, three vectors of aesthetic 
developments can be distinguished: ideological works, 
original aesthetic works and historical and aesthetic 
research. Although all of them were under the influence of 
Marxist-Leninist philosophy, nevertheless, among them we 
can find original and fundamental developments that 
largely determined the further development of this branch 
of philosophical knowledge. 

2. In the first decades after World War II, the 
development of aesthetics in Ukraine took place in different 
aspects: scientific, educational and publishing. Thus, in 
particular, doctoral dissertations in this specialty were 
defended for the first time, a textbook on aesthetics was 
published, and a separate scientific journal devoted to the 
investigated field of philosophy began to be published. All 
this indicates that by the end of the 60s. XX century 
aesthetics in Soviet Ukraine became one of the leading 
disciplines in philosophical research, along with the 
philosophical problems of natural science and logic. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Большевик Украины. – 1951. – № 9. – 80 c. 
2. Гаврилюк П. І. Естетична природа мистецтва / П. І. Гаврилюк. – 

К., 1962. – 56 с.  
3. Галань Н. В. Філософсько-критичний дискурс у теоретичній спа-

дщині українських радянських філософів 1920-х – початку 1930-х років: 
Рук дис. … канд. філософ. наук: 09.00.05 / Н. В. Галань; наук. кер. 
І. М. Гоян; М-во освіти і науки України; Національний педагогічний уні-
верситет імені М. П. Драгоманова. – К., 2015. – 190 с. 

4. Гончаренко М. Про сутність нового в мистецтві / М. Гончаренко 
// Етика і естетика. – 1965. – Вип. 1. – С. 64–79. 

5. Гончаренко М. В. За марксистські принципи в естетиці / 
М. В. Гончаренко, П. В. Копнін. – К., 1965. – 48 с. 

6. Дзверін І. Естетика ленінізму і питання літератури / І. Дзверін. – 
К.: Дніпро, 1967. – 272 с. 

7. Естетика: Навчальний посібник / за ред. Л. Б. Мартиненко. – 
Умань: ФОП Жовтий О. О., 2016. – 137 с. 

8. Иваньо И. Очерк развития эстетической мысли Украины / 
И. Иваньо. – М.: Искусство, 1981. – 422 с. 

9. Копнин П. В. Введение в марксистскую гносеологию (репринт-
ное издание) / П. В. Копнин. – К.: ВПЦ "Киевский университет", 2014. – 
320 с.  

10. Корниенко В. С. О сущности эстетического познания / 
В. С. Корниенко. – Изд-во Сибирского отд-ния АН СССР, 1962. – 174 с. 

11. Кубланов Б. Г.  Комунiзм i естетичне виховання / Б. Кубланов. 
– Львiв, 1960. – 80 с. 

12. Кудин В. А. Вопросы марксистско-ленинской эстетики в поста-
новлениях ЦК КПСС о литературе и искусстве: Автореф. дис. ... канд. 
филос. наук / В. А. Кудин; М-во высш. образования СССР. – Киев, 
1954. – 15 с. 

13. Левчук Л. Т., Панченко В. І., Оніщенко О. І., Кучерюк Д. Ю. Ес-
тетика: Підручник. За заг. ред. Л. Т. Левчук. – 3-тє вид., допов. і переро-
бл. – К.: Центр учбової літератури, 2010. – 520 с. 

14. Левчук Л. Т. Українська естетика: традиції та сучасний стан / 
Л. Т. Левчук. – Черкаси: Видавництво "МАКЛАУТ", 2011. – 340 с. 

15. Мазепа В. І. До питання про зростаючу роль мистецтва у фор-
муванні комуністичного світогляду / В. І. Мазепа // Етика і естетика. – 
1965. – Вип. 1. – С. 51–63. 

16. Мазепа В. І. Мистецтво і духовне багатство людини / В. Мазе-
па. – К.: Мистецтво, 1967. – 166 с. 

17. Малишев Ю. В. Побудова комунізму і естетичне виховання / 
Ю. В. Малишев. – Київ, 1964. – 199 с. 

18. Пролеєв С., Левчук Л. Естетика на межі епох. Бесіда головного 
редактора "Філософської думки" С. Пролеєва з професоркою Л. Левчук 
/ С. Пролеєв, Л. Левчук // Філософська думка. – 2009. – № 6. – С. 5–20. 

19. Силаев А. С. "Позитивная эстетика" и ее уроки (из истории ли-
тературно-эстетической мысли XX века) / А. С. Силаев // Русская фи-
лология: Вестник Харьковского национального педагогического универ-
ситета имени Г. С. Сковороды. – 2017. – № 2 (61). – С. 36–41. 

20. Swiderski Е. The Philosophical Foundations of Soviet Aesthetics: 
Theories and Controversies in the Post-War Years / Е. Swiderski – Springer 
Science & Business Media, 2012. – 229 р. 

 
REFERENCES 

1. Bol'shevik Ukrainy. (1951). № 9.  
2. Gavriljuk, P. І. (1962). Estetichna priroda mistectva [Aesthetic 

nature of art]. Kyiv.  
3. Galan', N. V. (2015). Fіlosofs'ko-kritichnij diskurs u teoretichnіj 

spadshhinі ukraїns'kih radjans'kih fіlosofіv 1920-h – pochatku 1930-h rokіv 
[Philosophical-critical discourse in the theoretical heritage of Ukrainian 
Soviet philosophers of the 1920s – early 1930s]. Kyiv, Nacіonal'nij 
pedagogіchnij unіversitet іmenі M. P. Dragomanova. 

4. Goncharenko, M. (1965). Pro sutnіst' novogo v mistectvі [About the 
essence of the new in art]. Etika і estetika. Vip. 1, 64–79. 

5. Goncharenko, M. V. (1965). Za marksists'kі principi v esteticі [For 
Marxist principles in aesthetics]. Kyiv. 

6. Dzverіn, І. (1967). Estetika lenіnіzmu і pitannja lіteraturi [Aesthetics 
of Leninism and questions of literature]. Kyiv, Dnіpro. 

7. Estetika: Navchal'nij posіbnik [Aesthetics: A textbook]. (2016). 
Uman', FOP Zhovtij O. O. 

8. Ivan'o, I. (1981). Ocherk razvitija jesteticheskoj mysli Ukrainy 
[Essay on the development of aesthetic thought in Ukraine]. Moskow, 
Iskusstvo. 

9. Kopnin, P. V. (2014). Vvedenie v marksistskuju gnoseologiju 
(reprintnoe izdanie) [Introduction to Marxist epistemology (reprint edition)]. 
Kyiv, VPC "Kievskij universitet".  

10. Kornienko, V. S. (1962). O sushhnosti jesteticheskogo poznanija 
[On the essence of aesthetic knowledge]. Izd-vo Sibirskogo otd-nija AN SSSR. 

11. Kublanov, B. G. (1960). Komunizm i estetichne vihovannja 
[Communism and aesthetic education]. L'viv. 

12. Kudin, V. A. (1954). Voprosy marksistsko-leninskoj jestetiki v 
postanovlenijah CK KPSS o literature i iskusstve [Questions of Marxist-
Leninist aesthetics in the resolutions of the Central Committee of the CPSU 
on literature and art]. Kiev. 

13. Levchuk, L. T., Panchenko, V. І., Onіshhenko, O. І., Kucherjuk, D. Ju. 
(2010). Estetika: Pіdruchnik [Aesthetics]. Kyiv, Centr uchbovoї lіteraturi. 

14. Levchuk, L. T. (2011). Ukraїns'ka estetika: tradicії ta suchasnij stan 
[Ukrainian aesthetics: traditions and current state]. Cherkasi: Vidavnictvo 
"MAKLAUT". 

15. Mazepa, V. І. (1965). Do pitannja pro zrostajuchu rol' mistectva u 
formuvannі komunіstichnogo svіtogljadu [On the question of the growing 
role of art in shaping the communist worldview]. Etika і estetika. Vip. 1, 51–63. 

16. Mazepa, V. І. (1967). Mistectvo і duhovne bagatstvo ljudini [Art and 
spiritual wealth of man]. Kyiv, Mistectvo. 

17. Malishev, Ju. V. (1964). Pobudova komunіzmu і estetichne 
vihovannja [Construction of communism and aesthetic education]. Kiїv. 

18. Proleєv, S., Levchuk, L. (2009). Estetika na mezhі epoh. Besіda 
golovnogo redaktora "Fіlosofs'koї dumki" S. Proleєva z profesorkoju 
L. Levchuk [Aesthetics at the turn of the century. Conversation of the editor-
in-chief of "Philosophical Thought" S. Proleyev with professor L. Levchuk]. 
Fіlosofs'ka dumka. № 6, 5–20. 

19. Silaev, A. S. (2017). "Pozitivnaja jestetika" i ee uroki (iz istorii 
literaturno-jesteticheskoj mysli XX veka) ["Positive aesthetics" and its 
lessons (from the history of literary and aesthetic thought of the 
XX century)]. Russkaja filologija: Vestnik Har'kovskogo nacional'nogo 
pedagogicheskogo universiteta imeni G. S. Skovorody, № 2 (61), 36–41. 

20. Swiderski, E. (2012). The Philosophical Foundations of Soviet 
Aesthetics: Theories and Controversies in the Post-War Years. Springer 
Science & Business Media. 

 
Re c e i ve d  E d i to r i a l  Boar d  02 . 04 . 21  

 



~ 28 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

В. Е. Туренко, канд. філос. наук, мол. наук. співроб. 
Н. В. Ярмоліцька, канд. філос. наук, наук. співроб. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
 

СПЕЦИФІКА Й ОСОБЛИВОСТІ РОЗВИТКУ ЕСТЕТИКИ 
В УКРАЇНСЬКІЙ РАДЯНСЬКІЙ ФІЛОСОФІЇ 50–60-Х РОКІВ ХХ СТОЛІТТЯ 

 
Висвітлено специфіку досліджень у галузі естетики в контексті розвитку радянської філософії в Україні 50–60-х рр. ХХ ст. Виділе-

но три основні вектори наукових робіт: суто ідеологічні праці, оригінальні естетичні розробки й історико-естетичні дослідження. 
Розкрито, що ідеологічні естетичні праці в основі своїй мали концепцію "позитивної естетики" А. Луначарського, що сприяла розроб-
ці українськими радянськими мислителями поняття соціалістичного реалізму, народності мистецтва, а також обґрунтовувала кри-
тику західної естетики та затвердження "радянської естетики". Показано, що, на відміну від конкретно ідеологічних робіт, оригіна-
льні естетичні розробки ставили за мету не обґрунтування тих чи інших положень марксистсько-ленінської філософії, а, наскільки це 
було можливим, створення нових концепцій та ідей у цій галузі філософського знання. Виявлено, що в контексті історико-
естетичних досліджень, на відміну від російських дослідників, українські вчені акцентували увагу переважно на розвитку вітчизняної 
традиції. Доведено, що в досліджуваний період естетична проблематика поряд з логікою, методологією науки, філософськими про-
блемами природознавства була однією із провідних у радянській Україні, тим самим роблячи Україну одним із центрів її дослідження у 
всьому Радянському Союзі. 

Ключові слова: радянська філософія, історія української філософії, українська естетика, естетика в радянській Україні, Київський університет, 
Інститут філософії АН УРСР, львівсько-харківська естетична школа. 

 
В. Э. Туренко, канд. филос. наук, мл. науч. сотр. 
Н. В. Ярмолицкая, канд. филос. наук, науч. сотр. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
СПЕЦИФИКА И ОСОБЕННОСТИ РАЗВИТИЯ ЭСТЕТИКИ  

В УКРАИНСКОЙ СОВЕТСКОЙ ФИЛОСОФИИ 50–60-Х ГОДОВ ХХ ВЕКА 
 

Освещено специфику исследований в области эстетики в контексте развития советской философии в Украине 50–60-х гг. 
ХХ в. Выделено три основных вектора научных работ: сугубо идеологические труды, оригинальные эстетические разработки и 
историко-эстетические исследования. Раскрыто, что идеологические эстетические труды в основе своей имели концепцию "по-
зитивной эстетики" А. Луначарского, которая способствовала разработке украинскими советскими мыслителями понятия соци-
алистического реализма, народности искусства, а также обосновывала критику западной эстетики и утверждение "советской 
эстетики". Показано, что, в отличие от конкретно идеологических работ, оригинальные эстетические разработки ставили це-
лью не обоснование тех или иных положений марксистско-ленинской философии, а, насколько это было возможным, создание 
новых концепций и идей в данной отрасли философского знания. Выявлено, что в контексте историко-эстетических исследова-
ний, в отличие от русских исследователей, украинские ученые акцентировали внимание преимущественно на развитии отечест-
венной традиции. Доказано, что в исследуемый период эстетическая проблематика наряду с логикой, методологией науки, фило-
софскими проблемами естествознания была одной из ведущих в советской Украине, тем самым делая Украину одним из центров 
ее исследования во всем Советском Союзе. 

Ключевые слова: советская философия, история украинской философии, украинская эстетика, эстетика в советской Украине, Киевский униве-
рситет, Институт философии АН УССР, львовско-харьковская эстетическая школа. 
 

 
 

УДК 13.02.:177:930.85 
О. В. Шинкаренко, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

3864301@gmail.com 
 

КУЛЬТУРА ІНДІЇ ЯК СВОЄРІДНИЙ ДОСВІД КУЛЬТУРНОЇ ІДЕНТИФІКАЦІЇ 
 

В умовах сучасної масштабної глобалізації соціокультурного буття проблема культурної ідентифікації як процесу 
не лише індивідуального ототожнення (ідентичності) зі світом своєї спільноти, а й колективного самовизначення у 
становленні та збереженні унікального культурного цілого попри загрозу розмивання значущих смислових, ціннісних, 
символічних орієнтацій єдності залишається нагальною для теоретичного дослідження, і культурологічного зокрема. 
Досвід набуття та довготривалого збереження культурної цілісності таким надскладним регіоном, як Індія, відомим 
своїм етнокультурним різноманіттям та складністю соціально-історичних умов існування, вважаємо досить показо-
вим для вияву засад й умов успішності процесу ідентифікації. Статтю присвячено розгляду культурної своєрідності 
Індії щодо вияву притаманних її історії процесів самовизначення та збереження своєї автентичності в умовах інокуль-
турного тиску, що залишається актуальним як для теоретичних розвідок культурної регіоналістики, так і для пода-
льших досліджень нагальної нині  проблеми ідентичності й ідентифікації в їхньому культурологічному вимірі. 

Ключові слова: культурна ідентифікація, культурна ідентичність, культура Індії, культурний регіон, культурні коди, культурна 
цілісність. 

  
Постановка проблеми. У нинішньому полікультур-

ному глобалізованому просторі досвід знаходження 
своєї культурної своєрідності, місця, ролі, можливостей 
розвитку, який репрезентує культура Індії, набуває осо-
бливої значущості. Загострені глобалізаційними проце-
сами, комунікаційною об'єднаністю інформаційної ме-
режі, проблеми співвіднесення глобального та локаль-
ного ускладнюються можливістю руйнування конструк-
тивного міжкультурного діалогу як домінуванням уніфі-
куючих стандартів ("давоська культура", за С. Хантінг-
тоном, чи "макдональдизація" (McWorld), за Б. Барбе-
ром), так і захисним заради власної культурної унікаль-

ності ізоляціонізмом. На часі пошук засад і механізмів 
збереження балансу своєї культурної ідентичності й 
основних світових культурних тенденцій, модернізації 
зокрема. З огляду на це вважаємо продуктивним звер-
нення до існуючого культурного досвіду Індії як для ку-
льтурологічних досліджень проблем ідентичності та 
ідентифікації, так і для культурної практики тих країн 
(для України зокрема), що перебувають у процесі моде-
рнізації та відродження національної самосвідомості 
після періоду зовнішнього соціально-культурного утиску. 

Аналіз досліджень і публікацій. Культура Індії як 
об'єкт дослідницької цікавості привертала увагу і налі-

© Шинкаренко О. В., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 29 ~ 

 

 

чує багату дослідницьку традицію різногалузевих під-
ходів. Культурну традицію Індії досліджують філософи, 
філологи, мистецтвознавці, релігієзнавці й інші дослід-
ники гуманітарних і соціальних галузей. Насамперед 
варто згадати цілу спеціальну галузь індології з яскра-
вими постатями М. Мюллера, С. Ольденбурга, В. Піме-
нова, П. Ріттера, М. Арно, С. Уолперта і багатьох інших. 
Плідним є звернення до праць Дж. Неру, С. Вівека-
нанди, Р. Тагора, М. Реріха. У контексті зазначеної про-
блеми вартими уваги є дослідження Л. Шапошнікової, 
Т. Скороходової, С. Серебряного, О. Буділовської, 
В. Явір та ін. Проблематика культурної ідентичності та 
ідентифікації в контексті різноманіття релігійних, соціа-
льно-психологічних, вікових, гендерних та багатьох ін-
ших підходів щодо фактичної ідентичності займає своє 
визнане місце, актуалізуючись у postcolonial studies 
(С. Рушді, Е. Саїд, С. Слемон, Г. Співак, Р. Янг та ін.), у 
теоріях з приводу національного, мультикультурного, 
громадянського самовизначення доби глобалізації 
(Ч. Тейлор, С. Хантінгтон, С. Холл, Дж. Рац та ін.). Роз-
гляд порушеного у статті питання передбачає враху-
вання теоретичних доробок з цієї проблематики. 

Мета статті. Феномен Індії викликає потребу ви-
явити, яким є той продуктивний потенціал культурної 
ідентифікації суспільства, що так довго утримує куль-
турну цілісність попри всі перешкоди цьому на істори-
чному шляху, а особливо в наш час модернізації та 
глобалізації, що підважують культурну своєрідність 
багатьох суспільств, загрожуючи уніфікацією та кри-
зою культурної ідентичності.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Полі-
культурність як провідна ознака сучасності з її наскріз-
ною тенденцією глобалізованого соціокультурного бут-
тя по-особливому ускладнила, хоча в чомусь і розши-
рила, можливості людини та й спільноти на шляхах 
самовизначення й ідентифікації. З огляду на це увага 
до проблеми ідентичності, культурної зокрема, актуалі-
зує теоретичну аналітику таких феноменів, як індійська 
культура, що з давніх-давен завжди була притягальним 
фокусом різноманітних гуманітарних, культурологічних 
та соціальних студій. 

Унікальність культури Індії підтверджується тим фа-
ктом, що всі, хто долучався до знайомства і досліджен-
ня цієї країни, ставали її захопленими шанувальниками. 
Скільки поетичних слів на адресу цієї культури залише-
но, таких як думка Р. Роллана (про це згадував 
Дж. Неру у своїй роботі "Відкриття Індії"): "якщо є на 
землі країна, де знайшли місце усі мрії людей, з того 
дня, коли перша людина почала сновидіння життя, – це 
Індія", чи твердження, в чомусь літературно перебіль-
шене, що "Індія – колиска людської раси, колиска люд-
ської мови, мати історії, бабуся легенди та прабабуся 
традиції" (М. Твен).  

Однак не тільки митці, а й строгі теоретики, зустрів-
шись із її культурним надбанням, заражались піднесе-
ністю для вираження свого не тільки враження, а сухого 
теоретичного висновку. "Індія – це земля мрії" – таке 
означення супроводжувало той романтизований образ, 
що постав унаслідок відкриття світу "древніх текстів та 
вічної мудрості… гармонійної єдності людини і світобу-
дови", який зруйнував поверховість вражень щодо ін-
дійської традиційної екзотики. Дедалі очевиднішим ста-
вало, що "касти, забобони, поганські боги відносяться 
до цього світу як шкаралупа до горіха" [6, с. 40]. Німе-
цький сходознавець і санскритолог М. Мюллер, напри-
клад, визначаючи у свій час значення індійської культу-
ри для вихованих на античному й семітському спадкові 
європейців, наголошував, що якщо шукати, звідки мож-
на черпати "ті корективи, що найбільш бажані, щоб зро-

бити внутрішній світ людини більш досконалим, більш 
обширним, більш об'ємним і, по суті, людянішим, звер-
неним не лише до цього життя, але й до життя вічного, 
– я вказав би на Індію" [3]. Відомий індолог С. Уолперт 
стверджує, що "багато в чому Індія – це більше стан 
душі, ніж державне утворення. Ось уже понад 4 тис. 
років індійська цивілізація існує радше у вигляді імперії 
ідей, ніж усередині будь-яких територіальних меж" [8]. 
Цей висновок збігається із відміченою в свій час 
М. Реріхом особливістю: "хто побував в Індії не турис-
том, перехожим, а доторкнувся до сутності життя краї-
ни, чи, точніше, великого континенту, того ніколи і ніде 
не покине зачарування великою Індією" [6, с. 207]. 

Окрім захоплення тим багатством, унікальністю, на-
віть екзотичністю, що являє собою індійська культурна 
спадщина, особливу увагу теоретиків різноманітних 
галузей соціогуманітарного знання привертає унікаль-
ність культурної цілісності та сталості Індії протягом 
тисячоліть, яка не має аналогів у світі. Адже протягом 
п'яти тисячоліть індійська цивілізація сформувалась і 
розвивалась як особливий комплекс різноманітних ку-
льтур (наприклад, протоіндійська культура Хараппи чи 
власне індійська культура від арійського завоювання), 
строкатих племен і народів (представників практично 
усіх расових груп і головних етносів: індоарійських – 
72 %, дравідійських – 25, монголоїдних і переважно 
тібето-бірманських, мунда, мон-кхмерських та кукі-чін – 
3 % населення), різних мовних сімейних груп (індоєв-
ропейської, дравідійської, австроазійської, семіто-
хамітської, із 22 офіційними мовами та більш півтори 
тисячі говірок і діалектів), різних релігійних систем і 
конфесій (індуїзм, іслам, християнство, сикхізм, буддизм, 
джайнізм, іудаїзм). Наведені загальновідомі факти підси-
люють наочність вражаючого феномена цілісності куль-
турної ідентичності Індії, але й залишають правомірною 
поставлену І. Валлерстайном проблему, чи існує в дійс-
ності Індія, чи, можливо, "індійська культура є тим, що ми 
колективно стверджуємо про неї" [1, с. 6]. 

У пошуках відповіді на питання про парадоксаль-
ність культурної самобутності Індії слід звернути увагу 
на низку особливостей розвитку цієї древньої цивіліза-
ції. Упродовж культурно-історичного буття обставини 
щодо цілісного культурного самовизначення цього ма-
сштабного регіону (індійського субконтиненту) були 
радше малосприятливими. Це і велетенська площа 
культурного простору з різноманіттям природно-
кліматичних зон, що визначало різні способи господа-
рювання та побуту, різну соціально-економічну якість 
життя в різних регіонах субконтиненту. І відсутність 
будь-якої довготривалої соціально-політичної цілісності. 
Адже найбільшої централізації Індія набула завдяки 
британській колонізації лише у XVIII ст., що дало привід 
для твердження, що "Індія як "суверенна держава" по-
части була творінням самих англійців у період з 1750–
1850" [1, с. 4]. Це, врешті, періодичне, з найдавніших 
часів і до сучасності включно, перебування під завойо-
вницькою експансією різних народів, які внаслідок своєї 
колоніальної домінації та номінації не могли не залиши-
ти сліду в індійському культурному просторі. Це, зокре-
ма, і психологічні наслідки колоніального статусу протя-
гом довгих століть з особливим характером меншовар-
тісної самооцінки і самовідчуття суспільства, з нав'яза-
ним йому образом ідентичності як призначеного для 
залежності та підкорення.  

Проте у процесі становлення індійської цивілізації, 
на думку індологів, можна відшукати і передумови, що 
зіграли у свій час роль системоутворювального підґрун-
тя для формування культурних устоїв та до яких у по-
шуках своєї культурної ідентичності звертались пере-



~ 30 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

дові індійські мислителі в процесі боротьби за соціаль-
но-культурну незалежність. До них можна віднести вио-
кремлені С. Ольденбургом привнесені аріями в середи-
ні II тис. до н. е. та розвинені в подальшому процесі 
культурного становлення базові засади [4, с. 20–39]. 
Серед них відомий індолог зазначив сільську общину як 
базову модель суспільної організації життєдіяльності, 
релігійну систему брахманізму на фундаменті Вед (в 
езотеричній завершеності ведичного комплексу як уже 
продукту майже тисячолітнього інтелектуального індій-
ського доробку), систему варн (брахмани, кшатрії, 
вайш'ї, шудри), що згодом доповнилась кастовою сег-
регацією за професійною спеціалізацією, нарешті, мову 
санскрит як лінгвістичний об'єднуючий засіб культурного 
спілкування та культурного залучення шляхом "санскри-
тизації" Південно-Східної Азії без будь-якої мовної агресії 
щодо буденних мов (пракритів). Попри можливу претен-
зію щодо надто сильного визначення походження індій-
ської культури в цій гіпотетичній версії як арійського "ку-
льтурного завоювання", виокремлення цих рис як значи-
мих в індійській культурній своєрідності протягом трива-
лого часу вважається достатньо продуктивним. 

Переважання сільської общини як основної форми 
життєдіяльності, хоч і частково подоланої розвитком 
міських центрів, у сучасній Індії – велетенських мегапо-
лісів, вплинуло на традицію общинної самоорганізації 
та управління (панчаят). Цінність такого надбання з 
улагодження соціальної взаємодії особливо відчутна на 
тлі варно-кастового устрою, легітимної сегрегації та 
регламентації стилів життя спільноти з часів Дхарма-
шастри (Закону Ману).  Ця традиція не була полишена 
навіть після її скасування у процесі демократизації в 
сучасну добу. Маючи таку тривалу історію і не втрача-
ючи своєї впливовості й донині, кастове системно-
структурне утворення не тільки відіграє роль габітусу 
(П. Бурдьє) щодо внутрішньої визначеності соціального 
й індивідуального, а й сприяє формуванню здатності 
прийняття різнопланової – згідно з кармою та дхармою 
– багатоукладності способів життя. Ведична міфологіч-
но-ідейна "картина світу", що постала із філософської 
розробки ритуалізованої практики брахманізму, забез-
печувала розуміння особистого життя як символічного 
ритуалу "жертвопринесення" (для двічінароджених  
відповідно до ашрамів – структурованих програм життя) 
для підтримання вічного порядку (рити) – єдності всьо-
го сущого – та для досягнення перспективної єдності 
індивідуального (Атман) і всезагального (Брахман) рів-
нів у безперервній динаміці Всесвіту (колесо сансари 
для людського рівня – "шляху пращурів" та стан мокші, 
утіленого звільнення за принципом "tat tvam asi" – для 
плану "шляху богів"). Тут "життя всесвіту, як і життя ок-
ремої людини, є нічим іншим, як один величезний, бе-
зупинний обряд" [8, с. 130]. Досвід практичного долу-
чення до цілісності людського та природного, навіть 
космічного, планів сприяв налаштованості свідомості 
кожного на особливий режим сприйняття свого місця і 
ролі у порядку буття. "У всій Індії, від опаленого півдня 
до піднесених Гімалаїв, живуть знаки, про які ви згадає-
те… У всіх них ви віддасте по справедливості данину 
шани тонкості та піднесеності думки. Будь-який індус, від 
найбільш ученого до найпростішого кулі, буде радий 
поспілкуватись про предмети високі. Навіть за короткий 
час ви зрозумієте, що поверх особистого побуту, поверх 
суспільності та державності для індуса будуть найбільш 
значущими високі духовні предмети" [6, с. 206].  

 Зрозуміло, що таке "мистецтво мислити про високі 
предмети" та ще з позиції, що "в людині є дух, який є 
осередком усього сущого" (С. Радхакришнан), радше 
ідеалізований образ, теоретичне узагальнення продук-

тів духовно-інтелектуальної практики тривалого часу 
(від т. зв. "ведичної ночі", коли і складались основні 
смисли і змісти філософської інтерпретації ведичної 
мудрості у становленні індуїзму, у реконструкції індійсь-
кими інтелектуалами текстової спадщини у процесі ку-
льтурної ідентифікації). Реальність, як відомо, не зовсім 
відповідає ідеальним уявленням. Однак важливим є 
інше – сама практика повсякденного буття, організова-
на за означеними традиційними системно-структурними 
утвореннями та культурними устоями, сприяла підтри-
мці того "духу Індії", що в більшій мірі визначав іманен-
тну єдність індійської спільноти. Зорієнтованість на со-
ціокультурні практики як організуючу силу такого розма-
їтого суспільства, як Індія, навіть дала привід дослідни-
кам характеризувати індійську (індуську – за переважа-
ючою практикою системи індуїзму) традицію як "ортоп-
раксію" (М. Кормак), на відміну від "ортодоксії". Адже 
визнано, що "смисл Вед – в ритуальних діях" (Джаймі-
ні), а практика йоги (психофізіологічного тренінгу) є не 
тільки складовою індійської буденності, а визнана 
ЮНЕСКО унікальним внеском до світової культурної 
нематеріальної спадщини. 

Повсякденні практики, як механізми входження лю-
дини в соціокультурний простір через соціалізацію (до-
лучення до різних видів соціальної діяльності, оволо-
діння соціальними та культурними цінностями, відтво-
рення певних рольових настанов), вже є певною іден-
тифікацією як самовідчуттям людини всередині конкре-
тної культури. Навіть якщо теоретичне розуміння ви-
значає ідентифікацію як процес "усвідомленого прий-
няття певних культурних норм, моделей поведінки, сис-
теми цінностей як ототожнення та пристосування в куль-
турі", то важливість власне щоденних практик в ролі ек-
зистенційної засади у становленні культурної ідентично-
сті як індивіда, так і спільноти не викликає сумніву. Однак 
набуття культурної ідентичності як символічного засобу 
об'єднання з одними та дистанціювання від інших, вияв-
лення внаслідок цього своєї сутності, залучення до коле-
ктивних сутностей соціуму, до духовного ядра як життє-
стверджуючих смислів і символів культури – це вже ін-
ший рівень глибинної рефлексії над попередньо не усві-
домленими інтенціями культурного самовизначення. 

Розуміння ідентичності як найважливішого акту са-
моусвідомлення суспільством і в ньому будь-якою осо-
бою самих себе, сутнісних основ свого буття на рівні 
архетипових, глибинних підстав визначає необхідність 
уже не стихійного, а цілеспрямованого зусилля. Проду-
ктивність та повноцінність індивідуальної культурної 
ідентичності, без якої під загрозою опиняються колек-
тивні соціальні зв'язки, втрачається продуктивна куль-
турна спроможність суспільства, напряму залежать від 
того, що соціально-культурна спільнота має здійснюва-
ти "з приводу своєї історичної і суспільної самості про-
цес та результат самовизначення у головних своїх ко-
лективних сутностях і святинях. Це, відповідно, тотож-
ність суспільства своїй історичній, культурній і духовній 
сутностям і та спадковість, яку воно стверджує в їхньо-
му історичному розвитку" [2]. Така колективна ідентифі-
кація відбувається вже як культурна самосвідомість, не 
тільки як ототожнення, у процесі зіставлення і порів-
няння з іншими культурами та вимагає інтелектуальної 
роботи щодо саморефлексії, навіть конструюванню (із 
ресурсу колективного безсвідомого зокрема) самобут-
ності суспільної єдності у своїх культурних кодах: цінно-
стях, нормах, стереотипах, уявленнях тощо. 

Ця робота щодо культурної ідентифікації Індії була 
виконана інтелектуальною елітою, зокрема представ-
никами так званого Бенгальського Відродження (Р. Рай, 
С. Вівекананда, Р. Тагор, А. Гхош та ін.), в період кін-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 31 ~ 

 

 

ця XIX – першої половини XX ст. під гаслом "відкриття 
Індії" (термін Дж. Неру [7]). Її успішність узасадничена  
насамперед наявністю безцінного духовно-ідейного 
матеріалу, репрезентованого Ведами, Махабхаратою, 
Рамаяною, Дхармашастрами, пуранами, тантрами, фі-
лософськими текстами даршан й іншими класичними 
текстами санскритської літератури. Зазначений матері-
ал, проаналізований, перетлумачений, презентований 
для своєї та міжнародної спільноти, виявив головне в 
індійській культурно-духовній своєрідності: "Ми дуже 
древній народ, і ми чуємо шепіт століть, що відійшли в 
вікопомне минуле" [3]. У цих культурних глибинах міс-
тився той потенціал, до якого звернулись мислителі 
вже модерної доби задля вияву тієї основи культурної 
суверенності індійської спільноти, що мала надати ку-
льтурної гідності та єдності цьому різноманітному регіо-
ну задля успіху звільнення від колоніальної залежності 
та подальшої соціокультурної розбудови. 

Однак необхідно зауважити і своєрідність тогочасно-
го соціально-культурного контексту. Адже тоді Індія 
вперше за всю історії цивілізації на Індостані була най-
більшим цілісним територіальним об'єднанням, проте 
не була вже такою монолітною щодо укоріненості у ве-
дичну традицію. Вона і тоді, як і нині, була зібранням в 
одному культурному просторі різноманіття релігійних 
вірувань і практик. Якщо навіть сам індуїзм, що в основі 
орієнтувався на ортодоксальність Вед, характеризував-
ся низкою різних течій і напрямків, то мусульманство, 
буддизм чи джайнізм тим паче мали власну духовну 
традицію. І це на тлі того, що в духовно-ідейну мозаїку 
вносився колорит сформованої на основі знайомства із 
Заходом й отриманої там освіти інтелектуальної еліти з 
її "англофільством", з новою орієнтацією на модерніза-
цію індійського майбуття. 

Однак те, що було досягнено на шляхах відкриття 
через поглиблене дослідження текстового спадку, 
осмислення традицій, історії, життя народу – "перший 
індігенний образ Індії як особливого соціокультурного 
простору" (Т. Скороходова), було досягнуто з позиції 
поєднання двох інтелектуальних перспектив, якби "по-
двійного бачення": одночасного погляду зсередини (ін-
дійської традиції) та ззовні (критичного погляду євро-
пейського раціоналізму) [7]. Ба більше, отриманий ре-
зультат – експліковані ідеї, смисли, принципи розуміння 
людини та світу – сам був утіленням суті культурної 
своєрідності Індії. Адже сам підхід й інтерпретація текс-
тового надбання як пошук смислу буття своєї батьків-
щини, пошук достоїнств та глибинних основ власної 
культурної своєрідності являли імпліцитну індійську 
духовність, попри набуту європейську освіченість ставши 
не тільки відкриттям людських і соціальних сенсів у бутті 
Індії, а й культурно-ідентифікаційним виміром інтелекту-
альних представників свого народу. Розшук сутнісного 
ядра культурної цілісності цього масштабного субконти-
ненту з різноманіттям народів, регіонів, вірувань, тради-
цій у стародавніх духовних устоях відбувся завдяки реа-
лізації принципів, що у своєму подальшому усвідомленні 
стали головними візіями своєрідності, певними культур-
ними кодами: "синтез – асиміляція – розвиток" 
(Дж. Неру), "пошук істини ненасильницьким шляхом"  
(М. Ганді), "єдність у різноманітті" (С. Вівекананда). 

Через актуалізацію давньої духовної спадщини ін-
дійські реформатори реалізували притаманну індійській 
філософсько-духовній традиції здатність синтезу, з од-
ного боку, із культурним пластом минулого та, з іншого 
боку, з тими новаціями, хоч й інокультурними, навіть 
протилежними (європейська християнська традиція, 
раціоналізм), що за умови толерантного, без марного 
заперечення, сприйняття (асиміляція досвіду, моделей 

інших народів, що приходили на субконтинент) продук-
тивно доповнювали культурну спроможність Індії. "Ста-
ре не заперечувалось, не відкидалось, а ніби канонізу-
валось у новому своєю кращою складовою, насамперед 
тією, що була здатна до розвитку, подальшого руху і 
трансформації" [9]. Практично реалізоване взаємне до-
повнення ідейно та соціально-практично розширювало 
("розширення свідомості" за Р. Тагором) культуру Індії, 
роблячи її більш гнучкою, життєстійкою та довговічною. 

Глибинна моральність – доброчинна, на основі ахі-
мси, відповідальність людини (дхарма) за лад світобу-
дови (рита) як інтегральна засада культурної ідентифі-
кації перекривала хиби несправедливості практикова-
них соціальних норм, несла перспективи оновлення. Як 
зазначав Дж. Неру, "ми знаємо, як набувати молодість 
знову, хоча спогади і мрії тих століть, що минули, зали-
шаються з нами. Протягом усіх цих довгих століть не 
якась таємна доктрина або таємні знання підтримували 
життєздатність Індії, а найбільша гуманність, різномані-
тна і сповнена терпимості культура і глибоке розуміння 
життя і його таємничих шляхів" [3]. 

Висновок. Отже, вияв культурної ідентичності був 
цілеспрямованим процесом "відкриття Індії" інтелектуа-
льними елітами як для самовизначення індійської куль-
турної спільноти, так і для розуміння можливостей і 
загальнокультурної місії Індії в цілісності людства. Це 
здійснювалось у реконструкції й артикуляції головних 
смислів давніх ідейно-духовних і соціопрактичних над-
бань індійської спільноти. Духовний високоморальний 
потенціал культурних укладань, як ціннісно-ідейна мат-
риця, в більшій мірі був "ідеальним образом" Індії, але 
як вираз "духу Індії", що склав осереддя культурної гід-
ності на шляхах самосвідомості спільноти, відіграв ва-
жливу роль у згуртованому спротиву колонізаторам. Як 
фокус культурної ідентичності, цей образ набуває осо-
бливого значення на тлі тих складних реалій, що здав-
на характеризували життя цього багатолюдного регіону 
та залишаються нагальними соціально-культурними 
проблемами донині. Це і проблеми подолання соціаль-
ної нерівності, бідність широких мас народонаселення, 
наростання етнонаціонального сепаратизму, політич-
них конфліктів, підсилених у свій час ще і поділом на 
Республіку Індія, Пакистан, Бангладеш. Проте дух ми-
ролюбства, толерантності, віротерпимість, принцип 
ненасилля формують ту цементуючу засаду, яка дає 
право констатувати: культура, насамперед, має зна-
чення, попри (понад) соціальні обставини та негаразди 
забезпечуючи плідну єдність культурної ідентичності 
регіону. Успішність культурної ідентифікації сприяє 
утриманню Індією ролі культурного лідера для народів 
Південно-Східної Азії і, зокрема, виправдовує претензії 
на роль духовного гуру в загальносвітовому контексті. 
Останнє вважаємо правомірним з огляду на наявні не-
насильницькі інтенції "культурного синтезу" у практиці 
Індії, її успішності в розвитку та у процесі модернізації 
(п'яте місце по ВВП серед країн світу), збереження ку-
льтурної гідності у складних умовах глобалізації. В ос-
нові соціокультурної успішності знаковим є характер 
культурної ідентифікації Індії, а досвід ролі високоосві-
ченої, високоморальної, патріотично відповідальної 
інтелектуальної еліти у відтворенні та підтриманні кон-
солідуючої "м'якої сили" культурної ідентичності може 
слугувати прикладом для інших та загальнокультурної 
єдності людства загалом. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Валлерстайн И. Существует ли в действительности Индия? 
[Електронний ресурс] / И. Валлерстайн // Логос. – 2006. – № 5 (56). – 
С. 3–9. – Режим доступу: http://www.intelros.ru/pdf/logos_05_2006/ 
valerstain_3-9_logos.pdf 



~ 32 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

2. Козин Н. Г. Идентификация. История. Человек [Електронний ре-
сурс] / Н. Г. Козин // Вопросы философии. – 2011. – № 1. – С. 37–48. – 
Режим доступу: http://vphil.ru/index.php?option=com_content&task= 
view&id=254&Itemid=52 

3. Неру Джавахарлал. Открытие Индии. В 2-х томах. [Електронний 
ресурс] / Джавахарлал Неру [Пер. с англ. В. В. Исакович, И. С. Кли-
ванская]. – М.: Издательство политической литературы, 1989 г. – Ре-
жим доступу: https://www.litmir.me/br/?b=237625&p 

4. Ольденбург С. Ф. Основы индийской культуры / С. Ф. Оль-
денбург // Ольденбург С. Ф. Культура Индии. – М.: Наука,1991. – 277 с. 

5. Пименов В. А. Возвращение к дхарме / В. А. Пименов. – М.: На-
талис,1998. – 415 с. 

6. Рерих Н. К. О вечном… / Н. К. Рерих. – М.: Политиздат, 1991. – 
462 с. 

7. Скороходова Т. Г. Феномен "открытия Индии" в социальной 
мысли Бенгальского Ренессанса [Електронний ресурс] / Т. Г. Скоро-
ходова // Вопросы философии. – 2015. – № 9. – С. 189–200. – Режим 
доступу: .http://vphil.ru/index.php?option=com_content&task=view&id=1250 
&Itemid=52 

8. Уолперт С. Индия: История, культура, философия. [Електронний 
ресурс] / С. Уолперт. – Режим доступу: https://royallib.com/book/ 
uolpert_stenli/indiya_istoriya_kultura_filosofiya.html 

9. Шапошникова Л. В. Мудрость веков [Електронний ресурс] / 
Л. В. Шапошникова. – М.: Международный Центр Рерихов, 1996. – 
480 с. – Режим доступу: https://lib.icr.su/node/611 

 
REFERENCES 

1. Vallerstajn, I. (2006). Does India Exist? Logos, 5 (56), 3–9. 
Retrieved from http://www.intelros.ru/pdf/logos_05_2006/valerstain_3-
9_logos.pdf (In Russian). 

2. Kozin, N. G. (2011). Identifikaciya. Istoriya. Chelovek 
[Identification. History. Human]. Voprosy filosofii, 1, 37–48. Retrieved from 
http://vphil.ru/index.php?option=com_content&task=view&id=254&Itemid=52 

3. Neru, Dz. (1986). Otkrytie Indii [Discovery of India]. Retrieved from 
https://www.litmir.me/br/?b=237625&p  

4. Ol'denburg, S. F. (1991). Osnovy indijskoj kul'tury [Foundations of 
Indian Culture]. In Ol'denburg, S. F. Kul'tura Indii. Moskow, Nauka. 

5. Pimenov, V. A. (1998). Vozvrashchenie k dharme [Return to 
dharma ]. Moskow,Natalis. 

6. Rerih, N. K. (1991). O vechnom… [About eternal]. Moskow, 
Politizdat. 

7. Skorohodova, T. G. (2015). Fenomen "otkrytiya Indii" v social'noj 
mysli Bengal'skogo Renessansa [Discovery of India' Phenomenon in the 
Bengal Renaissance's Social Thought]. Voprosy filosofii, 9, 189–200. 
Retrieved from http://vphil.ru/index.php?option=com_content&task= 
view&id=1250&Itemid=52  

8. Wolpert, S. (2013). India: History, Culture, Philosophy. Retrieved 
from https://royallib.com/book/uolpert_stenli/indiya_istoriya_kultura_filosofiya.html 
(In Russian). 

9. Shaposhnikova, L. V. (1996). Mudrost' vekov [The wisdom of the 
ages]. Retrieved from https://lib.icr.su/node/611 

 
Надійшла  до  редколег і ї  12 .0 4 . 21  

 
O. V. Shynkarenko, PhD, Assosiate Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
INDIAN CULTURE AS A PECULIAR EXPERIENCE OF CULTURAL INDENTIFICATION 

 
The article is dedicated to the consideration of the phenomenon of India as an indicative example of the productivity of the spiritual and 

ideological potential immanent in its historical heritage and social practices, as the basis of the identification process as an affirmation of unity for 
such a culturally diverse region. The bringing to light of the cultural identity of India, reconstructed at one time in the research of the patriotic 
intellectual elite, has become that productive self-determination ("the discovery of India"), which, having played its role in preserving its 
authenticity under foreign cultural pressure, remains relevant for successful self-development in complex globalization processes of multicultural 
world community. The principles of "synthesis, assimilation, development", "search for truth in a non-violent way", "unity in diversity" became the 
cultural codes that make up the core of the identification of the Indian cultural community. Through the actualization of the ancient spiritual 
tradition, the Indian reformers realized the inherent in the Indian philosophical and spiritual tradition the ability to synthesize, on the one hand, with 
the cultural layer of the past, and, on the other hand, with those innovations, albeit another cultural, even opposite (European Christian tradition, 
rationalism) , which, under the condition of tolerant, without vain denial, perception (assimilation of experience, models of other peoples who came 
to the subcontinent), productively complemented the cultural capacity of India.  

The modern large-scale globalization of socio-cultural life accentuate the importance of the problem of cultural identification as a process not 
only of individual identification (identity) with the world of one's community, but also of collective self-determination in the formation and 
preservation of a unique cultural whole. The threat of erosion of meaningful semantic, value, symbolic orientations of unity actualize cultural 
studies of this problem. The culture of India provides a vivid experience of long-term preservation of the cultural integrity known for its 
ethnocultural diversity, the complex socio-historical conditions of the region's existence, which appears to be very productive both for theoretical 
studies of cultural regionalism and for further cultural studies of identification. 

Key words: cultural identification, cultural identity, culture of India, cultural region, cultural codes, cultural integrity. 
 
Е. В. Шинкаренко, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
КУЛЬТУРА ИНДИИ КАК СВОЕОБРАЗНЫЙ ОПЫТ КУЛЬТУРНОЙ ИДЕНТИФИКАЦИИ 

 
Посвящено рассмотрению феномена Индии как показательного примера продуктивности духовно-идейного потенциала, иммане-

нтного историческому наследию и социальным практикам, в качестве основания процесса идентификации как утверждения единст-
ва для столь культурно многообразного региона. Обнаружение культурного своеобразия Индии, реконструированного в свое время в 
исследованиях патриотически настроенной интеллектуальной элиты, стало тем продуктивным самоопределением ("открытие 
Индии"), которое, сыграв свою роль в сохранении культурной подлинности в условиях инокультурных давлений, остается актуаль-
ным для успешного саморазвития в сложных процессах глобализации современного поликультурного мирового сообщества. Культу-
ра Индии в своем опыте длительного сохранения культурной целостности является тем объектом научного интереса, который не 
теряет своей актуальности как для теоретических исследований культурной регионалистики, так и для дальнейших исследований 
острой ныне проблемы идентичности и идентификации в их культурологическом измерении. 

Ключевые слова: культурная идентификация, культурная идентичность, культура Индии, культурный регион, культурные коды, культурная це-
лостность. 

 
 
 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 33 ~ 

 

 

ПРАКТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 

УДК 008.74+1:712 
Y. O. Butsykina, PhD, Assistant Professor, 

Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

butsykina@knu.ua 
 

MATERIAL CULTURE AS A METHOD OF URBAN DESIGN RESEARCH:  
MODERN CHALLENGES  

 
Article discusses material culture as one of the thorough ways to determine the methodological basis for the cultural study of 

design, design practices and, including urban design in the world and in Ukraine. The article turns to the researchers who 
initiated the actual exploration of material culture outside of archeology and cultural anthropology, which will eventually lead us 
to modern views on material culture as a relevant approach in culturological analysis of the design of objects, objects of urban 
space – in particular. 

The article provides the actualization of this issue in the application to the culturological study of urban design itself, taking 
into account its specifics. It outlines some compelling arguments as to why the discourse of material culture is becoming 
increasingly relevant in the study of urban design and culturological research in particular. A number of approaches is shown 
within which this combination becomes relevant. Especially given the design of Ukrainian cities and its cultural research, where 
the need to overcome the dichotomy of spiritual and material culture has long been ripe. 

Key words: artifact, material culture, objectification, urban design, value. 
 

Formulation of the problem. Urban design research 
is a topical field of cultural intelligence that emerges at 
the intersection of design research and urban studies. 
Culturology is gaining new opportunities in the study of 
modern culture, turning to the design of the city, the 
public environment, the sphere of everyday life of the 
modern citizen, his daily experience of using things, 
space, interaction with other residents. Cultural studies is 
aided by the actualization of methods from related 
sciences (cultural anthropology, archeology), in particular 
– the method of material culture, which since the 1980s 
and still develops and rethinks in view of the emergence 
of new problematic research topics. 

Analysis of research and publications. Material 
culture as a method of research finds its roots in the 
French school of anthropology (Lucien Levy-Bruhl), the 
French sociological school (Marcel Moss). The key 
representatives of substantiation of material culture as a 
method are Jules David Prown and Daniel Miller, as well as 
Michel Foucault, Michel de Certeau, Roland Barthes, Jean 
Baudrillard and Gilles Deleuze. The actualization of the 
method of material culture in the framework of modern 
design research has contributed by Arjun Appadurai, Judy 
Attfield and Tim Dant. Among modern researchers who 
analyze design and urban design in different contexts with 
the help of material culture, it is worth noting Rafael 
Cardoso, Toke Riis Ebbesen and Susann Vihma, Kjetil 
Fallan, Marinella Ferrara and Chiara Lecce, Christopher 
Tilley, Webb Keane, Susanne Küchler, Michael Rowlands 
And Patricia Spyer, Mattias Kärrholm and others. 

Purpose of the article. The purpose of the article is to 
analyze the history of the origin and development of the 
method of material culture, which is now actively used in 
applied cultural studies, in particular in the study of urban 
design. Identify opportunities for the application of this 
method in the study of Ukrainian vernacular urban design. 
Identify the main trends in the introduction of material 
culture in modern design research. 

Exposition of the main material of the study. Material 
culture is one of the thorough ways to determine the 
methodological basis for the cultural study of design, design 
practices and, including urban design in the world and in 
Ukraine. And it is in this methodological guide that the issues 
of culturology and applied aspects of research design 
intersect. To begin with, we must turn to the researchers 

who initiated the actual exploration of material culture 
outside of archeology and cultural anthropology, which will 
eventually lead us to modern views on material culture as a 
relevant approach in culturological analysis of the design of 
objects, objects of urban space – in particular. 

It is worth starting with Jules David Prown, who wrote 
the work "Mind in Matter: An introduction to Material 
Culture Theory and Method" (1982), where he singled out 
material culture at the intersection of cultural anthropology 
and archeology, emphasizing the importance of complexity 
of the human as a subject, especially in the context of 
cultural and historical dynamics. Based on this picture, 
Prown focused on the artifact as an object of design and as 
a basic form of material culture. Looking at the artifact in a 
new way, Prown was able to see in it the cultural context of 
its production and use, which has a lot to say about people 
of a certain time and space, their relationships, social 
constructs and more. And, most importantly, Prown's goal 
was to determine values, precisely through the study of 
artifacts: "Material culture is the study through artifacts of 
the beliefs – values, ideas, attitudes, and assumptions – of 
a particular community or a society of a given time. … 
Material culture is comparable to art history as a discipline 
in its study of culture through artifacts" [9, p. 220]. 

An artifact in material culture is referred to by Prown 
as an object created with a special human attitude and 
has been or is in it. If a person or people of a certain time 
valued this material object. Here is a whole hierarchy of 
values of the artifact: "In addition to material and 
utilitarian values, certain objects have aesthetic value 
(art), some possess spiritual value (icons, cult objects)…" 
[9, p. 222]. Such systematization of values leads to the 
discovery of "cultural expression" of a material object, i.e. 
opportunities for its cultural interpretation. Compared with 
historical, archaeological, sociological data, data on the 
cultural value of the artifact are the most expressive and 
revealing, because they allow through utilitarian things, 
life, everyday life to reach the level of analysis of his 
spiritual life. But such a qualitative transition is possible 
only due to a clear methodology for the study of material 
culture: "The analysis proceeds from description, 
recording the internal evidence of the object itself; to 
deduction, interpreting the interaction between the object 
and the perceiver; to speculation, framing hypotheses 

© Butsykina Y. O., 2021



~ 34 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

and questions which lead out from the object to external 
evidence for testing and resolution" [9, p. 224]. 

Thus, in the history of science, the tragic contradiction 
between the branches of the cultural and the material has 
been overcome: materiality has become one of the 
fundamental dimensions of the cultural. Overcoming this 
and similar dichotomous structures of scientific thinking, 
material culture has emerged as a new type of 
humanitarian research, which is carried out by focusing on 
distinction and its analysis in order to identify important 
structures and characteristics of culture in its material 
expression: "…material culture studies might be regarded 
as an academic manifestation of characterizations of our 
contemporary cultural condition as 'postmodern', involving 
indeterminacy, immanence or becoming, ambiguity, 
heterodoxy and pluralism" [6, p. 1]. 

This is confirmed even by the interpretation of the very 
concept of "materiality", which has evolved from "substance, 
something comprised of elements or constituents, of 
variously composed matter" to "something of value" [6, p. 3]. 
When the discussions of material objects started, they were 
usually contrasted with the human as a subject, her 
experiences, values, connections, and so on. But gradually, 
along with the change in the perspective of material culture, 
materiality began to carry a value, a subjective component: a 
thing – not just an object, but above all a carrier of certain 
benefits for a person, status, lifestyle, identity: "Material 
culture studies in various ways inevitably have to emphasize 
the dialectical and recursive relationship between persons 
and things: that persons make and use things and that the 
things make persons" [6, p. 4]. 

Daniel Miller, another classic of material culture of the 
1980s, relied on a study by the French school of 
anthropology, including L. Levy-Bruhl's idea of the 
complexity of human relationships and everyday things 
within pre-logical thinking. This applies to magical 
thinking, fetishism, totemism, and so on. In any case, a 
material object in almost any culture carried for its owner 
a set of not only functions but also values that sometimes 
even determined his destiny and life: "In many societies, 
the clothing, ornaments and tools belonging to an 
individual may be considered so integral to him or her that 
to touch or do harm to these inanimate objects in 
considered indistinguishable from taking the same action 
against the person" [8, p. 235]. 

Another important source for building the theoretical 
foundations of material culture was the French sociological 
school, and in particular M. Moss and his concept of 
exchange. Based on these powerful concepts, Miller 
formulated the socio-cultural issues of subject-object 
relations and their value aspect, which had its social, 
economic and political perspectives: "Personal property is 
best linked with communal rather than private property, 
such as state or kin-held property, since it is a statement of 
relative inalienability, such that the social subject, individual 
or collective, associated with the object retains control over 
the conditions under which it may be alienated" [8, p. 237].  

Famous French philosophers of the second half of the 
XX century allowed to reveal material culture for various 
applied cultural, social, philosophical and political studies: 
M. Foucault through systems of surveillance, approved by 
cultural norms, M. Certeau wrighting about the material 
culture of the urban environment and the practice of 
walking in the designed city, R. Barthes, J. Baudrillard and 
also G. Deleuze who critiqued consumer and material 
culture systems composed in European society.  

But contemporary researchers Toke Riis Ebbesen and 
Susann Vihma emphasize that it was the American 
anthropologist Arjun Appadurai who was able to disrupt the 
discourse of material culture in the direction of design 
research in the work "Introduction: commodities and the 
politics of value" (1986): "He states that demand can 
manipulate both production and consumption. Evidently it 
happens by means of design, among other things. These 
(design) concepts put design right in the centre of cultural 
production, in our view" [3, p. 2]. 

Other key researchers in this field were the British 
authors Judy Attfield (feminism and design studies) and 
Tim Dant (sociologist). Exploring the physical 
characteristics of design objects in historical, social and 
cultural contexts, Attfield focuses on the attitudes of 
different subjects to these objects: not only users but also 
designers. The key concepts in her research are 
appropriation (which makes Attfield focus on postmodern 
and post-colonial studies) and objectification, borrowed 
from Miller, "a concept that aims at describing how 
objects are used to construct personal identities, 
memories and emotional maturity" [3, p. 3]. Another 
important Attfield's idea is the distinction between design 
and everyday design, where "The second is the kind of 
design, which all of us produce every day, the 'wild' things 
of everyday life, the kitschy, the chic, the commonplace, 
etc." [3, p. 3]. This reasoning leads us to the actualization 
of material culture in the study of design: because the 
elements of everyday design, including vernacular, which 
is an important part of public urban space. 

As a social philosopher, Tim Dant emphasizes the 
social values of material objects, including objects of urban 
everyday life, clothing, and so on [2]. Initially, in his work 
"Materiality and Sociality" (2005) he considered these 
characteristics on a large scale, but gradually came to the 
question of how the design of an object can build or 
influence the social relations of the subjects around it, its 
users: "…the focus has moved (from the abstract value 
systems) to the meanings that arise from close interaction 
between users and things. The concept interaction is 
brought up instead of the concept sociality" [3, p. 4].  

Having considered the main ideas that emerge at the 
intersection of research in design and material culture, it is 
necessary to proceed to the actualization of this issue in 
the application to the culturological study of urban design 
itself, taking into account its specifics. 

In what follows, we will outline some compelling 
arguments as to why the discourse of material culture is 
becoming increasingly relevant in the study of urban design 
and culturological research in particular. First, Mattias 
Kärrholm emphasizes the diversity of scales of scientists' 
approaches to urban design: they are usually accustomed 
to thinking on a large scale, appropriate to urban and 
district areas: "Urban design has traditionally been seen as 
addressing the scale in-between urban settlements and 
individual buildings, but through its focus on place-making, 
it also has to acknowledge other scales. … For example, 
when Jan Gehl, Jane Jacobs or William H. Whyte are 
interested in how certain urban design aspects affect social 
life, they focus on design elements such as benches, 
specific streets or blocks, doors, pavements, and they 
seldom contemplate the role of the region or city-like urban 
morphology-nor do they include for example certain 
clothing, technical gadgets, shoes or bodily aspects, like 
material culture studies tend to do" [7]. Instead, modern 
changes in the life of the city, the experience of city 
dwellers suggest the need to change the scale of the view 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 35 ~ 

 

 

to a smaller one, to the scale of one material object, a 
detailed analysis of which can say a lot about building 
social relations attention to the diversity and pluralism of 
this experience: "Place is never produced or shaped at 
once; it develops as part of different overlapping territorial 
productions involving all kinds of activities, tempos, 
durations and materialities, and engages different kinds of 
professions as well as "civilians''. … Material factors are 
vital for the understanding of all forms of association and 
co-existence" [7]. If we apply this idea in relation to the 
Ukrainian context, then the elements of vernacular design 
of Ukrainian cities become especially important. Self-made 
signs, elements of the city's landscape and park system, 
balconies and other objects that become publicly known tell 
the culturologist much more about the state of modern 
Ukrainian society than larger-scale research objects. 

Secondly, the use of material culture in design research 
is relevant and important for designers themselves, 
because today the world's leading design communities 
recognize a certain detachment of modern designers from 
knowledge about materials and their origins, which also 
has consequences for cultural identity and consciousness 
of professionals. In order to remedy this situation, the 
professional communities of designers (in particular, 
Italian) turn to a new, complex methodology at the heart of 
their work: "In contemporary time, due to the increased 
complexity of materials and production processes, the 
design questions are more complex. Not only common 
people, but also designer today don't know how things 
are made and how materials are composed. The more 
the industrial production processes and materials are 
sophisticated, the more is the lack of knowledge about 
materials, thus effectively creates a borderline between 
designers and production. Bridging this gap represents a 
challenge to designers and especially to the design 
schools" [5, p. 490]. 

And thirdly, according to the idea of the researcher 
Kjetil Fallan, it is worth paying attention to the dual status 
of any object of everyday life: after all, it appears as both 
an instrument and a symbol. He notes that the whole 
history of design is built around this dichotomy, which is 
already worth overcoming and revealing the relationship 
between the two values of the design object, which 
reveals its dynamism depending on time, space and state 
of culture and society: "This hybrid nature of things 
becomes particularly salient in settings where the full 
range of their potential properties and performances, both 
functional and symbolic, are articulated. Nowhere is this 
envisioning of hybrid cultural values more marked than in 
marketing material, where functional and symbolic 
aspects merge into a carefully orchestrated vision of what 
the product might be" [4, p. 140]. 

Thus, given the preliminary review of the history of the 
combination of material culture as a method and research 
of urban design as a problem field, we can see a number of 
approaches within which this combination becomes 
relevant. Especially given the design of Ukrainian cities and 
its cultural research, where the need to overcome the 
dichotomy of spiritual and material culture has long been 
ripe: "As the ultimate materialist society, brimming with 
material culture like none other, we are paradoxically 
poised to discover the vast importance of immaterial 
culture – commonly labelled, in a reductive sense, as 
'information'– in shaping what we call reality" [1, p. 20]. 

Conclusion 
Culture consists of the social exchanges of people with 

each other and their interaction with things. Since its 

inception, anthropology has evaluated culture – its people 
(cultural anthropology) and its material manifestations 
(archeology) – in order to try to better understand human 
complexity and diversity. One of the most important 
artifacts of culture, design, as a form of material culture, 
can tell us about the history of its creators and the cultural 
state of society found in the artifact. 

Material culture is the study of ideas with the help of 
artifacts – values, beliefs, views and assumptions – a certain 
community or society of a certain time. Material culture as a 
study is based on the obvious fact that the existence of a 
created object is concrete evidence of the presence of 
human intelligence at the time of manufacture. These 
studies are the only way to study culture using objects as 
primary data, but for scientific purposes it can be considered 
a branch of cultural history or cultural anthropology. Material 
culture can be compared to the history of art as a discipline 
in the study of culture through artifacts. 

By performing cultural interpretation with the help of 
artifacts, we can first attract another culture not with our 
minds, the place of our cultural prejudices, but with our 
feelings. The culture being studied provides a platform, a 
new cultural position to look at our culture. 

The study of material culture can be seen as an 
academic manifestation of the characteristics of our 
current cultural state as "postmodern", which includes 
uncertainty, immanence or formation, ambiguity, 
heterodoxity and pluralism. 

Prehistoric archeology also uses material culture as the 
main source of evidence for the human past, and the study 
of material culture has always been part of social 
anthropological research that has historically been more or 
less covered and highlighted or neglected and ignored. 
Modern material culture seeks to strengthen scientific 
awareness of the nature of materiality and its 
consequences for cultural, social and historical knowledge. 

Design research must keep pace with the changing 
material culture of the modern world. One way to do this is 
to look for new aspects of scale proportionality, that is, how 
objects at one level of complexity are associated with 
another level, challenging old, established, and stabilized 
hierarchies of scale. Traditional cultural studies have led to 
the fact that different types of material values are too often 
processed in different discourses depending on their 
predetermined scale or given function, rather than on their 
role in a particular situation. 

In order to meet the current urban challenges, we need 
to identify a new perspective of urban design that can take 
into account the heterogeneity of actors of different scales. 
Thus, insisting on the importance of integrating material 
culture perspectives does not mean that urban design 
should be reduced to mobile objects; on the contrary, it 
needs to be expanded and incorporated into the broader 
discourse of material culture and culturology. 

This area of research focuses on the idea that 
materiality is an integral dimension of culture, and that 
there are dimensions of social existence that cannot be 
fully understood without it. However, "material" and 
'cultural" are usually seen as fundamentally opposite, for 
example, as physical and intellectual. Design research 
could take on the task of linking these different areas of 
knowledge, as they work on different aspects of human 
interaction with things. In particular, when it comes to the 
study of design objects in urban space, the links between 
material objects and people are conceived as related 
mainly to the sphere of everyday life, related to the 
maintenance of human life through the acquisition and 



~ 36 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

maintenance of various items. Accordingly, for a 
comprehensive cultural study of these objects and related 
processes of human life in the city, we must combine 
different methods, in particular: research of material culture 
and cultural studies of everyday life. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Cardoso Rafael. Putting the magic back into design: from object 
fetishism to product semantics and beyond / Rafael Cardoso // Art on the 
line. – 2004 – 1 (2), pp. 1-21. 

2. Dant Tim. Materiality and Sociality / Tim Dant. – Buckingham: 
Open University Press, 2005 – 154 p. 

3. Ebbesen Toke Riis, Vihma Susann. The contribution of material 
culture studies to design / [Електронний ресурс] / Toke Riis Ebbesen, 
Susann Vihma // In Connecting Fields: Does cross-pollination work?: 5th 
Nordcode Seminar & Workshop, 2006. Режим доступу: 
http://nordcode.tkk.fi/oslo.html 

4. Fallan Kjetil. Culture by Design: Co-Constructing Material and 
Meaning / Kjetil Fallan // In Kjerstin Aukrust (ed.), Assigning Cultural Values. 
– Frankfurt: Peter Lang Publishing, 2013. – pp. 135-163. 

5. Ferrara Marinella, Lecce Chiara. MADEC. Material Design Culture 
/ Marinella Ferrara, Chiara Lecce // In Senses & Sensibility'15: Design as a 
Trade. Proceedings of the UNIDCOM/IADE 8th International Conference. 
Edited by Emília Duarte, Carlos Duarte, Fernando Carvalho Rodrigues. – 
2015 – pp. 490-497. 

6. Handbook of Material Culture. Edited by Christopher Tilley, Webb 
Keane, Susanne Küchler, Michael Rowlands And Patricia Spyer. – London: 
Sage Publications, 2006. – 526 pp. 

7. Kärrholm Mattias. Scale alignment: on the role of material culture 
for urban design / Mattias Kärrholm // URBAN DESIGN International 24, – 
2019 – pp. 7–15. 

8. Miller Daniel. The artifact as manufactured object / Daniel Miller // 
In Design studies: a reader. Edited by Hazel Clark and David Brody. – 
Oxford: Berg, 2009. – pp. 231-237. 

9. Prown J. Mind in Matter: An introduction to Material Culture Theory 
and Method / J. Prown // In Design studies: a reader. Edited by Hazel Clark 
and David Brody. – Oxford: Berg, 2009, – pp. 220-230. 

 
REFERENCES 

1. Cardoso, Rafael. (2004) Putting the magic back into design: from 
object fetishism to product semantics and beyond, Art on the line, 1 (2), pp. 1-21. 

2. Dant, Tim. (2005) Materiality and Sociality. Buckingham, Open 
University Press, 154 p. 

3. Ebbesen, Toke Riis. Vihma, Susann. (2006) The contribution of 
material culture studies to design. In  Connecting Fields: Does cross-
pollination work? 5th Nordcode Seminar & Workshop. Retrieved from 
http://nordcode.tkk.fi/oslo.html 

4. Fallan, Kjetil. (2013) Culture by Design: Co-Constructing Material 
and Meaning. In Kjerstin Aukrust (ed.), Assigning Cultural Values, (pp. 135-
163). Frankfurt, Peter Lang Publishing. 

5. Ferrara, Marinella. Lecce, Chiara. (2015) MADEC. Material Design 
Culture. In Senses & Sensibility'15: Design as a Trade. Proceedings of the 
UNIDCOM/IADE 8th International Conference. Edited by Emília Duarte, 
Carlos Duarte, Fernando Carvalho Rodrigues, pp. 490-497. 

6. Handbook of Material Culture. (2006) Edited by Christopher Tilley, 
Webb Keane, Susanne Küchler, Michael Rowlands And Patricia Spyer. 
London, Sage Publications. 

7. Kärrholm, Mattias. (2019) Scale alignment: on the role of material 
culture for urban design. URBAN DESIGN International 24, pp. 7–15. 

8. Miller, Daniel. (2009). The artifact as manufactured object. In 
Design studies: a reader. Edited by Hazel Clark and David Brody (pp. 231-
237). Oxford, Berg. 

9. Prown, J. (2009) Mind in Matter: An introduction to Material Culture 
Theory and Method. In Design studies: a reader. Edited by Hazel Clark and 
David Brody (pp. 220-230). Oxford, Berg. 

 
Re c e i ve d  E d i to r i a l  Boar d  08 . 04 . 21  

 
Є. О. Буцикіна, канд. філос. наук, асист. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  

 
МАТЕРІАЛЬНА КУЛЬТУРА ЯК МЕТОД ДОСЛІДЖЕННЯ МІСЬКОГО ДИЗАЙНУ: СУЧАСНІ ВИКЛИКИ 

 
Розглянуто матеріальну культуру як один із ґрунтовних способів визначити методологічну основу для вивчення культури дизайну, 

дизайн-практик, зокрема і міського дизайну, у світі та в Україні. У статті міститься звернення до дослідників, які ініціювали фактичний 
аналіз матеріальної культури за межами археології та культурної антропології, що врешті-решт привело нас до сучасних поглядів на 
матеріальну культуру як відповідний підхід у культурологічному аналізі дизайн-об'єктів й об'єктів міського простору, зокрема. 

Здійснено актуалізацію зазначеного питання в заявці на культурологічне дослідження міського дизайну з урахуванням його специ-
фіки. Викладено деякі вагомі аргументи щодо того, чому дискурс матеріальної культури стає дедалі актуальнішим у вивченні місько-
го дизайну та культурологічних дослідженнях. Показано багато підходів, у межах яких ця комбінація стає актуальною, особливо вра-
ховуючи дизайн українських міст та його культурологічні дослідження, де давно назріла необхідність подолання роздвоєності духов-
ної та матеріальної культури. 

Ключові слова: артефакт, матеріальна культура, об'єктивація, міський дизайн, цінність. 
 

Е. А. Буцыкина, канд. филос. наук, ассист. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

 
МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА КАК МЕТОД ИССЛЕДОВАНИЯ ГОРОДСКОГО ДИЗАЙНА: СОВРЕМЕННЫЕ ВЫЗОВЫ 

 
Рассмотрено материальную культуру как один из фундаментальных способов определить методологическую основу для изуче-

ния культуры дизайна, дизайн–практик, в том числе городского дизайна, в мире и в Украине. В статье содержится обращение к 
исследователям, которые инициировали фактический анализ материальной культуры за пределами археологии и культурной антро-
пологии, что в итоге привело нас к современным взглядам на материальную культуру, как соответствующий подход в культуроло-
гическом анализе дизайн-объектов и объектов городского пространства  в частности. 

Осуществлена актуализация этого вопроса в заявке на культурологическое исследование городского дизайна с учетом его спе-
цифики. Изложены некоторые веские аргументы относительно того, почему дискурс материальной культуры становится все более 
актуальным в изучении городского дизайна и культурологических исследованиях. Показан ряд подходов, в рамках которых эта комби-
нация становится актуальной, особенно учитывая дизайн украинских городов и его культурологические исследования, где давно 
назрела необходимость преодоления раздвоенности духовной и материальной культуры. 

Ключевые слова: артефакт, материальная культура, объективация, городской дизайн, ценность. 
 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 37 ~ 

 

 

УДК 791.3+792.9 
О. О. Вербівська, студ.  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, Київ, 01033, Україна 

verolenao@gmail.com 
 

ДОСВІД АБСУРДУ:  
ЕКЗИСТЕНЦІАЛІСТСЬКА ПАРАДИГМА ТА ПАРАДИГМА ТЕАТРУ АБСУРДУ  

(НА ПРИКЛАДІ ТВОРУ С. БЕКЕТА "НЕ Я") 
 

Розкрито поняття абсурду в межах екзистенціалістської парадигми, тобто автороцентрично влаштованого 
досвіду абсурду, заснованого на втраті сенсу та відчаї екзистенційного порядку, й парадигми театру абсурду, для 
якого характерне підкреслення комічності ситуації, частково на базі аналізу монологічної вистави С. Бекета "Не Я". 
Для розгляду "Не Я" використано поняття образу-переживання, узяте зі сфери кінематографу. Компоненти образу-
переживання, що сприяють витворенню тканини кінематографічної реальності та зобов'язують суб'єкта цієї реа-
льності до тих чи інших дій, суголосні смисловій напруженості вистави, у якій найважливіше місце відведено абсур-
дистському образотворенню на базі метафори голосу, що виконує функцію екрана, за яким приховується дитяча 
травма героїні. "Не Я" відзначається емфатичним значенням абстрагованості від декорацій, завдяки чому вистава 
втрачає статус сценічної театральності. 

Ключові слова: абсурд, образ-переживання, сміх, часово-просторові координати. 
 

Постановка проблеми. Феномен абсурду має ве-
лику кількість художніх виявів, серед яких – твори 
А. Камю та представників театру абсурду. Подібні па-
радигми різняться між собою в питанні концептуалізації 
абсурду: у першому випадку абсурду відповідає світо-
відчуття, засноване на властивих екзистенціалізму по-
няттях втрати сенсу й відчаю та ілюстроване позицією 
третьої особи (автора), водночас як у другому випадку 
структурним елементом абсурду є перфорування що-
денного стану справ засобами комічного, що висвітлю-
ється безпосереднім досвідом шляхом акторської гри. 
Монологічна вистава С. Бекета "Не Я" особлива поєд-
нанням двох зазначених вище світовідчуттів. В основу 
аналізу цієї вистави взято концепт Дельоза, який він 
застосовує щодо кінематографу, а саме – образ-
переживання. Крім цього, у статті простежено роль ме-
тафори голосу, її значення для експлікації травми голо-
вної героїні в "Не Я". 

Аналіз досліджень і публікацій. Оскільки в україн-
ському гуманітарному просторі немає окремого розгля-
ду цієї вистави, тому для її розуміння стаття послугову-
ється концептами Ж. Дельоза та частково А. Камю.  

Метою статті є виявлення специфіки твору 
С. Бекета "Не Я" крізь призму ключових ознак, за якими 
впізнається явище абсурду, відповідно до парадигми 
А. Камю та представників театру абсурду загалом. 

Виклад основного матеріалу дослідження  
Досвід абсурду, представлений Камю і театром 

абсурду. А. Камю визначив поняття абсурду, що надалі 
мало вагомий вплив на культуру, у своїй роботі "Міф 
про Сізіфа" засобами тієї термінології, що відображає 
екзистенціалістське світовідчуття (попри всі спроби Ка-
мю відмежуватися від екзистенціалістів). Іронія полягає 
в тому, що стиль письма автора із притаманними йому 
мотивами свободи, бунту, активної та пасивної нігіляції, 
деструктивного усамітнення, маніакальної проблемати-
зації людей і світу практично не має жодного стосунку 
до уявлення про абсурд, що сформоване пізнішими 
культурними практиками, такими як театр абсурду. 

Ідеться про те, що персонажі творів Камю постають 
для читача нерозгаданою таємницею на тлі сухої дета-
лізації випадкових об'єктів навколишнього світу, стри-
мано-холодного опису екзистенційної кризи та своєрід-
ної констатації глухоти (лат. surdus означає глухий). 
Тобто у Камю абсурд виявляється, по-перше, індикато-
ром екзистенційної кризи, замаскованої під свою про-
тилежність у зцілювальній функції відчаю, що уможлив-
люється короткочасним удаваним відрефлексованим 

поворотом, по-друге, позначенням таких літературних 
засобів, які спрямовані а) на зовнішній, повністю диста-
нційований опис стану зі збереженням суб'єктності та 
б) мінімізацію монологічного способу передавання вну-
трішнього досвіду відчаю, що переживає головний ге-
рой. У романі "Сторонній", наприклад, усе, із чим стика-
ється читач, – це нагромадження просторово-часових 
деталей ворожого герою світу, що артикульований сло-
вами автора у звичному перебігу щоденних подій та в 
миттєвих сходженнях героя в інертний незрозумілий 
світ, який внаслідок спроб символізації розцінюється як 
умістилище втрачених сенсів. 

Після віднаходження театру абсурду запропоноване 
Камю поняття навіть у повсякденному вжитку набуває 
додаткових асоціацій, пов'язаних не так зі специфічним 
станом екзистенційного струсу як втрати сенсу та з ак-
тивними/пасивними спробами його повернення, як з 
алогічним стилем символізації певного світовідчуття, 
що ґрунтується на удаваному прийнятті стану справ та 
в такий спосіб – трансгресуванні повсякденності пара-
доксальним чином засобами самої повсякденності. За-
сновниками театру абсурду вважають С. Бекета (а саме 
його твір "Чекаючи на Ґодо") та Е. Йонеска ("Лиса спі-
вачка"). Варто відзначити той фактор, якому завдячує 
асоціація абсурду з алогічністю: ним є форма існування 
твору мистецтва, яка в цій ситуації зобов'язана театру, 
перформативному плану реальності, грі у присут-
ність/відсутність, у якій беруть участь живі герої та неа-
ртикульовані реципієнти. Іншими словами, алогічно-
сюрреалістичний вимір абсурду народжується за раху-
нок умикання інтерсуб'єктивності, знаком якої є сміх, 
представлений у творах гумором, іронією та сарказмом. 
Герої та сюжет видаються неймовірно абсурдними тим 
більше, чим більше вони виявляються приналежними 
просторово-часовим визначеностям, що конституюють-
ся абстрактним позасценічним ми-зв'язком. Бергсон, 
зазначаючи умови можливості існування феномена 
сміху, наголошує на необхідності інтерсуб'єктивної 
складової, тобто присутності певної компанії людей, які 
б перебували в одному контексті та, відповідно, голим 
фактом своєї контекстуальної наявності надавали б 
певному об'єкту/темі сенс як такий, а також статус бут-
тя-смішного [4, c. 5]. Тобто щось є смішним не з огляду 
на свою внутрішню природу, а з огляду на зовнішні де-
термінації, роль яких відіграють люди, що створюють 
сенсотворчі контексти. У випадку із театром абсурду 
логічний ряд вибудовано в такий спосіб: гумористич-
ність, притаманна творам абсурдистів, відсилає до пу-

© Вербівська О. О., 2021



~ 38 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

бліки, що, навантажуючи твір сенсами, не з'являється 
безпосередньо та не залучається до конструювання 
сюжету (що можна спостерігати в перформансах). Пуб-
ліка, яка спостерігає абсурд, є в буквальному сенсі сло-
ва перформативно оглушеною та знешкодженою. 

У творах А. Камю немає нічого алогічного та сюрре-
алістичного: інтерсуб'єктивний світ живої перформати-
вності тут-і-зараз відсутній у тексті. Саме тому в пись-
менника удоступнення опису стану справ відбувається 
тільки в модусі цілковитої дистанційованості суб'єкта, 
який, усе ж, зберігає суб'єктність картезіанського ґатун-
ку, що перешкоджає абсолютному зануренню в безглу-
здість стану справ. 

На противагу цьому в театрі абсурду йдеться про, 
по-перше, безпосередність, формально виражену вста-
новленням контакту героїв із публікою, та, по-друге, 
проблематизацію картезіанського суб'єкта. Крім цього, у 
прозі Камю монологічний простір головних персонажів 
мінімізований словами автора, внаслідок чого читач 
насправді не має можливості напряму проникнути у 
внутрішній світ персонажа, що відкривається лише в 
моменті фінального тріумфу Я – моменті символічної 
смерті. Незважаючи на те, що в театрі абсурду контакт 
із монологічним простором героя такий же безпосеред-
ній, як і сюжетно обумовлений стан справ, ключовою 
для розуміння загальної картини постає не так систе-
мою взаємно не пов'язаних монологів (ефект нерозу-
міння співрозмовниками один одного), як  глибшим за-
нуренням у внутрішній досвід героя: картезіанський 
суб'єкт, позбавлений свого текстуально зумовленого 
автора та відтворений через вербально-невербальні 
виміри індивідуального досвіду, перетворюється на 
сукупність епізодів безглуздості, що пульсують. У тако-
му дійстві його вчинки, семантична наповненість довгих 
і коротких реплік, сюжетні повороти, згини та видов-
ження, взаємодія персонажів, що оточені часом мініма-
льною кількістю сценічних декорацій, – усе не має сен-
су тією мірою, якою йдеться не про його відсутність, а 
про його банальну неможливість надійти, заявити через 
нашарування аудіальної глухоти про свою присутність. 

Чи є в абсурді місце для сміху, легітимованого гори-
зонтом інтерсуб'єктивності? Артикуляція вмісту внутрі-
шнього досвіду (у порівнянні із зовнішньо оформленим 
вмістом на прикладі героїв Камю), що стирає межі  
суб'єкт-об'єктності, – то пряма дорога до чорного гумо-
ру, що прокламує антицінності. Абсурдистські п'єси за-
являють про себе в чомусь на кшталт непристойного 
беззвучного сміху, що нейтралізує безглуздя екзистен-
ційних взаємозалежностей. Варто доповнити перфор-
мативний модус існування абсурду в модусі алогічності 
феноменом творчості французького режисера Бунюе-
ля. Його кінокартини відзначаються превалюванням 
онейричних мотивів у розгортанні сюжетів, які часто 
міксують та паралелізують релігійні змісти зі змістами 
сексуальними, що результується в декоративній функції 
сюрреалістичних деталей сюжету. Бунюелівські персо-
нажі сміхотворні та безглузді, проте не тому, що вони 
добрі чи злі, а лише тому, що вони – заручники ситуації, 
залежні від реальності несвідомих імпульсів, що окрес-
люють повсякденність, за межі якої неможливо вийти.  
Тобто саме у кіно як синтетичному виді мистецтва, в 
якому накладаються візуальні та аудіальні виміри фун-
кціонування знаку, що супроводжуються ефектом так-
тильності (ефектом доторкування до поверхні культу-
ри), у якому спостерігаємо резюмування часу та прос-
тору (Мукаржовський говорить про резюмування дії [1]), 
за рахунок патологізованого множинністю горизонтів 
кінематографічного суб'єкта відбувається абсурдизація 
реальності. Ми навіть наважимося зробити дещо ради-

кальне припущення про те, що базовими шарами дос-
віду абсурду є його форма експлікації в театрі та кіно – 
єдино можливих видах мистецтва, що відкриваються за 
завісою інтерсуб'єктивності. Необхідно звернути увагу на 
те, що алогічність, яка проглядається в абсурдистських 
творах, та пов'язаний із цим акомпанемент чорного гу-
мору, попри інтуїтивне бажання проасоціювати її чи то за 
суміжністю (метонімія), чи то за подібністю (метафора), 
може постати тільки як скупчення сюрреалістичних дета-
лей, які випадають із реалізму, роблячи його недієздат-
ним та протиставляючи йому світ різких контрастів. 

Для прикладу варто розглянути назву п'єси Йонеско 
"Голомоза співачка", що допоможе збагнути механізм 
роботи алогічного образотворення. Якщо вдатися до 
послідовності вільних асоціацій, розташованих відпо-
відно до органів чуття художнього об'єкта галюцину-
вання, то можна запитати про те, які потенційні асоціа-
ції виникатимуть внаслідок спроб уявити співачку, що 
не має голосу (драматична суперечність аудіального), 
та сліпу співачку (драматична неповноцінність фізично-
го тіла візуального). В обох випадках ми маємо справу з 
деталями однієї й тієї самої реальності, драматизація 
якої замикається горизонтами вловимого досвіду орга-
нізації цілком передбачуваних тропів. У випадку з "Го-
ломозою співачкою", по-перше, треба відзначити те, що 
ця назва утворилася внаслідок  обмовки актора, та, по-
друге, абсурдність такого формулювання полягає у 
природі зміщення в напрямі від буквальної речі до її 
переінакшення в подобі нерозв'язаного антиобразу: 
якщо поняття співачки вважати буквальною річчю, що 
має певний зміст, а поняття німої співачки кваліфікувати 
як оксюморон, або діалектичний синтез, то поняття лисої 
співачки, що не містить ні доповнювальних, ні опозицій-
них відтінків, вказуватиме на антиобраз – те, що напряму 
не породжується вихідною буквальною річчю, проте ви-
никає в ролі побічно-зайвого продукту сенсотворення. 
Антиобрази у п'єсах абсурдистів конструюють безглуздя 
повсякденності, легітимоване інстанцією інтерсуб'єктив-
ності, що затверджує сміх у ролі реакції на незрозуміле, 
на те, що не піддається схопленню. 

Абсурдизований простір у контексті перформа-
тивного характеру образу-переживання у творі 
С. Бекета "Не Я". Ж. Дельоз у своєму двотомнику "Кіно" 
розробляє класифікацію кінематографічних образів – 
часово обмежених, серійно організованих відрізків кі-
нематографічної реальності [7]. У контексті пропонова-
ної статті важливо розглянути образ-переживання, для 
якого характерна абстрагованість від просторово-
часових параметрів кадру, що артикулюються збільше-
ним планом, та максимальна концентрація суб'єктності 
наратора, монолог якого подається в необробленому 
вигляді. Тобто суб'єкт (наратор) кінематографічної реа-
льності абсолютизований, а об'єкти, зі свого боку,  
суб'єктивовані, внаслідок чого спостерігається постійне 
коливання між суб'єктом-персонажем та об'єктом-річчю. 
Однак образ-переживання відображає не цілісного ав-
тономного персонажа: йдеться про певну частковість, 
фрагментарність, з якою суб'єкт даний та заданий за 
допомогою обличчя та його динамічних елементів, та-
ких як міміка. Збільшений план – це завжди апофеоз 
переживань, узятих у першопочатковому вигляді, або ж 
світ очима суб'єкта, який відчуває погляд анонімного 
Іншого. У цьому сенсі образ-переживання чудово узго-
джується із концепцією, закладеною в монологічній ви-
ставі С. Бекета, в якій, по-перше, героїня представлена 
в частинний спосіб та, по-друге, аудіальний вимір ви-
стави гіперболізований за рахунок освітленого рота (пе-
вного аналога кінематографічного збільшеного плану). 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 39 ~ 

 

 

Якщо в А. Камю ми стикаємося з екстеріоризованим 
внутрішнім досвідом відчуження головних героїв, відт-
вореним традиційною манерою письма від імені автора, 
а в театрі абсурду – з безпосередністю такого пережи-
вання, що, відкриваючись живим утіленням безглуздос-
ті, може обернутися небезпечно-наївним комізмом дій-
сного стану справ, то у сценічному монолозі Бекета під 
назвою "Не Я" поняття абсурду набуває значення аж 
ніяк не специфічного комплексу відчуттів, через які про-
ходить літературний персонаж та які конституюють ек-
зистенційну кризу, а сфери нерозгаданого досимволіч-
ного вузла, за яким стоїть ретельно замаскована трав-
ма. Згідно з Бекетом вистава "Не Я" має бути оформ-
лена в такий спосіб: темна сцена, освітлений прожекто-
ром рот героїні монологу та темна постать збоку від 
сцени, своєрідний вільний слухач. Текст, що промовляє 
героїня, виконаний у манері потоку свідомості, у якому 
виринають травматичні переживання, утворені суміш-
шю притлумлених спогадів та сьогодення, – така собі 
біографія одного колапсованого Я, не випадково ініці-
йованого природно відкритою частиною тіла, тобто ро-
том. Вона описує своє народження як "звідти – сюди" 
(out into this), по суті залишаючись у такому стані протя-
гом усього процесу своєрідного самовиголошення. Во-
дночас можна помітити, як вона заявляє про своє буття 
шляхом "Не Я" із самого початку свого існування: акт 
називання – як, з одного боку, символічне присвоєння 
речі чітко визначеного символічною системою місця та 
надання гарантії безпеки від загрози з боку ворожого 
нелюдського світу та, з іншого боку, убивство приморді-
альної сутності речі, її муміфікація, що сигналізує по-
двійне народження, – відсутній у випадку із головною 
героїнею, яка, по-перше, вважає своїх батьків невідо-
мими та, по-друге, не може згадати власного імені, по-
яснюючи невдалість своєї спроби його неважливістю 
("called… no matter") [2]. 

Нав'язлива компрометація власної персони, мазохі-
стична згода на будь-які покарання разом із посиленою 
акцентуацією нестерпності страждань, миттєві спалахи 
світла й темряви, що супроводжуються тремтінням пе-
ред абстрактним божественним Іншим, – усі ці текстуа-
льні деталі болісного прокручування "звідти – сюди" 
створюють тло первинного абсурду, досимволічного та 
запаморочливого, чужого статичній автороцентричній 
прозі та динамічному перформансу сміхотворення, 
абсурду народження, що ніби ставить під сумнів імові-
рність смерті. Цей монолог є спробою узвичаїти час у 
зворотному напрямку, перетворити його на норму па-
тологічного повсякдення, муміфікувавши момент на-
родження: відтак будь-яка теперішня мить означатиме 
ремінісценцію народження, первісного страху перед 
входженням в інший світ, фатальність якого полягає в 
тому, що він єдино можливий і що "звідти" можна пот-
рапити тільки "сюди". 

Усе ж звернімо увагу на образ голосу: головна геро-
їня – це рот разом зі своїм ефектом, голосом, що арти-
кулює нав'язливий монолог. Чи можна сказати про геро-
їню щось більше, аніж відзначити обмежений темнотою 
простір сцени та яскраво освітлену одну художню де-
таль, яка навіть втратила значення саспенсу, екзистен-
ційної напруги? Якщо йти згідно з текстом, то склада-
ється враження, що життя героїні вимірюється лишень 
звуками та здатністю їхнього відтворення: вона описує 
себе як безмовну (німу) дитину, батьків – як невідомих і 
нечуваних, водночас будь-які її відчуття завжди супро-
воджуються гудінням у вухах, а перші спроби заговори-
ти суголосні повторному, символічному, народженню, 
коли в зовнішній світ надходять слова, а не звуки. Не-
дарма один-єдиний образ, що постає на сцені, за раху-

нок метонімічних зсувів вибудовує символічний ряд 
комплексів підконтрольних значимостей, серед яких 
найбільш повторюваною виявляється серія материнсь-
ка утроба/голос: богом забута діра ("godforsaken hole"), 
що апелює одночасно до а) материнського організму 
(до-світ), резервуару комфорту та симбіотичної єдності, 
та б) роту героїні, що здійснює перформанс монологу-
крику, нездатного бути почутим у байдужому світі. 

Можливо, голос – це саме те, що залишилось після 
травми, внаслідок якої тіло самознищилося. Однак рот 
старої жінки, який надає довколишньому простору зна-
чення абсолютності, тотальної закадровості, з якої не-
можливо втекти у фокусовану об'єктивом, нашаровану 
символами предметну реальність, є знаком переживан-
ня, посередником монологу про вічне Ніщо – вічне тією 
мірою, якою час зворотний, а кожна нова подія засвід-
чує ремінісценцію конвульсивного самонародження. 
Ось вона, кульмінація чергування суб'єктивного й об'єк-
тивного сприйняття – коротка мить взаємодії наївної 
безпосередності, властивої картезіанському монологіч-
ному суб'єкту, та стороннього погляду автора, що підш-
товхує героя до поліфонічного забуття внутрішньої су-
б'єктності та розчинення тілесності в оральних імпуль-
сах хвилювання темряви. Проте образ-переживання не 
тільки перетворює збільшений план людського обличчя 
в емоцію, а й будь-якій незначній деталі побуту чи ін-
тер'єра надає статусу людського обличчя. Дельоз вда-
ється до прикладу зі збільшеним планом годинникового 
циферблата: фіксація подібного предмета сигналізує 
афект тривоги, антропологізує годинник, який ніби про-
зирає в темні глибини глядацького єства [7]. Однак рот 
старої жінки як образ-переживання – це трансгресоване 
обличчя, по-грубому матеріалізоване перерахованими 
головною героїнею складовими голосу, серед яких губи, 
щоки, щелепи та череп, який весь час приховує гудіння у 
вухах. У зазначеному випадку ми маємо обличчя без 
обличчя, з-під якого шматок оралізованої плоті монологі-
зує травматичний досвід народження, забуття та втрати.  

Якщо в кінематографічному образі-переживанні іс-
нує незіставність тотальної художньої деталі та нечітко-
го тла, з якого вона виділяється, тією мірою, якою часо-
во-просторові координати подолані, то в образі-
перцепції, що з'являється на сценічному просторі, незі-
ставність перестає бути вирішальною для конституції 
художньої деталі: актор-об'єкт у "Не Я" не має тла, з 
якого він міг би бути виокремленим технічно-вира-
жальними засобами. Точніше було б сказати, що роль 
тла відіграє не загальноприйнята довколишня предме-
тність, а позапредметна закадрова реальність, що ви-
мушена бути декорацією, реальність великого Ніщо, 
яке помітне тільки на тлі художньої деталі. Іншими сло-
вами, актор-об'єкт направду є тлом, що виділяє примо-
рдіальну порожнечу "Не Я", богом забуту діру, яка сти-
снута до рівня тілесного згустку говіркої відкритості. 

За межами того, чим є Не Я, розміщується невідре-
флексований безпросторовий простір, у якому немож-
ливий жоден звук, жоден погляд. Сценічний монолог 
актора-об'єкта розрахований на глухого: голосовий 
комплекс, що застиг образом-переживанням, перетво-
рився у сценічну перформативність кінематографічного 
кадру, голосовий комплекс, що розповідає про своє 
народження із німоти, орієнтований на самого себе, 
виринаючи із абсолютної темряви. Зазначена вистава 
абсурдна саме тому, що головний герой не повноцінна 
людина, а лише певна частина тіла, п'єса не обмежу-
ється формальними межами сцени, а продовжується в 
уявлювану нескінченність довкола освітленої прожек-
тором травматичної (з погляду символізації) частини 
тіла, інтерсуб'єктивна складова існує не як законода-
вець доцільності сміху, а як відсутня структура, що про-



~ 40 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

валюється в ізольованому монолозі знеособленого су-
б'єкта. "Не Я", відокремлюючись від особистої історії в 
процесі засвідчення інстанцій походження (батьків) си-
мволічно невідомими та видобуваючи із множини до-
вколишніх предметностей кінематографічно зумовле-
ний акцент на образі голосу та першопочаткового гудін-
ня, глушить інтерсуб'єктивний сміх, продиктований ало-
гічністю, доводить його недієздатність.  

Висновок. Феномен абсурду передбачає: 
• суб'єкта чи то а) дистанційовано автороцентрич-

ного, чи то б) десуб'єктивованого перформативністю 
інтерсуб'єктивних значимостей, чи то в) штучно кадро-
ваного образом-переживанням, що відсилає до постт-
равматичної фрагментації;  

• публіку-реципієнта, що представлена перформа-
тивним виміром чорного гумору та пов'язаною із цим 
реакцією у вигляді сміху;  

• довколишню предметність, що в одних випадках 
слугує тлом, а в інших – своєрідною деталлю на позна-
чення досимволічного світовідчуття.  

У творчості А.Камю ми зыштовхуэмося із максима-
льно об'єктивованим словами автора внутрішнім досві-
дом екзистенційної кризи, яку переживають персонажі, 
а отже, – із дистанційованим позиціюванням світу. За-
значений стиль літературного письма, який є прозовим, 
провокує асоціації абсурду із безглуздістю дійсності та 
дезорієнтованість як наслідок такого відчуття. У твор-
чості представників театру абсурду із суто технічних 
причин дистанція руйнується: реципієнт, з одного боку, 
стикаэться із безпосередністю внутрішнього досвіду 
кризи персонажа та в буквальному сенсі слова втратою 
слуху (його та своєю), та, з іншого боку, він постає інте-
рсуб'єктивним легітиматором безглуздості, переймаючи 
на себе роль розладнаного сміху. У випадку із театром 
абсурду поняття абсурду стає набагато ближчим до 
алогічності та сюрреалістичності. У монологічній виста-
ві С. Бекета "Не Я" ми можемо спостерігати взагалі ціл-

ковиту руйнацію класичного бачення театру: актор, 
представлений лише своєю частиною (а саме освітле-
ним прожектором ротом), та відсутність світла як деко-
рацією – усе це створює враження досимволічного пер-
вісного абсурду, з якого викинуто суб'єкта, світло та 
публіку. Відтак поняття абсурду тут виходить за межі 
категорій алогічності та сюрреалістичності: абсурд у 
"Не Я" – то світовідчуття жаху. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ 

1. Мукаржовский Я. Исследования по эстетике и теории искусства / 
Я. Мукаржовский. – М.: Искусство, 1994. – С. 396–410. 

2. Beckett, S. Not I / S. Beckett. – London: Faber&Faber, 1973. – 16 p. 
3. Beckett, S. Waiting for Godot: A Tragicomedy in Two Acts / 

S. Beckett. – New York: Grove Press, 1954. – 132 p. 
4. Bergson, H. Laughter: An essay on the meaning of the comic / 

H. Bergson. – New York: Macmillan Company, 1911. – 200 p. 
5. Camus, A. The Myth of Sisyphus / A. Camus. – New York: Penguin 

Random House, 2018. – 160 p. 
6. Camus, A. The Stranger / A. Camus. – New York: Penguin Random 

House, 1989. – 123 p. 
7. Deleuze, G. Cinema 1: The Movement-Image / G. Deleuze. – 

Minneapolis: University of Minnesota Press, 1997. – 250 p. 
8. Ionesko, E. The Bald Soprano and Other Plays / E. Ionesko. – New 

York: Grove Press, 1982. – 160 p. 
 

REFERENCES 
1. Mukarzhovskij, J. (1994). Issledovanija po jestetike i teorii iskusstva. 

[Research on poetics and the theories of art]. Moskow, Iskusstvo. 
2. Beckett, S. (1973). Not I. London, Faber&Faber. 
3. Beckett, S. (1954). Waiting for Godot: A Tragicomedy in Two Acts. 

New York, Grove Press. 
4. Bergson, H. (1911). Laughter: An essay on the meaning of the 

comic. New York, Macmillan Company. 
5. Camus, A. (2018). The Myth of Sisyphus. New York, Penguin 

Random House. 
6. Camus, A. (1989). The Stranger. New York, Penguin Random 

House. 
7. Deleuze, G. (1997). Cinema 1: The Movement-Image. Minneapolis, 

University of Minnesota Press. 
8. Ionesko, E. (1982). The bald soprano and other plays. New York, 

Grove Press. 
 

Надійшла  до  редколег і ї  26 .0 3 . 21  

 
H. O. Verbivska, Student 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

THE EXPERIENCE OF ABSURDITY: EXISTENTIALISTIC PARADIGM AND PARADIGM OF THEATRE OF THE ABSURD  
(WITH REGARD TO SAMUEL BECKET'S PLAY 'NOT I') 

 
This article circles around the phenomenon of absurdity and absurd which appears to be greatly elaborated by Albert Camus and Theatre of the 

Absurd. The article reflects mainly upon Becket's dramatic monologue "Not I", which might be characterized as a sort of missing link between two forms 
of absurd. The style of Albert Camus puts emphasis on the inner experience extrapolated by means of the author. In this sense, the feeling of despair 
and existential crisis, typical for existentialism in general, brings into existence the absurdity of being as such. In comparison with that, the manner, in 
which Theatre of the Absurd presents current states of things, organizes the comic dimension of a given situation. To put it another way, Theatre of the 
Absurd sets up living intersubjectivity, which is a sense-formative precondition of the laughter, and dynamic omnipresence of the inner experience 
literally declared on the scene. Becket's "Not I" deploys, on the one hand, the existentialistic understanding of human beings, and, on the other, the 
theatrical representation injected with intersubjectivity. The article takes into account Deleuzian approach towards cinematography in order to 
conceptualize Becket's play. The notion of affection-image, which is taken from Deleuze, illustrates the structure and essentially the nature of images 
taking place in "Not I". Becket draws special attention to the image of the voice with regard to audial metaphors, which the main heroine uses during all 
the time of self-enunciation. Behind the words that she speaks there is an implicit trauma, which is unknown to the contemplators of the performance. It 
is noteworthy to admit that the organization of the play makes visible only the mouth of the heroine whereas everything remains in the shadows. 
Deleuzian affection-image deals with annihilated spatial-temporal coordinates and absolutization of the face (faceification). The quality of metaphors in 
the monologue and the decoration of space establish the phenomenon of absurdity in Becket's "Not I". 

Keywords: absurd, affection-image, laughter, spatial-temporal coordinates. 
 
Е. А. Вербивская, студ. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, Киев, 01033, Украина 
 

ОПЫТ АБСУРДА: ЭКЗИСТЕНЦИАЛИСТСКАЯ ПАРАДИГМА И ПАРАДИГМА ТЕАТРА АБСУРДА 
(НА ПРИМЕРЕ СПЕКТАКЛЯ С. БЕККЕТА "НЕ Я") 

 
Рассмотрен монологический спектакль С. Беккета "Не Я" в рамках существования двух форм абсурда – автороцентрически упо-

рядоченного опыта абсурда, основанного на утрате смысла и отчаянии экзистенциального порядка, а также сценически детермини-
рованного абсурда, который чувствуется непосредственно и для которого характерна акцентуация комичности ситуации. Для ана-
лиза "Не Я" берется понятие образа-переживания, имеющее важное значение в кинематографическом подходе Делеза. Компоненты 
образа-переживания, принимающие участие в формировании ткани кинематографической реальности и накладывающие свои обяза-
тельства по отношению к действиям субъекта, параллельны смысловой напряженности данного спектакля, в котором важное мес-
то отведено абсурдистскому образотворчеству на базисе метафоры голоса, который функционирует как экран, скрывающий детс-
кую травму главной героини. "Не Я" отличается эмфатическим значением абстрагированности от декораций, благодаря чему пьеса 
утрачивает статус сценической театральности. 

Ключевые слова: абсурд, образ-переживание, смех, временно-пространственные координаты. 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 41 ~ 

 

 

УДК 78.01: 7.071.5 
I. V. Zhyvohliadova, Ph.D., Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

irinavictz@gmail.com 
 

THEORY AND PRACTICE OF CREATIVITY: CHALLENGES OF THE "PANDEMIC TIMES" 
 

The article is devoted to the analysis of the problem concerning adapting the art world to the challenges of the global crisis of 
co-creation caused by the current pandemic situation. The study is based on the understanding that in these extraordinary 
circumstances the co-creation  becomes an effective form of cultural resistance to social distance. The times of "crisis creativity" 
is analyzed, which becomes not just a time of "responses" to external challenges that have been accumulated for years, but a 
time of self-organization, self-ordering of the art world (museums, art galleries, art industry, creativity of individual artists). The 
analysis of the collective efforts of world museums to maintain the world of art through the creation of forms and methods of 
artistic communication is made. 

Keywords: "pandemic times", the world of art, contemporary creative museum practices, co-creation, artistic communication, culture of 
perception. 
 

Formulation of the problem. Significant changes that 
characterize the current socio-cultural situation have 
exacerbated the problem of adaptation of the artistic 
environment to the challenges of the global crisis of co-
creation, which is caused by the current pandemic situation. 
In conditions of forced self-isolation, when the direct social 
contacts are limited and most of the time a person is 
separated from public spaces, creativity and art are 
becoming socially necessary to overcome another problem – 
"loneliness epidemic" [9]. Thus new models of creativity for 
the ability to create conditions for the preservation, 
maintenance and exchange of personal experiences in real 
time, which is formed by the previous history of dialogue – 
creative communication between author and viewer, arise. 
The question of developing new ways for people to perceive, 
experience, create, evaluate and appreciate art, to share this 
experience has become urgent. 

In these extraordinary circumstances, it is co-creation 
that becomes an effective form of cultural resistance to 
social distancing, counteracting the chaos of thoughts, 
feelings and actions. It also provokes the increased attention 
of scientists – theorists and practitioners of the art world to 
the problems of humanization of all areas of human activity, 
including its communicative component. Changes in socio-
cultural reality are accompanied by the establishment of an 
understanding of creativity as a complex multidimensional 
and multifunctional cultural artistic and aesthetic 
phenomenon, which unfolds its potential forces at different 
levels of human development of the subject.  

Analysis of research and publications. The 
problematic range of artistic and aesthetic sphere of human 
life, creativity in particular, its multifaceted research is 
increasingly marked by anthropological orientation. There 
is a gradual shift in definitions of art as an artistic activity in 
the field of development of the subject of culture as a whole 
and artistic perception in particular. The present is marked 
by the tendency of researchers to turn to interdisciplinary 
and systemic approaches that allow us to consider art as a 
multidimensional socio-cultural phenomenon (A. Lilov,  
V. Panchenko, O. Pavlova, Y. Lotman, V. Dniprov, WS 
Smith, B. Davis). Scientific and theoretical explorations 
concerning the diversity of space-time reality, possibilities 
and actors of its artistic creation, representation and 
perception are presented by the works of S. Stoyan,  
T. Adorno, M. Horkheimer, N. Rea, W. Benjamin, B. Groys, 
L. Mumford . The problem is also developed within the 
understanding of artistic activity as a process of historical-
subject objectifications of the subject (L. Vygotsky,  
V. Ivanov, E. Ilyenkov, G. Chistyakova). 

Modern analysis of artistic practices of creativity 
focuses on finding and using those conceptual approaches 
that would provide an opportunity to instrumentalize the 

social and communicative resources of art and its 
representatives. In particular, understanding the 
uniqueness of artistic and aesthetic experiences of co-
creation, problems of contemporary dialogue of cultures, 
including creative dialogue of artists – authors, performers 
and their audience, occurs in the context of searching for 
resources of relational and participatory approaches  
(C. Bishop, N. Bourriaud). 

The purpose of the article is to analyze the problem 
of adaptation of the artistic environment to the challenges 
of the global crisis of co-creation caused by the current 
pandemic situation, as well as the introduction of innovative 
forms of creative communication by collective efforts of the 
world's most famous museums. 

Exposition of the main material of the study. The 
problem of physical survival of mankind in a global 
pandemic has become a problem of the art world' survival, 
a problem of freedom and accessibility of artistic 
communication as a public good. Accordingly, the question 
of the creative creation of resources for the institutional 
exhibition spaces as well as the development of artistic 
communication as a form and way to promote social 
unification and community improvement, arises. It 
maintains a sense of unity in the "broken" individualized 
world, which in turn is a moral and spiritual basis of 
coexistence [5, p. 263]. 

Today, the development of art is directly related to the 
significant transformations of artistic communication 
systems that have developed over the centuries. This is a 
socially important process of raising sensory-emotional 
communication to higher levels of dialogical aesthetic 
development of the world. Many modern actors of socio-
cultural interaction are in search of new forms of artistic 
communication that would contribute to the realization of 
the aesthetic potential of art and, at the same time, give it a 
new quality. Among art scholars and practitioners there is 
an understanding that they are dealing with a complex 
process of sensory-practical spatio-temporal organization 
of the human life. At the same time, there are many fears 
that "concepts such as originality (superiority in something) 
and creativity (creating something out of nothing) are 
gradually moving away from the new cultural landscape," in 
which their place is taken by creativity as "a selection of 
cultural objects and their implementation in different 
cultural contexts" [3, p. 118]. 

It is known that transformations in the emotional and 
sensory sphere significantly affect the structure of 
motivations and needs of different content load. Creative 
activity requires a person to strain, update and integrate his 
basic characteristics as a subject of action. The art 
organizes and directs the comprehension of the world, 
possessing the exceptional possibilities of the culture of 

© Zhyvohliadova I. V., 2021



~ 42 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

aesthetic experiences. The object of the latter is the 
spiritual objectivity of human culture. The subject of artistic 
activity becomes a special work of emotional and sensory 
world creation  according to the laws of beauty. The 
content of this experience may not be realized by a man. 
But, as a rule, it is being felt by a person in the form of a 
deep experience of expanding the inner boundaries of 
existence, participation in the universal world. 

Modern realities complicate the artistic and aesthetic 
level of the system of the human-world relations. Within the 
complex system of relationships between the cultural 
environment and the creative realization of a man, a new 
artistic and aesthetic way of transforming from an object of 
various socio-cultural influences to the active subject of 
culture. Also a new "way to resist of the triumph of invested 
capital, whose title as absolute master is etched deep into 
the hearts of the dispossessed in the employment line "[6].  

Understanding art as a way of organizing the space of 
co-creation, human interaction in art form reveals a range 
of issues. The one of them is the problem of transforming 
the museum world into a space of activities, which would 
contribute to harmonizing valuable principles of human life, 
the creation of a unique way to ensure the inheritance of 
human development in the artistic subject-sensory form, 
through which a man brings himself into a state of 
dialogical openness of the world. The joint activities of 
many actors in the art space, including museums and 
galleries, are now aimed not only at supporting their own 
physical existence. The search for new forms of the 
audience involvement takes place in the broader context of 
work on the "quality of relations" [1, p. 156], creativity and 
audience culture [2]. 

Galleries and museums struggle to save their ability to 
be not only a demonstration site for the results of the 
creative imagination of artists. They have always been a 
place of communication for different actors, who, each one 
in his own way, are interested in the sustainable 
functioning of such spaces outside their own homes, 
studios, offices. The search for ways of artistic 
communication in the period of increasing social distance 
forced not only to digitalize the subject part of the artistic 
exposition treasuries, but also – to work on a radical 
change in the formats of events. Museums are becoming 
inclusive institutions. They became not only premises for 
exhibiting artifacts of culture, works of art. It is a space for 
creativity and the exchange of a variety of human 
experiences. The sustainable future of art receives 
resources that are opened up through the accumulation of 
cultural capital of solidarity actions and an attentive attitude 
to their quality in the process of innovation. 

Many cultural figures see prospects for maintaining a 
creative atmosphere in developing the potential of virtual 
art shows. Through the efforts of many actors, the "online 
biennial era" [12] is coming. This format allows not only to 
present hundreds of works by many artists to a large 
audience from around the world. The boundaries of art 
works and exhibition spaces, which are narrowed by the 
physical absence of spectators, are removed due to the 
expansion of live content. It's not just video reviews, 
curatorial tours. Innovative forms of creative 
communication are introduced: series of podcasts, public 
interactive newspapers, lectures, conversations, 
discussions, seminars. Meetings with artists – exhibitors, 
scientists, cultural managers, politicians and philosophers – 
take place live. Within the framework of the exhibitions, the 
museums cooperate with artistic performers – 
choreographers, dancers, actors, musicians, who perform 
a specific inclusive one-time work live in the museum. 

In addition to the museums of the classical type, there 
are active museums focused on modern visual studies of 
the human world [7]: a series of animated GIF files of 
various authorship are installed in the premises. In parallel 
with the exhibition halls, the files are placed on a free 
Internet platform. This allows viewers to complement the 
reality of the finished work, creating their own background 
images. At the same time, everyone can join an online 
conversation with artists who talk not only about how they 
created art objects, but also what pushed them to do so. 
The conversation reveals how they control their reality. 
Digital platforms are being created to provide space for 
cultural events. They can be visited by anyone. For those 
interested in art, in spiritual, intellectual, sensual "journeys", 
the distance to galleries, museums, theatres and concert 
halls is reduced to the size of one button of a computer 
mouse. Opportunities to independently organize and 
update human perceptions and relevant experiences are 
simplified. The user is able to explore artistic images, 
enlarging individual parts, details of the picture, to view 
them several times in a random order. This gives the 
opportunity to focus on what was previously hidden from 
a view. Such opportunities enrich the resources of 
figurative associations, the experience of their creation 
"by heightened presence of mind" [8]. This is a conscious 
study of the world of the Other (the author of the work), in 
which his own world is revealed – in familiar objects, 
phenomena, sensations, by focusing on details to 
consider what was previously impossible, to reveal 
hidden meanings. In this "discovery – recognition" 
communication "author – viewer" acquires a new meaning, 
which becomes unexpected for both. 

At the same time, collective efforts to support the art 
world through the creativization of forms and methods of 
artistic communication, exacerbate another problem. "The 
core of modern artistic experience is the real or symbolic 
presence of the audience before the work" [4]. It is known, 
that enrichment with direct experience of creation of art and 
aesthetic values is impossible without socialization of 
results of individual productive activity. The absence of the 
latter makes it impossible to express oneself, stopping the 
activity at the level of an internal monologue. Modern 
advanced technologies make it possible to make this 
experience flexible, free and accessible. It provides an 
opportunity to feel the atmosphere of direct presence and 
co-creation. Also, the digital format allows you to recreate 
the event, enjoying the impressions that each time arise 
from the experiencing "the world for the first time". 

But it is clear that all this will not replace a living unique 
"meeting" with art, intense in impressions and emotional 
work creative communication. There is a real danger that 
the Internet, as a tool for maintaining and facilitating social 
ties,  threatens alienation and even greater isolation by 
cultivating a passive culture of consumption. In addition, 
there is the problem of reproducing the art work in the web 
space, which unique existence had its history not only of 
creation but also of perception and its contextual features [8], 
that turns passive contemplation into active research. 

Lack of direct audience and creative communication 
during the "pre-pandemic period", the need for those forms 
of artistic communication that would not broadcast the 
finished reality (which is usually only a substitute for the 
world of creations – a kind of placebo, which only 
enhances loneliness and lack of desired harmony), the 
need for inspiration (the latter is remembered as one of the 
best  dialogue type – unity with the world) directs the 
collective efforts of the world's most famous museums to 
support both the art world and the values of human 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 43 ~ 

 

 

communication and mutual understanding in search of 
innovative forms of communication, its support. 

Instead of isolated consumption of images, museums 
offer online tours, which allow to get acquainted with the art 
space and its exhibits for free. They provide an opportunity 
to view their collections, filtering them not only by authors' 
names, cultural epoch, but also by keywords in the title of 
the work, style, nationality of the author, even by the former 
owner of the work. The viewer gets the opportunity to view 
the most important artifacts in 360 degrees and get 
additional information about the history of it. To stimulate 
maximum presence, the user gets the opportunity to move 
around the museum, enjoy the architectural and garden 
design, , which is impossible during the usual visit. Virtual 
tours have a specific focus. Due to the narrativization of the 
space provided for use, well-known and little-known 
exhibits begin to speak to the audience in the "living" 
language of authors, works, their characters and cultures. 
The world of art is revealed through the stories of the birth 
of artistic authorship, the relationship between art and 
politics, the creative search for images and expression of 
the life' and human body' s movements, its plasticity 
through painting and sculpture. 

"In such a situation, the viewer is in an unstable 
position between the passive consumer and the witness, 
client, guest, participant, employee or even the main actor" 
[4]. Traveling through virtual halls, a person becomes a 
researcher of mythological sources of inspiration for 
musicians, painters, sculptors, cinematographers [17]; 
together with composers explores the intersection between 
visuals and musicality, browses the exhibits of the art 
gallery, learns about the history of their "life", joining the 
proposed podcasts, listening to musical creative reactions 
to these works and thus becomes a participant in creative 
dialogue between the arts of sound, harmony, song and 
visual image; experiments with collage techniques [20]. 

Interactive applications of various degrees of 
complexity are offered for children, which allow to create 
not only art works, but also personal exhibition spaces 
[20].They are created in such a way as to stimulate joint 
creative interaction, inspiring all family members to explore, 
create, learn, share impressions, thoughts, skills. This 
experience is obtained through a thematic combination of 
works of fine arts, music, literature [21] and cinema. 

Each of the virtual visitors has the opportunity to 
explore a large collection of art exhibits at their own 
request. Museums also offer to enjoy their own creative 
discoveries in the proposed conditions of curatorial 
collections. They provide opportunities to learn about the 
unknown cultural achievements of mankind, its memory, 
love, desires, traumas and ups and downs, humor and 
suffering, proposing new visions and interpretations of 
museum exhibits, using their historical and artistic destinies 
to build future reality [15]. 

Actors such as the Google Institute of Culture [10] and 
the BBC are involved in creating such a creative space in 
cooperation with museums. For example, the latter, 
together with the British Museum [16], carries out 
partnership projects in which the combination of an 
exhibition with performances by music groups from 
around the world, a radio series and a book allow the 
participants to creatively consider cultural identity and 
faith. The Metropolitan Museum [18] in accordance with 
the goals of its operation – "inclusive, equitable, fair, and 
welcoming" [19], in collaboration with the Google Institute 
of Culture, offers themed tours involving modern audio 
and visual technologies. The museum encourages its 
regular and new visitors to participate in a kind of 
dialogue of different cultures, civilizations, countries, 

peoples, individuals, represented in the language of the 
exhibits of their collections, revealing common and 
different, common and individual. The spectator-
researcher expands his own sensory experience of 
involvement in the creative dynamic interaction of the 
universal and individual, receives hope and peace. 

The productive search for new ways and forms for the 
demonstration of both works of art of the past and of the 
present is carried out by the Vatican Museums [22]. Their 
exhibition collections offers an acquaintance with the 
complex path taken by the mankind – integral "we – 
being" of a new person. Collaboration with Google turns 
the meeting with art into a game, experiments with 
augmented virtual reality, into cultural adventures. It is 
possible to compose puzzles of famous works of art, paint 
them, turn your selfies into part of such works with the 
help of artistic filters. It is proposed to consider the 
famous artistic images of urban landscapes and compare 
them with their real prototypes, wandering in the virtual 
world of modern streets and cities. 

Combining the individual "life" of each exhibit with the 
movement of cultural time and the permanence of universal 
values, museums try to turn artistic perception into a kind 
of specific individual cultural practice through the 
immediacy of aesthetic experiences and artistic 
impressions, their nature and objectivity of museums and 
galleries. They, in turn, are the embodiment and reflection 
of living practices of the past and present. New forms of 
communicative co-creation introduced by museums are not 
an alternative, but a complement to academic meeting with 
culture and arts. The emphasis is on the motivation for 
artistic expression, the search for personal discoveries and 
ways to connect with the world. Viewers are invited to feel, 
experience and realize the essentially universal, which 
implies the evolution of man – "author", "co-author", 
"translator" of aesthetic and artistic values. Museum 
exhibits, their spaces become not just living witnesses of 
diverse experience of human practice. They become active 
and not indifferent participants in the creation of a common 
(together with the perceiving person) reality, a collective 
understanding of the value of the experience in practicing 
indifference. In such communication (with the Other, not 
the Stranger) there are no presiding and secondary ones, 
dominant and subordinate. There is the mutual presence of 
equal in important manifestations of the humanized world, 
which necessarily presuppose each other. It is the 
experience of beauty, harmony, harmony of one's own and 
other worlds that gives a person (author, performer, 
perceiver) the opportunity to experience himself as a 
significant active actor in the process of creating a common 
reality. Based on the above, if artistic perception appears 
as a specific form and way of experiencing "presence" 
(according to Heidegger) in the sensory dynamics of life, 
then art as a language of culture, as artistic communication 
is one of the most effective ways to humanize this dynamic, 
its creativity and semantic content. 

Indeed, the testing of creativity during the "pandemic 
period" emphasized the importance of maintaining and 
developing a culture of artistic perception in its highest 
manifestations. The latter contributes not only to the 
formation of needs, but also to the ability to move 
independently in the space of communications – both 
artistic and socio-cultural in general. The development of 
the subject of perception depends on the appropriation of 
cultural products, their language and, accordingly, ways of 
mastering reality, as well as on the self-actualization of the 
individual in the process of perception. A holistic and 



~ 44 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

balanced artistic attitude to a work of art is achieved 
through the dynamic interaction of two mechanisms – use 
and objectification: the immersion in the world of artistic 
reality created by the author, the world of the aesthetic 
design of the object of artistic perception. If the first is 
absent – the aesthetic feeling – emotional sensitivity 
disappears. If the second is not enough, an infantile-
consumer attitude to art is formed, there is no idea of it as 
a special sphere of human creativity, the artistic character 
of perception is destroyed, art becomes pure 
entertainment. In this case, the search for the unknown in 
the known is absent, while search orientation on clichés 
and stereotypes is dominating. 

Nowadays, as a result of the influence of a very fast 
and dense flow of innovations, an unstable cultural 
environment has been formed, which forms the relevant 
artistic and aesthetic needs of the public. The usual 
creative mobility is complemented by virtual one. "The 
greatly increased mass of participants has produced a 
change in the mode of participation" [8]. There is a 
danger that a meeting with art could turn into "a spectacle 
which requires no concentration and presupposes no 
intelligence which kindles no light in the heart and 
awakens no hope other"[8]. The development of 
emotional sensitivity, aesthetic reception, improvement of 
the ability to look, compare, evaluate artistic and 
aesthetic phenomena are often replaced by the mobility 
of reactions that are non-aesthetic and non-artistic and 
leads to results that are opposite in many ways to the 
traditional museum project. "The viewer who once came 
to the gallery to look at art is now a producer, placing 
themselves at the center of art appreciation. Digital 
reproductions of masterpieces come to look less like 
sanctified images belonging to a rarefied Culture [14].  

This requires all modern actors to be involved in the 
process of socio-cultural communication, artistic and 
aesthetic in particular, the development of new approaches 
that would predict and get a positive result in the process of 
purposeful mastery of the basics of artistic perception as 
co-creation culture. 

Conclusion. The "pandemic times" are characterized by 
radical changes in the nature of development of the art 
world. On the one hand, the financial limitations of 
museums, galleries, art schools created new barriers. On the 
other hand, the situation forced them to quickly and 
creatively master the virtual space, attracting web resources. 
As a result, other boundaries have been destroyed, which in 
the past hindered the real democratization of the creative 
activity of artists and subjects of perception, leveling the 
conditions of their involvement in creativity in real time and 
accessibility to its results. 

The effectiveness of the search for creative solutions 
must be assessed not only in terms of the effectiveness of 
survival in times of crisis. The art world is faced with 
another global question: how do we see the future of the 
creative space of art; what do we want and expect from it? 
How to save the cooperation and co-creation not only in 
times of crisis, the timing of which is difficult to predict, but 
also, for the future? It is impossible to return to the past 
state of affairs. The period of "crisis creativity" becomes a 
time "to reimagine art as a public good" [13], a time of self-
organization, self-order of the art world (museums, art 
galleries, art industry, art works of individual artists). 

Art has always been and remains one of the effective 
means of comprehension and opportunities to achieve 
mental harmony in a world of diversity, and in case of its 
loss – hope for the possibility of its restoration. "Museums 

did provide a safe harbor from the rising tide of 
consumerism and the commercialization of various forms 
of pleasure… Museums … preserved a space in which 
value was experienced as guaranteed not by the market 
but by (aristocratic) traditions of taste, patronage, and 
scholarship. And they could be justified as educational 
institutions: they passed down the "correct" notions of what 
is canonical and what isn't" [11]. Contrary to the arguments 
of life, the history of art, presented by modern museum 
practices, takes on a new breath, clearly demonstrating the 
constancy of the resources of the experience of individual 
and joint creativity. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бишоп К. Антагонизм и эстетика взаимодействия / К. Бишоп // 
Невозможное сообщество. – Москва: Моск. музей соврем. искусства, 
2015. – Кн. 3: Антология. – С. 148-170. 

2. Бишоп К. Искусственный ад: партиципаторное искусство и по-
литика зрительства / К. Бишоп. – М.: V-A-C press, 2018. – 528 с.  

3. Буррио Н. Реляционная эстетика. Постпродукция / Н. Буррио. – 
М.: Ад маргинем пресс, 2016. – 216 с.  

4. Буррио Н.  Соприсутствие и доступность: теоретическое нас-
ледие Феликса Гонсалес-Торреса. [Електронний ресурс] / Н. Буррио // 
Реляционная эстетика. Постпродукция. – М.: Ад Маргинем пресс, Му-
зей "Гараж", 2016. – Режим доступу: https://artguide.com/posts/1071  

5. Маслікова І. У пошуках спільного блага: етичні колізії соціаль-
них практик. Монографія / І. Маслікова. – К.: Вид. "Міленіум", 2018.– 
338с. 

6. Adorno T., Horkheimer M. The Culture Industry: Enlightenment as 
Mass Deception. [Електронний ресурс] / T. Adorno, M. Horkheimer – Ре-
жим доступу: https://www.marxists.org/reference/archive/adorno/1944/ 
culture-industry.htm  

7. Artnet News [Електронний ресурс]. Режим доступу: 
https://news.artnet.com/art-world/editors-picks-april-13-2020-1827048  

8. Benjamin W. The Work of Art in the Age of Mechanical 
Reproduction. [Електронний ресурс] / W. Benjamin –  Режим доступу: 
https://www.marxists.org/reference/subject/philosophy/works/ge/benjamin.htm    

9. Davis B. How We Should Reimagine Art's Mission in the Time of 
"Social Distancing" , March 23, 2020. [Електронний ресурс] / B. Davis – 
Режим доступу: https://news.artnet.com/opinion/social-distancing-art-1810029  

10. Google Arts & Culture [Електронний ресурс]. Режим доступу: 
https://artsandculture.google.com/  

11. Horning R. The Price of Shares. [Електронний ресурс] / 
R. Horning // Out of Practice Ten Issues of Even, 2015–18. – Режим досту-
пу: http://evenmagazine.com/the-price-of-shares/  

12. Rea N. Dawn of the Online Biennial Era? The Biennale of Sydney 
Becomes the First Major International Art Show to Go Virtual, March 23, 
2020. [Електронний ресурс] / N. Rea – Режим доступу: https://news. 
artnet.com/art-world/the-biennale-of-sydney-is-moving-online-1811871  

13. Smith William S. The cultural bailout we need has been a long time 
coming, March 19, 2020. [Електронний ресурс] / William S. Smith – Режим 
доступу: https://www.artnews.com/art-in-america/features/cultural-bailout-
pandemic-1202681648/  

14. Smith William S. Tableaux vivants are giving us life during the 
pandemic, May 8, 2020. [Електронний ресурс] / William S. Smith –  Режим 
доступу: https://www.artnews.com/art-in-america/features/tableaux-vivants-
replicate-art-masterpieces-during-covid-19-quarantine-1202686492/   

15. The British Museum [Електронний ресурс]. Режим доступу: 
https://www.britishmuseum.org/collection  

16. The  British Museum, Blog [Електронний ресурс]. Режим доступу: 
https://blog.britishmuseum.org/europe-and-the-world-a-symphony-of-cultures/  

17. The Louvre [Електронний ресурс]. Режим доступу: 
https://www.louvre.fr/en/online-tours#tabs    

18. The Metropolitan Museum of Art [Електронний ресурс]. Режим 
доступу: https://www.metmuseum.org/  

19. The Met Report, March 2020–2021 [Електронний ресурс]. Режим 
доступу: https://www.metmuseum.org/-/media/files/blogs/now-at-the-met/the- 
met-report.pdf?la=en  

20. The National Gallery of Art. [Електронний ресурс]. Режим досту-
пу: https://www.nga.gov/  

21. The National Gallery of Art, Washington [Електронний ресурс]. 
Режим доступу: https://www.nga.gov/education/teachers/lessons-activities/ 
pre-k.html 

22. The Vatican Museums. [Електронний ресурс]. Режим доступу: 
https://www.museivaticani.va/content/museivaticani/en.html   

 
REFERENCES 

1. Bishop, K. (2015). Antagonism and relational aesthetics. 
Impossiblу community. In Bishop, K. Impossible community, (pp. 148-170). 
Moskow, Mosk. muzej sovrem. Iskusstva (In Russian). 

2. Bishop, K. (2018). Artificial hells: participatory art and politics of 
spektatorhip. M., V-A-C press (in Russian). 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 45 ~ 

 

 

3. Burrio, N. (2016). Relational aesthetics/Postproduction. M., Ad 
marginem press (In Russian). 

4. Burrio, N. (2016). Presence and Accessibility: The Theoretical 
Legacy of Felix Gonzalez-Torres. In Burrio, N. Relational aesthetics/ 
Postproduction. M., Ad Marginem press, Muzej "Garazh". Retrieved from 
https://artguide.com/posts/1071 (in Russian) 

5. Maslikova, I. (2018).U poshukakh spilnoho blaha: etychni kolizii 
sotsialnykh praktyk [In search of the common good: ethical conflicts of social 
practices]. K., Vyd. "Milenium". 

6. Adorno, T., Horkheimer, M. (1944). The Culture Industry: 
Enlightenment as Mass Deception. Retrieved from  https://www.marxists.org/ 
reference/archive/adorno/1944/culture-industry.htm 

7. Artnet News. Retrieved from https://news.artnet.com/art-world/ 
editors-picks-april-13-2020-1827048  

8. Benjamin, W. (1936). The Work of Art in the Age of Mechanical 
Reproduction. Retrieved from https://www.marxists.org/reference/subject/ 
philosophy/works/ ge/benjamin.htm 

9. Davis, B. (2020). How We Should Reimagine Art's Mission in the 
Time of "Social Distancing". Retrieved from https://news.artnet.com/opinion/ 
social-distancing-art-1810029   

10. Google Arts & Culture. Retrieved from 
https://artsandculture.google.com/  

11. Horning, R. The Price of Shares. In Horning, R. Out of Practice 
Ten Issues of Even, 2015–18. Retrieved from http://evenmagazine.com/the-
price-of-shares/  

12. Rea, N. (2020). Dawn of the Online Biennial Era? The Biennale of 
Sydney Becomes the First Major International Art Show to Go Virtual. Re-
trieved from https://news.artnet.com/art-world/the-biennale-of-sydney-is-
moving-online-1811871  

13. Smith, William S. (2020). The cultural bailout we need has been a 
long time coming. Retrieved from https://www.artnews.com/art-in-america/ 
features/ cultural-bailout-pandemic-1202681648/  

14. Smith, William S. (2020). Tableaux vivants are giving us life during 
the pandemic. Retrieved from https://www.artnews.com/art-in-america/ 
features/tableaux-vivants-replicate-art-masterpieces-during-covid-19-
quarantine-1202686492/  

15. The British Museum. Retrieved from https://www.britishmuseum.org/ 
collection  

16. The British Museum, Blog. Retrieved from https://blog.britishmuseum.org/ 
europe-and-the-world-a-symphony-of-cultures/  

17. The Louvre. Retrieved from https://www.louvre.fr/en/online-
tours#tabs   

18. The Metropolitan Museum of Art. Retrieved from 
https://www.metmuseum.org/   

19. The Met Report, March 2020–2021. Retrieved from 
https://www.metmuseum.org/-/media/files/blogs/now-at-the-met/the-met-
report.pdf?la=en   

20. The National Gallery of Art. Retrieved from https://www.nga.gov/  
21. The National Gallery of Art, Washington. Retrieved from 

https://www.nga.gov/education/teachers/lessons-activities/pre-k.html  
22. The Vatican Museums. Retrieved from https://www.museivaticani.va/ 

content/ museivaticani/en.html   
 

Re c e i ve d  E d i to r i a l  Boar d  03 . 05 . 21  

  
І. В. Живоглядова, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

 
ТЕОРІЯ ТА ПРАКТИКА КРЕАТИВНОСТІ: ВИКЛИКИ ПАНДЕМІЧНОГО ПЕРІОДУ 

 
Присвячено аналізу проблеми адаптації мистецького середовища до викликів глобальної кризи співтворчості, що спричинена су-

часною пандемічною ситуацією. Зазначено, що істотні зміни, які характеризують сучасну соціально-культурну ситуацію, визначили 
посилену увагу науковців – теоретиків та практиків мистецького світу, до проблем гуманітаризації всіх напрямів людської діяльнос-
ті, зокрема і її комунікативної складової. Проблема фізичного виживання людства в умовах глобальної пандемії перетворилася на про-
блему виживання світу мистецтва, його акторів, проблему свободи і доступності художньої комунікації як суспільного блага: мисте-
цтво стає дедалі більш суспільно необхідним для подолання іншої епідемії – "епідемії самотності". Дослідження ґрунтується на розу-
мінні того, що в цих надзвичайних обставинах саме співтворчість стає дієвою формою культурного опору соціальному дистанцію-
ванню, протидії хаосу думок, почуттів та дій. Це суспільно важливий процес піднесення чуттєво-емоційної комунікації до вищих рівнів 
діалогічного естетичного освоєння світу. 

Здійснено аналіз колективних зусиль найвідоміших музеїв світу з підтримання світу мистецтва завдяки креативізації форм і спо-
собів художньої комунікації та її підтримки. Стале майбутнє мистецтва отримує ресурси, що відкриваються завдяки накопиченню 
культурного капіталу солідарних дій музейних й інших організацій та уважного ставлення до їхньої якості у процесі впровадження 
інновацій. Пошуки способів художньої комунікації в період збільшення соціальної дистанції примусили музеї не тільки діджиталізувати 
предметну частину власних художніх експозиційних скарбниць, але й працювати над кардинальною зміною форматів подій. Завдяки 
перетворенню сучасних галерей та музеїв на інклюзивні простори історія мистецтва, представлена сучасними музейними практика-
ми, усупереч аргументам життя отримує нове дихання, яскраво демонструючи сталість ресурсів досвіду індивідуальної та спільної 
креативності. 

Зроблено висновок, що період "кризової креативності" стає не просто часом відповідей на зовнішні виклики, що назрівали роками, а 
часом самоорганізації, самовпорядкування світу мистецтва (музеїв, художніх галерей, артіндустрії, творчості окремих митців). Цей без-
прецедентний час потребував знаходження нових моделей співтворчості. Вони випробовуються на спроможність створювати умови 
для збереження, підтримання й обміну культури особистісних переживань у реальному часі, що сформована попередньою історією діало-
гу – творчого спілкування автора і глядача. Межі творів мистецтва і виставкових просторів, що звужені фізичною відсутністю глядачів, 
усуваються завдяки розширенню живого контенту за допомогою впровадження інноваційних форм творчої комунікації.  

Ключові слова: пандемічний період, світ мистецтва, сучасні музейні креативні практики, співтворчість, художня комунікація, культура сприйняття. 
 

И. В. Живоглядова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ТЕОРИЯ И ПРАКТИКА КРЕАТИВНОСТИ: ВЫЗОВЫ ПАНДЕМИЧЕСКОГО ПЕРИОДА 

 
Посвящено анализу проблемы адаптации мира искусства к вызовам глобального кризиса сотворчества, вызванной современной 

пандемической ситуацией. Основанием исследования выступает понимание того, что в этих чрезвычайных обстоятельствах имен-
но сотворчество становится действенной формой культурного сопротивления социальному дистанцированию. Проанализирован 
период "кризисной креативности", ставший временем не просто ответов на внешние вызовы, которые назревали годами, а време-
нем самоорганизации, самоупорядочивания мира искусства (музеев, художественных галерей, арт-индустрии, творчества отдель-
ных художников). Осуществлен анализ коллективных усилий мировых музеев по поддержанию мира искусства путем креативизации 
форм и способов художественной коммуникации. 

Ключевые слова: пандемический период, мир искусства, современные музейные креативные практики, сотворчество, художественная комму-
никация, культура восприятия. 

 
 



~ 46 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 177:316.4 
М. І. Коробко, канд. філос. наук, асист.  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  

margarytakorobko@gmail.com 
 

ІНФОРМАЦІЙНА ЕТИКА ЯК НЕОБХІДНИЙ ЕЛЕМЕНТ РЕГУЛЯЦІЇ 
СУЧАСНОГО ІНФОРМАЦІЙНОГО СУСПІЛЬСТВА 

 
Присвячено аналізу важливості інформаційної етики в межах активного розвитку інформаційно-комунікаційних 

технологій. Активні дослідження проблем кіберпростору ведуть із другої половини ХХ ст., і з кожним роком ці дослі-
дження стають дедалі інтенсивнішими. Зростання інтересу представників найрізноманітніших гуманітарних дисци-
плін до зазначеної проблематики пояснюємо не так безпрецедентною динамікою розвитку об'єкта досліджень, як 
тією основоположною роллю, яку відіграє комунікація в сучасному світі. Сучасні телекомунікаційні технології, і  на-
самперед глобальна комп'ютерна мережа інтернет, є одним із найважливіших факторів у розвитку світового спів-
товариства, що робить вирішальний вплив на суспільну, політичну, економічну і соціокультурну сфери. А глобальна 
пандемія Covid-19 із 2020 р. вивела ці питання на перший план соціогуманітарних досліджень. Комп'ютерні технології 
не нейтральні – вони наповнені людськими, культурними й соціальними цінностями. Зазначені цінності можна перед-
бачати і враховувати, вони здатні з'являтися й еволюціонувати після багатьох спроб і помилок. У полікультурному 
світі часто можуть виникати системи цінностей, що конфліктують. У майбутніх дослідженнях необхідно зробити 
якнайбільше у створенні ширшої та перспективнішої концепції того, що означає бути людиною в потоці перетво-
рень, які нині наявні. Рішення тих чи інших проблем в інформаційній етиці є різним залежно від того, хто їх вирішує. 
Усі дилеми та проблеми в межах розглянутого напряму прикладної етики мають відкритий характер, і точної відпо-
віді на поставлені питання поки ніхто не може дати. 

Ключові слова: діджиталізація, етикет, інформаційна етика, інформаційно-комунікаційні технології, нетикет. 
 

Постановка проблеми. Весь 2020 і, можливо, 
2021 р. більшість людей на землі працюють та навча-
ються дистанційно з допомогою комп'ютерів, планшетів 
і смартфонів. Питання інформаційної етики нині як ні-
коли важливі. Проте, незважаючи на це, проблеми, яких 
торкається ця галузь прикладної етики, залишаються 
відкритими та неврегульованими. 

Активні дослідження проблем кіберпростору ведуть 
із другої половини ХХ ст., і з кожним роком вони стають 
дедалі інтенсивнішими. Зростання інтересу представ-
ників найрізноманітніших гуманітарних дисциплін (філо-
софів, соціологів, психологів, культурологів, лінгвістів та 
ін.) до зазначеної проблематики пояснюють не так без-
прецедентною динамікою розвитку об'єкта досліджень, 
як тієї основоположною роллю, яку відіграє комунікація 
в сучасному світі. Сучасні телекомунікаційні технології, 
насамперед глобальна комп'ютерна мережа інтернет, є 
одним із найважливіших факторів у розвитку світового 
співтовариства, що робить вирішальний вплив на сус-
пільну, політичну, економічну і соціокультурну сфери. А 
глобальна пандемія Covid-19 із 2020 р. вивела ці пи-
тання на перший план соціогуманітарних досліджень.  

Інформаційний простір мережі інтернет, що вже пе-
ретворилася на основну інфраструктуру соціальної ко-
мунікації на локальному та глобальному рівнях, – це 
порівняно нове культурне явище. Зрозуміло, що вираз-
на й ефективна система моральної регуляції в дослі-
джуваній сфері ще не склалася. Цей простір надає лю-
дині небачені раніше можливості в сенсі реалізації осо-
бистої свободи, кидаючи виклик традиційним мораль-
ним настановам. Безумовно, це породжує чимало етич-
них проблем як загальнотеоретичного, так і прикладно-
го характеру, пов'язаних, зокрема, з поширенням при-
мусової й агресивної інтернет-реклами, порнографії, 
пропаганди насильства, уторгненням у приватне життя, 
порушенням загальновизнаних норм авторського права 
і багатьма іншими аспектами. 

Аналіз досліджень і публікацій. Одним із напрямів 
прикладної етики, що займається пов'язаними з інфор-
мацією проблемами, є інформаційна етика. Інформа-
ційна етика – це сфера досліджень впливів інформа-
ційних і цифрових технологій на людство, а також і 
професійна етика персоналу, залученого до сфери ін-
формаційних засобів, інформатики, технічного забезпе-
чення роботи ЗМІ тощо. Ці дослідження активно здійс-

нюють у наш час і філософи, і фахівці у сфері ЗМІ, і 
фахівці у сфері комп'ютерних технологій. Інформаційна 
етика дуже тісно пов'язана з комп'ютерною етикою, і 
такою проблематикою займалися і займаються 
Р. Капурро, Дж. Мур, Р. Спінелло, Г. Тавані, Л. Флоріді, 
Г. Бондар, М. Дедюліна, В. Назаров, О. Сергєєв та ін. 

Мета статті. Проаналізувати роль інформаційної 
етики як необхідного елементу регуляції сучасного ін-
формаційного суспільства задля врегулювання дуже 
широкого кола етичних проблем, що виникають в ін-
формаційному просторі. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Су-
часне суспільство широко використовує цифрові інфо-
рмаційні технології практично в усіх сферах людського 
життя. Діджиталізація та перенасиченість інформацією 
стали нашим повсякденним життям, незважаючи на те, 
що сам науковий розвиток у цьому напрямі не нарахо-
вує навіть 100 років.  

Дослідник О. Сергєєв виділяє шість етапів розвитку 
етичної думки у сфері інформаційно-комунікаційних 
технологій у західному науковому дискурсі, підкреслю-
ючи, що між цими періодами немає чітких меж. Першим 
етапом він називає 1940–1950-ті рр., період активного 
впровадження автоматизованих систем, зародження 
кібернетики, виходу книг Н. Вінера "Кібернетика, або 
Управління і зв'язок у тварині і машині" та "Людське 
використання людських істот: Кібернетика і суспільст-
во". "Незважаючи на те, що сам термін комп'ютерна 
етика увійшов до загального вжитку набагато пізніше, 
уже після публікації робіт Вінера, саме він першим поз-
начив пласт нової проблематики, пов'язаної із застосу-
ванням автоматів й обчислювальних систем, розробив 
методологію і стратегії для етичного аналізу цієї про-
блематики, висунув ключові етичні принципи і цінності. 
Крім усього цього, він прорахував появу можливих ети-
чних проблем у найближчому майбутньому, пов'язаних 
зі стрімким розвитком технологій" [8, с. 83]. Другим 
етапом О. Сергєєв називає 1960-ті рр., а саме публіка-
цію робіт Д. Паркера, закладення ним основ комп'ютер-
ної етики як академічної дисципліни та розробку першого 
кодексу професійної поведінки для Асоціації обчислюва-
льної техніки (АСМ).Третій етап – кінець 1970-х рр., зок-
рема публікація книги Дж. Вейценбаума "Влада комп'ю-
тера і людський розум", де зроблено висновок, що про-
блема розвитку комп'ютерних технологій має серйозну 

© Коробко М. І., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 47 ~ 

 

 

етичну складову. Четвертий етап – 1980-ті рр. У цей 
період були опрацьовані закладені в попередні роки 
концепти. З'являються робота Дж. Мура "Що таке ком-
п'ютерна етика?" та перший підручник "Комп'ютерна 
етика" Д. Джонсон, розробляють перші курси з проблем 
комп'ютерної етики, під керівництвом Т. В. Бінума вихо-
дить спеціальний журнал "Метафілософія" та прохо-
дить перша міжнародна міждисциплінарна конференція 
з комп'ютерної етики. П'ятий етап – 1990-ті рр., публіка-
ція робіт Д. Готтербарна, «його участь у створенні тре-
тьої версії кодексу етики та професійної поведінки для 
АСМ, а також у розробці стандартів ліцензування для 
інженерів-програмістів. С. Роджерсон і Т. В. Бінум орга-
нізовують і проводять серію міжнародних конференцій з 
етичних проблем інформаційних технологій за назвою 
ETHICOMP. Проте, напевно, найважливіше в цей пері-
од – це публікація декількох робіт Л. Флоріді, що спри-
яли відмежуванню і становленню двох нових наукових 
сфер: філософії інформації та інформаційної етики. 
Крім цього, виходить кілька наукових праць 
Х. Ніссенбаум, присвячених проблемам авторського 
права, копіювання програм, приватності й анонімності в 
мережі. Д. Джонсон разом із Х. Ніссенбаум публікують 
монографію "Комп'ютери, етика і соціальні цінності". 
Д. Джонсон постулює положення про те, що інтеграція 
сучасних технологій у життя людини досягла такого 
рівня, що комп'ютерна етика починає втрачати свій ав-
тономний статус і буде поступово поглинатися звичай-
ною етикою. За керівництва Дж. ван ден Ховена прохо-
дить організація міжнародної конференції CEPE із фі-
лософських проблем комп'ютерної етики. Він же ініціює 
створення і випуск журналу "Етика та інформаційні тех-
нології"» [8, с. 83–84]. Останнім етапом О. Сергєєв на-
зиває 2000-ні рр. У цей час Г. Тавані випускає науково-
популярні книги "Лекції з кіберетики", "Етика і техноло-
гія: етичні проблеми в столітті інформаційно-
комунікаційних технологій", "Етика, комп'ютерна оброб-
ка інформації і геноміка", Р. Спінелло публікує роботи 
"Кіберетика: мораль і право в кіберпросторі", "Регулю-
вання кіберпростору: політики і технології управління" і 
"Приклади з етики в галузі інформаційних технологій". У 
цей же період з'являється багато журналів, присвяче-
них аналізу процесів, що відбуваються в цифрову епоху 
[8]. Однак цей процес не є закінченим. Активний розви-
ток технологій у 2010-х рр. претендує на наступний 
етап розвитку й етичної думки, Л. Флоріді продовжує 
випускати свої книги, на пострадянському просторі вче-
ні починають захищати дисертації з проблем інформа-
ційної етики, розвивається активна дискусія та розроб-
ляють механізми регуляції та цензури в інтернет-
просторі (заборона сайтів, деяких соцмереж, способи 
контролю неетичного контенту тощо). На нашу думку, 
2020-ті можуть стати революційним етапом розвитку 
інформаційного суспільства, адже дистанційна робота та 
дистанційне навчання вивели деякі проблеми на новий 
рівень (пранки, неетичне поводження в робочий час, 
академічна недоброчесність, емоційне вигорання тощо). 

Тепер розглянемо детальніше деякі з найбільш об-
говорюваних етичних проблем в інформаційному прос-
торі. Наукові дослідження проблем інформаційної етики 
є обов'язковими для сучасної економіки та бізнесу. 
Президент Міжнародного центру з інформаційної етики 
Університету медіа у Штутгарті (Німеччина) Р. Капурро 
вважає, що інформаційно-комунікаційні технології (ІКТ) 
достатньо сильно впливають на сучасну політику, пере-
творюючи її в медіакратію, що базується на нових ви-
дах інтерактивної участі в житті суспільства за допомо-
гою цифрових технологій. Різноманітні інтерактивні фо-
рми ЗМІ та соціальні мережі "послаблюють ієрархічну, 

побудовану "із центру в маси", структуру традиційних 
глобальних засобів масової інформації, надаючи окре-
мим людям, групам і цілим спільнотам можливість ви-
ступати розповсюджувачами, а не лише одержувачами 
інформаційних повідомлень" [4]. 

За останні 20 років інтернет перетворився на основ-
ний майданчик соціальної комунікації на локальному та 
глобальному рівнях. Нині свободу доступу до мережі 
часто розглядають як основоположний етичний прин-
цип, аналогічний принципам свободи слова і свободи 
друку. Проте ми дедалі частіше чуємо в новинах, що в 
тій чи іншій країні забороняють десятки сайтів, а в соці-
альних мережах відправляють у довічний бан не тільки 
сторінки із сумнівним контентом, але і відомі світові 
політики (один з останніх кейсів – закриття сторінок  
45-го президента США Д. Трампа у Twitter та Facebook). 
Л. Лессіг передбачав таку ситуацію, коли загальнодо-
ступність кіберпростору буде поставлена під загрозу 
якимись місцевими ринковими правилами, індустрією 
програмного забезпечення, національними законодав-
ствами і моральними традиціями. Він зазначав: "Якщо 
ми нічого не зробимо, кодекс кіберпростору зміниться. 
Невидима рука змінить його дуже передбачуваним 
чином. Нічого не робити означає змиритися саме з 
цим. Змиритися з тими змінами, до яких призведе змі-
на цього кодексу. Змиритися з тим, що кіберпростір 
стане менш вільним або вільним по-іншому, ніж той 
простір, яким він був раніше" [11, с. 109]. Як і будь-яке 
явище, вільний доступ до мережі інтернет може спри-
яти зміцненню миру та демократії, але це явище має і 
протилежний бік – можливість маніпулювання і конт-
ролю. З цієї причини Р. Капурро вважає за необхідне 
виробити режим управління використанням інтернету 
в ході міжкультурних дискусій та на основі демократи-
чних цінностей і прав людини [4]. 

Професор Гертфордширського університету у Вели-
кій Британії Л. Флоріді у своїй книзі "Етика інформації" 
розглядає інформаційну етику як "галузь філософії ін-
формації, що досліджує, в широкому розумінні, етичний 
вплив ІКТ на життя людини та суспільства. ІКТ глибоко 
вплинули на багато аспектів людського життя, включа-
ючи характер спілкування, освіту, роботу, розваги, про-
мислове виробництво та бізнес, охорону здоров'я, соці-
альні відносини та збройні конфлікти. Вони мали ради-
кальний і широкомасштабний вплив на наше моральне 
життя і на сучасні етичні дискусії" [10, pp. xii-xiii]. 

На думку Р. Капурро, «актуальними для інформа-
ційної етики є такі теми, як інтелектуальна власність, 
недоторканність приватного життя, безпека, переван-
таженість інформацією, цифровий розрив, дискриміна-
ція за ознакою статі, штучні "посередники", віртуальна 
реальність, робототехніка, достовірна та актуальна 
інформація про довкілля і цензура. Усе це належить до 
об'єктів ретельної етичної оцінки не тільки з погляду 
загальних прав і принципів, але і з погляду відмінностей 
між культурами, історичних і географічних особливос-
тей, що передбачає наявність різних теоретичних основ 
і практичних варіантів вирішення проблем. Ця галузь 
етичних досліджень сьогодні називається "міжкультур-
ною інформаційною етикою"» [4]. Дослідження проблем 
інформаційної етики зумовлює появу супутніх напрямів 
прикладної етики, наприклад кіберетики, інтернет-
етики, віртуальної етики, нетикету тощо. 

У жовтні 1997 р. в Університеті Констанца Р. Куле-
ном був проведений мережевий форум, у 18 відділен-
нях якого був представлений огляд найважливіших 
проблемних сфер тогочасної дискусії в інформаційній 
етиці: концепція інформаційної етики; інтелектуальне 
право власності; інформація як громадський і/або при-



~ 48 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ватний товар; громадська сфера в кіберпросторі; при-
ватна сфера, конфіденційність, захист; інформаційно 
багаті та інформаційно бідні країни; інформаційно бага-
тий та інформаційно бідний народ; інформаційна ком-
петентність: право читати і писати інформацію; насиль-
ство і порнографія в медійних засобах, особливо в ін-
тернеті; свобода засобів масової інформації; етичний 
контроль над штучним інтелектом; справжнє значення 
інформації; світовий порядок інформаційної етики; вір-
туалізація продуктів знання, а також інформаційні та 
комунікаційні процеси; робота й автоматизація; центра-
льні та децентралізовані засоби організації інформа-
ційних процесів і систем; утопічні аспекти інформацій-
ного суспільства; виховання та вивчення інформаційної 
етики [7, с. 222]. За понад 20 років потому ці проблемні 
поля не тільки не зникли, вони розширилися через де-
далі більшу діджиталізацію сучасного суспільства. 

На думку В. Назарова, найгострішими в сенсі мора-
льних наслідків є такі проблеми інформаційної етики, як 
відбір й оцінка інформації, контекстуалізація інформа-
ції, контроль над інформацією, інформаційна безпека 
та надійність самої інформації [7, с. 223]. Ці ж проблем-
ні ситуації інформаційної етики "багато в чому є відо-
браженням фундаментальної дилеми медіаетики в ці-
лому, суть якої в одночасному забезпеченні та обме-
женні інформаційних прав на: 1) вільний доступ до 
джерел інформації та обмеження і приховування інфо-
рмації, 2) вільний і безперешкодний вираз і поширення 
інформації (право на інформаційну свободу) і на захист 
від тоталітарної інформації (релігійного мракобісся, 
ідеології тероризму, насильства, сексу) окремих катего-
рій громадян (неповнолітніх, психічно нестійких та ін.)" 
[7, с. 225–226]. Задля пом'якшення таких конфліктних 
ситуацій В. Назаров пропонує виконання принципів, які 
також можна назвати чеснотами:  

• доброчесність роз'яснення статусу інформації. 
Таку чесноту російський науковець розглядає як ключ 
до етичного розуміння інформаційної та бібліотечної 
науки, бо в ній міститься "зобов'язання постійної помір-
кованості дисципліни". Іншими словами, інформаційна 
етика має критично ставитися до нової інформації та 
постійно моніторити та ставити посилання на першопо-
чаткові джерела інформації. 

• доброчесність готовності до діалогу з профе-
сійними спільнотами та клієнтами. Така чеснота є по-
казником того, що правильна комунікація – ключ до від-
повідального поводження з будь-якою інформацією. Той, 
хто відповідально передає інформацію, забезпечує висо-
кий рівень її надійності та достовірності [7, с. 226]. 

Проте згадані чесноти слід прищеплювати дітям ще 
у школі та розвивати в університеті. Академічна добро-
чесність є однією з топтем в українському академічному 
середовищі останні роки. Н сайті ЮНЕСКО, наприклад, 
ідеться про інформаційну етику: "Етичні принципи для 
товариств знань випливають із Загальної декларації 
прав людини і передбачають право на свободу вира-
ження поглядів, загальний доступ до інформації, особ-
ливо тієї, що є громадським надбанням, а також право 
на освіту, приватне життя й участь у культурному житті 
суспільства. Міжнародна дискусія з інформаційної етики 
(інфоетики) стосується етичних, правових і соціальних 
аспектів застосування інформаційних і комунікаційних 
технологій (ІКТ). Одним із пріоритетів ЮНЕСКО в її дія-
льності з виконання рішень Всесвітньої зустрічі на ви-
щому рівні з питань інформаційного суспільства (ВВІО) 
є етичні аспекти інформаційного суспільства. Організа-
ція заохочує їх і сприяє їхньому зміцненню в тісній вза-
ємодії зі своїми державами-членами. Безкоштовний і 
безперешкодний доступ до інформації в інтерактивних 

мережах залишається ключовим завданням, рішення 
якого зачіпає різні етичні питання, що потребують уваги 
міжнародної спільноти. Зміни, пов'язані зі швидким роз-
витком ІКТ, не тільки відкривають для людства величе-
зні можливості, але і призводять до появи нових про-
блем етичного характеру. Одне з основних завдань 
XXI ст. в цьому сенсі полягає в забезпеченні того, щоб 
інформаційне суспільство було засноване на принци-
пах взаємної поваги і дотримання прав людини. Поши-
рення цифрового зв'язку володіє багатьма перевагами, 
але водночас несе загрозу зловживань і порушення 
прав. Для захисту своїх громадян від цих ризиків багато 
країн уже створюють відповідні механізми, спрямовані, 
наприклад, на забезпечення безпеки дітей в інтернеті. 
Очевидно, однак, що ще дуже багато чого потрібно 
зробити для того, щоб упоратися з етичними наслідка-
ми використання ІКТ в інформаційному суспільстві. 
ЮНЕСКО у співпраці зі своїми партнерськими устано-
вами та за допомогою програми "Інформація для всіх" 
прагне врегулювати проблеми, що постають на шляху 
створення справедливого і мультикультурного інфор-
маційного суспільства" [3]. Отже, ООН постулює головні 
етичні принципи сучасного інформаційного суспільства, 
що закладають людям в освітніх установах. Однак та-
кож зауважується, що цей процес не є закінченим, він є 
плинним та швидко змінюється.  

2020 р. практика дистанційної освіти в освітніх за-
кладах по всьому світу стикнулася з низкою проблем, 
що пов'язані не тільки з технічним забезпеченням ви-
кладачів та студентів, технічною грамотністю, пробле-
мою з часом та місцем роботи, технічними неполадка-
ми та проблемами зі зв'язком. Навіть коли у людей, що 
навчають і навчаються, ці проблеми розв'язані – знай-
дено місце, комп'ютер, під'єднаний інтернет, зв'язок є 
стабільним і якісним, виникає низка проблем, які не 
вважаються такими, коли навчання проходить очно. 
Через те, що більшість людей під час дистанційної ро-
боти/навчання працюють з дому, виникає ілюзія того, 
що людина не працює, тому вона дозволяє собі речі, які 
не могла дозволити під час роботи офлайн: неохайний 
вигляд, куріння, одночасне виконання домашніх справ і 
роботи, публічне спілкування в робочих чатах на осо-
бисті теми тощо. Ще однією важливою проблемою, яку 
деяким викладачам достатньо складно вирішити, є спі-
лкування з так званим чорним екраном під час відеоко-
нференції, оскільки студенти відмовляються або не 
можуть увімкнути камери. Цими проблемами не вичер-
пується весь список складнощів, з якими стикаються 
студенти та викладачі. Натепер якогось одного етично-
го кодексу, який би стосувався дистанційної освіти чи 
роботи, не існує. У деяких навчальних закладах розро-
бляють методичні рекомендації й етикетні норми для 
онлайн-навчання, але офіційних нормативних докуме-
нтів на час написання цієї статті ми не знайшли. На 
освітньому порталі "Освіторія" у травні 2020 р. з'яви-
лися поради для вчителів, як працювати дистанційно 
[9]. Проте цей блог у жодному разі не може претенду-
вати на звання нормативного документа. Загалом, на 
нашу думку, у межах навчального процесу мають бути 
унормовані етикетні правила навчання онлайн, що 
стосувалися б організації навчального процесу в дис-
танційному форматі, правил спілкування, правил участі 
в обговореннях та дискусіях.  

Безумовно, у дистанційному форматі роботи є свої 
плюси: більше охоплення аудиторії; можливість гнучко-
го розкладу, якщо ведуть записи зустрічей; постійний 
зв'язок з викладачем та студентом; доступ до інформа-
ції та занять звідусіль (не тільки з дому); унаочнення 
матеріалів за допомогою презентацій, відео, інтеракти-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 49 ~ 

 

 

вних дошок. Але і мінусів, окрім уже зазначених, доста-
тньо багато: недостатня залученість студентів у навча-
льний процес, утома від постійної роботи з дому, немо-
жливість проведення нормальних лабораторних та 
практичних занять, недоброчесність, загроза пранків 
(розіграшів, втручань у навчальні заняття сторонніх осіб 
з метою їхнього зриву) тощо. Усі ці проблеми людство 
ще має розв'язати та врегулювати, адже, судячи з но-
вин, пандемія коронавірусу поки не збирається нас по-
кидати. Й інформаційна етика в таких умовах, безумов-
но, стає одним з головних регуляторів комунікації су-
часного інформаційного суспільства. 

Теперішня українська влада зробила одним із най-
головніших пунктів своєї програми дій діджиталізацію. 
Це слово ми чуємо майже у кожній промові шостого 
президента України. Однак в цих промовах майже нічо-
го не сказано про безпеку й етичні настанови щодо цьо-
го явища. Хотілось би прояснити цей термін. На думку 
дослідниці О. Вартанової, діджиталізація є "перекладом 
змісту ЗМІ будь-якого формату (текстового, графічного, 
звукового) у цифровий формат, зрозумілий сучасним 
комп'ютерам. Діджиталізація дозволяє змісту легко 
"транспортуватися" будь-яким каналом електронної 
комунікації. У підсумку, інтернет просто з'єднує комп'ю-
тери та перетворюється на особливе інформаційне й 
комунікаційне середовище, де медіапродукти завдяки 
своєму цифровому формату здатні долати традиційні 
"обмежувачі" старих ЗМІ", "діджиталізація, усуваючи 
відмінності між окремими ЗМІ та зрівнюючи їхній зміст, 
прокладає дорогу до їхньої конвергенції" [6, с. 25–34]. 
Позитивний бік діджиталізації висвітлив А. Князєв, на-
звавши її "шляхом до інформаційного суспільства, по-
дальшої глобалізації та транснаціоналізації інформа-
ційних зв'язків на всій планеті" [5, с. 39]. Українські нау-
ковці Г. Бондар та А. Гаркуша вважають діджиталізацію 
основою державної інформаційної політики, яка своєю 
ефективною роботою "сприяє прозорості влади, допо-
магає їй налагодити комунікативний зв'язок із громадя-
нами шляхом швидкого поширення нових ідей та про-
позицій. Ефективність інформаційної інфраструктури 
забезпечує розвиток будь-якої держави через те, що: 
дає змогу створювати ефективну систему економіки – 
економіку нових знань та інформації; скорочує час на 
обговорення важливих для країни рішень, проектів; 
допомагає спрямувати країну на шлях розвитку, який 
діє у всьому світі" [1, с. 29]. Проте говорити про діджи-
талізацію без розуміння проблем інформаційної етики 
та шляхів їхнього розв'язання є неприпустимим, також 
не можна діджиталізувати економіку, освіту, науку тощо 
без добре продуманої та злагодженої системи контро-
лю простору ІКТ правоохоронними органами. 

Висновок. Людство сприймає себе, зокрема, за до-
помогою цифрових засобів інформації як сукупність або 
систему взаємин. Цифрова глобалізація має показати 
нам взаємодію людей одне з одним у єдиному світі за-
мість того, щоб перетворювати цифрові перспективи 
нашого життя і нашої реальності на якийсь різновид 
цифрової метафізики або (політичної) ідеології. Ключо-
ве завдання інформаційної етики – ознайомити людей 
із проблемами й альтернативами формування особис-
того та суспільного життя.  

Комп'ютерні технології не нейтральні – вони напов-
нені людськими, культурними і соціальними цінностями. 
Ці цінності можна передбачати і враховувати, вони мо-
жуть з'являтися й еволюціонувати після багатьох спроб 
і помилок. У полікультурному світі часто можуть вини-

кати конфліктуючі системи цінностей. У майбутніх дос-
лідженнях необхідно зробити якнайбільше у створенні 
ширшої та перспективнішої концепції того, що означає 
бути людиною в потоці перетворень, які нині наявні.  

Рішення тих чи інших проблем в інформаційній етиці 
є різним залежно від того, хто розв'язує ці проблеми: 
філософи, програмісти, юристи тощо. Усі дилеми та 
проблеми у межах розглянутого напрямку прикладної 
етики мають відкритий характер, і точної відповіді на 
поставлені питання поки ніхто не може дати. 

Отже, оскільки в сучасному інформаційному суспі-
льстві існує пряма залежність між інтенсивністю техно-
логічного розвитку і зростанням кризових явищ у сфері 
моральних цінностей та духовної культури, інформа-
ційна етика висуває серйозну претензію на моральну 
регуляцію людської поведінки. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бондар Г. Л. Інформаційна політика та етика в добу діджиталі-
зації / Г. Л. Бондар, А. М. Гаркуша // Публічне управління та митне ад-
міністрування. – 2019. – № 4 (23). – С. 27–33. 

2. Дедюлина М. А. Моральные дилеммы в компьютерной этике. 
[Електронний ресурс] / М. А. Дедюлина – Режим доступу: 
http://www.congress2008.dialog21.ru/Doklady/04910.htm. 

3. Информационная этика. [Електронний ресурс] – Режим досту-
пу: https://ru.unesco.org/themes/informacionnaya-etika. 

4. Капурро Р. Информационная этика / Р. Капурро // Информа-
ционное общество. – 2010. – № 5. – С. 6–15. – Режим доступу: 
http://emag.iis.ru/arc/infosoc/emag.nsf/BPA/7c972fbe98fca119c32577dc003
6bb4f. 

5. Князев А. А. Энциклопедический словарь СМИ / А. А. Князев. – 
Бишкек: Издательство КРСУ, 2002. – 164 с. 

6. Медиаэкономика зарубежных стран: Учеб. пособ. / под общ. 
ред. Е. Вартановой. – Москва: Аспект Пресс, 2003. – 335 с. 

7. Назаров В. Н. Прикладная этика / В. Н. Назаров. – М.: Гарда-
рики, 2005. – 302 с. 

8. Сергеев А. С. Проблематика информационной этики в отечес-
твенной мысли / А. С. Сергеев // Дискурсы этики: Альманах. – 2012. – 
№ 1. – С. 82–91. 

9. Чаплигіна А. Жити ONLINE: 10 заповідей інтернет-етикету на 
карантині та після [Електронний ресурс] / А. Чаплигіна // Освіторія. – 
Режим доступу: https://osvitoria.media/experience/zhyty-online-10-zapovidej- 
internet-etyketu-na-karantyni-i-pislya/. 

10. Floridi L. The Ethics of Information / L. Floridi – Oxford: Oxford 
University Press, 2013. – 357 p. 

11. Lessig L. Code: And Other Laws of Cyberspace / L. Lessig – New 
York: Basic Books,1999. – 320 p. 

 
REFERENCES 

1. Bondar, G., Harckusha, A. (2019). Informatsijna polityka ta etyka v 
dobu didjytalizatsiji  [Information policy and ethics in the age of 
digitalization]. Publichne upravlinnja ta mytne administruvannya, № 4 (23), 
27–33. 

2. Dedulina, М. Moralnyje dillemy v kompjuternoj etike [Moral dilemmas 
in computer ethics]. Retrieved from http://www.congress2008.dialog21.ru/ 
Doklady/04910.htm 

3. Informatsyonnaja etika [Information Ethics]. Retrieved from 
https://ru.unesco.org/themes/informacionnaya-etika 

4. Capurro, R. (2010). Informatsyonnaja etika [Information Ethics]. 
Informatsyonnoje obschestvo, № 5, 6–15. Retrieved from http://emag.iis.ru/ 
arc/infosoc/emag.nsf/BPA/7c972fbe98fca119c32577dc0036bb4f. 

5. Knjazev, А. (2002). Entsyklopedicheskij slovar SMI [Encyclopedic 
Dictionary of Media]. Bishkek, Izdatelstvo KRSU. 

6. Vartanova, E. (2003). Mediaekonomika zarubezhnykh stran 
[Mediaeconomics of foreign countries]. Moscow, Aspect Press. 

7. Nazarov, V. (2005). Prikladnaya etika [Applied ethics]. Мoscow, 
Gardariki. 

8. Sergeev, А. (2012). Problematika informatsyonnoj etiki v 
otechestvennoj mysli [Problems of information ethics in Russian thought]. 
Diskursy etiki: Almanah, № 1, 82–91.  

9. Chaplygina, А. Zhyty ONLINE: 10 zapovidej internet-etyketu na 
karantyni ta pislya [Live ONLINE: 10 commandments of online etiquette in 
quarantine and after]. Retrieved from https://osvitoria.media/experience/ 
zhyty-online-10-zapovidej-internet-etyketu-na-karantyni-i-pislya/ . 

10. Floridi, Luciano (2013). The Ethics of Information. Oxford, Oxford 
University Press. 

11. Lessig, Lawrence (1999). Code: And Other Laws of Cyberspace. 
New York, Basic Books. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  25 .0 3 . 21  

 
 
 
 



~ 50 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

M. I. Korobko, PhD, Associate Prof.  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
INFORMATION ETHICS AS A NECESSARY ELEMENT OF THE REGULATION  

OF THE MODERN INFORMATION SOCIETY 
 

The article is devoted to the analysis of the importance of information ethics in the active development of information and communication 
technologies. Active research on the issues of cyberspace has been conducted since the second half of the ХХth century. These studies are 
becoming more intensive every year. Many scientists are interested in analysis of these issues because communication plays the fundamental 
role in our dynamic modern world. Modern telecommunication technologies and, first of all, the global Internet, are one of the most important 
factors in the development of the world community, which has a decisive influence on the social, political, economic and socio-cultural 
spheres. And the global pandemic Covid-19 since 2020 has brought these issues to the forefront of socio-humanitarian research. The 
information space of the Internet, which has already become the main infrastructure of social communication at the local and global levels, is a 
relatively new cultural phenomenon. It is obvious that a clear and effective system of moral regulation in this area has not yet developed. This 
space provides a person with unprecedented opportunities in terms of personal freedom, challenging traditional moral attitudes. Of course, this 
raises many ethical issues, both general and applied, related to the spread of coercive and aggressive Internet advertising, pornography, 
violence, intrusion, privacy, and many other aspects. Computer technologies are not neutral. They are filled with human, cultural and social 
values. These values can be predicted and taken into account, they can appear and evolve after many trials and errors. In our multicultural 
world conflicting value system can often arise. Future research needs to do as much as possible to create a broader and more promising 
concept of what it means to be human in the stream of transformations that exist today. The solution of certain problems in information ethics 
is different depending on who solves these problems. All dilemmas and problems within the framework of the considered direction of applied 
ethics are open, and no one can give an exact answer to the questions yet. Thus, since in the modern information society there is a direct 
relationship between the intensity of technological development and the growth of crises in the field of moral values and spiritual culture, 
information ethics already makes a serious claim to the moral regulation of human behaviour. 

Key words: digitalization, etiquette, information ethics, information and communication technologies, netiquette. 
 
М. И. Коробко, канд. филос. наук, ассист. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  
 

ИНФОРМАЦИОННАЯ ЭТИКА КАК НЕОБХОДИМЫЙ ЭЛЕМЕНТ РЕГУЛЯЦИИ  
СОВРЕМЕННОГО ИНФОРМАЦИОННОГО ОБЩЕСТВА 

 
Посвящено анализу важности информационной этики в рамках активного развития информационно-коммуникационных техноло-

гий. Активные исследования проблем киберпространства ведутся со второй половины ХХ века, и с каждым годом они становятся 
все более интенсивными. Рост интереса представителей самых разных гуманитарных дисциплин к данной проблематике объясняе-
тся не столько беспрецедентной динамикой развития объекта исследований, сколько той основополагающей ролью, которую игра-
ет коммуникация в современном мире. Современные телекоммуникационные технологии, и в первую очередь глобальная компьютер-
ная сеть интернет, являются одним из наиболее важных факторов в развитии мирового сообщества, оказывая решающее влияние 
на общественную, политическую, экономическую и социокультурную сферы. А глобальная пандемия COVID-19 с 2020 г. вывела эти 
вопросы на первый план социогуманитарных исследований. Компьютерные технологии не нейтральны – они наполнены человече-
скими, культурными и социальными ценностями. Эти ценности можно предвидеть и учитывать, они способны появляться и эволю-
ционировать после многих проб и ошибок. В поликультурном мире часто могут возникать конфликтующие системы ценностей.  
В будущих исследованиях необходимо сделать как можно больше в создании более широкой и перспективной концепции того, что 
значит быть человеком в потоке преобразований, которые сегодня происходят. Решение тех или иных проблем в информационной 
этике различается в зависимости от того, кто решает эти проблемы. Все дилеммы и проблемы в рамках рассматриваемого напра-
вления прикладной этики носят открытый характер, и точного ответа на поставленные вопросы пока никто не может дать. 

Ключевые слова: диджитализация, этикет, информационная этика, информационно-коммуникационные технологии, нетикет. 
 

 
 
УДК 316.74 

І. І. Маслікова, д-р філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
i.i.maslikova@gmail.com 

 
СФЕРА КУЛЬТУРИ У ПРОЦЕСАХ НАЦІОТВОРЕННЯ ТА КОНСОЛІДАЦІЇ ГРОМАДЯН:  

ДОСВІД КУЛЬТУРНОЇ ПОЛІТИКИ ФРАНЦІЇ ТА НІМЕЧЧИНИ 
 

Досліджено позитивний і негативний досвід консолідації громадян Франції та Німеччини засобами культури. Розг-
лянуто практики збирання творів мистецтва, що вплинули на розвиток публічних музеїв і здатність відстоювати 
національні інтереси; практики об'єднання громадян навколо увічнених у пам'ятниках діячів культури; практики про-
тистояння консервативних інтелектуалів та нових мистецьких кіл, що призвели до боротьби з інакомисленням, 
знищення книжок і формування ідеології нацизму; практики нацифікації системи освіти, що виявили загострення 
конфлікту між ідеальними чеснотами та реальною поведінкою учасників освітнього процесу та політиків, а згодом 
легітимували абсолютну покірність лідеру; практики комплектації бібліотечних фондів, що супроводжувалися розк-
раданням публічних книгозбірень та приватних колекцій. Зазначено позитивні наслідки об'єднання громадян за допо-
могою культурних інститутів та виявлено негативні ефекти консолідації громадян у сучасній культурній ситуації. 
Надано рекомендації щодо вибудовування стратегій культурної політики України.  

Ключові слова: сфера культури, культурна політика, процеси націотворення, консолідація громадян, культурні інститути. 
 

Постановка проблеми. Згуртованість, кооперація, 
активне громадське життя не можуть виникати без міц-
ного ціннісного фундаменту та стійкого відчуття належ-
ності до спільного соціального простору. Такий фунда-
мент може закладати релігія, традиції, ідеологія. І в 
процесах становлення нових державних утворень пра-
вителі насаджували такі базисні цінності не лише через 
владний примус, але й засобами культури. Не дивно, 
що культурна політика, яка починає оформлюватися як 

явище політичного життя модерної Європи у ХІХ ст., 
бере на озброєння сферу культури та за її допомогою 
здійснює активні процеси націотворення. У такий спосіб 
культурна політика постає засобом об'єднання грома-
дян навколо спільної мови, спільної історії, спільних 
культурних надбань й артефактів, спільних традицій, 
символів, сенсів і світоглядних настанов. 

З огляду на це доволі цікавим вважаємо історичний 
досвід ХІХ–ХХ ст., що демонструє важливість культур-

© Маслікова І. І., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 51 ~ 

 

 

ної спадщини та функціонуючої сфери культури для 
консолідації суспільства навколо спільних цілей. Звер-
нення до досвіду авторитарних режимів, монархічних 
держав і демократичних країн дозволяє побачити, що 
сфера культури сприяє зміцненню національної держа-
ви, є невід'ємною складовою націотворення та процесів 
самоідентифікації громадян. Проте такі позитивні про-
цеси можуть мати свій негативний бік, дослідження яко-
го дозволило б зважено надавати оцінки сучасним ку-
льтурним процесам і суспільним явищам та формувати 
рекомендації щодо вироблення стратегії розвитку куль-
тури в сучасній Україні. 

Аналіз досліджень і публікацій. Дослідження пев-
них елементів державотворення європейських країн, 
зокрема й засобами культури, у своїх роботах здійсню-
вали Х. Арендт, О. Беннетт, А. Ріделл, А. Флеголент; 
Г. Козлов, О. Мосякін. Аналіз негативної консолідації та 
маніпуляції свідомістю громадян здійснено у працях 
О. Валевського, О. Мороз, П. Померанцева. Соціальні й 
економічні ефекти діяльності у сфері культури виявляє 
Д. Тросбі. Звернення до зазначених досліджень дозво-
лить зробити висновки щодо культурних процесів у су-
часній Україні з урахуванням позитивного та негативно-
го досвіду європейських країн. 

Мета статті – дослідити досвід культурної політики 
Франції та Німеччини в аспекті націотворення для ви-
явлення позитивних та негативних ефектів від консолі-
дації громадян засобами культури. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Дер-
жавна культурна політика є доволі молодим політичним 
явищем, проте її зародки можна простежити у практиці 
королівської й аристократичної протекції мистецтва, 
традиції якої у країнах Європи поступово згасали й 
найдовший час проіснували в Німеччині та Франції. У 
XVII–XVIII ст. таке державне втручання у сферу культу-
ри відбувалося частіше у зв'язку з необхідністю цензу-
ри, аніж її підтримання. Власне урядова підтримка сфе-
ри культури актуалізувалася в ХІХ ст., коли відбувалися 
процеси націотворення, що супроводжувалися засну-
ванням національних музеїв, галерей, бібліотек, мисте-
цьких шкіл. У першій половині ХХ ст. підтримка закладів 
культури з боку держави досягла кульмінаційної форми, 
коли з'явилися перші інститути суспільного телерадіомо-
влення, а виконавські мистецтва, які завжди фінансували 
із приватних джерел, почали субсидіюватися державою. 
Під час Другої світової війни уряд Великої Британії за-
снував Раду заохочення музики та мистецтва, що була 
покликана сприяти сценічному та виконавському мистец-
тву для того, щоб підтримувати моральний дух нації в 
темні часи [2, с. 69–70]. У повоєнні роки уряди європей-
ських країн створювали різноманітні ради для сприяння 
розвитку інституційно оформленої сфери культури. 

Як зауважує британський дослідник культурної полі-
тики О. Беннетт, демократичні уряди Франції та Німеч-
чини успадкували традиції підтримки сфери культури, а 
французький президент Ф. Міттеран настільки був її при-
хильником, що навіть страждав на комплекс Людовіка 
XIV (la complexe Louis Quatorzième), оскільки сприймав 
своє право опікуватися мистецтвом як обов'язок, зокре-
ма в підтриманні програми Grands Travaux, у межах якої 
відбувалося будівництво пам'ятників культури [2, с. 69]. 

Одним із яскравих прикладів того, як збирання тво-
рів мистецтва може поставати частиною державної 
культурної політики, є заснування та функціонування 
музею Лувр. Як відомо, внаслідок Французької револю-
ції колекція творів мистецтва в королівській галереї 
була перетворена на національний музей. Його перший 
керівник Д. Віван-Денон прагнув перетворити публічний 
музей на храм мистецтва, який слугував би доказом 
моральнісного й інтелектуального прогресу, породже-
ного революцією [11, с. 14].  

У зіткненні феодального та капіталістичного світів ку-
льтурна спадщина постала ідеологічною зброєю рево-
люціонерів. Почалися активні процеси комплектації но-
вих фондів, зокрема з ретельністю обирали античну ску-
льптуру, що символізувала дух республіканських свобод, 
народжених античним світом й успадкованих революцій-
ною Францією. Оскільки вважали, що в середньовічні 
часи церква та феодали придушували свободи, мистец-
тво Середньовіччя та Раннього Відродження не було 
предметом зацікавленості збирачів нових колекцій. Крім 
того, новостворений публічний музей постав утіленням 
нового розуміння справедливості та права власності, 
оскільки підкреслювалася інтернаціональна значущість 
Лувру, що зберігав конфісковані шедеври для демонст-
рації звичайним громадянам та іноземцям [4, с. 70–75].  

Армії республіки та згодом імперії реквізували по 
всій Європі найцінніші твори мистецтва, зокрема Напо-
леон у загарбницьких війнах укладав мирні договори, 
включаючи до статей про контрибуцію картини та ску-
льптури, які передавали до Лувру. За часи Наполеона 
музей почав активно комплектувати фонди шедеврами 
Північного Відродження, тим самим поставши уособ-
ленням нового порядку, що змістив акценти з гасел про 
свободу та братерство на політику збирання земель 
часів Карла Великого. Хоча після падіння Наполеона 
відбулася перша в історії реституція культурних ціннос-
тей, захоплених французами, та численні твори мистец-
тва були повернені Святому Престолу, італійським та 
німецьким герцогам, австрійському імператору та 
прусському королю, ця історія мала надзвичайний вплив 
на культурну політику згаданих країн. По-перше, Австрія 
та Пруссія зміцнили репутацію своїх держав, оскільки 
повернення цінностей допомагало продемонструвати 
турботу про приєднання землі та здатність відстоювати 
національні інтереси. І такі процеси супроводжувалися 
вибухами патріотизму серед громадян, особливо серед 
молоді. По-друге, Лувр завдяки його керівнику, вченому 
та колекціонеру Д. Віван-Денону, створив моду на живо-
пис старих майстрів та вплинув на формування публіч-
них національних музеїв по всій Європі [4, с. 76–83]. 

Інший трагічний досвід формування культурної полі-
тики в аспекті націотворення продемонструвала Німеч-
чина. У першій половині ХІХ ст. політична еліта кня-
зівств Німеччини повною мірою усвідомила нагальність 
створення культурно та лінгвістично гомогенної націо-
нальної держави. Хоча повстання лібералів та інтелек-
туалів 1848 р. було придушено, почалися активні про-
цеси відродження національного руху, який вів бороть-
бу за об'єднання Німеччини засобами культури. Незва-
жаючи на те, що після визвольних війн другої половини 
ХІХ ст. не з'явилося політичної свободи та національної 
єдності, німці активно будували пам'ятники митцям й 
інтелектуалам. Буржуазія охоче зводила скульптури ви-
датних діячів культури для пропагування етичних і гро-
мадянських чеснот – порядку, слухняності, відданості, 
служіння. Постаті Гете та Шиллера перетворилися на 
взірець моралі німецької нації. Навколо зведення пам'ят-
ників утворився цілий культ, увічнені постаті великих 
німців надихали на творчість журналістів, письменників, 
декораторів, ілюстраторів. І така культурна політика до-
зволила в доволі короткий термін німцям усвідомити 
себе "народом поетів та мислителів" [9, с. 60–63].  

Не дивно, що створена після Першої світової війни 
об'єднана Німеччина мала свою столицю у Веймарі, що 
символізував не лише нову державу, але й нову культу-
ру, яка була фундаментом Веймарської республіки. Така 
культура постала ареною боротьби між старою вілгель-
мівською елітою, представленою аристократією, буржуа-
зією та університетськими інтелектуалами, яка зберігала 
традиції, та новими мистецькими колами, що відстоюва-
ли ідеали модернізму, космополітизму, демократії.  



~ 52 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Опір модернізму, що чинили консервативні інтелек-
туали на чолі із Т. Манном і письменники фрайкору, 
Е. Юнгер зокрема, призвів до романтизації війни як ви-
щої духовної сили, актуалізації жорстокості, жертовнос-
ті та мужності як вищих чеснот. На такому тлі почала 
активізуватися інтелігенція "темних поглядів", яка не 
лише просувала ідеї расової дискримінації, закладаючи 
основи расової політики майбутньої нацистської Німеч-
чини, але й активно виконувала функції політичних екс-
пертів з питань культури та мистецтва зокрема, очолю-
вала національні культурні інституції. І така культурна 
ситуація призвела до того, що були закладені підвалини 
для нової тоталітарної ідеології нацизму, одним із виявів 
якого була боротьба з інакомисленням через публічне 
спалювання та плюндрування книжок, хвиля яких проко-
тилася Німеччиною у 30-х рр. ХХ ст. [9, с. 65–94]. 

Найважливішим інструментом подальшої духовної 
трансформації громадян Німеччини стала освітня систе-
ма, що покликана була докорінно змінити майбутні поко-
ління німців. Коли німецькі нацисти прийшли до влади, 
освітня система Німеччини була найкращою у світі, і сві-
дченням цього була кількість лауреатів Нобелівської 
премії. Важливим кроком у її реформуванні стала 
централізація, покликана консолідувати народ у служінні 
ідеям нацизму. З 1933 р. почалася поступова нацифіка-
ція традиційної німецької освіти на всіх рівнях, першим 
кроком якої було обмеження доступу до освітнього про-
цесу як учням-євреям, так і викладачам-євреям, а згодом 
повне вилучення їх з освітнього та наукового простору. 
Як наслідок, Німеччину залишали видатні науковці, як-от 
А. Ейнштейн, Н. Бор, Р. Оппенгеймер. Незважаючи на 
високі досягнення німецької культури, нацифікація освіти 
не зазнавала опору з боку її учасників, варто згадати 
відомий кейс співпраці з нацистами М. Гайдеґґера. На-
цисти створили Націонал-соціалістичну спілку вчителів, 
що стала важливим інструментом культурної політики у 
процесах переформатування філософських і педагогіч-
них засад освіти та її цінностей.  

Як уже зазначалося, законослухняність була тією 
чеснотою, яку культивували в німецькому суспільстві. У 
нацистській Німеччині вона виявилася вимогою не про-
сто слідувати закону, але й ідентифікувати себе із дже-
релом такого закону, утіленням якого була воля фюре-
ра [1, с. 203–206]. Воля харизматичного лідера поста-
вала одночасно і втіленням внутрішнього бажання нім-
ців, прагненням їхнього духу, й консолідуючим грома-
дян чинником. З огляду на це вищою чеснотою почали 
вважати не просто законослухняність, а абсолютну по-
кірність фюреру. Цей принцип було покладено в основу 
оновленої системи освіти, у якій учителі фактично пе-
ретворювалися на фюрерів у класах, а самі класні кім-
нати були втіленням тоталітарної держави.  

Для створення "нової людини" традиційна шкільна 
освіта була доповнена системою елітних шкіл – орден-
сбург і рейхсшулен, де серйозну увагу приділяли ідеоло-
гічній та фізичній підготовці майбутніх керівників держа-
ви, а також вихованню у них лідерських якостей. Проте 
така система виховання вступала в певне протиріччя з 
бюрократичною машиною рейха, де фізична сила та ра-
сова чистота супроводжувалися підступністю, лестоща-
ми, безжалісністю, хитрістю та нетерпимістю. У такий 
спосіб оновлений процес виховання і шлях до влади 
були позбавлені героїчних чеснот та не могли забезпе-
чити цілісність держави в перспективі близького та дале-
кого майбутнього. Ідеологи нової школи та вищої освіти 
усвідомлювали, що єдиним консолідуючим суспільство 
принципом залишалася харизматична постать фюрера, 
а не ідеологія націонал-соціалізму [9, с. 97–121]. 

Незважаючи на зазначені провали в освітній політи-
ці, нацистська Німеччина прагнула постати центром 
освіченої Європи. На роль культурної столиці світу 

А. Гітлером було призначено місто його дитинства – 
Лінц. За його задумом, новий Лінц мав перетворитися 
на "місто мистецтв" з оперою, бібліотеками, кінотеат-
ром та музейним комплексом. До участі в програмі 
"Особлива місія Лінц" було долучено чиновників партій-
ної канцелярії, архітекторів, мистецтвознавців. Десятки 
антикварів і секретних агентів гестапо за керівництва 
Г. Поссе відшукували експонати для "місії", головні ше-
деври якої були пов'язані з Північним Відродженням – 
творами Дюрера, Гольбейна, Кранаха Старшого, Аль-
тдорфера, роботами геніїв Італійського Ренесансу, 
фламандським та нідерландським живописом XVII–
XVIІI ст. [7]. Цікавим є й те, що з України були вивезені 
роботи Дюрера, які були єдиною цінністю, що пройшли 
відбір серед творів мистецтва, розграбованих на тери-
торіях колишнього Радянського Союзу. 

Як і Лувр, "Особлива місія Лінц" постала ідеологіч-
ною та політичною зброєю. За задумом Гітлера, Лінц 
покликаний був стати не лише символом Третього 
рейху, але й сховищем спільних цінностей об'єднаної 
свастикою Європи [4, с. 90]. Державні зібрання країн, 
що належали до "західної цивілізації", залишилися не-
доторканими, основна частина фондів була сформова-
на за рахунок грабунку "неповноцінних народів" та арис-
тократів, шантажу "арійців", відкупу заручників-євреїв [7]. 
Від початку повітряного бомбардування колекцію музею 
з її перлиною – Гентським вівтарем було сховано в 
комплексі соляних шахт Альт-Аусзеє, де на глибині 
1,5 км було створене підземне музейне місто. Після 
того, як американські військові захопили 1945 р.  
Альт-Аусзеє, десять років тривав процес повернення 
власникам трьох мільйонів творів мистецтва. 

Схожа ситуація в нацистській Німеччині була із біб-
ліотечними фондами. Упродовж Другої світової війни 
тисячі бібліотек було розграбовано та сотні мільйонів 
книжок зникли, водночас знищуючи культурну, етнічну, 
релігійну ідентичність цілих спільнот і навіть народів. 
Найцінніші колекції для ідеології Третього рейху були 
розподілені між Головним управлінням безпеки рейху, 
де вивчали ідеологічних ворогів режиму, й оперативним 
штабом рейхсляйтера Розенберга, який займався кон-
фіскацією та вивезенням з окупованих територій куль-
турних цінностей. Значних втрат зазнали українські кни-
гозбірні. У Парижі, наприклад, серед численних бібліо-
тек було розграбовано емігрантську бібліотеку 
С. Петлюри, що містила архів документів уряду України 
та її лідерів, а також близько 15 тис. томів різних кни-
жок. У межах гауптарбайтгрупе Україна працювали 
150 експертів, які розкрадали сотні бібліотек та колек-
цій, університетські, церковні цінності, ранні друковані 
видання з Києво-Печерської лаври. У Києві було вилу-
чено революційний архів документів Української народ-
ної республіки, близько 50 млн книжок, нецікавих для 
досліджень, було просто знищено [9, с. 187, 193, 254–
257, 285]. Проте наприкінці війни почалися зворотні 
процеси, коли трофейні бригади Радянського Союзу 
стали повертати пограбовані цінності. В Україну були 
вивезені десятки вагонів з лабораторними приладами, 
друкарськими верстатами, тонни наукових книжок, тво-
ри мистецтва. Проте нестача досвідчених працівників, 
неспроможність зрозуміти інструкції, несумісність виро-
бничих стандартів зробили таке обладнання непридат-
ним. Розподіл книжок між бібліотеками теж був випад-
ковим, і часто в бібліотеки потрапляли книги, написані 
мовами, незрозумілими для читачів [9, с. 324–327]. Як 
наслідок, залишки книжкових колекцій були розсіяні в 
багатьох європейських містах, і дотепер працюють гру-
пи ентузіастів-бібліофілів, які прагнуть повернути втра-
чене нащадкам власників книгозбірень [9, с. 353–379].  

Отже, здійснений історичний екскурс дозволяє по-
бачити, що очільники країн чітко усвідомлювали важли-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 53 ~ 

 

 

вість сфери культури для об'єднання громадян у про-
цесах націотворення та підсилення національної дер-
жави. Різноманітні культурні блага, які зберігаються та 
примножуються культурними інститутами, мають соціа-
льну значущість, що виявляється в здатності громадян 
відчувати національну гордість та соціальну згуртова-
ність, усвідомлювати себе не просто членами суспільс-
тва, а й частиною самобутньої та багатої національної 
культури, яка може надихати співгромадян та захоплю-
вати представників інших країн. Культурні інститути, що 
є втіленням спільної діяльності у сфері культури, як-от 
національні музеї, бібліотеки, театри, є тим простором, 
завдяки якому створюється особливе комфортне сере-
довище, де активуються стимули для творчості й осми-
слення культурних феноменів і явищ, ведуться публічні 
дискусії про культуру, суспільство, мистецтво; реалізу-
ються культурні потреби, пов'язані із творенням та до-
лученням до різноманітних культурних благ; здійсню-
ється освітня діяльність та відбувається накопичення й 
зростання наукового знання; підвищуються культурні 
компетентності як в актуальному часі, так і в перспекти-
ві майбутнього; осмислюється належність до культур-
ного простору та формується національна ідентичність 
[5, с. 263–279; 10, с. 63–64].  

Проте важливим висновком має бути й те, що далеко 
не завжди консолідація громадян за допомогою засобів 
культури є позитивним явищем. Потреба в єднанні з ін-
шими, солідарності, кооперації може призводити до ак-
туалізації небезпечних явищ, як-от некритичне підкорен-
ня владному авторитету; сліпе пристосування до поряд-
ків, у яких культура постає інструментом реалізації зло-
чинних цілей; агресивне відстоювання цінностей своєї 
культури та гіперболізація чеснот її представників, які 
підносяться на тлі нівелювання досягнень інших культур 
та дегуманізації її представників; маніпуляція через за-
соби культури думкою громадян, які некритично здатні 
легітимізувати злочини державної влади тощо. 

Зазначені негативні ефекти консолідації членів сус-
пільства не залишилися в трагічному минулому. Нині 
реальною небезпекою не лише для нашої держави, але 
й для країн з високим ступенем демократичної культури 
є очевидна тенденція останніх років до зростання мані-
пулятивності ЗМІ в поширенні "постправди" та популіз-
му. Феномен "негативної консолідації", що виникає на 
тлі соціально-економічних проблем, хоча й об'єднує 
громадян через негативне ставлення до чинних політи-
ків, напрямів державної політики, проте стратегічно 
призводить до неможливості протистояти внутрішнім та 
зовнішнім загрозам [3, с. 3]. Культурна практика України 
та сусідніх країн  останнім часом засвідчує, що специ-
фічний ТВ- та кіноконтент, певні жанри художньої літе-
ратури здатні закладати фундамент для серйозної ма-
ніпуляції думкою громадян, що у своїх наслідках приз-
водить до зміни політичних ландшафтів і навіть до руй-
нування політичних інститутів, розмивання національ-
ної ідентичності та знецінення високих досягнень пред-
ставників власної культури. Гарний ілюстративний ма-
теріал до зазначеної проблеми міститься в досліджен-
нях О. Мороз, яка аналізує українські реалії останніх 
десятиліть, що породили негативне явище "вірусмей-
керства" [6]; П. Померанцева, який показує, як соціальні 
медіа та телебачення відходять від цінностей точності, 
неупередженості та правдивості – передумов демокра-
тії та культури дискусії – та формують картину світу, під 
яку громадяни, зокрема й України, підтасовують факти 
та стають жертвами бандитів, релігійних фанатиків, 
політиків-популістів та агресивних держав [8].  

Висновок. Дослідження позитивних і негативних 
ефектів реалізації культурних політик європейських 
країн в аспекті націотворення дозволяє сформулювати 
рекомендації експертним громадам щодо вибудовуван-
ня такої стратегії культурної політики Україні, яка, по-
перше, була б спрямована на консолідацію громадян, 
по-друге, розширювала б можливості участі в культур-
них процесах для різних суб'єктів соціокультурної дія-
льності, що мають прямі й опосередковані впливи на 
культуру, мінімізуючи негативні впливи держави; по-
третє, розширювала б доступ громадян до якісної осві-
ти, яка формувала б культуру критичного та креативно-
го мислення; по-четверте, надавала би більше можли-
востей для міжнародної співпраці в освітніх та культур-
них проєктах, що ґрунтуються на демократичних цінно-
стях свободи, прав особистості, співпраці, взаєморозу-
міння та взаємної поваги представників різних культур. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Арендт Х. Банальность зла. Эйхман в Иерусалиме / Х. Арендт; 
Пер. с англ. С. Кастальского и Н. Рудницкой. – М.: Европа, 2008. – 
424 с. 

2. Беннетт О. Культурная политика в Соединенном Королевстве: 
крах мотивировок и конец традиции / О. Беннетт; Пер. с англ. 
В. Г. Николаева // Журнал исследований социальной политики. – 2009. 
– Т. 7, № 1. – С. 65–88. 

3. Валевський О. Л. Функції культури у формуванні суспільної 
консолідації / О. Л. Валевський // Аналітична записка. Серія "Гуманітар-
ний розвиток". – 2019. – № 1. – С. 1–15. 

4. Козлов Г. Замах на мистецтво: арт-детектив / Г. Козлов; Пер. із 
рос. С. Ушкалова. – К.: ArtHuss, 2018. – 336 с.  

5. Маслікова І. І. У пошуках спільного блага: етичні колізії соціа-
льних практик: Монографія / І. І. Маслікова. – К.: Вид. "Міленіум", 2018. 
– 338 с.  

6. Мороз О. Нація овочів? Як інформація змінює мислення і по-
ведінку українців / О. Мороз. – К.: Yakaboo Publishing, 2020. – 288 с. 

7. Мосякин А. Ограбленная Европа. Вселенский круговорот сок-
ровищ / А. Мосякин. – М.: Амфора, 2014. – 416 с.  

8. Померанцев П. Це не пропаганда. Подорож на війну проти ре-
альності / П. Померанцев. – К.: Yakaboo Publishing, 2020. – 288 с.  

9. Ріделл А. Книжкові злодії: Про нацистські розкрадання бібліо-
тек Європи та спроби повернути літературну спадщину; Пер. зі швед. 
В. Криницький / А. Ріделл. – Харків: Вид-во "Ранок": Фабула, 2020. – 
400 с.  

10. Тросби Д. Экономика и культура / Д. Тросби; Пер. с англ. 
И. Кушнаревой. – М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2013. – 256 с. 

11. Флеголент А. Париж. Лувр / А. Флаголент // Великие музеи ми-
ра. – 2011. – № 2. – 159 с. 

 
REFERENCES 

1. Arendt, H. (2008). Eichmann in Jerusalem: A Report on the 
Banality of Evil . Moskow, Evropa (In Russian). 

2. Bennett, O. (2009). Cultural policy in the United Kingdom: 
collapsing rationales and the end of a tradition. In Zhurnal issledovanij 
social'noj politiki, V. 7, № 1, 65–88 (In Russian). 

3. Valevs'kij, O. L. (2019). Funkcії kul'turi u formuvannі suspіl'noї 
konsolіdacії [Functions of culture in the formation of social consolidation]. 
Analіtichna zapiska. Serіja "Gumanіtarnij rozvitok". № 1, 1–15. 

4. Kozlov, G. (2018). Zamah na mistectvo: art-detektiv [Assault on 
art: art detective]. Kyiv, ArtHuss.  

5. Maslіkova, І. І. (2018). U poshukah spіl'nogo blaga: etichnі kolіzії 
socіal'nih praktik: monografіja [In search of the common good: ethical 
collision of social practices]. Kyiv, Vid. "Mіlenіum".  

6. Moroz, O. (2020). Nacіja ovochіv? Jak іnformacіja zmіnjuє 
mislennja і povedіnku ukraїncіv [Is a nation of vegetables? How information 
changes the thinking and behavior of Ukrainians]. Kyiv, Yakaboo Publishing. 

7. Mosjakin, A. (2014). Ograblennaja Evropa. Vselenskij krugovorot 
sokrovishh [Plundered Europe. The universal cycle of treasures]. Moskow, 
Amfora.  

8. Pomerantsev, P. (2020). Ce ne propaganda. Podorozh na vіjnu 
proti real'nostі [This is not propaganda. Adventures in the war against 
reality]. Kyiv, Yakaboo Publishing.  

9. Rydell, A. (2020). Knizhkovі zlodії: Pro nacists'kі rozkradannja 
bіblіotek Єvropi ta sprobi povernuti lіteraturnu spadshhinu [Book thieves: on 
the Nazi theft of European libraries and attempts to restore literary heritage]. 
Kharkіv, Vid-vo Ranok: Fabula.  

10. Throsby, D. (2013). Jekonomika i kul'tura [Economics and culture]. 
Moskow, Izd. dom Vysshej shkoly jekonomiki. 

11. Flegolent, A. (2011). Parizh. Luvr [Paris. Louvre]. In Velikie muzei 
mira, № 2. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  10 .0 2 . 21  

 
 
 



~ 54 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

I. I. Maslikova, Dr Hab., Associate Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
THE SPHERE OF CULTURE IN THE PROCESSES OF NATION-BUILDING AND THE CONSOLIDATION OF CITIZENS:  

THE EXPERIENCE OF THE CULTURAL POLICY IN FRANCE AND GERMANY 
 

The article examines the positive and negative experience of the consolidation of French and German citizens in process of nation-building by 
means of culture. The research deals with: practice of collecting masterpieces that influenced the development of public museums and the ability to 
defend national interests; the practice of consolidation of citizens around monuments of cultural figures; practices of confrontation between 
conservative intellectuals and modern artistic circles, which led to the fight against dissent, the destruction of books and the formation of the 
ideology of Nazism; practices of nazification of the education system, which revealed growing of the conflict between ideal virtues and the real 
behavior of participants in the educational process and politicians, and which subsequently legitimized absolute obedience to the leader; practices 
of collecting library collections, accompanied by theft of public libraries and private collections. 

The positive consequences of the consolidation citizens with the help of cultural institutions are indicated: the institutionally formed sphere of 
culture allows citizens to experience national pride, to be aware of themselves as a part of an original and rich national culture, to form their 
national identity. Cultural institutions create a space, which creativity is encouraged, opportunity for public discussions about culture and society 
are provided; educational and scientific activities are carried out. 

Recommendations on building a strategy for the cultural policy of Ukraine: the sphere of culture should be aimed at consolidating citizens; 
should expand the possibilities of various subjects of cultural activity and minimize the negative influences of the state; should expand access to 
quality education that fosters a culture of critical and creative thinking; should expand opportunities for international cooperation in educational 
and cultural projects based on the values of rights and freedom of individuals, mutual understanding and mutual respect of representatives of 
different cultures. 

Key words: the sphere of culture, cultural policy, the processes of nation-building, consolidation of citizens, cultural institutions. 
 
И. И. Масликова, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

СФЕРА КУЛЬТУРЫ В ПРОЦЕССАХ СТАНОВЛЕНИЯ НАЦИЙ И КОНСОЛИДАЦИИ ГРАЖДАН:  
ОПЫТ КУЛЬТУРНОЙ ПОЛИТИКИ ФРАНЦИИ И ГЕРМАНИИ 

 
Исследован положительный и отрицательный опыт консолидации граждан Франции и Германии в процессах становления наций 

средствами культуры. Рассмотрены практики сбора произведений искусства, повлиявшие на развитие публичных музеев и способ-
ность отстаивать национальные интересы; практики объединения граждан вокруг увековеченных в памятниках деятелей куль-
туры; практики противостояния консервативных интеллектуалов и новых художественных кругов, которые привели к борьбе с 
инакомыслием, уничтожению книг и формированию идеологии нацизма; практики нацификации системы образования, обнаружившие 
обострение конфликта между идеальными добродетелями и реальным поведением участников образовательного процесса и поли-
тиков, а впоследствии легитимизовавшие абсолютную покорность лидеру; практики комплектации библиотечных фондов, сопро-
вождавшиеся хищением публичных библиотек и частных коллекций. Указаны  положительные последствия объединения граждан с 
помощью культурных институтов и выявлены негативные эффекты консолидации граждан в современной культурной ситуации. 
Даны рекомендации по выстраиванию стратегии культурной политики Украины. 

Ключевые слова: сфера культуры, культурная политика, процессы становления нации, консолидация граждан, культурные институты. 
 

 
 
УДК 008 (39+130.2) 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
invinover19@gmail.com 

 
ПРОБЛЕМА СПІВВІДНОШЕННЯ ПОЛІВ КУЛЬТУРНОЇ ТА ВІЗУАЛЬНОЇ АНТРОПОЛОГІЇ  

В ЛОГІЦІ КРИЗИ ТЕКСТОЦЕНТРИЧНИХ МЕТОДІВ ДОСЛІДЖЕННЯ КУЛЬТУРИ 
 

Присвячено вивченню актуальності антропологічних питань початку ХХ ст. та соціокультурних умов виникнен-
ня корпусу антропологічних наук. Досліджено специфіку предмета та метода антропології загалом як науки, що зорі-
єнтована на систематизацію емпіричного матеріалу. У цьому контексті проаналізовано логіку формування культур-
ної/соціальної антропології та її інструментального інтересу до візуальної продукції технічних медіа. Накопичення 
емпіричного матеріалу в польових дослідженнях антропологів дозволяло значно розширити предметну сферу й оп-
тику антропологічної науки та поступово вийти візуальній антропології за межі тієї інструментальної функції, що 
була передбачена для неї на початку. Між тим текстоцентричний розгляд етнографічного матеріалу приводив до 
переведення культури корінних народів у коди західної цивілізації, а отже, до її редукції. Накопичення відеопродукції 
етнографією дозволило не лише зберігати зникаючу аутентичну культуру, але й напрацювати методи системати-
зації візуального матеріалу, усвідомити роль візуальної антропології як автономної дисципліни поля гуманітарних 
наук, а також виявити непрозорість дискурсоцентричних методів дослідження культури.   

Ключові слова: антропологія, культурна антропологія, візуальна антропологія, текстоцентризм, текстоцентричний розгляд ет-
нографії, дискурсоцентричні методи дослідження культури. 

 
Постановка проблеми. А. Купер у "Міжнародній 

енциклопедії антропології" відносить до антропології як 
сфери академічного знання чотири поля: культурну 
(американський варіант) та/або соціальну (британський) 
антропологію, біологічну антропологію, доісторичну 
археологію та лінгвістику [9]. Вони були започатковані 
наприкінці ХІХ – на початку ХХ ст. в різних країнах (як 
свідчить відмінність походження між культурною та со-
ціальною антропологією). Незважаючи на те, що згодом 
зазначені дисципліни отримали різні стратегії пробле-
матизації та інституалізації, вони мали спільні вихідні 

інтенції, що досі об'єднують достатньо різні галузі знан-
ня. До таких інтенцій належать:  

• В індустріальну добу великий рівень спеціалізації 
та диференціації видів людської діяльності та культур-
них практик із новою силою актуалізував кантівське 
запитання про те, ким власне є людина взагалі. Зазна-
чений ракурс дослідження також став вихідним у полі 
"філософської антропології" в Німеччині (М. Шелер, 
Г. Плеснер, А. Гелен й ін.), яка через дискурс філософ-
ських наук намагалася сформулювати базові феномени 
людського буття. 

© Павлова О. Ю., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 55 ~ 

 

 

• На противагу кризі становища людини в індустрі-
альному суспільстві, що стала гостро відчутною перед 
Першою світовою війною, потала очевидною цілісність 
життя "первісної людини" з його привабливою відсутніс-
тю складно диференційованих форм. Саме представ-
ник доцивілізаційних культур (чи то архаїчних епох, чи 
сучасний абориген) розумівся як людина взагалі, яка не 
розтягнута на уламки буття та не розколота множинніс-
тю соціальних ролей, що мусить виконувати. Така опо-
зиція людини цивілізації "шляхетному дикуну" мала 
просвітницьке коріння в роботах Ж.-Ж. Руссо. Проте 
водночас інтерес до світу "примітивних" культур мав 
прикладний, управлінський сенс для держав із колоніа-
льними амбіціями.  

• Незважаючи на принципово різні підходи і навіть 
розуміння предмета дослідження, спільним корінням 
цих антропологічних полів було те, що вчення про лю-
дину має містити емпіричну складову. На противагу 
вивченню лише текстів, з яким ототожнювалася попе-
редньо гуманітарна наука. Навіть лінгвістика, яка на-
чебто була "прикутою" насамперед до письмових текс-
тів, у логіці семіотичного трикутника почала формулю-
вати специфіку "матерії мови". А отже, кожна вз зазна-
чених наук отримала свій спосіб утілення "матеріальних 
засад комунікації" (Г. Гумбрехт) для оформлення влас-
ного наукового підходу у спільному протиставленні спе-
кулятивному стилю міркування попереднього гуманіта-
рного знання (у межах якого філософська антропологія 
і залишилася). Власне поєднання теоретичної й емпі-
ричної (навіть експериментальної) складової) стало 
основою новоєвропейської програми наукових дослі-
джень, на відміну, наприклад, від античного стилю нау-
ки. Виникнення полів антропологічних дисциплін свід-
чило про те, що науки про людину почали вписуватися 
в новоєвропейський ідеал науки, який попередньо був 
сформований переважно для природознавства. Проте 
водночас і підривали ці начебто самоочевидні дисцип-
лінарні межі. Розмежування наук про природу та куль-
туру почалося із жалю про неможливість генералізую-
чого методу, а призвели до розуміння тотальної соціо-
культурної обумовленості самого природознавства. 

Загалом визначення предметного поля дисципліни 
через спосіб її вивчення взагалі (предмет і метод, зок-
рема методи роботи з емпіричним матеріалом і способи 
його узгодження з теоретичними концептами) є досі 
базовим для розуміння будь-якої науки. Емпіричні 
складові позитивістської інтенції всіх субдисциплін ан-
тропології формуються для таких полів, як біологічна 
антропологія, доісторична археологія та лінгвістика, а 
згодом і для соціології. Саме акцент на абсолютизації 
емпіричного матеріалу (як-от параметри тіла людини, 
археологічні рештки матеріальної культури чи навіть 
"матерія" мови, яка стала очевидною в логіці лінгвісти-
чного повороту ХХ ст.) є підставою визначення специ-
фіки наукового підходу. У контексті зазначеної інтенції 
виникає і спеціалізація культурної антропології (будемо 
тут так називати предметну сферу поза її поділом на 
американське та британське джерело походження). 
Базовими роботами в цьому контексті є роботи таких 
класиків, як Ф. Боас, Б. Маліновський, М. Мід, 
А. Редкліфф-Браун. Однак винахід емпіричної бази для 
сфери культурних досліджень, а отже, розуміння спе-
цифіки її наукового підходу та навіть предметної сфери 
потребує окремого висвітлення, особливо в логіці розу-
міння дискурсоцентричних і навіть текстоцентричних 
методологій дослідження культури. 

Аналіз досліджень і публікацій. Зазначений ра-
курс дослідження передбачає узагальнення досвіду 
рефлексії таких авторів, як П. Еппс, Ентоні К. Вебстер, 

Е. Вудбері, а також Б. Фарнелл та Л. Грем. Викриття 
письма в історії Заходу як засобу легітимації західної 
культури здійснено в роботі французького антрополога 
М. де Серто "Історія як письмо" ("L'Écriture de l'Histoire"). 

Метою статті є вивчення співвідношення полів ку-
льтурної та візуальної антропології в контексті критики 
оптики текстоцентризму. 

Виклад основного матеріалу дослідження  
Емпіричний вимір сфери культурної антрополо-

гії. Європейці, особливо французи й англійці, а також 
німці з ХVIII ст. почали виявляти інтерес не лише до 
форм високої культури Європи, а й також до власної 
народної культури (переважно у формі фольклору). 
Сучасний британський дослідник ранньомодерної куль-
тури П. Берк звертається в цьому контексті до терміна 
"народна культура ранньомодерної Європи", яку він 
також ототожнює з доіндустріальною Європою. Цей 
учений навіть називає кінець XVIII – початок XIX ст. 
добою "відкриття народу" [4, p. 3] (discovery of the 
people) народознавством, оскільки саме в цей час різ-
ко зростає інтерес інтелектуалів до "народного". Фор-
мування національних держав з їхнім ширшим спект-
ром громадської активності (зокрема це необхідність 
масової армії та запасної армії пролетаріату, як пояс-
нював З. Бауман), без чого неможливо було функціо-
нування індустріального суспільства, обумовлює реа-
білітацію не лише "низьких жанрів" (А. Фелібьєн), але 
й народної творчості загалом. Відбувається винайден-
ня традицій, які "здаються або претендують бути дав-
німи" [2, с. 12], з їхньою обов'язковою вимогою офор-
млення на рівні матеріальної культури.  

До колекцій артефактів у той час ще не було науко-
вих вимог систематизації. Вони мали більш приватний 
інтерес різноманітності й екзотичності, їх називали за-
звичай "Wunderkammern" (кабінети чудес) (Дж. Елкінс). 
Інтерес до матеріальної культури неєвропейських на-
родів виникає також на рівні приватних колекцій колоні-
заторів. У поле розширеної уваги до культурних фено-
менів також потрапляли артефакти індійського, китай-
ського, японського, єгипетського та близькосхідного 
мистецтва й релігії. Поступово, переважно завдяки зу-
силлям представників теорії локальних цивілізацій 
(О. Шпенглер, А. Тойнбі та ін.), не лише європейському, 
але й іншим культурним утворенням було надано ста-
тус цивілізацій. Екзотичні речі з інших країн стають рі-
шеннями у нових стилях дизайну (Т. Чіппендейл), ху-
дожньому авангарді (П. Пікассо), стрижнями жанрових 
ходів детективів (А. Конан-Дойл).  

Спроби систематизації всього множинного емпірич-
ного матеріалу визначили європейську старовину (Дав-
ній Ізраїль, Греція та Рим), спадкоємність якої була за-
гальновизнаною та легітимованою християнською тра-
дицією. Ці утворення, окрім власне західноєвропейсь-
ких, й увійшли до цивілізаційного канону у ХVIII–ХІХ ст. 
Його розквіту передувала епоха, що була позначена 
Дж. Лаббоком терміном "передісторія" в роботі 1865 р. 
"Доісторичні часи" (Prehistoric Times). Зазначена праця 
описувала історію доримської Британії та мала підтве-
рдження археологічними знахідками.  

Поступово визнання доцивілізаційного стану євро-
пейських народів, а також практичний інтерес до управ-
ління корінним населенням колоній спричинюють ціка-
вість до так званих первісних культур. Виникають нау-
кові товариства, що присвячені етнології та антрополо-
гії. Із середини ХІХ ст. етнографічні відділи стають не-
обхідним атрибутом музеїв природної історії кожної 
"великої імперії". На відміну від попереднього покоління 
кабінетних учених (Й. Бахофен, Дж. Фрейзер та ін.), які 
вивчали переважно тексти, цілий ряд етнографів фор-



~ 56 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

муються на засадах упорядкування музейних експози-
цій: Х. Томсен (Національний музей Данії), Е. Тайлор 
(Етнографічний музей Оксфордського університету) й 
ін. 1978 р. Конгрес США засновує Бюро етнології (на-
далі Бюро американської етнології). Це була одна з 
перших форм інституалізованого наукового інтересу 
до колекціонування культурної спадщини корінних 
народів, на базі якої потім оформлюється Смітсонівсь-
кий інститут у Вашингтоні (Smithsonian Institution in 
Washington) [12], що запроваджує першу програму 
власне систематичних наукових досліджень. Останню 
формують на засадах еволюціоністської концепції 
Л. Моргана та за його керівництва. 

Термін "етнос" до ХІХ ст. використовували для поз-
начення язичницьких народів (тобто тих, що не знали 
християнської консолідації). Ця традиція бере початок із 
грецького перекладу Старого Заповіту, де терміном 
"етнос" стали перекладати єврейське слово "гої", тобто 
неєвреї. До цього елліністичного звуження термін "ет-
нос" міг використовуватися у ширшому значенні об'єд-
нання будь-яких людей і навіть тварин. Аналогічна вра-
жаюча колізія відбувалася і зі змістом поняття "нація". 
Англомовна традиція слововживання закріпила за тер-
міном "етнос" конотації "іноземний", "варварський" і 
"язичницький" у порівняльному значенні до термінів 
"народ" та "народний", "цивілізований".  

У ХІХ ст. цей сенс терміна "етнос" пом'якшується у 
значенні "різноманітних культурних груп" у прив'язуван-
ні до вихідної спільності їхніх мови, території, культури. 
Це не могло статися без впливу німецької традиції, за-
пропонованої Й. Гердером, щодо аплікації терміна "ку-
льтури" у множині. Множинність культур певним чином 
покликана була відрізнятися не лише від єдності цивілі-
зації (з євроцентристським і навіть французьким забар-
вленням), але і від множинності біологічних видів лю-
дини, значення якої закріпилося за терміном "раса". 
Останнє "ганебне слово" [1, с. 252] Й. Гердер відмовля-
вся вживати, підкреслює Г. Арендт. Адже специфіка 
кожної з культур випливає зі своєрідності народу у його 
єдності з мовою та територією, але поза біологічними 
параметрами. До Й. Гердера навіть у німецькій мові 
слово "культура" вживали як синонім цивілізації. Під 
останньою насамперед мали на увазі стиль придворно-
го життя французької абсолютної монархії, яку копіюва-
ли усі: від французького чиновництва та буржуазії (Ж.-
Б. Мольєр) до німецьких придворних кіл (Н. Еліас, 
Р. Сеннет). Через Ф. Боаса німецька інтенція про мно-
жинність культур проти однолінійності "універсальних 
історій цивілізації" (Р. Вільямс) була привнесена в поле 
американської культурної антропології.  

Загалом етнографія та етнологія як науки про ви-
вчення такого типу спільностей (територіально та мов-
но споріднених, але поза їхнім державним статусом) 
імпліцитно зберігають конотацію протиставлення етно-
сів цивілізованим/титульним націям (наприклад, коно-
тацію екзотичності у словосполученні "етнічний ресто-
ран"). Надалі виникнення термінів "культурна/соціальна 
антропологія" пом'якшує ті конотації, що зберігала етно-
графія. Антропологія як наука про людину як цілісну 
істоту стала більшою мірою корелювати зі значенням 
культурної антропології як науки про різноманітність 
культур. Т. Грівз, автор статті "Культурна антропологія" 
в "Словнику культурної та критичної теорії", визнає пи-
тання "чому представники різних груп поводять себе 
по-іншому" [8, p. 155] базовим для цієї дисципліни. 

Зазначене запитання дозволяє вивчати не лише ку-
льтури корінних народів, але й інших неінституалізова-
них спільнот сучасного суспільства. Залучення проблем 
дослідження культур селищ, міст, передмість, шкіл, 

лікарень тощо значно розширило предметне поле куль-
турної антропології та її методів, а також методики дос-
ліджень. Отже, культурна антропологія – це наука поля 
культурних досліджень, що має теоретичний та емпіри-
чний вимір вивчення. Її предмет – культурні практики з 
низьким рівнем диференціації сфер (матеріального, 
соціального та духовного виробництва). 

Самовизначення поля культурної антропології. 
Культурна антропологія ще й досі лише набуває стату-
су академічної дисципліни як сфера певного інтересу 
науковців та адміністраторів. Для цього потрібні тради-
ції роботи зі значним обсягом наукового матеріалу, до-
свід функціонування наукових інститутів, викладання 
дисциплін та спеціальностей. Усе це оформлюється ли-
ше у другій третині ХХ ст. Зокрема, відмежування від 
біологічної антропології та еволюціоністської програми 
пов'язане з ім'ям Ф. Боаса (перший професор антропо-
логії Колумбійського університету, м. Нью-Йорк), який, з 
одного боку, наполягав на необхідності розмежування 
раси та культури, а з іншого, еволюціоністській концепції 
єдності та лінійності культурного розвитку протиставляв 
дифузіонізм. Спрямування антропології в бік соціальних 
наук було здійснено А. Редкліфф-Брауном та Б. Малі-
новським, які запропонували вивчати організації корінних 
народів як соціальні інститути [3, p. 12]. А. Редкліфф-
Браун визначає статус соціальної антропології як теоре-
тичного узагальнення матеріалу, зібраного етнографією, 
зокрема в етнографічних фільмах. До того з достатньо 
недиференційованого інтересу зростали предметні поля 
і культурної, й візуальної антропології. 

Культурна антропологія як вияв текстоцентриз-
му та дискурсоцентризму західної науки. Сама "ан-
тропологія виникла як наука в словах" [11, p. 5] незале-
жно від національного варіанту оформлення (британсь-
кого чи американського, який ще називали етнологією). 
Перші дослідники архаїчних культур були переважно 
дослідникам текстів (Дж. Фрейзер, Й. Бахофен). Це вза-
галі відповідало традиції гуманітарних наук, для яких 
матеріальною основою дослідження був текст. Це було 
настільки очевидно, що навіть не виникало уявлення, 
що може бути щось інше.  

Оптика тексту (письмового слова) містила два фун-
даментальних фрейми: фонетичне письмо та техноло-
гію друкування, а отже, першу історичну форму техніч-
ного відтворення, які і були основою духовного вироб-
ництва Модерну. Насправді текстоцентризм мав своєю 
домінантою візуальні практики. Отже, тут базовою чут-
тєвою орієнтацією була активність людського ока. У 
тексті лінійна активність ока навіть ще більш автоном-
на, ніж при розгляді фотографії, де технічні параметри 
зйомки – не менш активні учасники процесу формуван-
ня образу, ніж ракурс погляду фотографа або глядача. 
За появи технології запису звука в кінематографі взага-
лі й етнографічних фільмах зокрема значення візуаль-
ної домінанти ще більше розмивається. Проте, оскільки 
текст (тобто друковане слово) тривалий час був єдиною 
практикою здійснення наукового знання, зміст знання та 
його спосіб оформлення, а також сприйняття не розріз-
нялися. Відповідно робота з текстом була єдиним спо-
собом наукового дослідження. Власне текстоцентризм і 
став основою дискурсоцентризму Модерну, адже масо-
ве споживання та навіть виробництво дискурсу (єдності 
висловлювань та ситуації, у якій їх здійснюють) відбу-
валося на засадах "матеріальної комунікації" друкова-
них текстів. Зокрема, становлення культурної антропо-
логії насамперед відбулося як корпус текстів тих уче-
них, які стали авторитетами в цій галузі, а також завдя-
ки освітнім і науковим інститутам, що виробляли та ар-
тикулювали ці тексти. Власне рефлексія над природою 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 57 ~ 

 

 

інтертексуальності стала однією із засад підриву моно-
полії генералізуючих методів у науці взагалі та лінійно-
сті розуміння природи культури зокрема. 

Навіть американський дослідник Ф. Боас після ре-
цепції досвіду німецької науки (зокрема географічного 
детермінізму Р. Вірхова й А. Бастіана) виступив проти 
засилля універсалістських стратегій еволюціонізму (на-
самперед програми етнологічних досліджень Л. Мор-
гана) з позиції дифузіонізму. Він закріпив цей випад не 
лише зміною концептуальних засад, але й вимогою за-
лучення статистичних методів та польових розвідок. Та 
навіть цей революціонер методології культурних дослі-
джень розумів результати такої глобальної трансфор-
мації передусім як отримання записів оповідей туземців 
переважно в перекладі помічників (тобто знову текстів). 
Саме текстово оформлений опитувальник, що був ним 
створений, став головним інструментом американських 
польових етнологів на початку ХХ ст. І хоча послідовни-
ки Ф. Боаса пишалися своїми "суворими методами дос-
лідження" [цит. за 12], вони змушені були покладатися 
на перекладачів, чиє свавілля у перекладі ще раз ви-
кривляло автентичність отриманих даних.  

Незабаром такий підхід до досліджень зазнав знач-
ної критики. Тим паче, що реальні практики тубільців 
уже і на той час багато в чому були запозиченням у 
європейців, а тому доводилося покладатися на оповіді 
про попередні традиції. Загалом підхід Ф. Боаса зали-
шається в межах текстоцентричного розгляду етнології 
("text-centered view of ethnology" [5]) та "дискурсоцент-
ричних" [6, p. 391] методів досліджень культури.  

Компенсаторна та зберігаюча функція візуальної 
антропології. Важливим кроком у подоланні такої текс-
тоцентричної орієнтації польових досліджень, зокрема 
боасіанців, стала вимога відомого антрополога Б. Малі-
новського, який намагався скоротити культурний розрив 
участю дослідника у житті спільноти тубільців (метод 
залученого спостереження) та вивченням їхньої мови. 
Така позиція принципово відрізняється від психології та 
фізіології з їхніми методиками досліджень, що виходили 
із заборони особистого зв'язку та принципу "подвійної 
сліпоти" [8, p. 156]. Поступово така настанова партици-
пативності була концептуалізована в культурній антро-
пології на засадах опозиції "етичного – емічного", за-
пропонованої американським лінгвістом К. Л. Пайком. 
Він виокремив суфікс -emic зі слова phonemic (тобто те, 
що стосується фонем). 

Б. Маліновський також підкреслював значення фік-
сації етнографічного матеріалу оптичною технікою, як у 
той час функціонувала візуальна антропологія. Він брав 
камеру на польові дослідження, але, як сам зазначив, 
не одразу почав ставитися уважно до "візуальних нота-
ток" [10, p. 41]. І лише згодом усвідомив їхню важливість 
для вписування культурних феноменів у соціальний 
контекст, що стало базовою стратегією функціоналізму.  

До появи звукового кіно слова корінного населення 
ще технічно не могли бути безпосередньо висловлені, 
а тим паче записані представниками малих традицій. 
Будь-яке антропологічне знання було висловлюван-
ням та судженням крізь призму письма цивілізованих 
народів. Навіть у метафорі К. Гірца про необхідність 
прочитання "манускрипту" [7, p. 10] іншої культури, 
хоча він записаний у "жестах, малюнках, музичних 
звуках" [7, p. 45] та інших "формах поведінки", відчут-
на текстоцентрична орієнтація цього етапу культурної 
антропології. Вона належала до парадигми текстової 
культури, а отже, її результати певною мірою були 
викривлені зтаких причин:  

• тексти могли бути записані лише західними мо-
вами з їхніми кодами культури;  

• сама оптика тексту була найбільш інтенсивною 
формою диференціації візуальних практик автономії ока.  

Отже, культурна антропологія виникла як зміна пре-
дмета (культура неєвропейських народів), але не під-
ходу дослідження – неєвропейські народи вивчалися 
крізь призму записаних європейцями текстів (які розу-
мілися як міф або фольклор) лише з невеличкими до-
повненнями музеєфікованих шматків матеріальної ку-
льтури, що мали радше "антикварний інтерес", за ви-
словом Б. Маліновського, а отже, випадали з контексту 
певної культурної практики. Пафос функціоналізму 
Б. Маліновського полягав зокрема в тому, щоб розуміти 
функцію культури на соціальному тлі дій індивіда. Про-
те текстоцентризм методів дослідження був способом 
руйнування цілісності вихідного контексту. Логіка вироб-
ництва та споживання тексту обумовлювала й обмежу-
вала специфіку автентичних культур. Подолати західний 
стиль текстової "муміфікації" та анатомування багато в 
чому "мертвого тіла" малих культур допомогли технізо-
вані оптичні медіа та візуальна антропологія. Спочатку її 
розуміли як інструмент поля культурної антропології за-
для фіксації, а отже, збереження таким чином культур 
народів, що зникали на очах антропологів, за висловом 
М. Мід. Однак така інструментальна редукція візуальної 
антропології стала предметом критики. 

Становлення поля візуальної антропології як лі-
квідності західного текстоцентризму гуманітарного 
знання. З виникненням відеозапису з'явилася можли-
вість не лише переказувати, як, наприклад, виготовля-
ють горщика, але побачити це на власні очі. Із цього, 
здавалось би, службового моменту випливає кілька 
важливих методологічних настанов. 

По-перше, за допомогою відео-, а потім й аудіозапи-
су неписемні народи отримали можливості самі висло-
влювати свою позицію. Цим умова повнішого залучення 
носіїв корінних культур отримала нові перспективи здій-
снення, але не була досягнута остаточно. М. Мід за-
уважує: слід пам'ятати, що обряд, здійснений для фі-
льмування, уже відрізняється від автентичних умов йо-
го проведення. Ритуал передбачає самозамкненість і 
самодостатність спільноти в цьому священному проце-
сі. Власне ритуал і є процесом вироблення саме такого 
типу спільноти, і наявність ока іншого, що завжди є "ли-
хим оком" (метафора Ж. Лакана), руйнує цю самозамк-
неність. Наявність іншого, навіть того, хто просто ди-
виться або знімає, профанізує ритуал тим, що включає 
його в іншу ідеальну структуру (як показав Г. Гадамер), 
перетворюючи на видовище. З огляду на це спостере-
ження не є онтологічно нейтральним, тим паче щодо 
практик маленьких традицій.  

Усе ж відео- та аудіозаписи дозволяють отримати 
власний голос та вигляд незахідним культурним тради-
ціям поза парадигмою текстоцентризму. Тим самим 
відеопродукція здійснює ідею "права голосу". Етногра-
фічні фільми стали оптимальними ресурсами зберіга-
льної антропології. 

По-друге, рухома картинка фільмування племінних 
ритуалів дозволяла мати адекватніше розуміння вза-
ємодії не лише людини і людини в цьому процесі, але 
й людини та тварини, людини та речі. Власне їхнє по-
заієрархічне "зібрання разом" (М. Гайдеґґер) повертає 
предмету статус "речі" не в кругообігу товарів, а в 
більш автентичних формах взаємодії. І хоча першими 
творцями етнографічних фільмів це сприймалося 
радше як екзотика чужих культур, проте поетика таких 
традицій не могла "не впадати в око" поколінь гляда-
чів і поступово через це стала самостійним предметом 
рефлексії дослідників. 



~ 58 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

По-третє, етнографічні записи дали доступ до ку-
льтурних феноменів не одному поколінню дослідників, 
які самі дивилися на них "різними очима", тобто з різ-
них методологічних та теоретичних позицій. Така пер-
спектива уможливлювала продуктивність наукового 
вивчення та певним чином дозволяла подолати обме-
женість й авторитетність лише одного тлумачення, яке 
мало привілейований доступ до емпіричних матеріалів 
польових досліджень і репрезентувала їх уже у текс-
товому вигляді.  

Згодом у процесі накопичення етнографічних філь-
мів ще більше розкрився класифікаційний потенціал 
візуальної антропології щодо емпіричного матеріалу. 
Слід підкреслити, що текстові джерела накопичувалися 
століттями, перед тим як отримали якесь наукове розу-
міння, не кажучи вже про власні методологічні стратегії 
дослідження. Водночас текстоцентризм був непрозо-
рим для високої культури. Також з накопиченням етног-
рафічного матеріалу лише за пару десятиліть стало 
зрозуміло, що відеофіксація одночасно є процесом ви-
роблення візуальних репрезентацій і способом їхнього 
аналізу: через відбір та фіксацію образів,  їхнє впоряд-
кування в процесі як зйомки, так і перегляду, а також 
описання й осмислення. Виокремлення та усвідомлен-
ня елементів візуального аналізу потребує визначення 
візуальної та зображальної комунікації як елементу ві-
зуальних досліджень. Крім того, технічні показники оп-
тичних медіа вносять свої корективи у фреймування 
візуального зображення.  

Представник візуальної антропології в Швейцарії 
(Університет Берна) М. Шойбле зауважує, що ця дисци-
пліна стосується, по-перше, сфери "наукового вивчення 
візуальної маніфестації антропології мистецтва, мате-
ріальної культури та ритуалів", а по-друге, є "рефлекси-
вним та діалогічним – використанням та створенням 
образів, якими люди представляли та/або представля-
ли себе, використовуючи технологічні носії, такі як кіно 
та фотографії" [12].  

Висновок. Антропологія намагалася сформувати 
наукове розуміння людини і навіть світу як цілісного 
феномена (поєднуючи теоретичні узагальнення з опо-
рою на емпіричний матеріал), тоді як культурна антро-
пологія сфокусувалася на вивченні культурної різнома-
нітності. Єдність цієї різноманітності полягала в тому, 
що будь-яка множинність світів принципово відрізняє їх 
від уніфікації модерного стилю культури. Візуальна ан-
тропологія з'являється як перехрещення полів культур-
ної антропології як академічної дисципліни та сфери 
застосування технічних оптичних медіа, а отже, постає 
новим джерелом емпіричного матеріалу.  

Інтеграція двох аспектів візуальної антропології (ви-
роблення та вивчення образів) виводить її за дужки кла-
сичного стилю позитивістської науки, який визначав спо-
глядальний статус суб'єкта, з одного боку, а з іншого 
боку, поставив під сумнів монополію оптики тексту. Но-
воєвропейський суб'єкт як фокус обох цих інтенцій пре-
тендував на неупередженість своїх результатів пізнання 
на засадах лише інтелектуальної залученості у процес 
його вироблення. Подвійна заангажованість перших 
представників культурної антропології, які були піонера-
ми і візуальної антропології: по-перше, вихідний колоніа-
льний інтерес до культурних практик інших народів; по-
друге, розуміння науковцями перспектив зникнення куль-
турних практик інших народів внаслідок зіткнення з інду-
стріальною цивілізацією, – призводила до загострення 
дидактичного й ілюстративного характеру функціонуван-
ня зазначеної дисципліни на першому етапі її розвитку, 

але так було не завжди. Текстові засади такого науково-
го дискурсу загалом розглядали як "прозору" основу для 
дискурсоцентричних методів дослідження культури на-
віть незахідних народів. Лише виявлення наукового по-
тенціалу аудіовізуального матеріалу відкриває можливо-
сті іншої оптики, яка не просто заперечує текстоцентризм 
у цілому, але дозволяє зрозуміти його місце в системі 
гуманітарного знання та технологій.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Арендт Х. Истоки тоталитаризма / Х. Арендт; пер. с анг. 
И. Борисовой и др. – М.: ЦентрКом, 1996. – 672 с. 

2. Гобсбаум Е. Вступ: винайдення традиції / Е. Гобсбаум // Ви-
найдення традиції;  пер. з англ. М. Климчук. – К.: Ніка-Центр, 2005. – 
C. 12–29. 

3. Bernardi, B. Early Ethnography / B. Bernardi // Encyclopedia of 
Social and Cultural Anthropology / Ed. by A. Barnard, J. Spencer. – New 
York: Routledge, 2002. – P. 12–15.  

4. Burke, P. Popular Culture in Early Modern Europe / P. Burke. – 
New York: New York University Press, 1978. – 351 p.  

5. Epps, P.; Webster, A.; Woodbury, A. A Holistic Humanities of 
Speaking: Franz Boas and the Continuing Centrality of Texts [Електронний 
ресурс] / P. Epps, A. Webster, A. Woodbury. Режим доступу:  
https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.1086/689547 

6. Farnell, B.; Graham, L. Discourse-Centered Methods / B. Farnell; 
L. Graham // Handbook of Methods in Cultural Anthropology. – New York: 
Rowman & Littlefield, 2015. – P. 391–439. 

7. Geertz, C. The Interpretation of Cultures: Selected Essays / 
C. Geertz. – New York: Basic Books, 1973. – 470 р. 

8. Greaves, T. Cultural Anthropology / T. Greaves // A Dictionary of 
Cultural and Critical Theory / Ed. by Payne, M., Barbera, J. – Wiley-
Blackwell, 2010. – P. 154–157.  

9. Kuper, A. Anthropology: Scope of the Discipline [Електронний ре-
сурс] / A. Kuper. The International Encyclopedia of Anthropology / Ed. by 
H. Callan. – Wiley, 2018. Режим доступу: https://www.researchgate.net/ 
publication/328568543_Anthropology_Scope_of_the_Discipline_International_ 
Encyclopedia_of_Anthropology_edited_by_Hilary_Callan_Wiley_2018 

10. Malinowski, B. Coral Gardens and Their Magic / B. Malinowski. – 
Bloomington: Indiana University Press, 1965. – 634 p. 

11. Mead, M. Visual Anthropology in a Discipline of Words / M. Mead // 
Principles of Visual Anthropology / Ed. by Paul Hockings. – The Hague: 
Mouton, 1975. – Р. 3–13. 

12. Schäuble, M. Visual Anthropology [Електронний ресурс] / 
M. Schäuble // The International Encyclopedia of Anthropology. / Ed. by 
Hilary Callan. – Ltd. John Wiley & Sons, 2018. Режим доступу: 
https://www.anthro.unibe.ch/e40416/e96353/e96354/files735749/Visualanth
ropology2018_ger.pdf 

 
REFERENCES 

1. Arendt, H. (1996). The Origins of Totalitarianism. Moskow, 
CentrKom (In Russian). 

2. Hobsbawm, Е. (2005). Introduction: The Invitation of Tradition. In 
The Invitation of Traditionб (pp. 12–29). Kyiv, Nіka-Centr (In Ukrainian).  

3. Bernardi, B. (2002). Early Ethnography. In Encyclopedia of Social 
and Cultural Anthropology, (pp. 12–15). New York, Routledge. 

4. Burke, P. (1978). Popular Culture in Early Modern Europe. New 
York, New York University Press.  

5. Epps, P.; Webster, A.; Woodbury, A. (2017). A Holistic Humanities 
of Speaking: Franz Boas and the Continuing Centrality of Texts. Retrieved 
from https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.1086/689547 

6. Farnell, B.; Graham, L. (2015). Discourse-Centered Methods. In 
Handbook of Methods in Cultural Anthropology, (391–439). New York, 
Rowman & Littlefield. 

7. Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: Selected Essays. 
New York, Basic Books.  

8. Greaves, T. (2010). Cultural Anthropology. In A Dictionary of 
Cultural and Critical Theory. Wiley-Blackwell.  

9. Kuper, A. (2018). Anthropology: Scope of the Discipline. In The 
International Encyclopedia of Anthropology. Retrieved from 
https://www.researchgate.net/publication/328568543_Anthropology_Scope_
of_the_Discipline_International_Encyclopedia_of_Anthropology_edited_by_ 
Hilary_Callan_Wiley_2018 

10. Malinowski, B. (1965). Coral Gardens and Their Magic. 
Bloomington, Indiana University Press.  

11. Mead, M. (1975). Visual Anthropology in a Discipline of Words. In 
Principles of Visual Anthropology, (3–13). The Hague, Mouton. 

12. Schäuble, M. (2018). Visual Anthropology. In The International 
Encyclopedia of Anthropology. Ltd. John Wiley & Sons. Retrieved from 
https://www.anthro.unibe.ch/e40416/e96353/e96354/files735749/Visualanth
ropology2018_ger.pdf 

 
Надійшла  до  редколег і ї  04 .0 4 . 21  

 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 59 ~ 

 

 

O. Y. Pavlova, Dr Hab., Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Vladimirrvska Str., Kyiv, 01033, Ukraine 

 
THE PROBLEM OF FIELD RELATIONSHIP CULTURAL AND VISUAL ANTHROPOLOGY 

IN THE LOGIC OF THE CRISIS OF TEXT-CENTERED METHODS OF CULTURAL RESEARCH 
 

The article is devoted to the study of the relevance of anthropological issues in the beginning of twentieth century and socio-cultural background of 
the anthropological sciences. The specificity of the subject and method of anthropology as a science in general focused on the systematization of 
empirical material which was studied. In this context, the logic of the formation of cultural / social anthropology and its instrumental interest to the video 
productions of technical media is studied. Anthropology tried to form a scientific understanding of human world as a holistic phenomenon (combining 
theoretical generalizations based on empirical data), while cultural anthropology focused on the study of cultural diversity. Visual anthropology 
emerged as a crossing of the fields of cultural anthropology as an academic discipline and the field of application of technical optical media, and thus a 
new source of empirical material. The gradual accumulation of empirical material in the "field researches" of anthropologists allowed to significantly 
expand the subject area and optics of anthropological science. And also it allowed visual anthropology to go gradually beyond the instrumental function 
that was originally intended for it. Meanwhile, the text-centered view of ethnographic material led to the transform of the culture of indigenous peoples 
into the codes of Western civilization, and hence to its reduction. Any of the various authentic non-Western cultures fundamentally distinguishes them 
from the unification style of the modern culture. The accumulation of video production by ethnography has allowed not only to preserve the 
disappearing authentic cultures, but also to develop methods of systematization of visual material, as well as to understand the role of visual 
anthropology as an autonomous discipline of the humanities. The integration of two aspects of visual anthropology (the production and study of 
images) casts doubt the classical style of positivist science: in particular, on the one hand the status of the subject as an observer or a spectator, on the 
one hand, and the monopoly of text optics, on the other. 

Key words: anthropology, cultural anthropology, visual anthropology, text-centrism, text-centered view of ethnography, discourse-centered methods of 
cultural research.  
 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ПРОБЛЕМА СООТНОШЕНИЯ ПОЛЕЙ КУЛЬТУРНОЙ И ВИЗУАЛЬНОЙ АНТРОПОЛОГИИ 
В ЛОГИКЕ КРИЗИСА ТЕКСТОЦЕНТРИЧНЫХ МЕТОДОВ ИССЛЕДОВАНИЯ КУЛЬТУРЫ 

 
Посвящено изучению актуализации антропологических вопросов начала ХХ в. и социокультурных условий возникновения корпуса 

антропологических наук. Рассмотрено специфику предмета и метода антропологии как науки в целом, ориентированной на систе-
матизацию эмпирического материала. В этом контексте исследовано логику формирования культурной/социальной антропологии и 
ее инструментального интереса к визуальной продукции технических медиа. Постепенное накопление эмпирического материала в 
полевых исследованиях антропологов позволило значительно расширить предметную сферу и оптику антропологической науки и 
постепенно выйти визуальной антропологии за пределы той инструментальной роли, которая первоначально ей отводилась. Между 
тем текстоцентричное рассмотрение этнографического материала приводило к переводу культуры коренных народов в коды запа-
дной цивилизации, а следовательно, к ее редукции. Накопление видеопродукции этнографией позволило не только сохранить ис-
чезающую аутентичную культуру, но и выработать методы систематизации визуального материала, а также осознать роль визу-
альной антропологии как автономной дисциплины поля гуманитарных наук, выявив непрозрачность и заангажированность дискур-
соцентричных методов исследования культуры. 

Ключевые слова: антропология, культурная антропология, визуальная антропология, текстоцентризм, текстоцентричное рассмотрение этног-
рафии, дискурсоцентричные методы исследования культуры. 

 
 
 
УДК 74.01.71 

О. Д. Рихліцька, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
о.rykhlytska@ukr.net 

ORCID 0000-0002-6603-9915 
 

О. І. Косик, канд. біол. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

просп. Глушкова, 2, м. Київ, 03022, Україна 
o_kosyk@ukr.net 

ORCID 0000-0003-0873-3180 
 

ОРНАМЕНТАЛЬНІ МОТИВИ В СУЧАСНИХ ДИЗАЙН-ПРАКТИКАХ 
 

Проаналізовано сучасні дизайн-практики на основі символіко-орнаментальних мотивів народного мистецтва та 
їхню актуалізацію в етномистецьких напрямах, що відображають співвідношення традиційних аспектів з інновацій-
ними, символічну трансляцію культурного досвіду в часі та просторі, створення символічно ціннісних образів, поси-
люючи емоційне середовище та створюючи нові наративи. Звернення до архетипів – це особливий методологічний 
ракурс, у якому завдяки перетворенню минулого в символ твориться смисл майбутнього, що є актуальним у сучас-
них українських реаліях, адже переосмислюється вся культурна парадигма та ведеться пошук нових шляхів націона-
льної ідентифікації. Особливим колоритом і неймовірною орнаментикою, складною технікою виконання відзначаєть-
ся вишивка, що знайшла своє відображення в символах-кодах соціокультурних практик, занурюючи у глибини тради-
ційних норм і цінностей, що спонукають відчувати, засвоювати, зберігати та передавати. 

У сучасному вітчизняному дискурсі дизайн-практики мисляться як такі, що мають на меті перетворювати куль-
турне середовище в цілісності культурних і природних компонентів та є підґрунтям у формуванні уявлення про світ 
та побудові гармонійних взаємовідносин зі світом. А використання символів-оберегів і певного емоційного колориту 
є особливим процесом самоідентифікації особистості та фундаментом для відродження національної культури і 
духовних цінностей, бачення власного місця у глобальному культурно-мистецькому просторі, що в українській ди-
зайнерській практиці втілюється у становлення нового перспективного напряму.  

Ключові слова: символ, орнамент, дизайн, дизайн-практика, етнодизайн, народне мистецтво, графічний дизайн, ландшафт-
ний дизайн, національна ідентифікація. 

 
Постановка проблеми. Актуальність зумовлена 

об'єктивною потребою в осмисленні національних сим-
волів та їхньої сучасної актуалізації в аспекті дизайн-
практик. Символи як основа буття народу відображають 

етнонаціональні аспекти культури, це можливість від-
шукати себе на рівні співвідношення зі своїм народом, 
своєю нацією, традиціями. Особливо – в орнаменталь-
ності народного мистецтва, що є джерельною базою 

© Рихліцька О. Д., Косик О. І., 2021



~ 60 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

для розвитку і становлення сучасних дизайн-практик, 
де завдяки символу твориться майбуття, що є актуаль-
ним у контексті переосмислення культурної парадигми 
та пошуків шляхів ідентифікації. 

Аналіз досліджень і публікацій. Дослідження ку-
льтури, символу в контексті сучасних трансформацій 
ґрунтується на філософській методології (Е. Кассірер, 
К. Леві-Строс, Ж. Лакан, А. Лосєв, Ю. Лотман, А. Вайтгед), 
аналізі естетичного та культурного розвитку (Д. Ліхачов, 
А. Тойнбі, М. Гайдеґґер), ціннісних аспектів орнамента-
льності (С. Абрамович, А. Гурська, Я. Запаска, М. Крис-
топчук, М. Селівачов й ін.), архетипів і символів україн-
ської вишивки (Р. Захарчук-Чугай, Т. Кара-Васильєва й 
ін.), культурних та етновимірів дизайну (Ю. Афанасьєв, 
Є. Антонович, Є. Буцикіна, В. Каганський, О. Коліс-
ник, В. Косів). 

Мета – проаналізувати орнаментальні мотиви на-
родного мистецтва в контексті соціокультурного розвит-
ку сучасних дизайн-практик, що є живильним джерелом 
для них та трансформацій у комунікацію, надаючи під-
ґрунтя для набуття чи відновлення культурних смислів. 

Виклад основного матеріалу. У сучасному світі 
особливо актуальною є проблема збереження народно-
го мистецтва та культури, що набуває абсолютно ново-
го відтінку у зв'язку із сучасним розвитком та технологі-
чним прогресом людства. Зміни ціннісних орієнтацій, 
руйнування традиційних місць проживання, втрата ме-
ханізмів збереження підґрунтя національної культури 
акцентують увагу на процесах конструювання етнічної, 
національної історичної пам'яті, ідентичності. Відобра-
ження пошуків шляхів відродження ми знаходимо на 
різних рівнях у вигляді конструкції міського простору 
або деконструкції ландшафтів пам'яті міста, ландшаф-
тного дизайну або інших сучасних дизайн-практик, що 
спрямовані на візуальний ефект: реклама, скульптура, 
паблік-арт, стріт-арт, графіті тощо. 

У сьогоденні саме вони є засобами комунікації, 
створюючи символічно ціннісні образи та нові наративи, 
посилюючи емоційне середовище. Звернення до прик-
ладних аспектів та співвідношення традиційних аспектів 
з інноваційними, символічну трансляцію культурного 
досвіду в часі та просторі ми вбачаємо нині в різних 
сферах й особливо в дизайні. За допомогою механізмів 
трансляції (соціалізації, інкультурації, традиції, акульту-
рації, дифузії) культурний досвід кодується в певні ко-
мунікативні системи – "культурні тексти" та акцентує 
увагу на символі як культуротворчому феномені. На 
превалюючу роль символу наголошували видатні дос-
лідники зазначеного феномена (А. Вайтгед, Е. Касси-
рер, Ж. Лакан, К. Леві-Строс, А. Лосєв, Ю. Лотман й ін.), 
яких поєднує переконання щодо особливої значимості 
символу в соціокультурній практиці. Учені вважали, що 
символ – це певне смислове утворення, результат 
людської діяльності, який у соціокультурних традицій-
них практиках є визначальним, вимагаючи постійного 
сприйняття суб'єктами та відіграючи роль підґрунтя у 
формуванні уявлення про світ та побудові гармонійних 
взамовідносин зі світом (А. Вайтгед, Е. Кассірер, 
Ж. Лакан) у ціннісному аспекті, акумулюючи, транслюю-
чи соціокультурний досвід людства та впливаючи на 
сучасні соціокультурні процеси. 

Унікальність символів й архетипів народної культури 
полягає в допомозі вибудувати орієнтири сучасності. У 
соціокультурному розвитку набувають актуальності 
саме ті символи, які є нагальними у розумінні людей. 
Одним із глибоких джерел такого розуміння символів-
оберегів, що й дотепер несе в собі сакральні смисли та 
форму, є особливий візуальний, естетичний сакральний 
образ – народний орнамент, що сучасниками сприйма-

ється та відчувається як самоцінність. Свідченням цьо-
го є поява наукових розвідок у другій половині ХХ ст., 
що  наголошують на ціннісному аспекті народного ор-
наменту в оформленні книг (Я. Запаска "Використання 
народного орнаменту в оформленні українських книг 
кінця ХVI – першої половини XVIII ст." (1956), дослі-
джень семантики орнаменту як відображення своєрід-
ної духовної енергії, значення символів тощо: "Матеріа-
ли вивчення української рукописної орнаментики" 
(1959); А. Гурська "Мова та граматика українського ор-
наменту" (2003); М. Селівачов "Лексикон української 
орнаментики" (2009); досліджень сакрального мистецт-
ва: М. Кристопчук "Синтез технік монументального мис-
тецтва в храмовій архітектурі" (2002); С. Абрамович 
"Церковне мистецтво" (2005); а також низки досліджень 
щодо історії та теорії орнаменту Ю. Герчук (1998), 
Л. Буткевич (2003), В. Івановської (2007–2008) та ін. 

Усе це свідчить про актуалізацію ролі орнаменталь-
них мотивів народного мистецтва та культури, усвідом-
лення свого родоводу, духовних традицій та відро-
дження культури українського народу. Серед духовної 
спадщини України своїм колоритом і неймовірною ор-
наментикою, складною технікою виконання вирізня-
ється вишивка, що знайшла своє відображення в сим-
волах-кодах сучасних соціокультурних практик. Вико-
ристання основних символів вишивки в дизайн-
практиках є відображенням культурної пам'яті нації, 
оскільки в орнаментах збереглися прадавні магічні 
знаки. Орнаментальність несе в собі символіку добра, 
добробуту, краси, щастя, здоров'я, сили, захисту від 
усього злого й лихого в житті, розкриваючи важливі 
образно-символічні смисли, сприйняття та світобачен-
ня за допомогою кольорової гамми мотивів, способів 
орнаментування та техніки виконання. Одним із найві-
доміших символів-оберегів є Дерево життя, що уособ-
лює образ матері-природи, всесвіт (детальний аналіз 
якого здійснено сучасними вітчизняними дослідниця-
ми Р. Захарчук-Чугай, Т. Кара-Васильєвою). Окрім того, 
загальновідомими є мотиви народної орнаментальнос-
ті, що поділяються на геометричні, фітоморфні, зоо-
морфні, орфоморфні й антропоморфні: найпростіші 
геометричні елементи (риски, смуги, крапки, цятки), 
елементарні гомогенні знаки з прадавньою семантикою 
(кола, ромби, спіралі тощо), композитні гомо- і гетеро-
генні знаки, скомпоновані за різними способами симет-
рії (дво- і трилисники, багатопроменеві зірки, розетки, 
хрести тощо), знакові та ізоморфні зображення живих 
істот, рослин, небесних тіл, міфологічно-фольклорних 
персонажів. Усі ці традиційні символи-обереги знахо-
дять інноваційне відтворення в сучасній дизайнерській 
продукції. Стилізований символ Дерева життя, напри-
клад, був використаний для створення логотипу україн-
ської органічної косметики Brun'ka (Студія графічного 
дизайну Ю. Гуцуляка) (рис. 1), що є свідченням неаби-
якої життєдайності глибинних духовних цінностей наро-
ду та їхнє поєднання з новітніми інноваціями, оскільки 
за основу були взяті старовинні рушники центральної 
України. Логотип продовжує цю народну орнаменталь-
ність, але має в собі риси сучасного геометричного гро-
теску з ледь помітним артдеко. 

Традиційна кольорова гама й орнаментальність на-
родної вишивки стали підґрунтям для створення уніка-
льної колекції меблів "Українські візерунки" вітчизняним 
дизайнером Я. Галантом (рис. 2) (на "вишиті" стіл та 
лаву використано рекордні 164 тис. отворів і 14 тис. м 
канатів). Традиційний гуцульський орнамент і справжні 
килими з домотканого вовняного полотна стали осно-
вою для виготовлення м'яких меблів в етнічному стилі 
(дизайнерка М. Серветник, 2010-ті рр.) (рис. 3). 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 61 ~ 

 

 

Яскравим прикладом набуття унікальної спадщини та 
відродження культурної пам'яті в сучасному дизайні є 
проєктування в етностилі, яскравим представником якого 
є В. Якуша (архітекторка, дизайнерка дизайн-студії 
Yakusha Design та лекторію Ya Vsesvit). У створенні ко-
лекції "Faina" Вікторія дотримувалася традиційних засо-
бів народного ремесла – "живого дизайну": вербова ло-
за, льон, коноплі, повсть, вовна, деревина, глина (рис. 4). 

Актуальним напрямком етнодизайну є проєкти бу-
динків, що уособлюють відродження українських тради-
цій. Із використанням натуральних матеріалів відбува-
ються інноваційні процеси переосмислення традиційно-
го різьбярства і килимарства. Проєкт Будинок Шкруба 
(Shkrub House) від архітектурної студії Sergey Makhno 
Architects отримав міжнародне визнання, здобувши 
"золото" у номінації "Professional Interior Design" на пре-
стижному конкурсі 14-th International Design Awards 
(Лос-Анджелес, Каліфорнія, США, 2020). Що вкотре 
наголошує на неймовірній живильній силі культури, де 
шанують і зберігають ремісничі традиції, такі як гончар-
ство та столярство, і технології, що нараховують до 400 
років. І ця автентичність та зв'язок із власним минулим 
виражається через повернення до символіки, традицій-
них матеріалів і стародавніх ремісничих технік. Крім 
того, використані матеріали – вовна, глина, лоза – пе-
редають близькість до природи та роблять предмети 
дуже приємними на дотик.  

Потрібно акцентувати на особливому виді дизайну, 
що вбачав свою основну місію у продукуванні символів 
та відродженні національної ідентифікації, – графічному 
дизайні. І як зауважує вітчизняний дослідник В. Косів: 
"Від цитування фраґментів орнамента і поміщення їх на 
формат у вигляді колажу до графічної стилізації первіс-
них форм і, накінець, створення нових орнаментів на 
основі впізнаваного прототипу – ці та інші прийоми у 
графічному дизайні вилилися у велику кількість інтерп-
ретацій. Втім, окремі мотиви зустрічаються частіше за 
інші, таким чином, символ кристалізується в декількох 
групах орнаментів. За джерелами походження це, пе-
редовсім, вишивка, а саме гапти козацької старшини та 
літургійне шиття XVII ст., а також їхні подальші модифі-
кації в народній вишивці, центральноукраїнські рушники 
з квітковими мотивами у "вазонах" та "деревах життя", і, 
нарешті, геометричні мотиви вишивки хрестиком, яка 
від початку XX ст. витісняє складніші техніки і позиціо-
нується як національна" [9, с. 1299]. Автор зазначає, що 
переважно використовувалися мотиви рушників, кили-
мів, жіночих плахт Наддніпрянщини, згодом мотиви 
петриківського розпису. Орнаментальні мотиви у графі-
чному дизайні відігравали подвійну роль, адже, з одно-
го боку, мотиви були близькими, упізнаваними, а з ін-
шого – на основі народних символів та джерел можна 
будувати нові, ідеологічно забарвлені орнаменти, де 
все ж провідну роль відігравала символіка. Безконеч-
ність краси рідної землі метафорично знаходить спільні 
ознаки з безконечністю орнаментальних стрічок у робо-
ті В. Вештака "І нема тому почину, і краю немає", що 
отримують нове прочитання як упевненість в майбут-
ньому української нації. Яскравий приклад – обкладин-
ка журналу "За синім океаном" (Нью-Йорк, 1961) 
А. Салабая та плакат "Пробудися, відродися, рідна ни-
во" (Київ, 1989) (рис. 5 а, 5 б) Ф. Глущука, де вербаль-
ний заклик візуалізується іконографією, що наближена 
до сакральної. З огляду на це у графічному дизайні 
семантика народного символу вишивки, її орнамента-
льність виявилася в експресивності, емоційності, інфо-
рмативності, впливі на підсвідомість людини, її глибинні 
ціннісні уподобання. 

Сучасним напрямом дизайну, що містить у собі як 
культурні, так і природні взаємодоповнювальні елемен-

ти і постає не лише тлом, а фактором, джерелом куль-
тури, є ландшафтний дизайн. Черпаючи натхнення в 
орнаментальності вишивки, він знаходить свій розвиток 
у створенні "українського партеру", що має особливу 
символіку, колорит, підходи та філософію, притаманну 
вітчизняному простору. Поєднання особливої колорис-
тики, технологій та прикладного знання втілюється у 
взаємодії наукового, технічного, візуального, художньо-
го, традиційного, приклади якого навколо нас – це ком-
позиція в Київському меморіальному парку (Дніпровсь-
кий р-н, 2005), що використовує традиційний мозаїчний 
малюнок, який сягає своїм  корінням часів Київської 
Русі (фрагменти фресок ХІІ ст. Михайлівського Золото-
верхого собору); орнаментальні мотиви Київської Русі у 
Наводницькому парку м. Києва (2016) (рис. 9, 11, 14). 

Найбільшого розвитку в орнаментальних композиці-
ях набув геометричний орнамент як глибоке розуміння 
краси та досконалості, своєрідної поезії геометрично-
графічної лінії, гармонії форми і ритму. Особливий ко-
лорит у ромба, що в дизайні отримав численні виступи 
та відростки, додаткові лінії (орнаментальні композиції 
перед пам'ятником Тараса Шевченка у Києві та у місь-
кому саду ім. Шевченка у Харкові) (рис. 8 а, 8 б). Уваги 
заслуговує колоритний квітковий годинник, презентова-
ний до річниці Незалежності України (на схилі 
вул. Інститутська 23 серпня 2009 ). Загальний розмір 
квіткового витвору становив 19,5 м, діаметр цифербла-
ту – 16,5 м. Для його створення було використано 
50 тис. рослин, половина з яких утворювала фонове 
панно, а інша – сам квітковий годинник. То були бегонії, 
хризантеми, верес, колеус, каланхое, чорнобривці та 
багато інших рослин. До Дня Незалежності (2010) ви-
гляд годинника знову змінили в контексті символів на-
родної вишивки, оскільки святкова виставка квітів на 
Співочому полі мала назву "Ріка вишиванок" (рис. 13). 
Важливим фактом є втілення символічних орнамента-
льних композицій ще у 50–60-ті рр. минулого століття 
(площа Лева Толстого у м. Київ) (рис. 12), сквер  
ім. 25-го Жовтня і площа Калініна (нині Майдан Неза-
лежності); 1950-ті рр. – головний вхід Ботанічного саду 
ім. Гришка, площа Перемоги (м. Київ) (рис. 7).  

Представлені приклади, безумовно, вказують на 
особливу роль ландшафту у збереженні та передачі від 
одного покоління до іншого історико-культурних і при-
родних цінностей, на значення ландшафтів, які уособ-
люють текст із закодованою пам'яттю про попередні 
епохи (Д. Ліхачов), для людства. Це вкотре ставить пи-
тання не лише про збереження культурної спадщини, а 
й уміння її відтворення, "зчитування" ціннісних, сакра-
льних історико-культурних кодів сучасниками. У дослі-
дженнях сучасного вченого В. Каганського, наприклад, 
ландшафт постає певною моделлю, до якої не можна 
лише доторкнутися і просто побачити, її потрібно про-
живати і переживати як єдність простору, речей та 
смислів. "Життя в ландшафті – це один із способів 
набуття – відновлення, нарощування єдності власного 
життєвого світу" [5, с. 143]. Це простір, що освоєний 
утилітарно, ціннісно та символічно, це єдність природ-
них і культурних компонентів, просторових форм та 
культурних смислів. Ландшафт постає не лише фоном 
для культури і її фактором, а й одночасно її джерелом, 
"домом", просякнутим смислом.  

Висновок. Отже, сучасні дизайн-практики вбачають-
ся всеоб'ємним феноменом, що містить взаємодоповню-
вальні культурні і природні елементи, маючи у своїй ос-
нові орнаментальний національний колорит, що сприяє 
розвитку етномистецьких традицій у сучасному дизайні. 
А використання символів-оберегів та певного емоційного 
колориту в дизайнерській продукції постає особливим 



~ 62 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

процесом самоідентифікації особистості, що є фундаме-
нтом для відродження нашої культури та духовних цін-
ностей, бачення власного місця в глобальному культур-
но-мистецькому просторі, тим самим виводячи українсь-
кий дизайн на новий, перспективний рівень. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Антонович Є. Етноренесанси в культурі ХХ ст. та їхні етноди-
зайнерські виміри / Є. Антонович // Етнодизайн: Європейський вектор 
розвитку і національний контекст; упоряд. Є. А. Антонович, В. П. Тита-
ренко. – Полтава: ПНПУ ім. В. Г. Короленка. – Кн. 1. – С. 7–11.  

2. Афанасьєв Ю. Л. Етностиль у контексті етнокультурної, націо-
нальної та глобалізаційної парадигми / Ю. Л. Афанасьєв // Мистецтвоз-
навчі записки: зб. наук. пр. – К. : Міленіум, 2011. – Вип. 19. – С. 197–202. 

3. Буцикіна Є. О. До питання щодо культурних вимірів дизайн-
практик та їхнього теоретичного обґрунтування [Електронний ресурс] / 
Є. О. Буцикіна // Культура і сучасність. – 2019. – № 2. – С. 11–15. – 
Режим доступу: https://doi.org/10.32461/2226-0285.2.2019.190154 

4. Захарчук-Чугай Р. Українська народна вишивка (західні області 
України) / Р. Захарчук-Чугай – К.: Наукова думка, 1988. – 192 с. 

5. Каганський В. Л. Ландшафт и культура. [Електронний ресурс] / 
В. Л. Каганський – Режим доступу: http://ecsocman.hse.ru/data/911/927/ 
1217/014Kaganskij.pdf 

6. Кара-Васильєва Т. В. Декоративне мистецтво України 
ХХ століття. У пошуках"Великого стилю" / Т. Кара-Васильєва, Зоя Че-
гусова. – Київ: Либідь, 2005. – 274 с. 

7. Кассирер Э. Философия символических форм. Том 1. Язык / 
Э. Кассирер – М.; СПб.: Университетская книга, 2002. – 272 с. 

8. Колісник О. В., Мисак С. В. Символіка орнаменту народної ви-
шивки у графічному дизайні [Електронний ресурс] / О. В. Колісник, 
С. В. Мисак // Art and Design. – 2018. – № 2. – С. 35–41. – Режим доступу: 
er.knutd.edu.ua/bitstream/123456789/9625/1/artdes_2018_N2_P035-041.pdf 

9. Косів В. Народний орнамент як символ української ідентичності 
у графічному дизайні УРСР та діаспори 1945–1989 р. [Електронний 
ресурс] / В. Косів // Народознавчі зошити. – 2018. – № 5 (143). – 
С. 1298–1307. – Режим доступу: https://doi.org/10.15407/nz2018.05.1298 

10. Лотман Ю. М. Символ в системе культуры / Ю. Лотман // 
Учен. зап. Тарт. гос. ун-та.  – Тарту, 1987. – Вып. 754. – С. 10–21. – (Тр. 
по знаковым системам; [Т.] 21: Символ в системе культуры). 

 

REFERENCES 
1. Antonovich, Є. (2015). Etnorenesansi v kul'turі ХХ st. ta їhnі 

etnodizajners'kі vimіri [Ethno-Renaissance in the culture of the twentieth 
century and their ethnodesign dimensions]. In Etnodizajn: Єvropejs'kij vektor 
rozvitku і nacіonal'nij kontekst, V 1, (pp. 7–11). Poltava, PNPU im. 
V. G. Korolenka. 

2. Afanas'єv, Ju. L. (2011). Etnostil' u kontekstі etnokul'turnoї, 
nacіonal'noї ta globalіzacіjnoї paradigmi [Ethnic style in the context of 
ethnocultural, national and globalization paradigm]. Mistectvoznavchі 
zapiski: zb. nauk. pr. Kyiv, Mіlenіum, 19, 197–202. 

3. Bucikіna, Є. O. (2019). Do pitannja shhodo kul'turnih vimіrіv dizajn-
praktik ta їhn'ogo teoretichnogo obґruntuvannja [On the question of cultural 
dimensions of design practices and their theoretical justification]. Kul'tura і 
suchasnіst', № 2, 11–15. Retrieved from https://doi.org/10.32461/2226-
0285.2.2019.190154 

4. Zaharchuk-Chugaj, R. (1988). Ukraїns'ka narodna vishivka (zahіdnі 
oblastі Ukraїni) [Ukrainian folk embroidery (western regions of Ukraine)]. 
Kyiv, Naukova dumka. 

5. Kagans'kij, V. L. Landshaft i kul'tura [Landscape and culture]. 
Retrieved from http://ecsocman.hse.ru/data/911/927/1217/014Kaganskij.pdf 
(In Russian). 

6. Kara-Vasil'єva, T. V. (2005). Dekorativne mistectvo Ukraїni 
XX stolіttja. U poshukah "Velikogo stilju" [Decorative art of Ukraine of the 
XX century. In search of "Great style"]. Kyiv, Libіd'. 

7. Kassirer, E. (2002). The Philosophy of Symbolic Forms. V.1. 
Language. Moskow, SPb, Universitetskaja kniga (In Russian). 

8. Kolіsnik, O. V., Misak, S. V. (2018). Simvolіka ornamentu narodnoї 
vishivki u grafіchnomu dizajnі [Symbols for ornament of folk embroidery in 
graphic design]. Art and Design, № 2, 35–41. Retrieved from 
http://er.knutd.edu.ua/bitstream/123456789/9625/1/artdes_2018_N2_P035-
041.pdf. 

9. Kosіv, V. (2018). Narodnij ornament jak simvol ukraїns'koї 
іdentichnostі u grafіchnomu dizajnі URSR ta dіaspori 1945–1989 r. [Folk 
ornament as a symbol of Ukrainian identity in the graphic design of the 
USSR and the diaspora 1945-1989]. Narodoznavchі zoshiti. № 5 (143), 
1298–1307. Retrieved from https://doi.org/10.15407/nz2018.05.1298 

10. Lotman, Ju. M. (1987). Simvol v sisteme kul'tury [Symbol in the 
system of culture]. Uchen. zap. Tart. gos. un-ta. Tartu. Vyp. 754, 10–21. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  23 .0 4 . 21  

 
O. D. Rykhlitska, PhD, Associate Prof.  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 
O. I. Kosyk, PhD, Associate Prof.  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

ORNAMENTAL MOTIVES OF MODERN DESIGN PRACTICES 
 

The article analyzes modern design practices based on symbolic and ornamental motives of folk art and their modern actualization in ethno-artistic 
areas, reflecting the relationship of traditional aspects with innovative, symbolic translation of cultural experience in time and space, creating symbolic 
value images, enhancing emotional environment and creating new narratives. Symbols, as the basis of the existence of the people, reflect the ethno-
national aspects of culture, is an opportunity to find yourself at the level of relationship with your people, your nation, traditions. 

The appeal to archetypes is a special methodological perspective in which the meaning of the future is created due to the transformation of the 
past into a symbol. What is relevant in modern Ukrainian realities is that the whole cultural paradigm is being reconsidered and new ways of 
national identification are being sought. Embroidery is marked by a special color and incredible ornamentation, complex performance technique, 
which is reflected in the symbols of sociocultural practices, immersing in the depths of traditional norms and values that encourage to feel, 
assimilate, preserve and transmit. 

In modern domestic discourse, design practices are thought of as aimed at transforming the cultural environment into the integrity of cultural 
and natural components. They serve as a basis for forming an idea of the world and building harmonious relationships with the world. And the use 
of symbols-amulets and a certain emotional color is a special process of self-identification and the foundation for the revival of national culture and 
spiritual values, seeing their own place in the global cultural and artistic space. Therefore, the use of ornamental symbols in design practice is the 
basis for the revival of national culture and spiritual values and the formation of a new promising direction of Ukrainian design. Among the spiritual 
heritage of Ukraine with its color and incredible ornamentation, complex technique is embroidery, which is reflected in the symbols-codes of 
modern socio-cultural practices 

Key words: symbol, ornament, design, design practice, ethnodesign, folk art, graphic design, landscape design, national identification. 
 
О. Д. Рыхлицкая, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
О. И. Косик, канд. биол. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
просп. Глушкова, 2, г. Киев, 03022, Украина 
 

ОРНАМЕНТАЛЬНЫЕ МОТИВЫ СОВРЕМЕННЫХ ДИЗАЙН-ПРАКТИК 
 

Проанализированы современные дизайн-практики на основе символико-орнаментальных мотивов народного искусства и их акту-
ализация в направлениях этноискусства, отражающая соотношение традиционных аспектов с инновационными и осуществляющая 
символическую трансляцию культурного опыта во времени и пространстве через создание символически ценностных образов и 
новых нарративов, усиление эмоциональной среды. Обращение к архетипам – это особый методологический ракурс, в котором бла-
годаря преобразованию прошлого в символ создается смысл будущого, что является актуальным в современных украинских реа-
лиях, ведь переосмысливается вся культурная парадигма и ведется поиск новых путей национальной идентификации.  

В современном отечественном дискурсе дизайн-практики мыслятся как имеющие целью превращать культурную среду в цело-
стности культурных и природных компонентов, которые выступают основой для формирования представления о мире и построе-
ния гармоничных взаимоотношений с миром. А использование символов-оберегов и определенного эмоционального колорита являе-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 63 ~ 

 

 

тся процессом самоидентификации личности и фундаментом для возрождения национальной культуры и духовных ценностей через 
видение собственного места в глобальном культурно-художественном пространстве, что в дизайнерской практике воплощается в 
новом перспективном направлении дизайна. 

Ключевые слова: символ, орнамент, дизайн, дизайн-практика, этнодизайн, народное искусство, графический дизайн, ландшафтный дизайн, 
национальная идентификация. 
 

Додатки 
 

           
 

Рис. 1. Brun'ka (Ю. Гуцуляк) 
 
 

 
 

Рис. 2. Колекція меблів "Українські візерунки" 
(Я. Галан) 

 
 

 
 

Рис. 3. М'які меблі в етнічному стилі (М. Серветник) 

 
 

Рис. 4. Колекція "Faina" (В. Якуш) 
 
 

 
 

Рис. 5 а. "За синім океаном" (А. Салабай) 
 

б  
 

Рис. 5 б.  Плакат "Пробудися, відродися, рідна ниво". 
Київ, 1989 (Ф. Глущук) 



~ 64 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

 
 

Рис. 6. Партер у Ботанічному саду 
 

  
 
Рис. 7. Фрагмент розподільчого партеру пл. Перемоги 

(2018) 
 
 

 
 

Рис. 8 а. Композиція у парку Т. Шевченка 
 

 
Рис. 8 б. Партер у парку 

 
 

        
 

Рис. 9.О рнамент  Київської Русі (Наводницький парк м. Київ) 
 
 

       
 

Рис. 10. Партери на Печерську (Київ) за мотивами Трипілля  
та кераміка з поліхромним (у три фарби – червона, чорна і біла) орнаментом, узята за основу візерунка 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 65 ~ 

 

 

        
 

Рис. 11. Панно біля Кирилівської церкви та фрагмент орнаменту 
 
 

            
 

Рис. 12. Квіткові панно з орнаментальними мотивами та візерунками 1956–1980 рр. 
 
 

                
 

Рис. 13. Квітковий годинник 2010 р. м.Київ 
 
 

     
 

Рис. 14. Фрески та квіткова композиція 
 

 
 
 



~ 66 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 330.1:65 
А. М. Тормахова, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

tormakhova@ukr.net 
 

МАСОВІ ЗАХОДИ ЯК ВІЗУАЛЬНІ ПРАКТИКИ В КОНТЕКСТІ КУЛЬТУРИ СЬОГОДЕННЯ 
 

Проаналізовано масові заходи в контексті сучасної культури. Їх розглянуто як візуальні практики, що займають 
провідне місце в культурі сьогодення. Масові заходи та їхня організація віддзеркалюють ті тенденції, що характерні 
для сучасних івентів. За метою різноманітні масові заходи можна розподілити на спортивні, політичні, рекламно-
комерційні, ділові, релігійні та духовно-просвітницькі й культурно-масові. Масовий характер обумовлює появу спіль-
них рис, що притаманні цим заходам. Зазвичай у них є акцент на активну участь глядачів, комунікацію між ними й 
учасниками, що може здійснюватись як безпосередньо, так і через невербальні засоби. Візуальні компоненти усіх ма-
сових заходів орієнтовані на те, щоб сприяти усвідомленню значення заходу, його мети, донесенню його основного 
меседжу до кожного присутнього. Інтегративна та комунікативна функція притаманна усім масовим заходам. У XX–
XXI ст. за організації івентів за участю дизайнерів, маркетологів і менеджерів масові заходи набувають ще більш 
організованого та виваженого характеру. Вони є вкрай видовищними, у процесі їхньої організації може залучатись 
повний спектр засобів, які використовують у шоу-програмах. Інтеграція учасників здійснюється за посередництва 
мистецько-естетичних чинників, і певні форми масових заходів можуть претендувати на те, щоб стати новими 
артпрактиками внаслідок значної ролі в них мистецьких компонентів. 

Ключові слова: масові заходи, візуальні практики, культура, візуальне оформлення, комунікація, дизайн. 
 

Постановка проблеми. У сучасній культурі мисте-
цькі класичні форми, що сформувались упродовж сто-
літь, почали втрачати свою дієвість. Натомість значну 
роль відіграє естетика шоу, якою просякнуті фактично 
всі масові заходи сьогодення. Можна спостерігати роз-
виток синтетичних форм, які містять елементи шоу-
програм. Багато в чому їхня ефектність залежить від 
залучення технічних досягнень, що застосовують у 
сценографії. За рахунок впливу естетики шоу змінюєть-
ся й характер масових заходів, які впроваджують. Вони 
починають набувати іншого значення й охоплювати 
різну глядацьку аудиторію. Водночас масові заходи 
мають комунікативний характер, адже кожна із візуаль-
них практик несе свій меседж реципієнту. 

Аналіз досліджень і публікацій. Специфіку карна-
вальної культури досліджено у роботі М. Бахтіна [1]. 
Масові заходи та їхній вплив на громадську безпеку 
проаналізовано у праці В. Заросило [3]. Питання інте-
лектуальної власності УЄФА та Євро-2012 висвітлено в 
публікації О. Хворост та О. Сиротенко [4]. Особливості 
організації та проведення культурно-масових заходів 
розкрито у праці О. Чуприни та О. Максимчик [5]. 

Метою пропонованої статті є аналіз сучасних масо-
вих заходів як візуальних практик. Зазначена мета пе-
редбачає окреслення спільних характеристик, що при-
таманні різним масовим заходам, виділення впливу 
шоу на характер їхнього проведення та визначення 
особливостей візуального оформлення, що виявляєть-
ся у їхньому дизайні. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Коли 
йдеться про масові заходи, то на думку спадає чимало 
проєктів. Це можуть бути заходи, що важливі для пев-
ної культури, нації чи окремої групи людей. Масовими 
заходами можуть бути як спортивні змагання, так і ку-
льтурно-мистецькі заходи, різноманітні видовищні фо-
рми – шоу, фестивалі, конкурси, телепередачі. "Як ві-
домо, масові заходи є зібраннями громадян різного ха-
рактеру, які викликані різними причинами і на які впли-
вають різні фактори. Ці фактори мають різноманітну 
природу і в більшості випадків є виявом різноманітних 
сторін життя суспільства (проблем, які існують в окре-
мих населених пунктах та в межах країни, політичних 
аспектів, міжнародних правовідносин, спортивних, релі-
гійних та інших подій)" [3, с. 122]. Тобто масові заходи – 
це широке поняття, яким можна окреслити сукупність 
івентів, що відбуваються в соціокультурному просторі. 
Причому йдеться саме про ті, які мають не стихійний, а 
організований характер. 

Масовий захід – це заздалегідь сплановане зібрання 
людей, що визначене за місцем, часом, кількістю учасни-
ків. Відповідно, його слід проводити згідно із чинним за-
конодавством. За метою різноманітні масові заходи мо-
жна розподілити на спортивні, політичні, рекламно-
комерційні, ділові, релігійні та духовно-просвітницькі, 
культурно-масові. Доречно також відзначити, що науко-
вий інтерес стосується насамперед тих масових заходів, 
які не пов'язані з релігійними подіями, адже в них чималу 
роль відіграє традиційність, і це надає їм незмінного ри-
туалізованого характеру. "Релігійні заходи переважно 
мають на меті відправлення релігійних обрядів і можуть 
проводитися у формі масового богослужіння, релігійних 
обрядів, хресних ходів та ін." [3, с. 124]. Внаслідок цього 
релігійні масові заходи зазнають мало змін під впливом 
часу та в них важко і недоречно буде відслідковувати 
появу якихось нових модних віянь.  

Чимало масових заходів, що впроваджують у сучас-
ній культурі, проводять з нагоди відзначення свят, пам'-
ятних дат тощо. Причому це стосується і заходів гро-
мадсько-політичного, і спортивного, і культурно-
видовищного напрямків. Масовий характер обумовлює 
появу спільних рис, що притаманні цим заходам. За-
звичай в них є акцент на активну участь глядачів, кому-
нікацію між ними й учасниками, яка може здійснюватись 
як безпосередньо, так і через невербальні засоби. До 
того ж доречно відзначити, що візуальні компоненти 
усіх масових заходів орієнтовані на те, щоб сприяти 
усвідомленню значення заходу, його мети, донесенню 
його основного меседжу до кожного присутнього. Інтег-
ративна функція, що притаманна усім масовим захо-
дам, від початку їхнього становлення мала звичаєвий 
характер, тобто мало видозмінювалась та була такою, 
що сприймалась як належне. Проте поступово до неї, 
особливо у XX–XXI ст., починає додаватись потенціал 
дизайнерів, маркетологів і менеджерів, завдяки яким 
масові заходи отримують ще більш організований та 
виважений у всіх компонентах вигляд. 

Зауважимо, що масові заходи мають давню історію. 
Не будемо акцентувати увагу на первісних синкретич-
них дійствах, які були невід'ємною частиною життя 
людських угрупувань. Їхній інтегративний характер віді-
гравав важливу роль у функціонуванні соціальних  
об'єднань. Проте за браком даних вважаємо доречні-
шим згадати про інші форми масових подій, які істотним 
чином вплинули на сучасні заходи. Формами, які мо-
жуть бути представлені у ролі прототипів масових 
дійств сьогодення, є свята Діонісії, що стали одночасно 

© Тормахова А. М., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 67 ~ 

 

 

поштовхом для формування і мистецьких, і релігійних, і 
культурно-видовищних заходів. Також украй цікавим 
феноменом були Олімпійські ігри – форма масових за-
ходів, що збирала чимало учасників ще у Стародавній 
Греції. Відомо, що в той час Олімпійські ігри об'єднува-
ли змагання з бігу, боротьби, кулачного бою, панкратіо-
ну, п'ятиборства та перегонів на колісницях. Перемож-
ців ігор називали олімпіоніками, в останній день свята 
вони отримували вінки з галузок священної маслини, 
пальмову гілку та титул "царя-Геракла". Частина цих 
об'єктів стали символами й сучасних Олімпійських ігор, 
зокрема лаврова гілка. Відзначимо, що вже на тому 
етапі важливу роль мав не лише процесуальний, тобто 
суто змагальний, компонент, а його результат. Ушану-
вання переможців, почесні дії були достатньо важливи-
ми, без них самі Ігри втрачали б сенс. Олімпійські ігри, 
як й інші спортивні змагання, є доволі добре організо-
ваними. До того ж естетика шоу в них зростає за експо-
нентою. "Якщо говорити про спортивні заходи, то з них 
ми можемо виокремити такі форми, як футбольні матчі, 
змагання з інших видів спорту, що передбачають наяв-
ність великої кількості глядачів, змагання з екстремаль-
них видів спорту й інші види змагань. Проте спортивні 
змагання можна вважати найорганізованішими масо-
вими заходами" [3, с. 124]. 

У Стародавньому Римі набуває поширення практика 
гладіаторських боїв. Попри їхній амистецький характер, 
у них можна вбачати чимало рис, які притаманні сучас-
ним шоу-програмам. У певному сенсі в них були наявні 
елементи режисури, адже кількість боїв була визначе-
ною. "Рекламу" гладіаторських боїв здійснювали зазда-
легідь. Розмах і видовищний характер були надзвичай-
ними. Адже за часів Римської імперії не лише могли 
облаштовувати декорації, використовувати певні кос-
тюми для гладіаторів, а й упроваджували невмахії – 
морські битви. "Особливого успіху в проведенні ігор 
досяг Юлій Цезар, який звів бої в мистецтво, наділивши 
їх елементами театру. Наприклад, за короткий час на 
арені споруджували вражаючі декорації, що копіювали 
стіни Карфагена, перша частина гладіаторів зображу-
вала легіонерів, а друга – Карфаген" [2]. 

У Середньовіччі поширюється ще одна масова 
практика, що має яскравий візуальний характер. Це – 
проведення карнавалів. Одним із перших був карнавал 
у Венеції, що має дев'ятисотрічну історію існування. 
Його проводять і нині. Карнавал є більш стихійною фо-
рмою масових заходів, у яких менш керованими є всі 
компоненти, проте комунікативний характер – визнача-
льний. Вони стали прообразом сучасних фестивалів. 
Доречно буде навести міркування М. Бахтіна стосовно 
карнавальної культури Середньовіччя: "Свята карнава-
льного типу та пов'язані з ними сміхові дійства чи обря-
ди займали в житті середньовічної людини величезне 
місце. Крім карнавалів у власному розумінні з їх бага-
тоденними і складними площадковими і вуличними дій-
ствами і ходами, проводили особливі "свята дурнів" 
("festa stultorum") і "свято осла", існував особливий, 
освячений традицією вільний "великодній сміх" ("risus 
paschalis")" [1, с. 9]. Тогочасні карнавали не були худо-
жньою театрально-видовищною формою, яка превалює 
зараз, а були, на думку М. Бахтіна, тимчасовою фор-
мою життя, в якому брали участь усі, де не було розді-
лення на сцену, глядачів та акторів. У сучасних карна-
валах цей сутнісний елемент вже не настільки яскраво 
присутній. Карнавали XX–XXI ст. – це режисовані дійст-
ва, що передають дух святкувань, але багато в чому 
інтегрують лише частину населення, а не об'єднують 
всіх. Карнавальні заходи сьогодення, що проходять у 
Ріо-де-Жанейро, домініканський карнавал чи Марді Ґра 

залучають спектр засобів для посилення впливу на 
глядачів. Це світлове та кольорове оформлення, оздо-
блення різноманітних пересувних платформ та костю-
мів учасників чи акторів. 

Хоча в кожному масовому заході є свої правила ор-
ганізації та проведення і багато в чому вони можуть мати 
регламентований характер, в них надзвичайно широко 
представлено творчий, видовищний компонент. Згадай-
мо, що такі громадсько-політичні заходи, як, наприклад, 
інавгурація президента, починають містити, окрім цере-
моніальної частини, й розважальну, у якій велику роль 
відіграє мистецтво. Задля посилення впливу на учасни-
ків заходу обирають найвідоміших представників шоу-
бізнесу, які зможуть посилити позитивне враження від 
події. Варто згадати інавгурацію Джо Байдена, на якій 
виступали Леді Гага та Дженніфер Лопес. Безперечно, 
такий вибір сприяв інтересу до події не лише громадян 
США, а й фанатів зірок, які живуть по всьому світу. 

Наразі до проведення більшості масових заходів 
залучають дизайнерську роботу, що передбачає їхнє 
художнє оформлення із взаємним узгодженням різних 
компонентів, які використовують у заході. Масові захо-
ди можуть проходити в різних локаціях – як у примі-
щеннях, так і просто неба. Причому спектр місць для 
проведення має багато в чому традиційний характер та 
обумовлений характером події. "Місцями для прове-
дення заходів можуть бути парки, сквери, стадіони, 
площі, вулиці з тимчасово обмеженим або повністю 
перекритим рухом транспорту, природні ландшафти. 
Часто у святковий простір залучені історико-культурні 
споруди-пам'ятники бойової та воєнної слави, пам'ятни-
ки, сучасні й історичні архітектурні будови. Іноді для 
посилення образності у святковому просторі заходу 
використовують специфіку ландшафту-водойми, висо-
чини, схили (ефект амфітеатру), можливості природно-
го освітлення, погодні умови і навіть природні явища 
(схід і захід сонця, білі ночі, північне сяйво)" [5, с. 9]. 
Певні концерти, змагання, паради, різноманітні святку-
вання, що відбуваються на відкритих просторах, потре-
бують залучення значної кількості технічного облад-
нання, проте відкривають широкі можливості для вті-
лення дизайнерських рішень. Для проведення заходів 
монтують сцену, яку оформлюють дизайнери. Вироб-
ляють банери, рекламні плакати. Власне, активно за-
стосовується весь спектр товарів, які виробляються 
різними галузями дизайну. Використовують дрібну полі-
графічну продукцію, пов'язану із заходом, – листівки, 
запрошення, квитки. Також може бути подарункова су-
венірна продукція, призи. Якщо це спортивна подія, то 
доречними є грамоти, медалі та кубки, що містять емб-
лему заходу, спортивної організації. Наприклад, коли 
йдеться про Олімпійські ігри, то головний акцент роб-
лять на відтворенні їхніх символів. П'ять кілець Олімпі-
ади, що їх зображено на прапорі, означають п'ять кон-
тинентів. До олімпійських символів належать гімн, клят-
ва, гасло, медалі, вогонь, лаврова гілка, салют, таліс-
мани, емблема. Усі ці чинники хоча й доволі традиційні, 
проте конкретний логотип, емблема в кожній масовій 
події має індивідуальний характер.  

Доречно згадати, що, попри свою різноманітну 
спрямованість, і спортивні змагання (як-от чемпіонати з 
футболу), й вокальні конкурси та шоу (як-от пісенний 
конкурс Євробачення) є подіями, що інтегрують пред-
ставників не однієї країни. З огляду на це кожного разу 
при їхній організації відбувається своєрідне змагання 
дизайнерів, які мають винайти найбільш вдалу ідею, 
яка буде добре репродукуватись, відтворюватись у всіх 
компонентах заходу. Дві події, що проходили на тери-
торії України, дали змогу продемонструвати організа-



~ 68 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ційний та дизайнерсько-мистецький потенціал сучасних 
масових заходів – це Євро 2012 та конкурс Євробачен-
ня 2017. Так, для чемпіонату Європи з футболу, що 
проходив на території України та Польщі, – Євро 2012 – 
створили оригінальний логотип. У його оформленні 
було використано мотиви витинанок. "В основі емблеми 
– квітка, що символізує кожну з країн-учасниць. У сере-
дині композиції – футбольний м'яч, що уособлює сут-
ність турніру. Стебло квітки позначає структурний ас-
пект континентальної першості, УЄФА та європейський 
футбол" [4, с. 46]. Зазначимо, що візуальне оформлен-
ня та символіка кольорів відігравали значну роль, де-
монструючи зв'язок із природним простором та життє-
світом країн, на території яких проходив чемпіонат. Ві-
зуальна концепція нерозривно пов'язана з темою приро-
ди. На офіційному логотипі турніру гармонійно поєдну-
ються зелений ліс, жовте сонце, блакитні вода і небо, 
фіолетова ожина. Також і спроєктований офіційний талі-
сман Євро 2012: два футболісти Славек та Славко, одя-
гнені в форму кольору національних прапорів України та 
Польщі, мали уособлювати сутність події, створювати 
потрібне смислове навантаження, а згодом, нарівні з 
логотипом, відтворюватись у сувенірній продукції та бути 
основою візуального оформлення всіх подій заходу. 

Високий рівень дизайнерської роботи можна було 
прослідкувати і на прикладі заходу мистецького ґатунку, 
як, наприклад, пісенний конкурс Євробачення. Україн-
ські агентства Banda.agency і Republique отримали 
бронзову нагороду міжнародного фестивалю творчості 
"Каннські леви" в категорії Design Lions за брендинг 
пісенного конкурсу Євробачення-2017, який проходив у 
Києві. Проєкт мав назву Celebrate Diversity ("Святкуй 
різноманітність") і являв собою традиційне українське 
намисто, кожна намистина якого мала свій візерунок. 

Зауважимо, що до багатьох масових заходів залу-
чається весь спектр яскравих і видовищних візуальних 
ефектів, які характерні для шоу. Точніше, навіть части-
на спортивних заходів, як-от відкриття чи закриття 
Олімпійських ігор, перетворюється на вражаюче видо-
вище, де можуть виступати зірки шоу-бізнесу, а візуа-
льне оформлення буде потужнішим, ніж на концертах, 
адже на просторах стадіону можна дозволити собі ви-
користання навіть авто та рухомі платформи. Уся ця 
специфіка стосується й інших форм масових заходів, 
наприклад модних показів, що набувають значимого та 
неповторного втілення за рахунок музичного, світлового 
оформлення. Victoria's Secret Fashion Show, зокрема, 
проходить у складно візуально оформленому сценіч-
ному просторі, що здобуває неперевершеного вигляду 
зокрема й за рахунок використання складної проєкцій-
ної техніки. Під час дефіле моделей наживо співають 
різні попгурти, вокалісти, зокрема Гаррі Стайлс, Halsey, 
Weekend (Вікенд), Бібі Рекса, Шон Мендес, Ріта Ора. 

Звісно, креативність і візуально неповторний хара-
ктер притаманний не всім заходам. Деякі із них, влас-
не саме шоу, можуть мати доволі стандартизований 
вигляд, що обумовлене їхнім реплікаційним характе-
ром. Існуючі традиції проведення й усталений зразок 
оформлення сцени обумовлені тим, що вони є адап-
тацією, приміром, британських чи американських шоу. 
Це можна прослідкувати на прикладі танцювальних і 
вокальних шоу ("Маска", "Танцюють всі", "Танці з зір-
ками", "Україна має талант", "Голос країни"), які є спі-
льними для різних країн. У них є фірмове оформлення 
сцени, місць, де перебувають судді, це виявляється й 
у повторенні основних елементів (логотипу, комплекту 
шрифтів, гасла, кольору) в екстер'єрі й інтер'єрі роз-
важального шоу – перед входом, на самій будівлі, на 
рекламних щитах. Чимало дизайнерських агенцій пра-

цюють задля того, щоб створити єдиний візуальний 
образ для масового заходу, щоб він добре запам'ято-
вувався та відрізнявся від інших. Зокрема, значну ува-
гу приділяють створенню символіки, яка буде легко 
відтворюватись на афішах, у новинах, на сцені. 

Масові заходи є настільки вражаючими в культурі 
сьогодення не лише тому, що вони сприяють комуніка-
ції та інтеграції учасників, а й тому, що охоплюють 
увесь спектр технічних і мистецьких виражальних засо-
бів. Чимало масових заходів супроводжуються яскра-
вими феєрверками – карнавали, національні свята, 
Олімпійські ігри, – перетворюючи повсякдення на свято. 
Вплив посилюється також завдяки роботі зі світловим 
оформленням, проєкційними декораціями, відеоінста-
ляціями, які допомагають створити яскраві ефекти, не 
залучаючи громіздкого обладнання.  

Висновок. Масові заходи є невід'ємною частиною 
соціокультурного простору сьогодення. Розвиток різних 
форм масових заходів демонструє наявність спільних 
рис, які виявляються у процесі їхнього проведення. Во-
ни мають видовищний характер, до їхньої організації 
може залучати повний спектр засобів, які використову-
ють у шоу-програмах. Комунікативний характер й інтег-
рація учасників здійснюється не лише завдяки усвідом-
ленню сутності мети заходу, а й через мистецько-
естетичні чинники. Візуальне оформлення масових за-
ходів спрямоване на досягнення ансамблю, тобто гар-
монійного поєднання музичного, світлового, кольорово-
го оформлення, які будуть підкреслювати основну мету 
проведення заходу. Таке синтетичне поєднання різних 
мистецьких засобів дозволяє створити потужний про-
дукт, що привертає увагу його споживачів. Візуальні ас-
пекти таких заходів є результатом дизайнерської роботи, 
що спрямована на створення фірмового стилю для всіх 
видів дизайнерської продукції. Важливу роль має ство-
рення індивідуального логотипу події, її символіки, яка 
буде мати узгоджені шрифт, колір та гасло. Виникає пи-
тання: чи залишаться незмінними мистецькі форми, що 
існували раніше? Чи не зміниться характер масових за-
ходів під упливом естетики шоу, яка може стерти усвідо-
млення сутності самого івенту? Імовірно, що певні фор-
ми доведуть своє право на існування, а можливо, навіть 
стануть новими артпрактиками, що буде супроводжува-
тись посиленням ролі мистецького оформлення.  

 
CПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бахтин М. Творчество Франсуа Рабле и народная культура 
средневековья и Ренессанса. / М. Бахтин. – 2-е изд. – М.: Художест-
венная литература, 1990. – 543 с.  

2. Гладиаторские бои в Древнем Риме. [Електронний ресурс]. – 
Режим доступу: https://italy4.me/istoriya/gladiatorskie-boi-v-drevnem-rime.html. 

3. Заросило В. В. Теорія масових заходів та їх вплив на громад-
ську безпеку / В. В. Заросило // Наукові праці МАУП. – 2014. – 
Вип. 42 (3). – С. 122–126. 

4. Хворост О. О., Сиротенко О. А. Інтелектуальна власність УЄФА 
та Євро-2012 / О. О. Хворост, О. А. Сиротенко // Економічні проблеми 
сталого розвитку: тези доповідей науково-технічної конференції викла-
дачів, співробітників, аспірантів та студентів факультету економіки та 
менеджменту, присвяченої Дню науки в Україні (19–23 квітня 2010 р.) / 
Відп. за вип. А. Ю. Жулавський. – Суми: СумДУ, 2010. – Ч. ІV. – С. 46–47. 

5. Чуприна О. П., Максимчик Е. В. Организация и проведение ку-
льтурно-массовых мероприятий. Методические рекомендации / 
О. П. Чуприна, Е. В. Максимчик – Минск: Республиканский Дом учащихся 
и работников учреждений профессионального образования, 2013. – 55 с. 

 
REFERENCES 

1. Bahtin, M. (1990). Creativity Francois Rabelais and folk culture 
Middle Ages and the Renaissance. Moskow, Khudozhestvennaia literatura 
(In Russian). 

2. Hladyatorskye boy v Drevnem Ryme [Gladiator fights in Ancient 
Rome]. Retrieved from https://italy4.me/istoriya/gladiatorskie-boi-v-drevnem-
rime.html 

3. Zarosylo, V. V. (2014). Teoriia masovykh zakhodiv ta yikh vplyv na 
hromadsku bezpeku [Theory of mass events and their impact on public 
safety]. Naukovi pratsi MAUP, Vol. 42 (3), 122–126. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 69 ~ 

 

 

4. Khvorost, O. O., Syrotenko, O. A. (2010). Intelektualna vlasnist 
UIeFA ta Yevro-2012 [Intellectual property of UEFA and Euro-2012]. 
Ekonomichni problemy staloho rozvytku: tezy dopovidei naukovo-
tekhnichnoi konferentsii vykladachiv, spivrobitnykiv, aspirantiv ta studentiv 
fakultetu ekonomiky ta menedzhmentu, prysviachenoi Dniu nauky v Ukraini 
(19–23 kvitnia 2010 r.). Sumy, SumDU, Part IV, 46–47. 

5. Chupryna, O. P., Maksymchyk, E. V. (2013). Orhanyzatsyia y 
provedenye kulturno-massovykh meropryiatyi. Metodycheskye 
rekomendatsyy [Organization and holding of cultural events. Methodical 
recommendations]. Mynsk, Respublikanskij Dom uchashhihsja i rabotnikov 
uchrezhdenij professional'nogo obrazovanija. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  06 .0 9 . 20  

 
A. M. Tormakhova, PhD, Associate Prof.  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
MASS EVENTS AS VISUAL PRACTICES IN THE CONTEXT OF TODAY'S CULTURE 

 
The article analyzes mass events in the context of modern culture. They are seen as visual practices that occupy a leading place in today's 

culture. Mass events and their organization reflect the trends that characterize modern events. For this purpose, various mass events can be 
divided into: sports, political, advertising and commercial, business, religious and spiritual-educational, cultural and mass. The mass nature causes 
the emergence of common features that are inherent in these measures. For the most part, they focus on active participation between spectators 
and participants, communication between them, which can be carried out both directly and through non-verbal communication. The visual 
components of all mass events are aimed at promoting awareness of the significance of the event, its purpose, conveying its main message to 
everyone present. Integrative and communicative function is inherent in all mass events. In the XX-XXI century with the organization of events with 
the participation of designers, marketers and managers, mass events become even more organized and balanced. They are extremely spectacular; 
they can involve a full range of tools used in shows. The integration of participants is carried out through artistic and aesthetic factors and certain 
forms of mass events can claim to become new art practices, due to the significant role of artistic components in them. The visual aspects of such 
events are the result of design work, which aims to create a corporate identity for all types of design products. 

Mass events are so impressive in today's culture because they not only promote communication and integration of participants, but also 
because they cover the full range of expressive technical and artistic means. Many mass events are accompanied by bright fireworks – carnivals, 
national holidays, the Olympic Games – turning everyday life into a holiday. The impact is also enhanced by working with lighting, projection 
decorations, video installations, which help to create bright effects without involving bulky equipment. 

Key words: mass events, visual practices, culture, visual design, communication, design. 
 
А. Н. Тормахова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

МАССОВЫЕ МЕРОПРИЯТИЯ КАК ВИЗУАЛЬНЫЕ ПРАКТИКИ В КОНТЕКСТЕ КУЛЬТУРЫ СОВРЕМЕННОСТИ 
 

Проанализированы массовые мероприятия в контексте современной культуры. Они рассмотрены как визуальные практики, за-
нимающие ведущее место в культуре современности. Массовые мероприятия и их организация отражают тенденции, характерные 
для современных ивентов. По цели различные массовые мероприятия можно разделить на спортивные, политические, рекламно-
коммерческие, деловые, религиозные и духовно-просветительские, культурно-массовые. Массовый характер обусловливает появле-
ние общих черт, присущих этим мероприятиям. В основном на них делается акцент на активное участие зрителей, коммуникацию 
между ними и участниками, которая может осуществляться как непосредственно, так и невербально. Визуальные компоненты всех 
массовых мероприятий ориентированы на то, чтобы способствовать осознанию значения мероприятия, его цели, донесению его 
основного месседжа до каждого присутствующего. Интегративная и коммуникативная функции присущи всем массовым мероприя-
тиям. В XX–XXI в. при организации ивентов с участием дизайнеров, маркетологов и менеджеров массовые мероприятия приобре-
тают еще более организованный характер. Они крайне зрелищны, при их организации может привлекаться полный спектр средств, 
используемых в шоу-программах. Интеграция участников осуществляется посредством художественно-эстетических факторов, и 
определенные формы массовых мероприятий могут претендовать на то, чтобы стать новыми арт-практиками вследствие воз-
растания роли в них художественных компонентов. 

Ключевые слова: массовые мероприятия, визуальные практики, культура, визуальное оформление, коммуникация, дизайн.  
 
 

 
 
 
 
 



~ 70 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

НАУКОВІ ЕСЕ, ОГЛЯДИ, АНАЛІТИЧНІ ДОСЛІДЖЕННЯ 
 
 

Т. Д. Бобровник, студ. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
tanya.bobrovnyk@gmail.com 

 
ОСОБЛИВОСТІ ЖИТТЄДІЯЛЬНОСТІ ОСОБИСТОСТІ В СОЦІОКУЛЬТУРНИХ УМОВАХ  

ПАНДЕМІЧНОГО ПЕРІОДУ 
 

Аналітична записка 
 

Анотація. В аналітичній записці розглянуто вплив 
пандемії Covid-19 2020–2021 рр. на життєдіяльність та 
соціальну реалізацію особистості. Виокремлено як по-
зитивні, так і негативні наслідки, що змінюють організа-
цію праці, формат соціальної реалізації особистості та 
переорієнтовують внутрішнє спрямування індивіда на 
нові життєві цілі й цінності. Запропоновано комплекс за-
ходів економічного, інформаційного та соціокультурного 
характеру задля мінімізації негативного впливу радика-
льних змін у суспільстві та в особистісному вимірі. 

Вступ. Пандемія спричинила різке переосмислення 
життєвих цінностей, змусила людей змінити свої цілі та 
спосіб життя. Як наслідок, змінюється формат саморе-
алізації особистості та характер соціальних відносин. 
Метою дослідження є розгляд особливостей самоусві-
домлення, комунікації та реалізації (зокрема професій-
ної) людини в умовах пандемії. У дослідженні викорис-
тано метод аналізу інформації, метод соціологічного 
дослідження та метод експертної оцінки. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Мину-
ло понад рік, відколи Covid-19 було офіційно проголо-
шено пандемією. Більшість людей опинилися в умовах, 
що можна характеризувати як особистісну кризу, викли-
кану перебуванням у несподівано зміненій життєвій 
ситуації, зокрема: зменшення комунікації; переведення 
поза волею на дистанційну роботу з відповідними но-
вими і для багатьох незвичними навантаженнями; втра-
та роботи у зв'язку із закриттям робочого місця (часто 
ще й повернення до рідного міста чи вимушений пере-
їзд, адже неможливо сплачувати оренду), інші наслідки. 
Усе це наповнює життя людини новими турботами, фі-
нансовими проблемами, невпевненістю у майбутньому, 
страхом захворіти або принести захворювання рідним. 

Якщо уявити наслідки процесу захворювання та 
введення карантинних заходів, то натепер ми маємо: 

• Через обмеження пересування, обмеження фун-
кціонування багатьох закладів культури відбулися зміни 
у форматі реалізації творчого потенціалу особистості. 

• Внаслідок неочікуваності ситуації, відсутності чіт-
кої перспективи та збільшення рівня тривоги набули 
поширення депресивні настрої в суспільстві. 

• Зважаючи на падіння рівня доходів, зменшилися 
можливості культурно-освітньої діяльності [2]. 

Проте є й позитивні впливи на реалізацію особис-
тості, серед яких: 

• прагнення до самоосвіти, 
• розвиток комунікації з найближчим оточенням, 
• нові підходи до просування себе в інтернет-

мережах, 
• віднаходження нових можливостей і талантів. 
Отже, в умовах кризи стало невідкладним усвідом-

лення особистістю свого стану, прийняття особливос-
тей нинішньої ситуації, переосмислення власних мож-
ливостей в нових умовах. Постійне прагнення до са-

мореалізації приводить людину до створення нового 
"життєвого плану", щоб не згаяти час і не страждати 
без реалізації своїх соціокультурних можливостей, 
використати сьогоденний досвід як нове знаряддя 
зміцнення та зростання [1]. 

Однак звернемося до конкретних прикладів такої 
зміни: 

• Робота на дому значно впливає на розподіл ча-
су протягом робочого дня. "Ми знаємо, що вже ніколи 
не працюватимемо, як раніше – навіть якщо поки що 
не знаємо, як саме зміниться наша робота", – каже 
співзасновник і директор компанії Slack С. Баттерфілд 
[3]. Класичні офісні години "з 9 до 18" відійшли в ми-
нуле, що значно змінило робочу структуру. Тепер пра-
цівники можуть зекономити час на дорогу (а це приб-
лизно 1–3 год на добу). 

Окрім того, це нагода для кожного переглянути умови 
своєї праці, баланс між роботою та часом для відпочинку 
й хобі. Наразі збільшилася можливість переходу до гнуч-
кого графіку роботи. Дослідницька група "Форум майбут-
нього" (Future Forum) опитала 4700 працівників інтелек-
туальної праці і виявила, що більшість не хоче поверта-
тися до колишнього способу роботи [3]. Тільки 12 % ба-
жають повернутися на повний робочий день в офіс, тоді 
як 72 % підтримують змішану модель віддаленої й офіс-
ної праці [3]. Перевага зрозуміла, оскільки робота вдома 
набагато комфортніша та сприятливіша як для спілку-
вання з родиною, розвитку популярних "старих" хобі (ку-
лінарії, малювання), так і для набуття нових навичок (ви-
вчення англійської). Окрім того, довіра керівників до своїх 
підлеглих збільшує старанність останніх. 

Однак є й певні негативні сторони. Перша проблема 
– не всі мають можливість гнучко поєднати робочий час 
із сімейними обов'язками. Насамперед через те, що 
деякі роботодавці суворо слідкують за дотриманням 
класичних годин роботи навіть вдома. Ти не можеш 
відлучитися в робочий час, як інші. Більше того, праців-
ники, через погану адаптацію не справляються з робо-
тою у визначений час та змушені витрачати свій віль-
ний час на завершення. Отже, віддалена робота роз-
миває кордони між робочим днем та особистим життям, 
що порушує психологічний баланс особистості. 

По-друге, місце роботи чи навчання – це передусім 
середовище спілкування. Жива комунікація, неформа-
льні розмови з колегами зміцнюють стосунки у колекти-
ві, розвивають співпрацю, допомагають розв'язувати 
складні проблеми й генерувати ідеї. Працівникам бра-
кує цього командного процесу, а тому вони втрачають 
відчуття приналежності до конкретної організації [3]. 

Ми наголошуємо на цій проблемі також тому, що в 
останні двадцять років молоді люди, які влаштовуються 
на свою першу роботу у новому місті, не мають поруч 
рідних і друзів. Через це вони залежні від теплих стосу-

© Бобровник Т. Д., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 71 ~ 

 

 

нків зі своїми колегами. Нині ж вони можуть стикнутися 
з проблемою самотності. 

Попри все, інтернет-знайомства та спілкування у 
Zoom і Skype не можуть замінити живої розмови, обміну 
емоціями. Окрім того, не всі люди почувають себе ком-
фортно в цифровому середовищі, що безпосередньо 
впливає на їхню професійну діяльність. 

• Розвиток віртуальних технологій створює нові 
можливості та перешкоди для населення. З'явилася 
можливість "віддаленого" – комфортнішого – знайомст-
ва для сором'язливих працівників. А роботодавці мо-
жуть легко знайти кадри з необхідними навичками в 
будь-якій точці світу. Також позитивною буде екологічна 
ситуація: віддалена робота дозволяє з легкістю переї-
хати до містечок та сіл у пошуках дешевшого житла. З 
іншого боку, квартири в центрі міста також стануть де-
шевшими, що дозволить родині середнього достатку 
отримати безпосередній доступ до культурних благ. 
Також можна зазначити успіх деяких професій в умовах 
відеокомунікації. Зокрема, це сфери медицини, освіти, 
бізнесу, приватного підприємництва. 

Проте є і відчутний негатив: не всі мають якісний 
доступ до інтернет-технологій, і це посилює соціальну 
нерівність. Якщо одні працівники можуть працювати з 
комфортом удома, купувати доступніше житло, приді-
ляти більше уваги особистому життю, то інші або втра-
чають роботу або наражаються на реальну небезпеку 
заразитися під час робочого дня. Зокрема, це велика 
категорія трудових мігрантів. 

• Невизначеність ситуації та страх спричинили 
радикальну зміну ставлення до життя. Самосвідо-
мість зумовлює усвідомлення індивідом у непростих 
умовах пандемії потреби у пізнанні себе, самовдоско-
наленні, внаслідок чого відбувається переосмислення 
своїх дій, думок, почуттів, ідеалів. Поліпшується цілісна 
оцінка власного "я", що забезпечує збереження соціа-
льної самоідентифікації особистості. Окрім того, відчут-
тя плинності життя викликає відповідну реакцію – люди 
перестають відкладати рішення на потім, а також почи-
нають перейматися актуальними проблемами: екологі-
єю (наприклад, чистим повітрям без машинних вихло-
пів), регулярним спілкуванням з рідними. 

Як бачимо, є як переваги, так і недоліки змін, що 
принесла пандемія 2020 р. Наразі важко прогнозувати 
майбутнє суспільства загалом, але якщо ми зважимо 
все викладене вище, то можна зробити деякі пропозиції 
щодо поліпшення ситуації, зокрема: 

• Для того щоб поліпшити стан працівників, не-
обхідно створювати спеціальні умови для їхньої твор-
чої та соціальної реалізації. 

 Працівники мають мати змогу обирати фор-
мат праці (дім чи офіс) – залежно від характеру їх-
ньої роботи. Наразі багато професій користуються 
новітніми технологіями, що дозволяє зберігати як-
ість результатів і в дистанційному режимі. Це також 
можливість для людей літнього віку й інвалідів. 
 Хоча, найвірогідніше, вигіднішою є саме змі-

шана модель роботи, оскільки роботодавці мати-
муть змогу отримати переваги та нейтралізувати 
недоліки обох форматів (наприклад, командна ро-
бота вживу та ефективніше виконання дистанційних 
завдань). Цей факт підтверджує заява Е. Рей-
нольдс, виконавчої директорки цільової робочої гру-
пи "Праця майбутнього" (Work of the Future) Масса-
чусетського технологічного інституту: "Як свідчать 
опитування, навіть після пандемії більшість компа-
ній дозволить працівникам працювати з дому якусь 
частину тижня – від одного до трьох днів" [3]. 

 Зрозуміло, що для цього потрібні керівники з 
високим емоційним інтелектом. Дистанційне управ-
ління вимагає розвинених соціальних і комунікацій-
них навичок: як для визначення психологічного ста-
ну працівників, так і для просування нових товарів 
на віртуальному ринку. 
 Необхідно врахувати ситуацію працівників, у 

яких є діти. Зокрема, керівники можуть розробити 
для них гнучкий графік роботи (за умови "прозорого" 
спілкування щодо роботи). Дослідження, проведене 
компанією LinkedIn, показало: прямо зараз 30 % 
кваліфікованих працівників з дітьми шкільного віку 
вважають, що не можуть повернутися на роботу, 
оскільки немає кому доглядати за дітьми. Між іншим, 
розв'язання цієї проблеми продовжить нинішню 
сприятливу ситуацію залучення чоловіків до сімейних 
обов'язків. В опитуванні канадських чоловіків, які ма-
ють дітей, наприклад, більшість відповіли, що під час 
пандемії взяли на себе більше домашніх обов'язків і 
проводять більше часу зі своїми дітьми [3]. 
 Для вигідної праці керівникам також необхід-

но враховувати професійну думку працівників. Дирек-
тор може залучати, таким чином, експертів різних 
спеціальностей для виконання комплексних завдань. 
 Віддалена модель роботи може стати пере-

вагою для працівників, яким важко вільно комунікува-
ти наживо. З іншого боку, тим, кому це вдається, до-
ведеться звернути увагу і на письмову комунікацію. 
Негативна альтернатива: якщо ж організації не бу-

дуть пристосовуватися до нинішніх змін, дедалі більше 
працівників буде виснажуватися фізично та психоемо-
ційно, що спричинить занепад багатьох структур. Окрім 
того, діти залишаться без необхідного догляду й опіки, 
що спричинить неминучі негативні наслідки в майбут-
ньому поколінні. 

• Для того щоб вирішити проблему соціальної 
нерівності через недоступність інтернету й інших 
новітніх технологій, необхідні комплексні дії уряду 
та бізнесу: 

 По-перше, це забезпечення (по можливості) 
працівників необхідною пересувною технікою (напр., 
ноутбук замість комп'ютера на робочому місці). 
 По-друге, створення безпечних робочих місць 

із дотриманням карантинних норм для робітників, які 
не можуть працювати з дому (напр., окреме примі-
щення або велике приміщення із дотриманням ка-
рантинної дистанції, можливість для медичної до-
помоги тощо). 
 По-третє, забезпечення з боку уряду необхідної 

інфраструктури: доступність послуг (купівля техніки, 
житло в місті), забезпечення житлом робітників тощо. 
Негативна альтернатива: в іншому випадку зроста-

тиме безробіття та бідність, що несе зрозумілі наслідки. 
• Для зменшення проблем розвитку особистості 

після закінчення пандемії та під час неї необхідно вжи-
ти такі заходи: 

 проводити психологічні тренінги для саморе-
гуляції, керування стресом та негативними емоція-
ми, самовизначення та соціальної реалізації; 
 забезпечити й надалі канали комунікацій та 

реалізації під час карантину; 
 розробити програми забезпечення екологіч-

ності міст з боку уряду; 
 проголошувати та підкріплювати відповідни-

ми програмами важливість якісного спілкування з 
родиною з боку соціокультурних організацій. 
Негативна альтернатива: повернення до стану, що 

був до пандемії, спричинить значне невдоволення сус-



~ 72 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

пільства політикою уряду, а також поглибить проблему 
суспільної депресії. 

Висновки. Підсумовуючи все вищевикладене, мож-
на зауважити, що не обов'язково очікувати остаточного 
приборкання пандемії та послаблення карантину. Зви-
чайно, це певною мірою посприяє подоланню проблем, 
що накопичилися протягом 2020 р. в Україні. Однак 
деякі з них матимуть тривалі негативні наслідки, що 
можуть позначитися на динаміці культурного розвитку. 
Отже, ми маємо розробляти та реалізовувати довго-
тривалі програми оптимізації. 

Висновок 1. Перехід на розподілену працю дає нам 
унікальну можливість повністю переосмислити вико-
нання своєї роботи. Ми матимемо нагоду звільнитися 
від поганих звичок та неефективних процесів – від без-
змістовних зустрічей до зайвої бюрократії. Організації, 
що вдало розв'яжуть згадані питання, можуть вийти з 
кризи попереду всіх; вони нададуть бажані умови праці 
та цілеспрямовано обладнають зручні робочі місця, 
сприятливі для співпраці і продуктивності. 

Висновок 2. Віртуальна реальність постає не лише 
як спосіб комунікації або проведення вільного часу, а як 
досить доступний простір для реалізації своїх умінь і 
навичок, талантів. 

Висновок 3. В умовах пандемії й антивірусного 
локдауну надзвичайно гостро постала потреба в особи-
стостях, які здатні опановувати власну поведінку, фор-
мувати системи внутрішньої регуляції та детермінації 
життєдіяльності, вибудовувати продуктивні стратегії 
конструювання нового досвіду в кризових життєвих си-
туаціях та в мінливому сучасному світі загалом. 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Аносова А. В. Особливості самоусвідомлення і саморегуляції до-

рослої людини в умовах пандемії. [Електронний ресурс] / А. В. Аносова 
// Психологічне здоров'я персоналу організацій в умовах пандемії 
COVID-19: проблеми та технології забезпечення: матеріали ХІV Міжна-
родної науково-практичної онлайн-конференції з організаційної та еко-
номічної психології (21 травня 2020 року) / за наук. ред. С. Д. Мак-
сименка, Л. М. Карамушки, Н. М. Бендерець, А. М. Шевченко, О. В. Кре-
денцер. Київ – Біла Церква, 2020. – С. 22–25. – Режим доступу: 
http://psychology-naes-ua.institute/files/pdf/zbirnik_ost_var_1594384171.pdf 

2. Михайлова О. Ю. Розвиток культурної сфери в Україні в умовах 
поширення пандемії COVID-19 та впровадження карантинних заходів: 
проблеми, перспективи, ризики [Електронний ресурс] / О. Ю. Михайло-
ва // Відділ розвитку політичної системи центру суспільних досліджень 
Національного інституту стратегічних досліджень. – Режим доступу: 
https://niss.gov.ua/sites/default/files/2021-01/rozvytok-kulturnoi-sfery.pdf 

3. Гіршфельд Х., Фоґарті Ф., Франц С., Кітінг С., Лафонт Е. та ін. Як 
коронавірус змінить нашу роботу – можливо, назавжди. [Електронний 
ресурс]. – Режим доступу: https://www.bbc.com/ukrainian/features-
54842038 

 
REFERENCES 

1. Anosova, A. (2020). Features of self-awareness and self-regulation 
of an adult in a pandemic. Psychological health of personnel of 
organizations in a pandemic COVID-19: problems and technologies: 
materials of the XIV International scientific-practical online conference on 
organizational and economic psychology (May 21, 2020). Kyiv, Bila Tserkva, 
22–25. Retrieved from http://psychology-naes-ua.institute/files/pdf/zbirnik_ 
ost_var_1594384171.pdf 

2. Mikhailova, O. (2021). Development of the cultural sphere in 
Ukraine in the context of the spread of the COVID-19 pandemic and the 
introduction of quarantine measures: problems, prospects, risks. 
Department of Political System Development of the Center for Social 
Research of the National Institute for Strategic Studies. Retrieved from 
https://niss.gov.ua/sites/default/files/2021-01/rozvytok-kulturnoi-sfery.pdf 

3. Hirschfeld, J., Fogarty, Ph., Franz, S., Keating S., Lafont E. etc. 
(2020). How the coronavirus will change our work – perhaps forever. 
Retrieved from https://www.bbc.com/ukrainian/features-54842038 

 
Надійшла  до  редколег і ї  18 .0 4 . 21  

 
T. D. Bobrovnyk, Student 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
FEATURES OF THE LIFE OF THE INDIVIDUAL IN THE SOCIO-CULTURAL CONDITIONS OF THE" PANDEMIC PERIOD 

 
Т. Д. Бобровник, студ. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ОСОБЕННОСТИ ЖИЗНЕДЕЯТЕЛЬНОСТИ ЛИЧНОСТИ В СОЦИОКУЛЬТУРНЫХ УСЛОВИЯХ  

ПАНДЕМИЧЕСКОГО ПЕРИОДА 
 
 
 

Д. К. Лященко, студ. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
prosto1daniil@gmail.com 

 
СТУДЕНТСЬКІ ОПИТУВАННЯ: ЯК ПЕРЕТВОРИТИ ФОРМАЛЬНІСТЬ У МОЖЛИВІСТЬ.  

КЕЙС КНУ ІМЕНІ ТАРАСА ШЕВЧЕНКА  
 

Аналітична записка 
 

Анотація. Присвячено проблемі проведення студе-
нтських опитувань в українських закладах вищої освіти 
(далі – ЗВО). Висвітлено таке питання: "Чому існування 
такої системи опитувань є вигідним для ЗВО, студентст-
ва, викладачів". На прикладі проведених опитувань у 
Київському національному університеті імені Тараса Ше-
вченка (далі – КНУ) проаналізовано реальні проблеми та 
запропоновано можливі шляхи їхнього розв'язання. 

 Вступ. Аналіз вищої освіти у роботі здійснено крізь 
призму процесу отримання освітніх послуг здобувачем 
вищої освіти (далі – студентом) у ЗВО. ЗВО – соціаль-
ний інститут, що, відповідно до сформованої конвенції 
та законів, має право на надання освітніх послуг у ме-

жах зазначеного рівня професійної освіти. Це спрощен-
ня не має на меті применшувати вагу процесів, що ви-
несені за межі визначення. Проте має акцентувати на 
площині, на яку адміністрація ЗВО / конкретний струк-
турний підрозділ може вплинути безпосередньо.  

У межах наданого вище підходу для пропонованої 
роботи: 

• Вища освіта – продукт. 
• Надавач послуг – ЗВО. 
• Споживач послуг (клієнт, з наголосом на "співтво-

рення" освітньої послуги) – студент. 

© Лященко Д. К., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 73 ~ 

 

 

Розвиток продукту неможливий без адекватного ро-
зуміння поточної ситуації: позиціювання продукту на 
ринку, оцінки викликів, сприйняття клієнтами тощо. 

Поточна ситуація не може бути зрозумілою без аналі-
зу актуальної інформації. Інформація може буде зібрана 
завдяки: відгукам споживачів, залученню третьої сторони 
(наприклад, для проведення аналізу). Пропоновану ро-
боту присвячено лише студентським опитуванням. 

Аналіз відгуку від споживача дозволяє зафіксувати 
сприйняття товару клієнтом, побачити наявні силь-
ні/слабкі сторони продукту й окреслити можливості для 
розвитку. 

Мета компанії – уможливлення адекватної реакції, 
що спиратиметься на факти. 

Чому ЗВО вигідно отримати відгук від студентів? 
• Ціль ЗВО – мати можливість відповідно реагувати 

на наявний стан справ. Це краще зробити, маючи актуа-
льну інформацію для аналізу та подальшої реакції. Ін-
формація зібрана в опитуваннях студентів (як основних 
споживачів освітнього продукту), що може стати важли-
вою частиною для комплексного аналізу процесів у ЗВО. 

• Мета ЗВО – збільшити кількість студентів завдяки 
наданню якісної освітньої послуги. 

• Мета студента – мати можливість стати конкуре-
нтним фахівцем у галузі, завдячуючи здобутій у ЗВО 
актуальній інформації, розвиненим професійним навич-
кам, з упевненістю, що освітній процес відбувається у 
комфортному та безпечному середовищі, а твою думку 
враховують. 

Зміст проблеми. Внутрішня система забезпечення 
якості освіти ЗВО не може адекватно функціонувати 
без урахування позицій, відгуків, інтересів студентів. 

Процедури зібрання такої інформації, її подальшого 
аналізу та відповідної реакції мають бути (саме з пози-
ції студентів): зрозумілими, сталими, відкритими, за-
здалегідь зафіксованими, прозорими та такими, що 
мали відповідний результат.  

Відсутність таких процедур переважно вказує на не-
врахування інтересів студентів. 

У такому випадку студенти є не співтворцями, а як 
споживачами нав'язаного згори матеріалу без можли-
вості вплинути на процеси чи винести пропозицію, дати 
відгук без прямої конфліктної взаємодії з викладача-
ми/адміністрацією.  

Ця система породжує "порочне коло" у ЗВО: інфор-
мацію не збирають в основних споживачів (немає ба-
чення реального стану освітнього процесу), а лише 
продовжують плановий аналіз за іншими показниками 
(кількість студентів, індекс цитувань тощо). 

Потрапляючи в таку систему, програють усі сторони:  
• Студент: немає сталих процедур донесення по-

зиції (відгуків, думок, побажань) – складно вплинути без 
конфліктної взаємодії – більше проблем, на які не мо-
жеш вплинути, – апатія – дистанціювання від навчаль-
ного процесу – втрата інтересу – розчарування. 

• ЗВО: немає відгуків від студентів – втрата основ-
ного джерела для аналізу якості послуг – гірше розу-
міння поточної ситуації – збільшення ймовірності ухва-
лення неправильних рішень на підставі неактуальної 
інформації.  

Припущення автора аналітичної записки: широке 
впровадження практики студентських опитувань у ЗВО 
є відповіддю на оновлення процедури акредитації осві-
тніх програм Національним агентством із забезпечення 
якості вищої освіти (далі – Національне агентство). 

Обґрунтування:  
• Якщо ЗВО хоче отримати акредитацію освітньої 

програми (мати можливість видавати диплом державно-
го зразка за цією програмою), то і конкретна програма, і 

політика всього ЗВО мають відповідати мінімальним ви-
могам критеріїв оцінювання Національного агентства. 

• Показник врахування ЗВО інтересів студентів 
для Національного агентства є одним з найважливіших 
у процесі аналізу програми.  

Такий висновок можна отримати на підставі аналізу 
методичних рекомендацій для експертів Національного 
агентства щодо застосування критеріїв оцінювання яко-
сті освітньої програми [4]. Автором записки було виок-
ремлено список підкритеріїв, які вимагають більшого чи 
меншого залучення студентів (список неповний):  

1.2, 2.4, 2.8, 4.1, 4.2, 5.1, 5.3, 5.4, 6.1, 6.4, 7.1, 7.2, 
7.3, 7.4, 7.5, 7.6, 8.2, 8.5, 9.1, 9.3. 

Примітки. 1. Окремі підкритерії з незгаданих можуть міс-
тити позицію студентства, проте на це немає прямої вимоги, 
тому їх не було зазначено. 

2. Серед списку немає десятого критерію, через те що 
довелося б майже всі підпункти згадувати, оскільки на 
PhD-програмах найвища необхідність врахування інтере-
сів студента. 

 
• ЗВО має продемонструвати, що студент може 

впливати на навчальну програму, обирати цікаві йому 
дисципліни, що є процедури врегулювання конфліктних 
ситуацій, що студента оцінюють за зрозумілими та за-
здалегідь оприлюдненими правилами тощо. 

• У ЗВО навчаються тисячі студентів, тому зібрати 
централізовано необхідний масив інформації для ана-
лізу особисто (неформально) у кожного індивідуально 
не є можливим.  

Вихід із ситуації – система опитувань. 
Саме на цьому етапі виникає проблема. 
ЗВО не завжди вбачають у системі опитувань мож-

ливість для поліпшення й розвитку програм та закладу. 
На жаль, частина ЗВО сприймають опитування як "на-
кинуту згори" (від Національного агентства) формаль-
ність для отримання акредитації, а не як можливість. 

Таке ставлення до процедури з боку ЗВО веде до 
комплексу проблем:  

• Послаблення довіри між студентом та закладом: 
витратив час на опитування – не отримав реакції – роз-
чарувався – в цілому сприйняття ЗВО погіршилося. 

• Зменшення вибірки респондентів (сенс проходи-
ти опитування, якщо воно не буде враховано) та залу-
ченості студентів до інших активностей ЗВО (досвід в 
одній взаємодії впливає на сприйняття наступних). 

• ЗВО формально має можливість обходити різні 
процедури, проте від того немає жодного позитивного 
ефекту: не зібрано актуальної інформації – немає ком-
плексного розуміння поточної ситуації – більша ймовір-
ність ухвалення неправильних рішень. 

Опис поточної ситуації: 
• Згідно з аналізом звіту ректора КНУ, на 

01.11.2020 у ЗВО навчалося 28 085 студентів [1]. 
• У ЗВО діє система опитувань UniDos. Звіти про 

аналіз перебувають у вільному доступі, починаючи з 
2009 р. [6]. На момент написання роботи останні ре-
зультати були за 15-ту хвилю опитувань, де було залу-
чено 4738 респондентів перших-шостих курсів [7]. Тоб-
то за 2019 р. вибірка становила близько 17 % студентів. 

• Питання в анкеті є доволі узагальненими й 
уможливлюють певний загальний вектор розуміння 
(соціально-демографічний портрет студента, плани на 
майбутнє тощо).  

• За час проведення дослідження відсутня помітна 
реакція на його результат (яка була б достатньо висвіт-
лена для того, щоб у студентів виникло бажання долу-
читися до опитування). 



~ 74 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

• Дослідження збирає статистику для ЗВО, а не 
відгуки/пропозиції/побажання студентів щодо освітнього 
процесу. 

Висновок: У КНУ відсутня централізована система 
студентських опитувань: збирання – аналіз – реакція на 
відгуки/побажання/потреби студентів. Є система для 
опрацювання певної статистики для ЗВО, що не впли-
ває прямо на якість освітнього процесу. 

Зазначену прогалину намагалися виправити студе-
нтським опитуванням. Опитування було проведене 
Студентським парламентом університету (далі – СПУ) 
із залученням студентських парламентів факультетів. 
Результати оприлюднені 26 лютого 2020 р. [3]. Опиту-
вання охоплювало необхідні блоки для започаткування 
системи зібрання думок студентів.  

Результати невтішні: було зібрано 3368 анкет (бли-
зько 12 % від загальної кількості студентів). 

Поглиблюючи аналіз з позиції філософського факу-
льтету [2]: зібрано 187 анкет із 1447 студентів (близько 
13 % від загальної кількості). Кількість відгуків на одного 
викладача факультету – приблизно 10. Через мізерну 
вибірку таке дослідження не є репрезентативним. 

Можливі причини провалу опитування:  
• Слабка інформаційна кампанія (недостатнє вико-

ристання інформаційних ресурсів університету), що 
призвела до низького рівня поінформованості про опи-
тування та нерозуміння юридичного статусу цього опи-
тування серед студентів.  

• Великий обсяг анкети, що могло спричинити 
втрату мотивації до заповнення, особливо за умови 
нерозуміння мети опитування. 

• Низький рівень довіри студентів КНУ до враху-
вання їхніх думок через відсутність сталої практики 
централізованого збирання – аналізу – реакції на пози-
ції студентів. 

Шляхи розв'язання проблеми. Ця проблема ле-
жить у площині довіри між ЗВО та студентом, вироб-
лення сталої системи із чітким розумінням того, як твій 
відгук може вплинути на систему. І звичайно, появи 
практики врахування позицій студента як співтворця 
навчального процесу. 

На жаль, весь цей комплекс проблем не зможе бути 
швидко розв'язаний та потребує низки кроків для руй-
нування наявних негативних практик: призначення на 
читання курсів "своїх" на кафедрах; низької кількості 
відомих прикладів врахування думок студентів без 
конфліктної взаємодії; відсутності системи роботи з 
інформацією, отриманою від студентів (зібрання – ана-
ліз – реакція); апатії студентів, що не один рік існують в 
межах зазначеної системи, тощо. 

У межах розв'язання проблеми зі студентськими 
опитуваннями пропонуємо такі кроки: 

• Розробка на рівні ЗВО системи опитувань (від 
змісту до відповідальних за проведення/аналіз отрима-
ної інформації). До процесу розробки системи необхід-
но активно залучати зацікавлених студентів і студент-
ські парламенти задля врахування думок та пропозицій 
основної зацікавленої сторони, а також для промоції 
нової системи серед студентства. 

Приклад можливих компонентів в межах такої системи: 
 Щосеместрово: форми для відгуків/оціню-

вання опанованих курсів та викладачів, що їх чита-
ють. Це дозволить зрозуміти (з позиції студентів), чи 
є матеріал цікавим, як його викладають, чи зрозумілі 
критерії оцінювання, чи викладач поводиться відпо-
відно до встановлених норм тощо. За декілька се-
местрів сумарний результат опитувань (за умови 
правильного проведення та репрезентативної вибір-
ки) дозволить сформувати доволі об'єктивні портре-

ти викладачів. Вважаю, що результати таких опиту-
вань мають впливати у встановленому ЗВО відсот-
ковому відношенні на рейтинги викладачів.  
 Один раз на рік: зібрання певної загальної 

статистики (чи задоволені освітнім процесом, які є 
проблеми тощо). Така процедура вже існує, варто 
активніше займатися її промоцією серед студентства. 
 Проведення додаткових опитувань: у випа-

дку виявлення проблеми за певним критерієм 
внутрішньою системою оцінювання якості (зібран-
ня додаткової інформації для майбутньої реакції 
на виявлені факти). 
 Відома серед студентів і забезпечена фор-

мальними процедурами можливість висловлення 
позиції щодо оновлення-перегляду освітніх програм 
або їх окремих компонентів (на розсуд ЗВО). 
 Додаткові форми на розгляд ЗВО: стосовно 

взаємодії з адмінперсоналом, з електронними сис-
темами, форми для скарг тощо. 
• Обов'язкова реакція на проаналізовану інформа-

цію та широке висвітлення. Без реакції й велика надія 
на нову систему швидко вичерпається. Без широкого 
висвітлення буде складно переконати більшість студе-
нтів, що відбуваються зміни й варто спробувати отри-
мати право голосу. 

Для успішності системи опитувань вона має бути 
прокомунікованою зі студентами, як мінімум, на початку 
семестру (що це, для чого це, нащо вам це) та наприкі-
нці семестру (нагадування й прохання заповнити). Ко-
мунікація як на рівні окремих студентських груп (через 
старост, представників самоврядування, викладачів, 
працівників центру, який аналізує інформацію, адмініст-
рацію), так і на рівні інформаційних ресурсів ЗВО. 

• Поява перших позитивних і відомих серед сту-
дентів кейсів, що б виникли як результат анкетування. 
Чим більше успішних кейсів – тим менше висвітлення 
потрібне на майбутнє. 

З часом, коли ця система стане "нормою", не потрі-
бно буде широкої кампанії для промоції прав студентс-
тва – воно й само буде їх знати й охороняти (якщо це 
буде хоч якийсь час нормою на рівні ЗВО).  

Висновки. Спираючись на проведений аналіз, мо-
жемо зазначити:  

• У КНУ імені Тараса Шевченка відсутня централі-
зована система студентських опитувань для роботи з 
інформацією (зібрання – аналіз – реакція). Є загальна 
статистика, що збирається щорічно із 2009 р. та не 
впливає прямо на якість освітнього процесу. 

• Відсутність системи студентських опитувань приз-
водить до неможливості зібрання цілісної рефлексії з по-
зиції отримувачів послуг щодо якості освітнього процесу. 

• Через відсутність такої інформації стає складніше 
побачити загальну картину, що призводить до вищої ймо-
вірності ухвалення неправильних рішень на рівні ЗВО. 

• Студент за таких умов не має можливості анонім-
но, без (імовірно) конфліктної взаємодії донести власну 
позицію, відгук, побажання. 

• Неможливість впливати на освітній процес пере-
творює здобувача зі співтворця освітнього процесу на 
споживача (негативна конотація терміна, як ухвалення 
рішень "згори"). Претензії стосовно освітньої програми, 
конкретних викладачів і курсів з роками у студента ли-
ше збільшуватимуться. Без можливості на це впливати 
студент може розчаруватися в освітньому процесі, спе-
ціальності, ЗВО. Переважно відчуваючи розчарування, 
студент одночасно починає і навчатися менше, і втра-
чати бажання до навчання – знижується якість засво-
єння матеріалу – більше проблем із навчанням – ще 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 75 ~ 

 

 

менше мотивації – кожен наступний крок посилює окре-
слене "порочне коло". 

Спираючись на наведену аргументацію, автор ана-
літичної записки вважає за доцільне:  

• Розробити та вести централізовану систему сту-
дентських опитувань.  

• До розробки системи рекомендовано, окрім пра-
цівників ЗВО, активно залучати (круглі столи, обгово-
рення тощо) зацікавлених студентів, студентське само-
врядування. У процесі розробки власної системи варто 
спиратися на позитивний досвід міжнародних і вітчиз-
няних ЗВО, наприклад систему студентських опитувань 
Українського католицького університету [5]. 

• Здійснювати комунікацію не лише зі студентами 
(чому саме їм вигідна система опитувань), а й із викла-
дачами: акцент на об'єктивній фіксації їхніх кращих 
практик, можливості побачити себе збоку, поліпшити 
курси після відгуків, отримати премію (якщо місце в 
рейтингу викладачів, згідно з рішенням ЗВО, впливати-
ме на заробітну плату) тощо. 

• Викладати проаналізовану інформацію у стислій 
та зрозумілій формі у відкритий доступ. 

• Адміністрація обов'язково має реагувати на 
отриману інформацію. 

•  Упровадити широке медійне висвітлення реаль-
них дій ЗВО на етапі "реакції" на офіційних каналах 
ЗВО: сайт та соцмережі ЗВО; соцмережі студентських 
парламентів. 

• Системну проблему проведення студентських 
опитувань на рівні КНУ можна вважати вирішеною, ко-
ли: буде розроблена така система; половина від усієї 
кількості студентів буде проходити хоча б одне з опиту-
вань (кількісні показники); результати опитування ма-
тимуть реальний вплив на проблеми (якісні показники) 
– тобто коли зазначена практика стане нормою у ЗВО.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Звіт ректора Київського національного університету імені Тараса 
Шевченка за 2020 рік. [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://www.univ.kiev.ua/pdfs/zvit/zvit-rektora-2020.pdf 

2. Опитування студентів філософського факультету щодо якості 
дистанційної освіти (станом на І семестр 2020–2021 н. р.). [Електронний 
ресурс]. – Режим доступу: https://drive.google.com/file/d/1pVdqtFXLWn 
RiOKZjK-XkqHyljEP_2FP4/view?usp=drivesdk 

3. Результати опитування щодо якості освіти. Студентський пар-
ламент університету. [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
https://telegra.ph/Rezultati-opituvannya-shchodo-yakost%D1%96-osv%D1% 
96ti-12-21 

4. Рекомендації щодо застосування критеріїв оцінювання якості 
освітньої програми / Затверджено Національним агентством із забезпе-
чення якості вищої освіти 17 листопада 2020 року – К.: ТОВ «Українсь-
кий освітянський видавничий центр "Оріон"», 2020. – 66 с. 

5. Український Католицький Університет. Сектор моніторингу 
якості освіти. [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
https://academic.ucu.edu.ua/qa/ 

6. UNiDOS. Факультет соціології. Київський національний універси-
тет імені Тараса Шевченка. [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://unidos.univ.kiev.ua/?q=uk/pro_proekt 

7. UNiDOS. Факультет соціології. Київський національний універси-
тет імені Тараса Шевченка. Звіт за 15 хвилею моніторингу 1 курсу та 
Звіт за 15 хвилею моніторингу 2–6 курсів. [Електронний ресурс]. – Ре-
жим доступу: http://unidos.univ.kiev.ua/?q=uk/zvity_pro_doslidzhennya 

 
REFERENCES 

1. Zvіt rektora Kiїvs'kogo nacіonal'nogo unіversitetu іmenі Tarasa 
Shevchenka za 2020 rіk [Rector's annual report for 2020. Taras 
Shevchenko National University of Kyiv]. Retrieved from 
http://www.univ.kiev.ua/pdfs/zvit/zvit-rektora-2020.pdf 

2. Opituvannja studentіv fіlosofs'kogo fakul'tetu shhodo jakostі 
distancіjnoї osvіti (stanom na І semestr 2020–2021 n. r.) [Survey of students 
of the Faculty of Philosophy on the quality of distance education (first 
semester of 2020–2021 academic year)]. Retrieved from 
https://drive.google.com/file/d/1pVdqtFXLWnRiOKZjK-XkqHyljEP_2FP4/ 
view?usp=drivesdk 

3. Rezul'tati opituvannja shhodo jakostі osvіti. Students'kij parlament 
unіversitetu [The results of the survey on the quality of education. Student 
Parliament of the University]. Retrieved from https://telegra.ph/Rezultati-
opituvannya-shchodo-yakost%D1%96-osv%D1%96ti-12-21 

4. Rekomendacії shhodo zastosuvannja kriterіїv ocіnjuvannja jakostі 
osvіtn'oї programi [Recommendations for the application of the criteria for 
assessing the quality of the educational program]. (2020). Kyiv, Ukrainian 
Educational Publishing Center "Orion". 

5. Ukraїns'kij Katolic'kij Unіversitet. Sektor monіtoringu jakostі osvіti 
[Ukrainian Catholic University. Education quality monitoring sector]. 
Retrieved from https://academic.ucu.edu.ua/qa/ 

6. UNiDOS. Fakul'tet socіologії. Kiїvs'kij nacіonal'nij unіversitet іmenі 
Tarasa Shevchenka [UNiDOS. Faculty of Sociology. Taras Shevchenko 
National University of Kyiv]. Retrieved from http://unidos.univ.kiev.ua/ 
?q=uk/pro_proekt 

7. UNiDOS. Fakul'tet socіologії. Kiїvs'kij nacіonal'nij unіversitet іmenі 
Tarasa Shevchenka. Zvіt za 15 hvileju monіtoringu 1 kursu ta Zvіt za 15 
hvileju monіtoringu 2–6 kursіv [UNiDOS. Faculty of Sociology. Taras 
Shevchenko National University of Kyiv. Report on the 15th wave of 
monitoring of 1st year students and Report on the 15th wave of monitoring 
of 2nd–6th year students]. Retrieved from http://unidos.univ.kiev.ua/ 
?q=uk/zvity_pro_doslidzhennya 

 
Надійшла  до  редколег і ї  15 .0 4 . 21  

 
D. K. Liashchenko, Student 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
STUDENT SURVEYS: HOW TO TURN FORMALITY INTO OPPORTUNITY.  
CASE OF THE TARAS SHEVCHENKO NATIONAL UNIVERSITY OF KYIV 

 
Д. К. Лященко, студент 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
СТУДЕНЧЕСКИЕ ОПРОСЫ: КАК ПРЕВРАТИТЬ ФОРМАЛЬНОСТЬ В ВОЗМОЖНОСТЬ.  

КЕЙС КНУ ИМЕНИ ТАРАСА ШЕВЧЕНКО 
 
 
 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
invinover19@gmail.com 

 
ОГЛЯД ДИСКУСІЇ "КУЛЬТУРОЛОГІЯ В УКРАЇНІ":  

ЄДНІСТЬ У РІЗНОМАНІТТІ?", ЩО ВІДБУЛАСЯ ОНЛАЙН 30 БЕРЕЗНЯ 2021 РОКУ 
 

Дискусія стала спробою узагальнення та рефлексії 
щодо розуміння не лише предметного поля культуро-
логії загалом, переліку його актуальних проблем, але, 
насамперед, особливостей його становлення в Украї-
ні. Текст огляду відтворює не всі колізії розмови, але 

ті, що, на думку автора, зосереджувалися навколо 
наукових міркувань. 

Першим виступив ініціатор Дмитро Шевчук, який 
сформулював основну ідею – розпочати дискусію про 
долю й особливості культурології в Україні. Він заува-

© Павлова О. Ю., 2021



~ 76 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

жив, що "хоча такий вітчизняний варіант науки існував і 
раніше, але як освітня дисципліна народився в незале-
жній Україні. Після тридцяти років існування сформува-
лись наукові осередки та школи. Протягом останніх 
років з'явились унікальні освітні програми. Настав час 
обговорити досвід становлення наукового й освітнього 
виміру культурології в Україні та створити мережу вза-
ємодії, яка б допомогла це робити регулярно. Спонука-
ла до такої пропозиції участь в експертній комісії Націо-
нального агентства із забезпечення якості вищої освіти, 
через що виникла необхідність усвідомлення та уза-
гальнення, як кожний з вітчизняних університетів розу-
міє культурологію. Така дискусія не може бути однією, є 
потреба розтягнути її в часі. А також створити колекти-
вну монографію з назвою цієї дискусії або тією, що 
з'явиться в ході дискусії".  

Олена Павлова (Київський національний універси-
тет імені Тараса Шевченка) зазначила, що "брак часу 
передбачає тезисне і провокативне формулювання 
проблеми. Дискурс гуманітарних наук, починаючи з їх-
нього філософського витоку, є західноцентричним. Ін-
шим не може бути стиль та шлях української культуро-
логічної думки з її історичною орієнтацією на європей-
ську інтеграцію. У логіці протистояння імперському спа-
дку та монополії на дискурс у Радянському Союзі, його 
надмірній ідеологічній навантаженості в українській ку-
льтурі, а також у рефлексії щодо неї відбулася консер-
вація форм високої культури у двох вимірах: раціоцент-
ричний дискурс і художній образ. Претензія на автоно-
мність останнього була певною мірою опозицією до ло-
гоцентризму, але все одно в межах гегемонії високої 
культури. Тому всі форми культури і навіть її рецепції в 
радянський і навіть пострадянський період здійснювали-
ся і здійснюються в цій колізії. І не можуть її подолати.  

Водночас логіка культурних досліджень загалом і 
Cultural studies Бірмінгемської школи зокрема в другій 
половині ХХ ст. постулює необхідність подолання та-
ких крайнощів. Здійснюється критика редукції культу-
ри, з одного боку, лише до ціннісної сфери, а з іншого, 
лише до соціальних умов, у яких певні культурні фе-
номени виникають.  

Українська культурологічна думка демонструє вихі-
дний зв'язок з послідовністю етапів розуміння культури 
в європейському центрі світ-системи: від надмірної ро-
мантизації пошуку джерел та "винайдення традиції" 
(Е. Гобсбаум) до "культурного повороту" на засадах 
критичної теорії. Власне, потрібно починати з розуміння 
цивілізації як високої культури, тобто з логіки троїстої 
диференціації, що була обґрунтована І. Кантом як ав-
тономність науки, моралі та мистецтва, і найбільш яск-
равим виявом західноцентризму (Н. Еліас і Р. Сеннет), 
модерного режиму сигніфікації (С. Леш). Винайдення 
власного шляху протистояння імперським традиціям 
науки й освіти є особливістю вітчизняних культурних 
досліджень загалом. Важливу роль опозиції у вітчизня-
ному варіанті здійснення й усвідомлення специфіки 
модерного режиму сигніфікації відіграє художнє поле, 
яке є найбільш наочним виявом Модерну (як форми 
високої культури) й анти-Модерну (у логіці протистоян-
ня образа – тексту). 

Закономірність й особливість становлення культу-
рологічної думки в КНУ імені Тараса Шевченка вияви-
лися в тому, що філософська думка в Радянському 
Союзі була однією з небагатьох дозволених форм куль-
тури, що  спеціалізувались на рефлексії щодо ідеологі-
чного змісту пануючого дискурсу зокрема та колізій со-
ціокультурного розвитку. Так само художньому полю в 
радянському варіанті модернізації надавали певні пре-
ференції, що дозволяли навіть якоюсь мірою (дуже до-

зованою) вийти за межі офіційної артикуляції смислів. З 
огляду на це філософські дисципліни, і насамперед 
естетика, мали певні переваги та свободу ширшого 
переосмислення досвіду культуротворення, а також 
потужну методологічну базу.  

Виробництво культурних інститутів та тиражування 
культурної продукції радянською владою здійснюва-
лися, передусім, у логіці організації високої культури, 
зокрема у вимірі художнього поля та закладів, що його 
обслуговують. І насамперед література, що є формою 
не лише сфери мистецтва, але й класичної культурної 
індустрії, потребувала відтворення, зокрема фахівців, 
що його забезпечують, не тільки як поле виробництва, 
але й тиражування (поліграфія), а також сфера кому-
нікації з колом споживачів (бібліотекознавство). Зва-
жаючи на це, найбільш численними закладами освіти, 
що зараз стали епіцентрами інституалізації культуро-
логії, були в радянські часи ті, що готували кадри для 
політичної освіти, культурно-освітньої роботи та біблі-
отечних фондів. На відміну від цього філософський 
дискурс та традиція його викладання на факультеті в 
Київському університеті – це була найбільша міра 
свободи творчості та університетської автономії, яку 
ми зберігаємо і культивуємо і нині.  

Сучасний пафос подолання абсолютизації форм ви-
сокої культури, що виразив Р. Вільямс (culture is 
ordinary), є зрозумілим. Проте кидатися в іншу крайність 
також є небезпечним. Оскільки поза формою інституа-
лізації функціонування багатьох культурних практик 
неможливо і тепер. Особливо без фахової підготовки, 
навіть для дедиференційованих сфер культури. З огля-
ду на це рух сучасної культурологічної думки має бути 
обережним і поміркованим, на мою думку.  

Особливу увагу слід приділяти трансформації куль-
тури та базовим тенденціям розвитку культурних дослі-
джень. Лише в цьому контексті можна зрозуміти своєрі-
дність української культури й особливості становлення 
вітчизняної культурологічної думки. Визначну роль у 
цьому процесі, я вважаю, відіграє оптика дисциплінар-
ного поля Visual studies. Його методологічна й організа-
ційна значимість полягає в тому, що саме цей спектр 
досліджень фіксує і являє собою стратегічні форми по-
долання домінації форм високої культури: тексту і ху-
дожнього образу (зокрема підстав їхньої опозиції), па-
нування дискурсу "лінгвістичного повороту" та мистецт-
вознавства в гуманітаристиці ХХ ст.  

Викладання української культури традиційно відбу-
валося у класичному руслі: складалося з корпусу знань 
з історіографії й обов'язкового параграфу про мистецт-
во наприкінці. Своєрідність української культури зводи-
лася до своєрідності українського мистецтва. Отже, 
відбувалося нехтування інтеграційним потенціалом 
культури в цілому та оптикою культурних досліджень 
зокрема. Visual studies з їхніми різноманітними блоками 
дисциплін нині є епіцентром методологічної та органі-
заційної критики редукції культури до дискурсо-
центричних і художніх форм на засадах творення ціліс-
ного образу культури загалом та її носія Homo pictor".  

Поставив запитання Дмитро Шевчук: "Специфіка 
інституалізації культурології в Київському університеті 
Тараса Шевченка полягає в утвердженні свободи філо-
софського дискурсу через поєднання художнього ком-
поненту та філософського?" 

Олена Павлова відповіла, що "це більше той спадок, 
який залишився від радянських часів, був адекватний 
духу часу і мав тоді великі, насамперед методологічні 
переваги для розуміння поля культурології. Тепер ми 
намагаємося і рефлексувати над ним, і зорієнтуватися, 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 77 ~ 

 

 

як рухатися від нього далі в логіці організації та осмис-
лення сучасного етапу української культури".  

Максим Карповець запитав: "Visual studies є вихо-
дом із домінування філософського, лінгвістичного та 
мистецтвознавчого дискурсу. Проте чи зможе ця дис-
циплінарна сфера випрацювати свою власну методоло-
гію, відмінну від зазначених видів дискурсу? Це по-
штовх для роздуму про предмет сфери культурології, 
особливо української? "  

Олена Павлова відповіла, що обговорення транс-
формації гуманітарного дискурсу в нашому університеті 
проходить у дискусії з філософами. Вони всі як мантру 
повторюють про кризу і необхідність нової оптики й он-
тології. Культурологічні дослідження пропонують обид-
ва елементи, зокрема розуміння нових історичних варі-
антів культурних практик і підстави переосмислення 
динаміки наповнення суб'єкт-об'єктної опозиції змістом 
того типу ієрархії культурних практик, яка є домінуючою 
на даний момент. Зважаючи на це, візуалізація є наста-
новою сучасної культури не лише тому, що вона є де-
гуманізацією в тому сенсі, про який говорили на початку 
ХХ ст., а вириває з антропологічних параметрів здійс-
нення переважну більшість культурних практик, оскіль-
ки вони здійснюються більшою мірою через порядок 
технізованих оптичних медіа, за їхньою логікою, а не на 
засадах співмірності людському тілу. Це спричинює 
зовсім іншу антропологічну модель. Саме в цьому по-
лягає натепер автономність і навіть законодавчість 
принципів і предмета культурології.  

Микола Зайцев (Острозька академія) погодився з 
тим, що "існують програмні предмети, що називаються 
культурологією. Проте чи існує українська культуроло-
гія? Дійсно, майже всі підручники з історії закінчувалися 
параграфом про мистецтво. І досі багато в чому розу-
міння культури залишається таким. Це зумовлено знач-
ною мірою тим, що сама культура, як зазначав 
М. Бахтін, не має своєї території. Іншими словами, не 
має чітко окресленого свого предмета. Ми працюємо у 
своїх курсах від поняття "культура". У всіх, якщо нас 
опитати, воно буде різне. З мистецтвом, його теорією й 
історією ми навчилися працювати, особливо з його ок-
ремими видами. Однак, якщо ставити питання, як Ме-
жуєв: що робить предмет культурою? Наприклад, ро-
ман Булгакова "Майстер і Маргарита" був закінчений 
разом із життям письменника 1940 р., але став явищем 
культури лише в шістдесяті роки. До того був твір літе-
ратурний, але культурним став, коли почав осмислюва-
тися та входити в культурне поле, набагато пізніше. З 
огляду на це ми маємо визначити першу проблему – 
предметне поле культурології. Зараз воно розмите. 

По-друге – окреслити смисловий горизонт культури. 
Також не можна в культурі бачити лише щось позитивне. 
У роботі О. Лосєва по епосі Відродження є параграф 
"Побутові типи Відродження", де він аналізує діяльність 
сімейства Борджіа, герцога Феррари. Там творилося те, 
що ми ховаємо від публічності. Ми згадуємо лише Лео-
нардо та Шекспіра, хоча попередньо зазначені персони – 
теж були титанами думки. Зі світлим завжди стоїть і тем-
не. Ми не маємо уникати нічого. Це теж культура.  

Наступний необхідний пункт – це структури культу-
ри. Ми рухаємося звичним шляхом. Можна, на мою ду-
мку, відштовхуватися від схеми культури, що була за-
пропонована українським дослідником В. Нестеренком 
(Інститут водного господарства, м. Рівне).  

Культурологія – це певне наукове небуття, оскільки, 
як сформулював Г. Гегель, буття та ніщо виявляють 
істину свою у становленні. Статус культурології – це ані 
буття, ані ніщо, але становлення, тому це не ми не ро-
зібралися з культурологією і масою речей у ній, але 
вона сама такою є за своєю природою.  

На завершення про проблеми культурології не як 
дисципліни, а як науки. Насамперед, про культурологіч-
ний вимір взаємодії України з Європою. Це абсолютно 
темна пляма. Зазвичай розглядають економічний та 
політичний вимір взаємодії, а це дуже важлива і болюча 
проблема. Далі, як у культурі відбувається трансфор-
мація смислів та символів? Це питання вимагає дослі-
дження, а також відносини філософії та культури".  

Поставив запитання Дмитро Шевчук: "Миколо Оле-
ксандровичу, ви були від початку становлення культу-
рології в Острозькій академії. На що вона орієнтувалась 
при виникненні і на що зараз орієнтується? "  

Микола Зайцев відповів, що "кафедра культурології 
та філософії намагалася виходити з розуміння культури, 
яке було випрацюване в Київській антропологічній школі, 
– як способу колективного буття й індивідуального існу-
вання людини у світі. Чи вдалося нам реалізувати таке 
визначення? Дещо вдалося. Але багато в чому є над чим 
працювати. У нас чітко проведена межа між теорією та 
історією культури. Намагаємося реалізовувати філософ-
ський підхід до розуміння культури саме в дусі Київської 
антропологічної школи. Хоча це не так уже і легко".  

Поліна Гречанівська (Національна академія керів-
них кадрів культури і мистецтв) зауважила, що "культу-
рологія на кафедрі культурології й інформаційних кому-
нікацій НАКККіМ з'явилася 2014 р. Тут ми зіткнулися з 
тими проблемами, що обговорюються на нашій зустрічі. 
У межах однієї кафедри зустрілися представники різних 
шкіл культурологічних, з різними уявленнями і підхода-
ми. Антропологічна школа Університету Шевченка 
(В. Сіверс), Харківська культурологічна школа (я її 
представник), прикладна культурологія та івент-
культурологія (О. Копієвська), ціла низька мистецтвоз-
навців, істориків мистецтва. Кожне наше засідання ка-
федри перетворювалося на семінар з обговорення 
предмета культурології. Це спонукало нас визначити 
ОНП третього рівня для докторів філософії як "Теоре-
тичні засади культурології". Тут ми присвячуємо багато 
уваги методології та понятійному апарату культурології, 
її предметному полю, демаркації предметного поля 
культурології з іншими галузями знань. Крім цього, із 
групою колег ми працюємо над виробленням освітніх 
стандартів з культурології. Уже затверджені стандарти 
бакалаврського і магістерського рівня, дебатуємо щодо 
стандартів рівня доктора філософії. У нашому закладі 
працює і голова підкомісії з менеджменту соціокультур-
ної діяльності. Ми весь час дебатуємо про демаркацію 
поля дослідження прикладної культурології і менедж-
менту соціокультурної діяльності, де там пролягає ме-
жа. Де межа, що відділяє мистецтвознавство та історію 
мистецтв, а також їхня відмінність від предмета і за-
вдань культурології. Усі ці питання є хвилюючими і пот-
ребують зосередження уваги. Проректор нашої акаде-
мії виступив з ініціативою створення Ліги культурологів 
України, що буде підґрунтям таких починань, як сьогод-
ні. Це передбачає об'єднання зусиль і співпрацю на 
спільному полі. Ми маємо ухил у бік вивчення музико-
знавчої культурології, культурології, пов'язаної з про-
блемами хореографії, проблемами релігійного мистец-
тва, філософії, з аналізом текстів і літературознавст-
вом. Об'єкт дослідження в нас може бути спільним з 
мистецтвознавством чи істориками культури, але вод-
ночас філігранне застосування культурологічної мето-
дології дозволить нам певне розуміння та відпрацю-
вання спільної термінології, те, що формує ядро куль-
турологічних досліджень".  

Олена Молодина запитала: погоджуєтесь ви з тим, 
що процес розгортання культурології є послідовним, 
об'єктивним, розгорнутим у часі? 

Поліна Гречанівська відповіла, що "можу погодитись. 
Зокрема, я не поділяю песимізму Олександра Васильо-



~ 78 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

вича, що за тридцять років культурологія не змогла ви-
значитися й інституалізуватися достатньо. Саме те різ-
нобарв'я, різноманіття шляхів, якими науковці потрапля-
ють в культурологію, – це прекрасно. Кожен привносить 
певні барви в ту палітру, якою є сучасна культурологія. 
Фактично багатство сучасних дискурсів обумовлено тим, 
що прийшли люди з різних дисциплін. Наприклад, істори-
ки мислять процесуально, мають розуміння принципів 
періодизації. Філософи привнесли свій понятійний апа-
рат, збагатили мову культурології. Мистецтвознавці, ет-
нографи, літературознавці, фахівці з музичного мистецт-
ва, які мають досвід усвідомлення вузьких сфер культури 
і мистецтв, теж збагачують культурологію. Поєднання 
емпіричного матеріалу і досвід глибинного узагальнення 
і формують специфіку культурології".  

Олександр Кравченко (Харківська державна ака-
демія культури) зауважив, що "у 1987 р. у Харківському 
інституті культури на той час амбітний декан (тепер 
ректор) очолив і кафедру теорії та історії культурно-
просвітницької роботи. Він порушив до певної міри ка-
нони і неписані правила, що існували на той час, – по-
чав укомплектовувати кафедру випускниками інших 
закладів. Так сталося, що це переважно були випускни-
ки історичного факультету Харківського університету. 
Зрозуміло, що виник внутрішній академічний конфлікт. 
Це була реперна точка. У 1988–1989 рр. визріла освітня 
альтернатива. Нам дістався курс – "Основи марксист-
сько-ленінської теорії культури". 1989 р. була остання 
всесоюзна нарада, присвячена ідеологічній кризі гума-
нітарних дисциплін у системі вищої освіти. Її наслідком 
став дозвіл викладати теорію й історію культури, а та-
кож уводити культурологію. Лобістами такої реорганіза-
ції стали представники інститутів культури: Московсько-
го, Ленінградського і Харківського. 1990 р. Харківський 
інститут здійснив набір викладачів училищ. Почали ви-
кладати історію та теорію культури. З історією було 
легше нам як історикам. З теорією було важче. Не 
йшлося про філософію культури, яку ми сприймали 
окремо та самостійно. Також не говорили про соціоло-
гію, тому що тоді ще фактично не було соціології в Ук-
раїні. Важливим було позитивно переосмислити месе-
джі марксизму. Потім зникла кон'юнктура зовнішня і, на 
жаль, це все в зародку загубилося.  

Наступний епізод. У 2005–2006 рр. група трохи в 
іншому складі, але ядро те саме, ініціювала новий 
процес, що завершився достатньо успішно. Це процес 
внесення культурології як окремої галузі в перелік на-
укових спеціальностей. Це завершилося 2007 р., коли 
виникли ті паспорти спеціальностей, якими ми нині 
послуговуємося. На жаль, декілька паспортів, що були 
розроблені і вважалися на той час інноваційними, зни-
кли. Виник конфлікт із мистецтвознавцями й етноло-
гами. Ті чотири паспорти, які залишилися, є кістяком 
наукової культурології в Україні.  

Культурологія існувала як альтернатива. Вона мала 
стати сферою науково-освітнього спротиву, стати гіппі в 
гуманітарному середовищі. Вийшло так, що за тридцять 
років (я відраховую від 1990) культурологія перетвори-
лася з гіппі на гіпстерку. Ми виправдовуємо її інфанти-
льність і сконструювали для цього цілу міфологію. Ми 
шукаємо корені культурології в інших проєктах. Зазви-
чай західних, які нам подобаються. Сьогодні можна ска-
зати, що це постмодерний проєкт. Але я хочу, щоб ми 
не втратили і фундаментальної пострадянськості. Як в 
будові, структурі, так і функціях. Сталося як сталося: 
паспорти ніхто не читає. Багато років культурологія 
зникає в наукових текстах. Нині ми стали заручниками 
інституалізації культурології. Вона стала не джерелом 
епістемічних викликів, але обросла ракушняком акаде-
мічних статусів. Стає притулком академічних маргіна-
лів, не позбавляючись залежності від старших братів і 

сестер на кшталт філософії, історії тощо. Вони розгля-
даються як постачальники методів і методик. Культуро-
логія набула офіційного статусу, але не позбавилась 
дитячих ілюзій щодо власної значимості. Це надія все ж 
таки не безвідмовна, оскільки існує соціальне замов-
лення. Хоча вона не набула наукової актуальності, а 
стала кон'юнктурним, вигідним адаптером бюрократич-
них новацій, що відбуваються в різні часи. Виконує фа-
ктичну функцію, яку виконувала марксистсько-ленінська 
теорія культури, проти якої ми колись повставали. Як-
що почитати тексти міністрів культури чи освіти України 
в різні часи, то вони всі покладали на теорію та історію 
культури ідеологічні сподівання. На жаль, але це так. 
Також культурологія існує (є розуміння) як екстраваган-
тна, неформальна практика, як грантова діяльність. 

Підсумовуючи, можна сказати, що це – інклюзивна 
сфера творчості. Це навіть не система знань. З неви-
значеним об'єктом. Предмет завжди визначений, а  
об'єкт ні. Кон'юнктурною методологією, часто запозиче-
ною, тобто немає власного методу. Досить розмитими є 
критерії науковості. На жаль. Мені важко говорити про 
унікальність культурологічних текстів. Якщо говорити 
про оригінальність зусиль, ми мали би говорити про 
загальне тло. Спільне – те, що нас поєднує, але дає 
можливість розрізнити. На мою думку, ми різні настіль-
ки, наскільки ми персонально різні, не схожі. Питання 
має бути поставлено радикально: чи є взагалі те, що ми 
називаємо українською культурологією? Є культуроло-
гія в Україні, але це певний спадок, з одного боку. А з 
іншого боку, спроба імпорту наукового. Будь-які іннова-
ції запозичені ззовні, вони передусім потрапляють у цю 
нішу, оскільки вона доволі маргінальна.  

Говорити про школу і можна, лише маючи певний 
status quo, тому що ми прив'язані до закладів. Якщо 
видалити імена і прізвища з тих робіт, що пишуться, чи 
розпізнаємо ми, звідки вони, до якого закладу чи школи 
належить ця робота. Здається, ні.  

Якщо говорити про больові точки, я би зосередився 
на трьох. Бракує дискурсу. Ми співіснуємо, але нечасто 
перетинаємося. Немає дискусії, немає про що говорити. 
Немає конфлікту, немає того, з чого починалася будь-
яка культурологія. Немає серйозних дискусій. Я маю на 
увазі серйозні дискусії – не просто на яких презентува-
лися проєкти, а обговорювалися по суті. Якісь ідеї, кон-
цепції, роботи, які мають реальні результати, які зачі-
пають певне коло дослідників, які бачать їх як своє. 
Тому що немає об'єкта дослідження, яке можна було б 
назвати культурологічним. Він завжди приписаний. 
Будь-що можна назвати в контексті культури. І це буде 
сприйматися як пас до культурології, але насправді це 
нікого ні до чого не зобов'язує. Саме це є проблемою, 
оскільки метод, про який ми говорили, є в проєкті. Тому 
і культурологія є в проєкті. Мабуть, на щастя. Тому що є 
надія, що культурологія все ж таки виникне.  

Тематика дійсно може бути широкою. На мій погляд, 
проблема є у тому, що тематика не приводить до яки-
хось теоретичних рефлексій. Зазвичай констатується, 
що це танці, це театр, це музика. І наче те, що було, 
було в певному контексті культури. Звідси не виникає 
новація теоретична. Тому застій в теорії культури є 
очевидним. І до певної міри культурологія залишається 
риторичною. Якщо прибрати з культурології історію фі-
лософії, що в ній залишиться? Тобто ми риторично від-
творюємо якісь штампи запозичених термінів і понять.  

У такому випадку, мені здається, що вихід може бу-
ти. Він є. І це вихід в реальну практику дослідження. Не 
відтворення штампів, не перевірку теорій, які вмерли 
давно. А перейти від міфологізації культурології до ре-
альної оцінки того, що є. З рефлексії очевидно може 
вийти нова точка зростання".  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 79 ~ 

 

 

 Олена Павлова запитала, як можна визначити кон-
сенсус істориків і філософів в межах харківської тради-
ції культурології.  

Олександр Кравченко відповів, що "базовий меседж 
не в тому, що все пропало, а слід навести оптику і відпо-
вісти, де ми знаходимося. Зрозуміло, що не може бути 
так, щоб всі роботи, що проводяться, були взірцевими і 
рівноцінними. Питання в тому, чому ті чи інші роботи 
автори вважають культурологічними. І відповідь на це 
питання не може бути кон'юнктурною. Я не цензор і не 
можу сказати, що знаю, як треба. Я лише можу, як і всі, 
перебувати в пошуку. Мають бути авторитети, під авто-
ритетом я маю на увазі позицію, з якою можна солідари-
зуватися, що викликає резонанс загальнонауковий.  

Щодо співвідношення теорії та історії культури. Іс-
торія культури існує спокійно і без культурології. Я 
займався історією Балкан як історик, а не культуролог. 
Але ми замислювалися так: чи стане історія культури 
культурною історією. Це сталося в західному проєкті, 
але, на жаль, не сталося в Україні. Я розумію культу-
рологію як метанауку, тобто наднауку і в цьому сенсі 
не зовсім науку".  

Оксана Дарморіз (Львівський національний універ-
ситет імені Івана Франка): "Питання сьогоднішньої дис-
кусії ми ставимо собі дуже давно. Лише у Львові є п'ять 
освітніх програм з культурології.   

Наша культурологія виникла на кафедрі теорії та іс-
торії культури. Спочатку вона була загальноуніверси-
тетською, але після акредитації 2002 р. вона стає ка-
федрою при філософському факультеті. По суті, вона і 
виникла як відгалуження філософії, філософії культури, 
філософської антропології. Уже на той час на кафедрі 
була сформована потужна база викладачів і культуро-
логічних дисциплін. Історія і філософія – це дві таких 
потужних складових. Тепер маємо і культурологів. Пос-
тійно намагаємося зрозуміти, що ми читаємо, як ми 
маємо читати свої курси. Потужна теоретична база до-
помагає нам це робити. Практичні завдання ми намага-
лися втілити через практики. Тепер уводимо і практичні 
дисципліни. Окремим питанням є проблема комунікації 
між окремими культурними осередками.  

Ми зрозуміли, що спільно простіше виробляти розу-
міння напрямків, якими можна керуватися. Проблемне 
поле культурології дуже широке, і це надає нам можли-
вість для вибору різних дисциплін.  

У Львові є громадська організація, що має  назву 
"Українська асоціація культурологів – Львів". Тут актив-
но працюють всі кафедри, які випускають культур-
менеджерів, менеджерів мистецтва та культурологів.  

Західна культурологія існує набагато довше. Україн-
ська традиція ще має викристалізуватися".  

У підсумку дискусії було зазначено Оксаною Да-
рморіз, що важливо продовжувати дискусію в ширшо-
му предметному полі. 

Олександр Кравченко підкреслив, що "необхідно 
розмежувати наукову й освітню проєкцію культурології. 
Вони і так існують автономно. Необхідно конкретизува-
ти бачення предметних полів: теоретичної та практич-
ної культурології, менеджменту соціокультурної діяль-
ності, а також культурної антропології, мистецтвознавс-
тва і таке інше. Тобто нам потрібно уточнити не між-
дисциплінарні, а субдисциплінарні підходи. Основою 
для такої розмови є необхідність десакралізації культу-
ри. Стандарти освіти з нашої спеціальності можуть ста-
ти однією з тем для дискусії".  

Поліна Гречанівська зазначила, що акредитаційна 
робота активізувала процес комунікації та спонукала до 
теоретичної рефлексії над освітньою й науковою тран-
сформацією поля культурології. Обговорення має бути 
вільне від певних організаційних та інституційних за-
вдань, а тому воно стане ґрунтовнішим.  

Микола Зайцев підсумував, що розмова йшла про 
предмет культурології, зокрема "необхідно чітко окрес-
лити її освітні та наукові межі".  

Олена Павлова звернулася до тези П. Бурдьє, який 
стверджував, що "узгодження практик потребує практик 
узгодження. Автономізація культурних практик науки й 
освіти можлива лише до певної міри. Оскільки гумані-
тарні науки – це процес вироблення дискурсу, а освіта 
гуманітарна – це вироблення виробників дискурсу, що 
можливо лише у спільному полі з виробництвом диску-
рсу. І складність багатьох гуманітарних наук (мистецт-
вознавства, філософії, тією мірою, якою вона є наукою) 
полягає у тому, що предмет і метод корелюють, тобто 
оптика бачення залежить від ракурсу погляду. Склад-
ність культурології зростає: вона претендує бути інтег-
ративною наукою. Постає питання, як бачити всезага-
льне, та ще і не філософським способом. Проте всеза-
гальне завжди представлене через особливе. І це осо-
бливе і є способом візуалізації ієрархії культурних прак-
тик. Зазначене розуміння зумовлює оптику, через яку 
культура виявляє себе. Візуальні дослідження на су-
часному етапі намагаються охопити єдність видимого і 
невидимого наявної ієрархії через не протиставлення 
образу та тексту, але через їхню інтеграцію.  

Пані М. Гоц говорила про оптику соціальної антро-
пології. Однак ми бачимо, що і поле соціології не є ста-
більним. Воно здійснює зсув від соціології взагалі до 
соціології культури та культурної соціології, яку 
Дж. Александер конкретизує в логіці сильної методоло-
гічної програми в ракурсі теорії іконічної влади. Усе це 
певною мірою здійснюється на засадах дедиференціа-
ції соціального і культурного".  

Дмитро Шевчук пообіцяв розробити програму зу-
стрічей та уточнити тематику дискусій.  

Як підсумок огляду дискусії можна зауважити, що 
у процесі обговорення стала зрозумілою наявність двох 
вимірів становлення культурології в Україні: організа-
ційного й наукового. 

Організаційний вимір успішно існує. Оскільки генеза 
культурології здійснювалася в контексті інституалізації 
освітніх процесів, то зміст наукового дискурсу культурних 
досліджень був похідним від констеляції освітніх програм 
тих закладів вищої освіти, що стали епіцентрами такої 
інституалізації. Цим визначається кількість і статусність 
тих наукових середовищ, що стали суб'єктами створення 
свого варіанта освітніх програм та інших форм акумуля-
ції культурного капіталу (журналів, наукової та навчаль-
ної літератури, наукових рад із захисту дисертаційних 
досліджень, баз науково-освітніх практик, наукових і ку-
льтурних проєктів). Особливу роль у формах самовизна-
чення предметного поля відіграв перелік певних наук і 
спеціальностей, а також статус їхніх представників. Спе-
цифіка рецепції західної культурологічної думки визнача-
ється більше не інституалізаційними завданнями науки, 
а смаковими уподобаннями окремих представників. У 
цьому контексті базовим питанням стало, наскільки важ-
ливим є розмежування освітніх і наукових вимірів культу-
рології для розуміння її поля. 

Науковий вимір дискусії зафіксував коло питань, що 
були найбільш чітко сформульовані: 

• Наскільки репрезентативною є предметна неви-
значеність культурології щодо динамічної й інтегратив-
ної природи самої культури? 

• Як співвідношення субдисциплін (теоретична, 
прикладна культурологія, менеджмент соціокультурної 
діяльності тощо) культурних досліджень виражає ціліс-
ність і різноманітність самого поля, обумовлює особли-
вості не лише предметної сфери, а і його методологіч-
них настанов? 

• Як співвідносяться в культурології теорія та істо-
рія культури? Наскільки гегелівський принцип єдності 



~ 80 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

історичного та логічного є значимим для зазначеної 
сфери? Як уточнити завдання культурної історії на за-
садах рецепції української історії культури та досвіду 
рефлексії щодо неї?  

• Що є критерієм того, що організація та система-
тизація різноманіття емпіричного матеріалу мистецтво-
знавства, фольклористики, етнографії та інших субдис-
циплін виводять їх на рівень предметної сфери та ме-
тодології культурології як науки? 

• Наскільки проблема співвідношення виробництва 
та споживання/рецепції визначає перетворення твору 
мистецтва в явище культурного продукту? 

• Що є підставою редукції наук про культуру лише 
до сфери цінностей, до форм високої культури, до пе-
реліку позитивних взірців історії? 

У правильно сформульованих питаннях міститься 
половина відповіді на них. Наступні дискусії мають да-
вати відповідь в логіці розвитку європейського стилю 
наук про культуру, які не можуть бути втиснуті у прокру-
стове ложе пояснення (базове для природничих наук за 
В. Дільтеєм), але мають орієнтуватися на методологіч-
ну настанову розуміння. Водночас необхідно продовжу-
вати традиції вивчення української культури, фундовані 
М. Максимовичем, М. Костомаровим, М. Драгомановим й ін. 

  
Надійшла  до  редколег і ї  13 .0 4 . 21  

 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ОБЗОР ДИСКУССИИ "КУЛЬТУРОЛОГИЯ В УКРАИНЕ": ЕДИНСТВО В МНОГООБРАЗИИ?",  
КОТОРАЯ ПРОШЛА ОНЛАЙН 30 МАРТА 2021 ГОДА 

 
O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Vladimirrvska Str., Kyiv, 01033, Ukraine 
 

REVIEW OF THE DISCUSSION "CULTUROLOGY IN UKRAINE: UNITY IN DIVERSITY?",  
WHICH TOOK PLACE ONLINE ON MARCH 30, 2021 

 
 
 

К. Р. Радик, студ. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
rom.and.kate@gmail.com 

 
МИСТЕЦТВО ПОЗА ІЗОЛЯЦІЄЮ 

 
Коли в розмові зачіпають тривожну і хитку тему пост-

карантинного майбутнього, хто-небудь неминуче озвучує 
ідею "світ ніколи не буде колишнім". Із цим важко поспе-
речатися, проте в такому випадку потрібно було оголо-
шувати паніку раніше: світ мав змінитися і без карантину. 

У розділі "Обставини, що сприяють утворенню нових 
форм за допомогою природного відбору" усім відомої 
книги Ч. Дарвіна "Про походження видів" [1] розкрива-
ється актуальна нині ідея про те, що умови ізоляції мо-
жуть стати не просто вигідними, а навіть бажаними для 
трансформації біологічних видів: ізоляція надає можли-
вість (насамперед – ресурс часу) для повільного само-
розвитку. Приказка "тихіше їдеш – далі будеш" з одним 
тільки доповненням – їхати потрібно на самоті – неспо-
дівано виявляється рецептом успішності навіть для 
такої серйозної речі, як еволюція. 

Соціальне дистанціювання стає новою нормою: не-
забаром наближення до співрозмовника на відстань 
менше півтора метра отримає тавро поганого тону. По-
дібна практика небезпідставно наштовхує на думку про 
те, що дистанціювання вплине і на сферу культури. На 
період карантинів наше культурне дозвілля має прибли-
зно такий вигляд: 3D-тури музейними експозиціями, пе-
регляд вистав у записі і домашні вечірки під трансляцію 
концертів у YouTube. Усе це підводить до висновку про 
майбутнє культури: мистецтво із цього дня входить в еру 
медіумів фото-, відео- та комп'ютерної графіки, викидаю-
чи пензлі і фарби як непотріб, у той час коли артінститу-
ції дружно переходять на практику онлайну. Частково це 
дійсно правда – хоча варто розуміти, що фарби та поло-
тна нікуди не зникнуть, – але не карантин тому причина, 
а вже давно розпочата технічна революція. 

У першій половині XX ст. в дослідженнях культури 
з'являється нова проблематика – тиражування мисте-

цтва, автентичність відтворюваних робіт і значення 
технологій для художньої культури. З появою, напри-
клад, ідей В. Беньяміна про масовість мистецтва, яке 
позбавляється унікальності внаслідок численного ти-
ражування, але набуває можливості широкого поши-
рення у суспільстві, – ми дедалі більше говоримо про 
креативні індустрії і все менше – про культуру як таку 
[1]. Пандемія коронавірусу винна в одному: вона прис-
корила прихід майбутнього. 

Ми можемо взяти на себе сміливість стверджувати, 
що мистецтво передбачило сучасну ситуацію. Смисли й 
ідеї, що створюються художниками, неодноразово апе-
лювали до питань кордонів людського і технологічного, 
акторно-мережевої теорії, теорій суспільства ризику і 
біополітичного контролю. Недарма жанри дістопії (від 
класики світової літератури, роману "1984", до касового 
фільму "Голодні ігри") десятиліттями користуються по-
пулярністю у книго-, ігро- та кіноіндустрії. Мистецтво 
нібито вже давно і наполегливо натякає: поява корона-
вірусу не зовсім випадкова. 

Задовго до сьогоднішніх подій арткритик А. Шенталь 
опублікував "пророче" есе, присвячене феномену ізо-
ляціонізму в культурі. У ньому він розкриває позитивні 
наслідки, здавалося б, абсолютно негативного процесу: 
на його думку, досвід відчуженості необхідний будь-
якому амбітному мистецтву [3]. Радянський ізоляціо-
нізм, наприклад, свого часу став причиною появи мос-
ковського концептуалізму і соц-арту. Якщо взяти будь-
яку картину, написану в цей період на території СРСР, 
то переплутати з роботами європейських модерністів 
того ж часу її буде неможливо. Обмеженість, насампе-
ред інформаційна, вимикає будь-яку рефлексію, і вна-
слідок цього мистецтво має надто наївний вигляд. Ху-
дожники соц-арту чинили з ідеологізованим мистецтвом 

© Радик К. Р., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 81 ~ 

 

 

аналогічно тому, як розумні діти чинять із наївними і 
впертими однолітками – частіше за інших ображають. 
Умови відчуження провокують пошук і вдумливість у 
процеси і явища, що оточують ізольованого художника, 
але не заганяють його в ідейний ступор. 

Сучасні ж карантинні обмеження хоч і не ідентичні 
політичній ізоляції, але працюють за схожим принци-
пом; вони нагадують аскезу, чернечу обітницю: нас всіх 
змусили її прийняти на невизначений термін. Хоча ми 
обмежені фізично, проте нам ніхто не може заборонити 
говорити, слухати, бачити і створювати в умовах інфо-
рмаційної всеосяжності інтернету. Відчуження ідей не 
відбулося, навіть навпаки – замкнення у чотирьох сті-
нах змушує нас глибше занурюватися у цю множинність 
ідей і створювати власні. Саме тому по-справжньому 
значущий наслідок ізоляції – це розмиття кордонів: ми-
стецтво стає частиною нашого повсякденного простору. 

Нехай збільшиться відстань між глядачем й артис-
том, з'явиться цифрова призма, що розділить їх, але 
зберігати дистанцію з естетичним переживанням ніколи 
не буде можливим – переживання або є, або його не-
має. У часи нестабільності, коли нас позбавили звичних 

радостей офлайн-спілкування, а відвідування музеїв, 
кінотеатрів і галерей строго обмежене, важливо хоча б 
крізь монітор зустрічатися з тим, що приносить естети-
чне задоволення. 

Практика карантину довела важливу істину: мистец-
тво існує поза ізоляцією, яка б дистанція не відокрем-
лювала його від нас. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ  

1. Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его технической 
воспроизводимости: Избранные эссе [Пер. с нем.; под. ред. Здорового 
Ю. А.] / В. Беньямин – М.: Медиум, 1996. – 239 с. 

2. Дарвін Ч. Походження видів [Пер. В. Пунько] / Ч. Дарвін – К.: 
Book Chef, 2020. – 480 с. 

3. Шенталь А. Блестящая изоляция [Електронний ресурс] / 
А. Шенталь – Режим доступу: http://researcharts.ru/isolation-shental 

 
REFERENCES 

1. Benjamin, V. (1996). The Work of Art in the Age of Mechanical 
Reproduction. Moscow, Medium (In Russian). 

2. Darwin, C. (2020). The Origin of Species. Kyiv, Book Chef (In 
Ukrainian). 

3. Shental, A. Blestyashchaya izolyaciya [Shiny insulation]. Retrieved 
from http://researcharts.ru/isolation-shental 

 
Надійшла  до  редколег і ї  12 .0 4 . 21  

 
K. R. Radyk, Student 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
ART OUTSIDE INSULATION 

 
Е. Р. Радик, студ.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

 
ИСКУССТВО ВНЕ ИЗОЛЯЦИИ 

 
 
 

А. О. Ремізовський, студ. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
remizovskyartem@gmail.com 

 
КІНОТЕАТРИ У СИТУАЦІЇ ПАНДЕМІЇ 

 

Аналітична записка 
 

Анотація. В аналітичній записці зроблено аналіз 
кризи індустрії кінотеатрів, що виникла через пандемію 
Сovid-19. Надано статичні дані, що демонструють, як 
негативно змінилося становище кінотеатрів у креатив-
ній економіці. Описано конкретні причини проблеми, 
наведено моделі й окремі заходи для її розв'язання. В 
аналітичній записці надано рекомендації державним 
органам влади та представникам індустрії для компен-
сації негативних наслідків пандемії.  

Вступ. 2020 р. через пандемію Сovid-19 український 
уряд був змушений увести різні обмежувальні заходи з 
метою стримування темпів розповсюдження хвороби. Ці 
заходи негативно вплинули на розвиток культурних ін-
дустрій, найбільше – на розвиток кінотеатрів [7]. 

Мета дослідження – проаналізувати ситуацію, у якій 
перебувають кінотеатри з початку введення націона-
льного карантину, і знайти можливі шляхи її поліпшен-
ня. Задля досягнення мети використано описовий, по-
рівняльний, системний методи дослідження.  

Основна частина 
Опис проблеми. До пандемії Сovid-19 кінотеатри 

були однієї з найуспішніших галузей української креа-
тивної економіки. Прибутки кінотеатрів щорічно зрос-
тали на 8–16 %: 2017 р. від бокс-офісу (касових зборів, 
з яких кінотеатри отримують 50 %) вони отримали 
1102,85 млн грн, 2018 р. – 1207,25 млн, 2019 р. – 
1441,845 млн грн [1]. Цьому сприяло кілька причин: 

• стабільно висока кількість відвідувачів: 28–
30 млн проданих квитків щорічно [11]; 

• поступове зростання ринкової вартості квит-
ка: якщо середня вартість квитка 2017 р. становила 
2,64 дол, 2019 р. ціна виросла до 3,93 дол [11]; 

• вихід довгоочікуваних фільмів, що мають вели-
чезну аудиторію прихильників: "Месники: Війна Не-
скінченності", "Месники: Фінал", "Пірати Карибського 
моря: помста Салазара", "Джокер" й ін. [11]; 

• стабільно високе відвідування кінотеатрів ауди-
торією, що зацікавлена в перегляді сімейного кіно та 
мультфільмів: 2019 р. на фільми-адаптації та мультфі-
льми-продовження було придбано 5 663 586 квитків [1].  

Позитивно на розвиток кінотеатрів вплинув і роз-
виток вітчизняного кіновиробництва: за період 2018–
2019 рр. було випущено 67 фільмів за авторства укра-
їнських режисерів [3].  

Кожного року кількість кінозалів збільшувалась: 
якщо 2014 р. було 181 кінотеатр та 446 кінозалів, то у 
2018 р. – уже 187 кінотеатрів та 525 залів [3]. Великі 
мережі кінотеатрів мали амбіції на будівництво нових 
кінотеатрів та кінозалів 2020 р. Наприклад, "Мультип-
лекс" планував відкрити мінімум чотири кінотеатри у 
різних містах України [4]. 

Пандемія, з огляду на зазначене вище, стала для 
кінотеатрів справжньою катастрофою. Залежно від 
ситуації державні органи або забороняли роботу кіно-

© Ремізовський А. О., 2021



~ 82 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

театрів, або дозволяли її лише за умови обмеженої 
кількості відвідувачів. Падіння доходів від касових збо-
рів для кінотеатрів досягло 67 % (із 56,8 млн дол до 
19 млн дол), кількість куплених квитків зменшилась у 
три рази (із 30 млн до 10 млн). Ці показники нижчі, ніж 
2014 р., коли українські кінотеатри отримали 40 млн 
дол від касових зборів і продали 19 млн квитків [12]. За 
словами керівниці департаменту комунікацій Multiplex 
К. Зосіної, її компанія втратила 50 % персоналу через 
локдаун 2020 і 2021 рр. Співвласник іншої великої ме-
режі кінотеатрів, "Планета кіно", Д. Деркач заявляв, що 
в листопаді 2020 р. їм довелося звільнити близько 
30 % штату у зв'язку з карантином вихідного дня [1].  

Через обмежувальні заходи з метою збереження 
частки прибутку кіноіндустрія почала масово випуска-
ти фільми на стрімінгові сервіси (Netflix, Disney+, 
Amazon Prime Video), які дозволяли дивитися фільми 
вдома [9]. Реліз фільмів, які обіцяли великі касові збо-
ри ("Агент 007: Не час помирати", "Матриця 4", "Дю-
на"), був перенесений на 2022 р. [5]. Усе це також не-
гативно вплинуло на стан вітчизняних кінотеатрів.  

З метою подолання кризи кінотеатри вдалися до 
двох механізмів: продажу сертифікатів та продажу 
попкорну [11]. Крім цього, власники мереж кінотеатрів 
запросили у держави фінансову допомогу – дешеві 
кредити та компенсації з метою збереження заробітної 
плати працівникам. Усі ці заходи не дали істотного 
позитивного ефекту. Частково тому, що державна 
допомога надійшла занадто пізно: пільгове кредиту-
вання за законодавством заклади культури отримали 
лише восени, а 4 млн на компенсацію зарплат та 
8 тис. грн кожному працівнику постраждалих індустрій 
уряд виділив тільки у грудні [13].  

Основна частина 
Причини проблеми. Зрозуміло, що основною при-

чиною поточного негативного становища кінотеатрів є 
епідеміологічна загроза. Обмежувальні заходи – це 
лише відповідь держави. Проте слід конкретизувати, як 
саме пандемія вплинула на індустрію кінотеатрів:  

• серйозне зниження кількості відвідувачів – че-
рез обмежувальні заходи, зниження купівельної спро-
можності населення, масове побоювання населення 
захворіти тощо; 

• перенесення виходу очікуваних фільмів, що роз-
раховані на велику аудиторію, або вихід їх на стримі-
нгових сервісах – через бажання продюсерів не втра-
чати прибутки; 

• відвідування кінотеатрів аудиторією, що була 
зацікавлена в перегляді сімейного кіно та мультфі-
льмів, серйозно впало – також через обмежувальні 
заходи, зниження купівельної спроможності населення 
і масові побоювання батьків за дітей; 

• неможливість проведення кінофестивалів у при-
міщенні кінотеатрів і переведення їх в онлайн-режим. 

Фактично пандемія 2020 р. перекрила усі факто-
ри, що забезпечували позитивний розвиток кіноте-
атрів у попередні роки. Це масштабна проблема, що 
негативно впливає на всіх учасників відносин: клієнти 
не можуть отримати культурні блага, власники кіноте-
атрів зазнають значних збитків і змушені звільняти пра-
цівників, держава втрачає податки. Отже, розв'язання 
проблеми мусить бути однією зі стратегічних цілей куль-
турної політики держави, оскільки розвиток кінотеатрів 
виконує як економічні, так і соціальні функції.  

Вирішення проблеми. Існують декілька державних 
моделей урегулювання проблем (точніше, компенсації 
наслідків), з якими зіштовхнулась індустрія кіно. Найпо-
ширенішою моделлю, що використовує й Україна, й інші 
країни Європи, є державна допомога. Залежно від фі-
нансового становища уряди впроваджують програми 
повної або часткової компенсації заробітних плат праці-

вникам, надають субсидії, пільгове кредитування, ком-
пенсують або відтерміновують оренду приміщень тощо. 
У нас держава офіційно взяла на себе зобов'язання з 
підтриманнякінотеатрів, але реалізація цих зобов'язань 
наражається на критику з боку представників галузі. 

Зазначена модель, у випадку ефективної та своє-
часної реалізації, є достатньо позитивною, адже до-
зволяє кінотеатрам підтримувати штат, не звільняти 
працівників та не продавати приміщення. Однак вона 
не виправляє ситуацію повністю, тому що відвідува-
ність кінотеатрів є дуже низькою. У Франції, наприклад, 
були повністю компенсовані зарплати і надана значна 
фінансова допомога кінотеатрам, однак через комен-
дантську годину працюючі глядачі найчастіше не мали 
змоги прийти і подивитися фільм [8]. В Україні у жовтих 
зонах карантину офіційно дозволена робота кіноте-
атрів за максимальної наповненості у 50 % місць [6].  

Інша державна модель розв'язання проблеми, що 
не відкидає попередню, – це лібералізація, пом'якшен-
ня карантинних обмежень. Вона полягає в тому, щоб 
дозволяти роботу кінотеатрам за мінімальних обме-
жень тоді, коли епідеміологічна ситуація більш-менш 
стабілізувалася. Цю модель також використовують 
усюди, зокрема й у нас. Вона дозволяє кінотеатрам 
отримати хоч якісь кошти і провести заходи у час, коли 
захворюваність не є високою. Недоліком цієї моделі є 
те, що лібералізація обмежень може тривати лише 
доти, доки це дозволяє епідеміологічна ситуація, яка 
через природні причини потім погіршується знову.  

Що стосується кінотеатрів, то вони намагаються 
знайти альтернативні джерела прибутку. Це інвес-
тування у стримінгові сервіси, виробництво попкорну, 
продаж сертифікатів, онлайн-івенти. Окремо тут слід 
зауважити про нереалізований потенціал автокіноте-
атрів і кінотеатрів просто неба, які внаслідок своєї 
специфіки можуть працювати за мінімальних каран-
тинних обмежень [10].  

Висновки та рекомендації. Отже, основна про-
блема, з якою зіштовхнулась індустрія кінотеатрів, – це 
значне скорочення відвідуваності як наслідок пандемії. 
Слід констатувати, що поки епідеміологічна ситуація 
повністю не повернеться в норму, кінотеатри також не 
зможуть повернутися до становища попередніх років. У 
межах індустрії, у межах державних інститутів ми мо-
жемо лише боротися з наслідками.  

Для ефективної боротьби з наслідками пандемії, 
за оцінкою експерта, слід дотримуватися таких ре-
комендацій: 

• Правоохоронним органам, співробітникам кіно-
театрів необхідно слідкувати за дотриманням об-
межувальних і санітарних заходів у кінотеатрах для 
мінімізації зараження в закладах: температурний скри-
нінг, соціальна дистанція, масковий режим, регулярна 
дезінфекція приміщень тощо. 

• Державним органам влади – збільшувати фі-
нансову допомогу кінотеатрам для мінімізації еконо-
мічних наслідків пандемії шляхом прямого субсидуван-
ня, пільгового оподаткування, кредитування, компен-
сації оренди тощо. 

• Державним органам влади – запустити інфор-
маційну кампанію з підтримання кінотеатрів з ме-
тою популяризації їхнього безпечного відвідування та 
знаходження альтернативних джерел фінансування 
шляхом поширення соціальної реклами, залучення 
публічних осіб, ЗМІ тощо. 

• Представникам індустрії кінотеатрів слід ак-
тивно використовувати альтернативні джерела 
прибутку та займатися активною саморекламою 
для поліпшення власного становища шляхом продажу 
сертифікатів, попкорну власного виробництва, розвит-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(8)/2021 ~ 83 ~ 

 

 

ку стримінгових сервисів, проведення комерційних он-
лайн-заходів, поширення реклами у ЗМІ тощо. 

• Представникам індустрії кінотеатрів слід звер-
нути увагу на альтернативні варіанти функціону-
вання кінотеатрів – кінотеатри просто неба й автокі-
нотеатри. Їхній формат дозволяє функціонувати, збері-
гаючи високу відвідуваність з мінімальними карантин-
ними обмеженнями.  

Для того, щоб вижити в часи пандемії, трансфор-
мацію мають пережити як культурні індустрії, так і на-
ша культура повсякденності. Досвід епідемії іспансько-
го грипу, чорної віспи, інших хвороб демонструє, що 
саме посилення санітарної безпеки, як на рівні інститу-
тів, так і на рівні життя індивіда, дозволило врешті-
решт пережити ці кризи. Нам потрібно бути набагато 
більш обачливими і дуже серйозно ставитися як до 
свого здоров'я, так і до здоров'я оточуючих.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Анастасьєва О. Кіно і вірус: які наслідки для українського кіно-
ринку матиме закриття кінотеатрів на карантин [Електронний ресурс] / 
О. Анастасьєва // Детектор медіа. – 2020. – Режим доступу: 
https://detector.media/rinok/article/175601/2020-03-17-kino-i-virus-yaki-
naslidky-dlya-ukrainskogo-kinorynku-matyme-zakryttya-kinoteatriv-na-
karantyn/. 

2. Апостолова Л. В Україні в 2019–2020 роках відкриють понад 
70 нових кінозалів – MRM [Електронний ресурс] / Л. Апостолова // 
Детектор медіа. – 2018. – Режим доступу: https://detector.media/ 
rinok/article/143329/2018-12-14-v-ukraini-v-2019-2020-rokakh-vidkryyut-
ponad-70-novykh-kinozaliv-mrm/.  

3. Вакалюк А. Бокс-офіс українського кіно: стрімкий ривок останніх 
п'яти років [Електронний ресурс] / А. Вакалюк // Media Business 
Reports. – 2019. – Режим доступу: https://mbr.com.ua/uk/news/analytics/ 
254-boks-ofis-ukrayinskogo-kino-strimkii-rivok-ostannih-pyati-ro.  

4. Грыцик Т. "За один день мы теряем около 1 млн гривен", – СЕО 
"Мультиплекс-Холдинг" Роман Романчук [Електронний ресурс] / 
Т. Грыцик // AIN.UA. – 2020. – Режим доступу: https://ain.ua/2020/04/02/ 
multipleks-karantin/.  

5. Какие фильмы отложили из-за коронавируса. "Живой" список 
[Електронний ресурс] // РБК. – 2020. – Режим доступу: 
https://style.rbc.ru/impressions/5f7c8e9d9a79470bc2c8164d. 

6. Карантинні заходи – Офіційний інформаційний портал Міністер-
ства охорони здоров'я України [Електронний ресурс] – Режим доступу: 
https://covid19.gov.ua/karantynni-zakhody.  

7. Кіноіндустрія постраждала від пандемії найбільше серед куль-
турних напрямків – ЮНЕСКО [Електронний ресурс] // Детектор медіа. – 
2020. – Режим доступу: https://detector.media/infospace/article/183552/ 
2020-12-22-kinoindustriya-postrazhdala-vid-pandemii-naybilshe-sered-
kulturnykh-napryamkiv-yunesko/.  

8. Нерознак А. Нова реальність: кіно під час пандемії. Конспект 
дискусії [Електронний ресурс] / А. Нерознак // LB.ua. – 2020. – Режим 
доступу: https://lb.ua/culture/2020/10/31/469508_nova_realnist_kino_pid_ 
chas.html.  

9. Пандемія прискорила перехід від старої прокатної схеми дис-
трибуції кіно до нової стрімінгової – експертка [Електронний ресурс] // 
Детектор медіа. – 2020. – Режим доступу: https://detector.media/rinok/ 
article/180887/2020-09-22-pandemiya-pryskoryla-perekhid-vid-staroi-
prokatnoi-skhemy-dystrybutsii-kino-do-novoi-strimingovoi-ekspertka/.  

10. Серебрякова Н. Кіно буде: як виживає кіноіндустрія під час па-
ндемії [Електронний ресурс] / Н. Серебрякова // Korydor. – 2020. – 
Режим доступу: http://www.korydor.in.ua/ua/ideas/kino-bude-iak-vyzhyvaie- 
kinoindustriia-pid-chas-pandemii.html.  

11. Сидоренко Б. Бокс-офіс України – 2019: підсумки року та новий 
рекорд касових зборів [Електронний ресурс] / Б. Сидоренко // Media 
Business Reports. – 2020. – Режим доступу: https://mbr.com.ua/uk/news/ 
analytics/1409-boks-ofis-ukrayini-u-2019-roci-novii-rekord-kasovih-zboriv.  

12. Сидоренко Б. Бокс-офіс України – 2020. Шестирічний мінімум 
касових зборів [Електронний ресурс] / Б. Сидоренко // Media Business 

Reports. – 2021. – Режим доступу: https://mbr.com.ua/uk/news/analytics/ 
4361-boks-ofis-ukrainy-2020-sestiletnii-minimum-kassovy-x-sborov.  

13. Софієнко Н. Кінотеатри отримали 4 млн грн допомоги на зар-
плати працівникам [Електронний ресурс] / Н. Софієнко // Liga.net. – 
2020. – Режим доступу: https://ua-news.liga.net/economics/news/ 
kinoteatri-otrimali-4-mln-grn-dopomogi-na-zarplati-pratsivnikam.  

 
REFERENCES 

1. Anastas'jeva, O. (2020). Kіno і vіrus: jakі naslіdki dlja ukraїns'kogo 
kіnorinku matime zakrittja kіnoteatrіv na karantin [Cinema and the virus: 
what are the consequences for the Ukrainian filmmarket will have the 
closure of cinemas for quarantine]. Detektor media. Retrieved from 
https://detector.media/rinok/article/175601/2020-03-17-kino-i-virus-yaki-
naslidky-dlya-ukrainskogo-kinorynku-matyme-zakryttya-kinoteatriv-na-
karantyn/. 

2. Apostolova, L. (2018). V Ukraїnі v 2019–2020 rokah vіdkrijut' ponad 
70 novih kіnozalіv [More than 70 new cinemas to open in Ukraine in 2019–
2020 – MRM]. Detektor media. Retrieved from https://detector.media/ 
rinok/article/143329/2018-12-14-v-ukraini-v-2019-2020-rokakh-vidkryyut-
ponad-70-novykh-kinozaliv-mrm/.  

3. Vakaljuk, A. (2019). Boks-ofіs ukraїns'kogo kіno: strіmkij rivok 
ostannіh p'jati rokіv [Boxing office of Ukrainian cinema: a rapid leap of the 
last five years]. Media Business Reports. Retrieved from https://mbr.com.ua/ 
uk/news/analytics/254-boks-ofis-ukrayinskogo-kino-strimkii-rivok-ostannih-
pyati-ro.  

4. Grycyk, T. (2020). "Za odin den' my terjaem okolo 1 mln griven", – 
SEO "Mul'tipleks-Holding" Roman Romanchuk ["In one day we lose about 
1 million hryvnia," – CEO of "Multiplex-Holding" Roman Romanchuk]. 
AIN.UA. Retrieved from https://ain.ua/2020/04/02/multipleks-karantin/.  

5. Kakie fil'my otlozhili iz-za koronavirusa. "Zhivoj" spisok [What films 
have been postponed due to the coronavirus. "Live" list. (2020)]. RBK. 
Retrieved from https://style.rbc.ru/impressions/5f7c8e9d9a79470bc2c8164d.  

6. Karantinnі zahodi – Ofіcіjnij іnformacіjnij portal Mіnіsterstva ohoroni 
zdorov'ja Ukraїni [Quarantine measures – Official information portal of the 
Ministry of Health of Ukraine]. Retrieved from https://covid19.gov.ua/ 
karantynni-zakhody.  

7. Kіnoіndustrіja postrazhdala vіd pandemії najbіl'she sered kul'turnih 
naprjamkіv – JuNESKO [The film industry has suffered the most from the 
pandemic among the cultural areas – UNESCO]. (2020). Detektor media. 
Retrieved from https://detector.media/infospace/article/183552/2020-12-22-
kinoindustriya-postrazhdala-vid-pandemii-naybilshe-sered-kulturnykh-
napryamkiv-yunesko/.  

8. Nova real'nіst': kіno pіd chas pandemії. Konspekt diskusії 
[Neroznak, A. New reality: cinema during a pandemic. Summary of the 
discussion]. (2020). LB.ua. Retrieved from https://lb.ua/culture/2020/10/31/ 
469508_nova_realnist_kino_pid_chas.html.  

9. Pandemіja priskorila perehіd vіd staroї prokatnoї shemi distribucії 
kіno do novoї strіmіngovoї – ekspertka [Pandemic accelerates the 
transition from the old rental distribution scheme of the film to the new 
streaming – expert]. (2020). Detektor media. Retrieved from 
https://detector.media/rinok/article/180887/2020-09-22-pandemiya-pryskoryla- 
perekhid-vid-staroi-prokatnoi-skhemy-dystrybutsii-kino-do-novoi-strimingovoi- 
ekspertka/.  

10. Serebrjakova, N. (2020). Kіno bude: jak vizhivaє kіnoіndustrіja pіd 
chas pandemії [Cinema will be: how the film industry survives during a 
pandemic]. Korydor. Retrieved from http://www.korydor.in.ua/ua/ideas/kino-
bude-iak-vyzhyvaie-kinoindustriia-pid-chas-pandemii.html.  

11. Sydorenko, B. (2020). Boks-ofіs Ukraїni – 2019: pіdsumki roku ta 
novij rekord kasovih zborіv [Box office of Ukraine – 2019: results of the year 
and a new record of cash fees]. Media Business Reports. Retrieved from 
https://mbr.com.ua/uk/news/analytics/1409-boks-ofis-ukrayini-u-2019-roci-
novii-rekord-kasovih-zboriv.  

12. Sydorenko, B. (2021). Boks-ofіs Ukraїni – 2020. Shestirіchnij 
mіnіmum kasovih zborіv [Box office of Ukraine – 2020. Six-year minimum 
cash fees]. Media Business Reports. Retrieved from https://mbr.com.ua/uk/ 
news/analytics/4361-boks-ofis-ukrainy-2020-sestiletnii-minimum-kassovy-x-
sborov.  

13. Sofijenko, N. (2020). Kіnoteatri otrimali 4 mln grn dopomogi na 
zarplati pracіvnikam [Cinemas received UAH 4 million in salary assistance 
to employees]. Liga.net. Retrieved from https://ua-news.liga.net/economics/ 
news/kinoteatri-otrimali-4-mln-grn-dopomogi-na-zarplati-pratsivnikam.  

 
Надійшла  до  редколег і ї  13 .0 4 . 21  

 
A. O. Remizovskyi, Student 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
THE CINEMAS IN THE SITUATION OF PANDEMIA 

 
А. А. Ремизовский, студ. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
КИНОТЕАТРЫ В СИТУАЦИИ ПАНДЕМИИ 

 



 

 

Наукове видання 
 
 

 
 
 
 

УКРАЇНСЬКІ 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 

 
 
 

ЗБІРНИК НАУКОВИХ ПРАЦЬ 
 
 

 
 
 
 

№ 1(8)/2021 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Оригінал-макет виготовлено ВПЦ "Київський університет" 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Формат 60х841/8. Ум. друк. арк. 9,77. Наклад 300. Зам. № 221-10170. 
Гарнітура Arial. Папір офсетний. Друк офсетний. Вид. № Фл 6.  

Підписано до друку 29.07.21 
  

Видавець і виготовлювач 
ВПЦ ''Київський університет'' 

Б-р Тараса Шевченка, 14, м. Київ, 01601, Україна 
 (38044) 239 32 22; (38044) 239 31 72; тел./факс (38044) 239 31 28 

e-mail:vpc_div.chief@univ.net.ua; redaktor@univ.net.ua 
http: vpc.knu.ua 

Св і доц тво  с уб ' є к т а  видавничо ї  справи  ДК  №  1 1 0 3  в і д  3 1 . 1 0 . 0 2  
 


