
 Українські культурологічні студії 
 
 
 

Засновано 2017 року 
 

 

КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
№ 2(9)/2021

Збірник наукових праць "УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ" – рецензоване наукове видання відкритого дос-
тупу, яке відображає найвагоміші результати фундаментальних і прикладних досліджень у галузі культурології, що мають важ-
ливе теоретичне або практичне значення для розвитку українського суспільства, української та світової культури.  

Програмні цілі та тематична спрямованість збірника: розвиток культурологічного знання в Україні; висвітлення 
актуальних проблем сучасної культурології; популяризація культурологічної проблематики; залучення молодих науковців 
до сучасного культурологічного дискурсу; публікація результатів досліджень науковців Київського національного універси-
тету імені Тараса Шевченка й інших ВНЗ у галузі культурології. Індексується в міжнародних наукометричних базах даних: 
Index Copernicus International (ICI); Ulrichweb; Open Academic Journal Index; Research Bable; Google Scholar. 

Друкується двічі на рік. 
 
"UKRAINIAN CULTURAL STUDIES" is the peer-reviewed open access journal that reflects the most significant results of 

fundamental and applied research in the field of cultural studies, with great theoretical or practical importance for the development 
of Ukrainian society, Ukrainian and world culture. 

Program objectives and thematic focus of the journal are development of cultural research in Ukraine; coverage of urgent 
problems of modern cultural studies; popularization of cultural issues; attracting young scientists to contemporary cultural 
discourse; publication of results of scientific research by scholars from Taras Shevchenko National University of Kyiv and other 
universities in the field of cultural studies. Indexed in: Index Copernicus International (ICI); Ulrichweb; Open Academic Journal 
Index; Research Bable; Google Scholar. 

Published two times per year. 
 
 

ГОЛОВНИЙ РЕДАКТОР 
 

А. Є. Конверський, д-р філос. наук, проф.,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка  
 

ЗАСТУПНИК ГОЛОВНОГО РЕДАКТОРА 
 

В. І. Панченко, д-р філос. наук, проф., Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
 

ВІДПОВІДАЛЬНИЙ СЕКРЕТАР 
 

С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц., Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
 

АДРЕСА РЕДКОЛЕГІЇ 
 

01033, Київ-33, вул. Володимирська, 60,  
філософський факультет (38044) 239 34 79 
 

ЗАТВЕРДЖЕНО 
 

Вченою радою філософського факультету  
21.12.21 (протокол № 7) 
 

ЗАРЕЄСТРОВАНО 
 

Міністерством юстиції України. 
Свідоцтво про державну реєстрацію  
КВ № 22614–12514Р від 24.03.17 
 

ЗАСНОВНИК ТА ВИДАВЕЦЬ 
 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет". 
Свідоцтво внесено до Державного реєстру 
ДК № 1103 від 31.10.02. 
 

АДРЕСА ВИДАВЦЯ 
 

ВПЦ "Київський університет" (кімн. 43), 
б-р Т. Шевченка, 14, Київ, Україна, 01030 
 (38044) 239 32 22; факс 239 31 28 
Інтернет-сторінка журналу: http://www.ucs-univ.kiev.ua 

Редакційна колегія 
 
Р. Аудроне, д-р гуманіт. наук, доцент,  
Вільнюський університет (Литва) 
М. М. Бровко, д-р філос. наук, професор,  
Національна музична академія України імені 
П. І. Чайковського 
П. Е. Герчанівська, д-р культурології, професор,  
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв 
Л. М. Довга, д-р філос. наук, доцент,  
Національний університет "Києво-Могилянська академія" 
А. В. Ільїна, канд. мист., докторант,  
Інститут філософії імені Г. С. Сковороди НАН України 
Т. Каваляускас, д-р філос. наук, професор,  
Університет Клайпеди (Литва),  
запрошений професор Університету Гельсінкі (Фінляндія) 
Н. Ю. Кривда, д-р філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
Є. В. Левченюк, канд. філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
О. І. Оніщенко, д-р філос. наук, професор,  
Київський національний університет театру,  
кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого 
О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, професор,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
І. В. Петрова, д-р культурології, професор,  
Київський національний університет культури і мистецтв 
М. М. Рогожа, д-р філос. наук, професор,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
С. В. Руденко, д-р філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
Р. Сапенько, д-р філос. наук, професор,  
Університет Зелена Гура (Польща) 
А. М. Тормахова, канд. філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
В. Е. Туренко, канд. філос. наук, мол. наук. співроб., 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
 
 

 
Автори опублікованих матеріалів несуть повну відповідальність за підбір, точність наведених фактів, цитат, економіко-статистичних 
даних, власних імен та інших відомостей. Редколегія залишає за собою право скорочувати та редагувати подані матеріали. 

 
© Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

ВПЦ "Київський університет", 2021 



ЗМІСТ 2(9)/2021 
 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 

Вдовиченко Г. В.  
Історія Київської філософської школи в усних спогадах її творців 
(Епоха "Розстріляного Відродження") ................................................................................................................................. 5 
 

Гриценко В. С.  
Естетичне в сучасних соціокультурних практиках ............................................................................................................ 14 
 

Живоглядова І. В. 
Культура й особистість: Р. Вагнер, "Між музикою та життям" ......................................................................................... 20 
 

Криволап О. Д. 
Можливості та обмеження культурології для переосмислення радянської спадщини .................................................. 24 
 

Морозов А. Ю., Рогожа М. М. 
Трансперсональний досвід як відповідь на виклики нігілізму: європейський контекст .................................................. 27 
 

Нападиста В. Г. 
Культура повсякденності: до проблеми логіки структури та змісту навчальної дисципліни. Частина ІІ ....................... 38 
 

Павлова О. Ю. 
Культурна історія у контексті історії культури ........................................................................................................................... 43 
 

Подолян Г. П., Рихліцька О. Д. 
"Право на місто" (А. Лефевр, Д. Гарві): історія і сьогодення ........................................................................................... 47 
 

Семикрас В. В. 
Літературні пам'ятки Київської Русі в контексті правової культури ................................................................................. 52 
 

 
ПРАКТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 

 
Буцикіна Є. О. 

Вернакулярні культура, місто, архітектура: аналіз та співвідношення понять ............................................................... 57 
 

Любива М.-М. В. 
Лікувальні практики в контексті соціокультурних трансформацій ................................................................................... 60 
 

Маслікова І. І. 
Шляхи розвитку культури якості освіти та академічної доброчесності в сучасному університеті ................................. 63 
 

Огнєва Т. К. 
Художньо-образні особливості української сценографії ХХ століття .............................................................................. 67 
 

Пушонкова О. А. 
Антропологія жертви у культурних практиках постсучасності ......................................................................................... 83 
 

Стоян С. П. 
Українське бароко в образотворчому мистецтві –  
національні символи в контексті європейської культури ................................................................................................. 88 
 
 

НАУКОВІ ЕСЕ, ОГЛЯДИ, АНАЛІТИЧНІ ДОСЛІДЖЕННЯ 
 

Коробко М. І. 
Опитування "Українських культурологічних студій":  
трансформації культурних практик університету в умовах дистанційного навчання та карантину .............................. 95 
 

Павлова О. Ю. 
Огляд круглого столу "VISUAL STUDIES IN THE CONTEXT OF THE THEORY AND HISTORY OF CULTURE",  
що відбувся онлайн 22 квітня 2021 р. ............................................................................................................................. 103 
 

Рогожа М. М. 
Нотатки на полях (читаючи "Антропологічний код української культури і цивілізації") ................................................ 106 
 

Сошніков А. О. 
Есе: єгиптологічна тематика у творчості Лесі Українки .................................................................................................. 111 

 



CONTENTS 2(9)/2021 
 

THEORETICAL CULTURAL STUDIES 
 

Vdovychenko H. V. 
History of the Kyiv Philosophical School in the oral recollections of its creators  
(the era of The Executed Renaissance) ................................................................................................................................. 5 
 

Grytsenko V. S. 
"Aesthetic" in modern socio-cultural practices ...................................................................................................................... 14 
 

Zhyvohliadova I. V. 
Culture and personality: R. Wagner "Between music and life" ............................................................................................. 20 
 

Krivolap A. D. 
Possibilities and limitations of cultural studies for rethinking the soviet heritage .................................................................. 24 
 

Morozov A. Y., Rohozha M. M. 
Transpersonal experience as a response to the challenges of nihilism: the European context ............................................ 27 
 

Napadysta V. G. 
Culture of everyday life: to the issue of structure and content logic of the educational discipline. Part II ............................. 38 
 

Pavlova O. Y. 
Cultural history in the context of history of culture ................................................................................................................ 43 
 

Podolian G. P., Rykhlytska O. D. 
"Right to the city" (H. Lefebvre, D. Garvey): history and modernity ...................................................................................... 47 
 

Semykras V. V. 
Literary landmarks of Kyivan Rus' in the context of legal culture .......................................................................................... 52 
 

 
APPLIED CULTURAL STUDIES 

 
Butsykina Y. O.  

Vernacular culture, city, architecture: analysis and correlation of concepts .......................................................................... 57 
 

Lyubivaya M.-M.  
Medical practices in the context of socio-cultural transformations ........................................................................................ 60 
 

Maslikova I. I.  
The ways of developing a culture of education quality and academic integrity  
in the contemporary university .............................................................................................................................................. 63 
 

Ognieva T. K.  
Artistic and figurative statements in Ukrainian scenography of the XX century .................................................................... 67 
 

Pushonkova O. A.  
Anthropology of victim in postmodern cultural practices ....................................................................................................... 83 
 

Stoian S. P.  
Ukrainian baroque in visual arts – national symbols in the context of european culture ....................................................... 88 
 
 

ACADEMIC ESSAYS, REVIEWS, ANALYTICAL RESEARCH 
 

Korobko M. I.  
Survey of "Ukrainian cultural studies": 
transformations of the university's cultural practices in the conditions of distance learning and quarantine ......................... 95 
 

Pavlova O. Y.  
Review of the round table  
"VISUAL STUDIES IN THE CONTEXT OF THE THEORY AND HISTORY OF CULTURE",  
which took place online on April 22, 2021 .......................................................................................................................... 103 
 

Rohozha M. M.  
Notes on margins (reading "The anthropological code of Ukrainian culture and civilization") ............................................ 106 
 

Soshnikov A. A.  
Essay: egyptological theme in the works of the Lesia Ukrainka ......................................................................................... 111 



СОДЕРЖАНИЕ 2(9)/2021 
 

ТЕОРЕТИЧЕСКАЯ КУЛЬТУРОЛОГИЯ 
 

Вдовиченко Г. В.  
История Киевской философской школы в устных воспоминаниях её творцов  
(эпоха "Расстрелянного Возрождения") .............................................................................................................................. 5 
 

Гриценко В. С.  
Эстетическое в современных социокультурных практиках ............................................................................................. 14 
 

Живоглядова И. В.  
Культура и личность: Р. Вагнер, "Между музыкой и жизнью" .......................................................................................... 20 
 

Криволап А. Д.  
Возможности и ограничения культурологии для переосмысления советского наследия ............................................. 24 
 

Морозов А. Ю., Рогожа М. М.  
Трансперсональный опыт как ответ на вызовы нигилизма: европейский контекст ....................................................... 27 
 

Нападистая В. Г.  
Культура повседневности: к проблеме логики структуры и содержания учебной дисциплины. Часть ІІ ..................... 38 
 

Павлова E. Ю.  
Культурная история в контексте истории культуры ................................................................................................................. 43 
 

Подолян Г. П., Рыхлицкая О. Д.  
"Право на город" (А. Лефевр, Д. Харви): история и современность ............................................................................... 47 
 

Семикрас В. В.  
Литературные памятники Киевской Руси в контексте правовой культуры ..................................................................... 52 
 

 
ПРАКТИЧЕСКАЯ КУЛЬТУРОЛОГИЯ 

 
Буцыкина Е. А.  

Вернакулярная культура, город, архитектура: анализ и соотношение понятий ............................................................ 57 
 

Любивая М.-М. В.  
Лечебные практики в контексте социокультурных трансформаций ............................................................................... 60 
 

Масликова И. И.  
Пути развития культуры качества образования и академической добросовестности  
в современном университете ............................................................................................................................................ 63 
 

Огневая Т. К.  
Художественно-образные особенности украинской сценографии ХХ столетия ............................................................ 67 
 

Пушонкова О. А.  
Антропология жертвы в культурных практиках посущественности ................................................................................ 83 
 

Стоян С. П.  
Украинское бароко в изобразительном искусстве – 
национальные символы в контексте европейской культуры ........................................................................................... 88 
 
 

НАУЧНЫЕ ЭССЕ, ОБЗОРЫ, АНАЛИТИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ 
 

Коробко М. И.  
Опрос "Украинских культурологических студий": 
трансформации культурных практик университета в условиях дистанционного обучения и карантина ..................... 95 
 

Павлова E. Ю.  
Обзор круглого стола  
"VISUAL STUDIES IN THE CONTEXT OF THE THEORY AND HISTORY OF CULTURE",  
прошедшего онлайн 22 апреля 2021 г. ........................................................................................................................... 103 
 

Рогожа М. М.  
Заметки на полях (читая "Антропологический код украинской культуры и цивилизации") ......................................... 106 
 

Сошников А. А.  
Эссе: египтологическая тематика в творчестве Леси Украинки .................................................................................... 111 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 5 ~ 

 

 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 

УДК 1(091)  
Г. В. Вдовиченко, д-р філос. наук, доц., ст. наук. співроб. 

  Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
    вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  

ORCID: 0000-0002-8532-7672  
georgyvdovychenko@knu.ua 

 
ІСТОРІЯ КИЇВСЬКОЇ ФІЛОСОФСЬКОЇ ШКОЛИ В УСНИХ СПОГАДАХ ЇЇ ТВОРЦІВ 

(ЕПОХА "РОЗСТРІЛЯНОГО ВІДРОДЖЕННЯ")  
 
Присвячено відродженню Київською філософською школою другої половини ХХ ст. перерваних у 30-х роках ХХ ст. 

перших академічних досліджень з історії філософії України. Вони були елементом інноваційного проєкту директорів 
Інституту філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР П. Копніна і В. Шинкарука і здійснювались за суперечливих умов хру-
щовської "відлиги" та "застою" славнозвісною генерацією філософів-шістдесятників УРСР. Вивчення спогадів 
С. Кримського, П. Йолона, В. Горського та М. Поповича, переважно викладених у проєкті Т. Чайки "Усні історії філосо-
фів", як і виконаних Студентським товариством усної історії філософії Київського національного університету  
ім. Тараса Шевченка записів мемуарів їхніх колег Є. Головахи, М. Кашуби і Я. Стратій, засвідчило спільну увагу цих вче-
них до українознавчих студій як одного з чільних векторів науково-дослідницької роботи цього інституту в другій 
половині ХХ ст. Дослідження їхнього внеску до вивчення історії філософії України на основі отриманих від них у цих 
проєктах уже в незалежній Україні альтернативних даних суттєво коригує традиційне бачення розпочатого Київсь-
кою філософською школою в 50-х роках ХХ ст. підцензурного вивчення становлення знищеного сталінізмом "філо-
софського фронту" УРСР епохи "Розстріляного Відродження". Ці інтерв'ю й спогади С. Кримського, Є. Головахи, 
В. Горського й їхніх колег виявили маловідоме проблемне осмислення творцями Київської філософської школи їхнього 
місця і ролі в історії вітчизняної філософії як чільних спадкоємців розпочатої у 20-х роках ХХ ст. інституціоналізації 
вітчизняної національної філософської традиції.  

Ключові слова: історія філософії України, Київська філософська школа, Інститут філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР, "Усні іс-
торії філософів", Д. Острянин, П. Копнін, С. Кримський, Є. Головаха, В. Горський.  

 
Постановка проблеми. Знаний нині як Київська фі-

лософська школа, що постала на матеріальній і кадро-
вій базі відновлених у середині 40-х років ХХ ст. філо-
софського факультету Київського державного універси-
тету та Інституту філософії ім. Г. Сковороди НАН Украї-
ни, інноваційний проєкт директорів останнього, акаде-
міків П. Копніна і В. Шинкарука, є, на наш погляд, голо-
вним свідченням відродження в УРСР в 60-х років 
ХХ ст. перерваного репресивною політикою сталінсько-
го режиму радянського – трагічного та суперечливого – 
періоду інституціоналізації вітчизняної національної 
філософії. Важливу роль у ньому відіграв відділ історії 
філософії України – один з найнонконформніших під-
розділів цього інституту, що став основним об'єктом 
переслідувань владою УРСР вітчизняної філософської 
спільноти, за іронією долі в ювілейному для неї 1972 р. 
– у 250-ту річницю з дня народження Г. Сковороди. Цей 
відділ під орудою відомих дослідників історії української 
філософії Д. Острянина, В. Євдокименка, П. Манзенка і 
В. Нічик здійснив у середині 50-х – у 80-ті роки ХХ ст. 
революційний прорив у справі повернення з небуття, 
реконструювання, системного вивчення і популяризу-
вання, зокрема українською мовою, історії вітчизняної 
філософії – від Середніх віків до репресованого в  
30-х роках ХХ ст. "філософського фронту" УРСР епохи 
"Розстріляного Відродження". Як цей прорив, так і істо-
рія Київської філософської школи загалом, стали в Ук-
раїні, переважно з минулого десятиріччя, предметом 
активного переосмислення в контексті апробувань ус-
ної історії філософії як актуального альтернативного 
підходу/джерела/жанру постмодерної гуманітаристики.  

Поступове поширення сприйняття явища цієї школи 
поза межі науково формалізованого аналізу її історії 
розпочато з опублікування у 90-х роках ХХ ст. спогадів 
її засновників і творців В. Шинкарука [28], В. Горського 
[10] і низки їхніх колег. Воно було продовжене виходом 
у світ у позаминулому десятиріччі як журнальної версії 
спогадів одного з найвідоміших філософів-шістде-
сятників УРСР В. Лісового, так і двох не менш осяжних 
– вельми цікавих та водночас полемічних – спроб нау-

ково-мемуарного аналізу зародження згаданої школи в 
Київському державному університеті у спогадах 
А. Горак [8] і її формування у згаданому інституті в 
нарисах В. Табачковського [24]. Якісно новими кро-
ками у плідному розвитку цієї ініціативи є перші віт-
чизняні проєкти з усної історії філософії "Усні історії 
філософів" київської дослідниці Т. Чайки [25] та її 
колеги з Одеського національного університету  
ім. І. Мечнікова І. Голубович [7], як і діяльність постало-
го в 2016 р. на кафедрі історії філософії Київського на-
ціонального університету ім. Тараса Шевченка Студе-
нтського товариства усної історії філософії [18]. Ми ма-
ємо на меті системний перегляд внеску Київської філо-
софської школи до поступу у ХХ ст. історії філософії 
України як власне академічної дисципліни – від Серед-
ніх віків до "Розстріляного Відродження" – на основі 
матеріалів біографічно-наукового інтерв'ювання у зга-
даних та інших проєктах її творців. Завдання цієї – дру-
гої із наміченого циклу – публікації ми вбачаємо в спо-
лученні низки академічних та інтерсуб'єктивно-біогра-
фічного підходів для розгляду проблеми усвідомлення 
цією школою її місця і ролі в інституціоналізації україн-
ської національної філософської традиції.  

Аналіз досліджень і публікацій. Порушена експерт-
ним середовищем саме в незалежній Україні низка ве-
льми проблемних питань щодо: передумов і обставин 
виникнення Київської філософської школи та її визна-
чень, етапів її поступу, з'ясування засновників і персо-
нального складу поколінь її діячів, як і класифікування 
галузей та напрямів її фахової й іншої діяльності, – 
здобувся впродовж переважно минулого десятиліття на 
частково згаданий у двох наших попередніх статтях [30; 
31], значний за обсягом та науковим значенням перелік 
наукових досліджень. Присвячуючи зазначені публікації 
одній із перших спроб комплексного аналізу здобутків 
наукових проєктів Т. Чайки та її колег з вивчення біог-
рафій творців Київської філософської школи, як-от відт-
ворюючи суцвіття оригінальних мемуарних бачень ними 
останньої загалом і суспільно-політичного її образу зок-
рема, ми виходили з власного попереднього досвіду 

© Вдовиченко Г. В., 2021



~ 6 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

розгляду внеску цих творців і їхніх наступників до ви-
вчення актуальних питань кризи і майбуття культури [4]. 
У полі нашої уваги перебувають також як перші здійс-
нені саме в незалежній Україні перевидання їхніх сту-
дій, наприклад, вибраних праць у трьох томах 
В. Шинкарука, численних публікацій та монографій 
М. Поповича, С. Кримського, В. Горського й ін., так і 
наукові і науково-методичні видання, що супроводжу-
вали їх вихід у світ з 90-х роках ХХ ст. [16], зокрема, 
написані за їхньої участі посібники з історії філософії 
України. Їхній досвід став основою першої із цього 
циклу наших статей [1], присвяченої підсумковому ав-
тобіографічному переосмисленню С. Кримським та 
В. Горським значення їхніх студій 80-х років ХХ – почат-
ку ХХІ ст. з історії філософії і культури України-Русі. 

Важливе місце в цьому переліку посіли й присвячені 
трьом останнім зі згаданих учених біобібліографічні 
покажчики із передмовами-спогадами про них їхніх ко-
лег та їхні журнальні публікації, які суттєво доповнюють 
ініційовані Т. Чайкою автобіографічні реконструкції 
С. Кримського, В. Горського, М. Поповича й П. Йолона. І 
перші повні книжні публікації Кримського та Горського 
[9; 17], і розміщена Т. Чайкою в 2009–2019 рр. у "Філо-
софській думці" серія уривків із цих інтерв'ю як високоі-
нформативні альтернативні джерела історико-філо-
софського пошуку привернули увагу старшої генерації 
філософів і їхніх молодих колег під час спільного обго-
ворення [14] на круглому столі в Інституті філософії  
ім. Г. Сковороди НАН України у 2019 р. проєкту "Усні 
історії філософів" як пілотного апробування в Україні 
однойменного з назвою цього проєкту сучасного філо-
софського підходу/джерела/жанру. Дискусійне осмис-
лення його витоків, засад і перспектив, комплексно роз-
глянуте в рецензії завідувача відділу історії філософії 
України згаданого інституту С. Йосипенка [11], доклад-
но відобразило методологію отримання опублікованих у 
2017–2019 рр. у часописі "Sententiae" найперших примі-
тних здобутків у розвитку цього проєкту молодих учених 
зі Студентського товариства усної історії філософії, 
насамперед К. Зборовської. Спільно проведені нею й 
групами її товаришів з Києва і Львова інтерв'ю з 
Є. Головахою [6], М. Кашубою [15], Я. Стратій [23] та 
С. Пролеєвим прямо чи опосередковано присвячені 
багатьом маловідомим сторінкам роботи вказаного від-
ділу за майже сім з половиною десятирічь.  

Мета статті полягає у з'ясуванні на матеріалі здій-
снених у проєктах з усної історії філософії в Україні 
інтерв'ю з творцями Київської філософської школи 
альтернативного оцінювання ними власного внеску до 
вивчення історії "філософського фронту" УРСР епохи 
"Розстріляного Відродження" та місця і ролі цієї школи 
у продовженні перерваного сталінізмом радянського 
періоду інституціоналізації вітчизняної національної 
філософської традиції.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Важ-
ливим новаторським, виразно альтернативним стосо-
вно класичної традиції історико-філософського пошуку 
і водночас таким, що доволі інформативно доповнює і 
все більш критично верифікує його, підхо-
дом/джерелом/жанром у світовій, в тому числі – й укра-
їнській, філософії в ХХ – на початку ХХІ ст. постала, на 
думку багатьох вітчизняних фахівців, усна історія філо-
софії під час представницького круглого столу часопису 
"Філософська думка" у 2019 р. на тему "Усна історія 
філософії: письмовий формат" за активної участі авто-
рів згаданих вище проєктів Т. Чайки, І. Голубович та 
їхніх колег зі Студентського товариства усної історії 
філософії, ця царина їхнього плідного наукового пошуку 
отримала чимало визначень, що уточнюють її сутність, 

хоч і є доволі приблизними. Їх діапазон, окреслений 
спільним запереченням "усної історії філософії" як фі-
лософської дисципліни, коливається від її тлумачення 
як "доповнення до нормативної історії філософії", яке 
внаслідок "несистемності й гетерогенності не може іс-
нувати самостійно як цілісне явище" (О. Литвиненко), а 
лише у вигляді певної "філософської дослідницької ца-
рини" й "методології збирання значущих для історії фі-
лософії даних через спеціально підготовлені інтерв'ю" 
(О. Хома), до її оцінювання як "не лише історії про фі-
лософію", "зібрання свідчень про рух думки", а, власне, 
"справи філософського мислення" і "способу філософ-
ської творчості" (С. Пролєєв).  

Показово, що деякі учасники круглого столу, зокре-
ма С. Йосипенко, І. Голубович, А. Кхелуфі, О. Хома та 
В. Хома, не раз високо оцінили внесок в апробування 
цього підходу/джерела/жанру в галузі студій з історії 
філософії України, переважно з історії Київської філо-
софської школи, згаданих вище його розробників, і пе-
редусім Т. Чайки. Зараховуючи усну історію філософії 
до "творів філософів", які з погляду традиційної історії 
філософії мають якщо не далекий від власне філософії, 
то щонайменше "міноритарний характер", як третього з 
трьох виокремлених ним "взаємодоповнюваних типів 
джерел" конкретного історико-філософського дослі-
дження поряд із "тим, що можна умовно назвати філо-
софськими творами" та "архівними матеріалами", 
С. Йосипенко наголосив, що вона в Україні може бути 
джерелом історико-філософського дослідження тільки 
пізнього радянського та пострадянського періоду. Конс-
татуючи "розрив поколінь" у вітчизняній філософії між 
цими періодами з огляду на те, що її історія за УРСР 
стала своєрідною "замовчуваною" історією, бо "були 
речі, про які зазвичай не говорили публічно, а надто – 
не писали", він відзначив як знакову в подоланні цієї 
проблеми діяльність Т. Чайки, а саме опубліковані нею 
інтерв'ю з С. Кримським і В. Горським. Поділяючи цю 
позицію, ми пропонуємо вдатись до показового щодо її 
слушності розгляду оцінювання С. Йосипенком та його 
колегами розвитку студій з історії вітчизняної філософії 
знаних діячів Київської філософської школи крізь приз-
му їхніх спогадів-інтерв'ю.  

Вдаючись в узагальнюючій публікації [13] з історії 
філософії України як галузі наукового дослідження й 
академічної дисципліни у ХХ – на початку ХХІ ст. до 
системного аналізування виокремлених ними ж періодів 
її розвитку: 1) "сталого функціонування 1950-х – сере-
дини 1960-х років", 2) "бурхливого розвитку 1969–
1972 років", 3) "другого періоду сталого функціонуван-
ня" у 1973–1990 рр., 4) "четвертого періоду (1991–
2000)", – С. Йосипенко і його не менш відомі колеги-
науковці О. Вдовина і М. Симчич констатували і докла-
дно аргументували тяглість зазначеного поступу на 
постійній інституційній основі в другій половині ХХ ст. 
(від 40-х рр. ХХ ст. до 2000 р. включно).  

Вказуючи на наявність, за їхніми словами, стабіль-
ної, хоча й різної в різні періоди, кількості публікацій у 
зазначеній галузі, чітко виражені тематичні домінанти 
й тенденції і дію схожих чинників протягом усіх цих 
періодів, вони розкрили їх специфіку на основі, зокре-
ма, значного масиву опублікованої наукової спадщини 
саме власного відділу. Простежуючи шлях історії фі-
лософії України від "молодої дисципліни", що "інсти-
туювалась у системі радянських академічних закладів" 
уже в середині 40-х років ХХ ст. та була, за їхніми 
словами, "заснована на засадах радянського маркси-
зму сталінської доби", до окресленого першою дека-
дою історії незалежної України четвертого періоду 
(1991–2000 рр.), який не був "ані періодом сталого 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 7 ~ 

 

 

функціонування, ані періодом бурхливого розвитку", 
автори статті зупинились на розвитку саме в Інституті 
філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР у 60-х – 80-х ро-
ках ХХ ст. новаторських напрямів українознавчих сту-
дій від Середніх віків до епохи Модерну, за винятком 
не згаданих ними досліджень з філософської думки 
УРСР епохи "Розстріляного Відродження".  

Оцінюючи згодом підсумки роботи відділу історії фі-
лософії України у своїй статті [12], приуроченій до сім-
десятиріччя з дня заснування Інституту філософії  
ім. Г. Сковороди НАН України, С. Йосипенко знов ви-
значив основні напрями його наукової роботи середини 
ХХ – початку ХХІ ст. Зауважуючи, що двома головними 
з них наприкінці 40-х – на початку 60-х років ХХ ст. були 
"філософські та суспільно-політичні погляди українсь-
ких «революціонерів-демократів»", як, наприклад, 
Т. Шевченка, П. Грабовського, П. Мирного, І. Франка, 
М. Павлика, Л. Українки, – та філософська спадщина 
Г. Сковороди, він відзначив, що з кінця 60-х років ХХ ст. 
відділом розпочато дослідження ранньомодерної філо-
софської думки "від Вишенського до Сковороди", зок-
рема філософії у Києво-Могилянській академії, як і епох 
Відродження, Реформації та раннього Просвітництва, а 
з початку 80-х років ХХ ст. – і філософської думки Київ-
ської Русі. Показовим прикладом виразної ідейної амбі-
валентності праці відділу С. Йосипенко вважав такий 
політизований її напрям, як "критика українського бур-
жуазного націоналізму". Вона, за його словами, у вико-
нанні співробітників відділу здійснювала водночас фун-
кцію ознайомлення з ідеями українських філософів, що 
"не поміщались" у офіційному радянському каноні і тво-
ри яких – від П. Куліша до Д. Чижевського – були недо-
ступні радянським науковцям. Поширюючи цей аналіз 
поза визначені в попередній статті часові межі до, вла-
сне, п'ятого періоду (від 2000 р.), на який припали зна-
кові події в новітній історії України, він констатував як 
інституціювання у відділі нових напрямів досліджень, 
як-от історії радянської філософії, так і розвиток нових 
царин і способів історико-філософського дослідження, 
насамперед, що, на наш погляд, прикметно, архівних та 
біобібліографічних студій і усної історії.  

Ознайомлення з опублікованими усними автобіог-
рафічними спогадами засновників Київської філософсь-
кої школи дозволяє нам зробити уточнення до наведе-
ної вище класифікації напрямів розвитку історії філо-
софії України як галузі наукового дослідження й акаде-
мічної дисципліни в середині ХХ – на початку ХХІ ст. 
Воно стосується оминання увагою вельми важливих 
місця та ролі в розвитку студій відділу історії філософії 
України такого їх напряму, як спадщина репресованого 
сталінським режимом "філософського фронту" УРСР 
епохи "Розстріляного Відродження". Здійснюваний, від-
повідно до висновків наших публікацій [2; 3], у 50-х –  
80-х роках ХХ ст. в УРСР, дієво та плідно актуалізова-
ний наприкінці 50–60-х років ХХ ст. засновниками зга-
даної школи, цей напрям досліджень було розпочато за 
директорства в Інституті філософії ім. Г. Сковороди  
АН УРСР Д. Острянина (1952–1962) й оформлено саме 
як напрям наукового пошуку за керівництва цим інсти-
тутом його наступником на посаді П. Копніним (1962–
1968). Зазначений напрям представлений значним нау-
ковим доробком відділу за його керівництва 
В. Євдокименком, переважно розвідками І. Іваньо й 
М. Юшманова, наприклад [29], як у вітчизняній фаховій 
періодиці, зокрема в часописі "Філософська думка", так 
і в: республіканських міжвідомчих збірниках ("З історії 
філософської думки на Україні" (1965), "З історії філо-
софії і соціології на Україні" (1968)), матеріалах респуб-
ліканських наукових конференцій ("З історії філософії 

на Україні" (1967)) та колективних монографіях ("Розви-
ток філософії в Українській РСР" (1968), "Торжество 
ленінських філософських ідей на Україні" (1969) і ін). Як 
свідчать в інтерв'ю В. Горський і Є. Головаха, усі ці – 
підцензурні – студії доповнювались усними свідченнями 
небагатьох вижилих після репресій 30-х років ХХ ст. 
філософів УРСР, які ми оцінюємо як зародок вітчизня-
ної усної історії філософії.  

Це передусім задіяні в наукових розвідках, зокрема 
М. Юшманова [29] як співробітника згаданого відділу і 
його колег з Києва й Харкова М. Логвина та Я. Блудова, 
їхны оповіді, оприявлені в бесідах з молодшими коле-
гами, як-от першого з них із В. Горським та 
Є. Головахою. За спогадами С. Кримського, В. Горсь-
кого й А. Горак, наукові традиції та життєвий досвід цієї 
філософської генерації ретранслювались і в аудиторіях 
Київського державного університету й інших вишів 
УРСР в 40-х – 70-х роках ХХ ст. у лекціях тих же 
Д. Острянина, М. Юшманова, М. Логвина й Я. Блудова, 
як і Ф. Єневича, М. Шлєпакова та ін. Вихованці філо-
софських установ УРСР 20–30-х років ХХ ст.: від Укра-
їнського інституту марксизму-ленінізму (УІМЛ) та Всеук-
раїнської асоціації марксистсько-ленінських науково-
дослідних інститутів (ВУАМЛІН) до Інституту червоної 
професури (ІЧП) при ВУЦВК, – вони були учасниками 
розбудови знищеного сталінізмом "філософського фро-
нту" УРСР та, за словами В. Табачковського, першого – 
розстріляного – вітчизняного філософського відро-
дження в ХХ ст. Вони ж стали предтечами і свідками 
ініційованого їхніми вихованцями – творцями Київської 
філософської школи, за визначенням В. Табач-
ковського, другого – "на щастя, не розстріляного філо-
софського відродження в Україні" в 60-х роках ХХ ст., 
хоч їхні постаті, зокрема Ф. Єневича і Є. Федоренка, не 
раз здобувались на критичні оцінки у спогадах 
С. Кримського, В. Горського та А. Горак саме як аполо-
гетів сталінізму і загалом "старої гвардії".  

Вдаючись у першій виданій у незалежній Україні ав-
торській монографії [20] з історії "філософського фрон-
ту" УРСР до аналізу життєвого шляху його чільного – 
знищеного сталінізмом – творця, академіка Всеукраїн-
ської Академії наук у Києві (ВУАН), професора філосо-
фії В. Юринця, її автор, професор Інституту філософії 
ім. Г. Сковороди НАН України М. Роженко, який зазнав 
у 1972 р. переслідувань, відзначив дієву участь очіль-
ників згаданого інституту в проведеній після ХХ з'їзду 
КПРС у СРСР офіційній кампанії з реабілітування жертв 
сталінізму: "Щоб зробити можливим посилання на ро-
боти українських філософів 20–30-х рр., насамперед 
академіків С. Семковського, В. Юринця, професорів 
філософії П. Демчука, Т. Степового та інших репресо-
ваних учених, керівництво Інституту філософії АН УРСР 
звернулося на початку 60-х років до відповідних інстан-
цій з проханням про їх реабілітацію. С. Семковський на 
той час вже був реабілітований. Дружині П. Демчука 
саме тоді в посмертній реабілітації чоловіка харківська 
прокуратура відмовила, і звернення Інституту філософії 
АН УРСР (директор Д. Острянин, секретар парторгані-
зації А. Єришев) виявилося вчасним для того, щоб ще 
раз переглянути справу Демчука і реабілітувати його. 
Але В. Юринця не реабілітували ні тоді, ні пізніше. У 
цьому випадку посилання на нього, які пішли потоком 
(бо В. Юринець був у 20–30-ті роки непересічною, дру-
гою (якщо не першою) поряд із С. Семковським фігурою 
в тодішній українській радянській філософії, як не як, 
академіком), заборонялися" [20, с. 8].  

Якщо, згідно зі спогадами В. Горського про його на-
вчання в Київському державному університеті, "україн-
ська філософія входила до історії філософії СРСР" і 



~ 8 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

"вивчалась на рівні, скажімо, азіатської філософії", за 
умови читання лекцій майже всуціль російською [9, 
с. 42], то вже на другу половину 60-х років ХХ ст. саме 
завдяки внеску В. Горського, І. Іваньо, М. Юшманова і 
їхніх колег із відділу припав пік розпочатих ними дослі-
джень з історії філософії України і відбулося введення 
до наукового обігу заборонених доти прізвищ та науко-
вого доробку "філософського фронту" УРСР, зокрема 
його чільних діячів: академіка ВУАН В. Юринця і члена-
кореспондента ВУАН П. Демчука. Цікаво, що ця – нау-
кова – реабілітація жертв сталінізму за хрущовської 
"відлиги" в контексті вибірково-заідеологізованого, та 
все ж "перепрочитання" їхньої творчої спадщини закла-
дала підвалини усвідомлення філософською спільно-
тою УРСР статусу спадкоємців знищеної генерації тво-
рців української радянської філософської думки і вод-
ночас ініціаторів інституціоналізації вітчизняної націо-
нальної філософської традиції. Показово, що 
Є. Головаха та В. Горський визнали Інститут філософії 
ім. Г. Сковороди АН УРСР за прямого наступника ІЧП 
при ВУЦВК, як і низки його попередників, хоч віковий, 
ідейно-світоглядний та організаційний розрив між ними 
є безсумнівним. Визнання майже сімдесятип'ятирічної 
визначальної ролі цього інституту і Київської філософ-
ської школи в продовженні й, власне, відродженні цієї 
інституціоналізації, як і вивчення нами у монографії [2] 
та кількох серіях статей історії "філософського фронту" 
УРСР 20-х – початку 30-х років ХХ ст., дають підстави 
констатувати умовне її ствердження як фактично пер-
шого – насильницькі перерваного, але ж періоду в роз-
витку історії філософії України як галузі наукового дос-
лідження й академічної дисципліни. 

Переходячи до проєктів усної історії філософів 
Т. Чайки, І. Голубович і Студентського товариства усної 
історії філософії, відзначимо низку вихідних характери-
стик їхніх наукових пошуків. На відміну від виконаного 
Т. Чайкою в першому десятиріччі ХХІ ст., завершеного 
та лише частково оприлюдненого одноосібного проєкту 
інтерв'ювання протягом майже сорока років її вчителів 
та колег з Інституту філософії ім. Г. Сковороди  
НАН України – засновників Київської філософської 
школи, учасники проєкту І. Голубович та згаданого то-
вариства, переважно студенти і молоді науковці з Оде-
ського й Київського національних університетів та вишів 
Львова, здійснюють з другої половини 10-х років ХХІ ст. 
оперативно оприлюднюване групове інтерв'ювання як 
вітчизняних філософів-шістдесятників, так і окремих 
представників українських і зарубіжних науки й культу-
ри. Спільним для майже всіх цих інтерв'ю є ведення їх 
авторами своїх автобіографічних оповідей у трьох ос-
новних умовних планах: 1) самоаналіз особистісного 
формування від дитинства до повноліття у колі родини і 
друзів; 2) докладний розгляд освітнього процесу і нау-
кового життя УРСР і власного місця та місця своїх колег 
у них; 3) оцінювання впливу соціокультурних контекстів, 
зокрема суспільно-політичної ситуації в УРСР (Україні), 
СРСР та світі. Вивчення цих проєктів дозволяє, на наш 
погляд, виокремити три умовні основні регіонально-
міські кола просторової зумовленості отриманих спога-
дів з усередненою часовою визначеністю, що їх об'єд-
нує – середина ХХ – початок ХХІ ст.  

Їх черговість зумовлена вагомістю їхнього внеску: 
1) центральноукраїнське з центром у Києві, представ-
лене передусім проєктом "Усні історії філософів" 
Т. Чайки загалом, інтерв'ю Є. Головахи і С. Пролєєва, 
виконаними Студентським товариством усної історії 
філософії, і використаним нами інтерв'ю В. Горського, 
узятим у нього 2001 р. Ю. Завгороднім; 2) західно-
українське з центром у Львові, представлене узятим 

цим товариством інтерв'ю з Я. Стратій і двома інтерв'ю 
з М. Кашубою, проведеними як на прохання товариства 
колегами у Львові, так і членом Товариства усної історії 
Львівського національного університету ім. І. Франка; 
3) південноукраїнське з центром в Одесі, представлене 
проведеними під керівництвом І. Голубович у її проєкті 
усної історії філософії інтерв'ю з О. Роджеро і 
С. Секундантом. Наведений поділ, який ураховує осно-
вні підсумки зазначених проєктів та низку інтерв'ю поза 
ними, виявляє низку векторів освітньої підготовки й на-
укового співробітництва філософів УРСР і незалежної 
України в них та поза ними: 1) група переважно вихова-
нців Київського державного університету, творців Київ-
ської філософської школи і їхніх наступників – насам-
перед філософів, науковців з Інституту філософії  
ім. Г. Сковороди АН УРСР; 2) дві класичні філологині – 
вихованки та співробітниці Львівського державного уні-
верситету (М. Кашуба) і, крім того, Інституту суспільних 
наук АН УРСР у Львові, які брали участь у роботі відді-
лу історії філософії України (Я. Стратій працює там і 
донині); 3) два вихованці Московського державного уні-
верситету – філософи, викладачі Одеського національ-
ного університету ім. І. Мечнікова.  

У центрі нашої уваги постали два перші кола, друге 
з яких, мовознавчо-філософське, підрядне першому – 
філософському, зберігаючи фахову й ідейну специфіку. 
Колишні й чинні науковці Інституту філософії 
ім. Г. Сковороди НАН України, передусім співробітники 
відділу історії філософії України В. Горський, М. Кашуба 
і Я. Стратій, та дотичні до його роботи М. Попович і 
С. Кримський, як і їхній колега Є. Головаха та мемуари-
сти А. Горак, В. Лісовий і В. Табачковський, які предста-
вляють ці кола, звернули в автобіографічних оповідях 
суттєву увагу на другий і третій з виокремлених нами 
основних умовних планів. Усі вони, як і інші інтерв'юйо-
вані, спільно вдалися до пригадування й осмислення 
таких цікавих для нас, з огляду на тему цієї статті, об-
ставин власних життя та творчості, як: 1) зміни соціоку-
льтурної ситуації в УРСР (Україні), СРСР і світі від епо-
хи сталінізму до незалежної України та, відповідно, ста-
тусу, місця й ролі філософії, зокрема історії філософії 
України, у тогочасних суспільному та науковому житті; 
2) розвиток вітчизняного освітнього процесу цього пері-
оду з увагою до власних студентських років і специфіки 
вітчизняних радянської та пострадянської систем осві-
ти; 3) поступ студій з історії філософії України за участі 
власної і їхніх колег у роботі однойменного відділу Ін-
ституту філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР та в Украї-
ні і світі в контексті оцінювання роботи цього інституту, 
діяльності його директорів та керівників згаданого від-
ділу. Водночас вивчення цих обставин ураховує інтер-
в'ю О. Роджеро і С. Секунданта, які змалювали радян-
ське, переважно московське, філософське життя на 
прикладі власного досвіду навчання в Московському 
державному університеті.  

Панорамно висвітлюючи сутність вказаних обста-
вин, з досить розлогим цитуванням усіх згаданих, крім 
двох останніх, інтерв'ю в статтях [30; 31], як-от відтво-
рюючи суспільно-політичний образ Київської філософ-
ської школи як інноваційного академічного проекту 
П. Копніна і В. Шинкарука – мікромоделі -прообразу 
відкритого суспільства в УРСР – та участь найнонкон-
формніших відділів згаданого інституту, насамперед 
відділу історії філософії України, у цьому, ми звернули 
окрему увагу на формування творців згаданої школи як, 
за їх власними і їх колег визначеннями, покоління філо-
софів-шістдесятників. Їхня дієва плідна наукова спів-
праця в умовах активного розгортання українського 
національно-культурного та правозахисного руху з низ-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 9 ~ 

 

 

кою діячів знищеного "філософського фронту" УРСР і 
широким колом вітчизняних гуманітаріїв, зокрема з мо-
вознавцями-перекладачами з класичних мов, заклали 
підвалини розвитку уже в незалежній Україні проєктів з 
комплексного вивчення історії вітчизняної філософії. 
Звертаючись у цій публікації переважно до спогадів 
Є. Головахи і В. Горського як, на наш погляд, найваж-
ливіших свідків та, власне, ініціаторів і учасників ви-
вчення згаданою школою спадщини "філософського 
фронту" УРСР 20-х – 30-х років ХХ ст., ми водночас 
задіяли свідчення майже всіх їхніх згаданих вище колег 
у розгляді суспільно-політичних і наукових передумов 
та обставин розвитку цього процесу.  

Принагідно висвітлено нами в цих статтях [30; 31] 
розмаїту палітру спогадів А. Горак, С. Кримського та 
В. Горського про студентське життя Київського держав-
ного університету 40-х – 50-х років ХХ ст., як і свідчень 
М. Кашуби та Я. Стратій про навчання в Львівському 
державному університеті у ті ж роки, з детальними опи-
сами їхніх особистих перипетій, унаочнює, на наш пог-
ляд, уже підтверджену вище думкою В. Горського недо-
статність та заідеологізованість отриманих ними знань 
з історії філософії в Україні. Засвідчене В. Горським, як 
і П. Копніним у його інтерв'ю В. Табачковському ще як 
студенту Київського державного університету, орієнту-
вання студентів на аналіз творів вітчизняних "револю-
ційних демократів", наприклад на "пошук матеріалізму 
та діалектики у віршах Т. Шевченка та Лесі Українки", і 
на ідеї "матеріалістів-учених, типу Мечнікова", в умовах 
повного ігнорування доробку "вітчизняної ідеалістичної 
філософії" доповнювалось прослуховуванням українсь-
кою мовою, на відміну від усіх інших вишівських дисци-
плін, заполітизованого курсу історії України. Російсько-
мовна навчальна атмосфера, як і залишковий принцип 
у відборі для здобуття філософської освіти в основному 
профнепридатних студентів з інших факультетів, в 
умовах жорсткої адміністрованості їхнього громадського 
й особистого життя, яскраво виявлених тенденцій кон-
формізму, кар'єризму і ксенофобії не сприяли форму-
ванню національно свідомої фахової інтелігенції. 
Спектр оцінок рівня отриманої освіти: від стриманого 
визнання В. Горським засвоєння у виші лишень "філо-
софської абетки" до емоційної критики С. Кримським 
цієї освіти як чи не всуціль невігластва та абсурду – 
увиразнює низький і, власне, незадовільний рівень 
знань студентів тих років з історії філософії в Україні.  

Прикметним є вже відзначене [30; 31] протистав-
лення як цими науковцями, так і їхніми колегами з Ін-
ституту філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР атмосфе-
ри в ньому і вітчизняному науковому і суспільно-
політичному житті 60-х – 80-х років ХХ ст. на загал. 
Спроби відтворити їхні автобіографії позначені спіль-
ною причетністю їхніх індивідуальних голосів пам'яті до 
наявного тоді в цьому інституті, за визначеннями 
М. Поповича і С. Пролєєва, "іншого світу" – "київського 
мисленнєвого середовища" як, на думку С. Кримського, 
справжнього філософського середовища з вільною 
творчою і веселою атмосферою, або ж, за високосим-
волічним узагальненням В. Горського, "острова щастя". 
Зазначаючи, що хоч після 1972 р. в інституті "дуже по-
силився контроль з боку наглядових органів і спецс-
лужб", а "кожен п'ятий" у ньому, за словами його ж 
"старших колег", "був стукач", Є. Головаха наголосив, 
що "домінантою" цього закладу "залишався, попри все, 
дух свободи". Якщо А. Горак прямо визнала інститут за 
блимаючий вогник, який світив у наймряковинніші пері-
оди мракобісся, то В. Табачковський одним із перших 
удався до філософського аналізу "етосу" Київської фі-
лософської школи як "справді творчого співтовариства", 

яке "не змогли знищити будь-які зміни політичної й 
ідеологічної кон'юнктури". Один із чільних нонконфор-
мних підрозділів цього інституту, відділ історії філосо-
фії України, став у 60-х роках ХХ ст. яскравим підтве-
рдженням демократичних змін у вітчизняних освіті і 
науці епохи хрущовської "відлиги", зокрема відходу 
від, за словами Є. Головахи, традиційного розгляду 
українських філософів саме як "адапторів" марксист-
ських ідей до реалій УРСР.  

Однією з головних прикмет аналізованих у цій статті 
інтерв'ю є значна увага їх авторів до особистісного на-
чала в діяльності як самого інституту, так і відділу істо-
рії філософії в Україні за всієї його історії: від новозас-
нованого відділу історії філософської та суспільно-
політичної думки на Україні (1946–1962) під орудою 
М. Новикова (1946–1953), І. Головахи (1953–1954) та 
Д. Острянина (1954–1962) до сучасного відділу історії 
філософії України (1989 – донині) під керівництвом 
В. Нічик (1990–1996), В. Лісового (1997–2009) та 
С. Йосипенка (з 2010). Цікаво те, що як С. Кримський і 
В. Горський, так і Є. Головаха, М. Кашуба і Я. Стратій, 
звернули у своїх інтерв'ю суттєву увагу на історію відді-
лу саме за директорства в інституті Д. Острянина 
(1952–1962), П. Копніна (1962–1968) і В. Шинкарука 
(1968–2001). Пригадуючи різні аспекти діяльності відді-
лу в ці роки як відділу історії філософської та соціоло-
гічної думки на Україні на чолі з В. Євдокименком 
(1963–1972) і П. Манзенком (1972–1983), а в 1984–
1986 рр. – як секторів домарксистської філософії на 
Україні та історії марксистсько-ленінської філософії в 
Українській РСР під орудою, відповідно, В. Нічик і 
П. Манзенка, інтерв'юйовані вчені висвітлили чимало 
невідомих і, власне, непублічних її моментів. Згадаємо 
серед них такі, як: замовчуване протистояння очільни-
ків відділу та репресії влади УРСР проти нього; оцінки 
колег з відділу і керівників інституту, включно з їхнім 
особистим життям; розгляд перипетій у постановці 
дослідницьких проблем та отриманні здобутків, як, 
наприклад, наукове конкурування, цензурні утиски, 
залежність науковців цього й інших відділів від керів-
ництва інституту й органів влади.  

Протиставляючи, як і Є. Головаха, етапи директору-
вання Д. Острянина і П. Копніна, який "був прогресив-
ною людиною, зорієнтованою на щось нове й конструк-
тивне", та "вважав, що треба піднімати філософські 
дослідження на новий рівень", С. Кримський і В. Горсь-
кий відзначили його виняткову роль у формуванні "в 
інституті, та й в Україні загалом, справжнього філософ-
ського середовища" та системному розгортанні низки 
науково-дослідних проєктів з вивчення історії філософії 
України. Звертаючи в інтерв'ю Ю. Завгородньому, і 
особливо у своїх спогадах 90-х років ХХ ст. та в інтер-
в'ю Т. Чайці, найбільшу, порівняно з іншими інтерв'юйо-
ваними, увагу на те, як відділ історії філософії в Україні 
за його активної участі розпочав, за його словами, ви-
вчення впритул історії української філософії 20-х –  
30-х років ХХ ст. "з легкої руки Копніна", В. Горський 
відзначив важливу роль у цьому процесі, крім 
В. Євдокименка, І. Іваньо, В. Губенка, В. Роменця й 
Є. Пронюка, передусім уже не раз згаданого вище 
М. Юшманова та його спогадів. Відзначаючи його "дуже 
цікаву фігуру", про яку "є сенс розповісти окремо", він 
порівняв його долю, яка "склалась доволі трагічно", з 
долею "усієї філософії радянського періоду". Згадуючи 
про плідну наукову роботу М. Юшманова у відділі за 
дієвого сприяння його колег, завдяки чому він спромігся 
захистити кандидатську і докторську дисертації, 
В. Горський згадав про "гримасу долі", а саме про опо-
нування М. Юшманову на захисті другої з них М. Мітіна 



~ 10 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

як одного з чільних ініціаторів "гоніння на філософів" в 
СРСР у 30-х роках ХХ ст., який був вимушений визнати 
цінність доробку М. Юшманова і засудити як несправе-
дливе його репресування.  

Водночас він проілюстрував дихотомію в оцінюванні 
епохи сталінізму її жертвами на прикладі критичного 
ставлення до М. Юшманова репресованого, як і він, 
філософа УРСР Я. Блудова, який "сам пройшов всі 
кола пекла по повній програмі" та "до кінця життя так і 
не змінив своїх поглядів" і вважав своїх репресованих 
колег-філософів з ВУАМЛІН за "ворогів народу, агентів 
кулацтва і гідних усілякого засудження". Розглядаючи 
постать Я. Блудова як "своєрідний відгомін пристрас-
тей", які вирували протягом "періоду тих самих філо-
софських дискусій", зокрема його "вкрай обурливу реа-
кцію" на одну з перших розвідок М. Юшманова на цю 
тему як "здіймання на щит" "юринців, демчуків" та інших 
"ворогів народу", В. Горський зазначив, що як публікації 
та усні спогади М. Юшманова, так і спогади й студії йо-
го колег, зокрема того ж Я. Блудова як "не останньої 
фігури на філософській ниві" в УРСР, були "в нашій 
роботі неоціненною підмогою" і, власне, першоджере-
лом. Осмислюючи в інтерв'ю Т. Чайці низку чільних по-
статей "українських філософів початку 20-х – кінця  
30-х років", а саме діячів "філософського фронту" УРСР 
– академіків ВУАН С. Семковського, В. Юринця і 
П. Демчука як "цілу хвилю" та "окрему історію існування 
нашого інституту в довоєнний період" і, власне, "те по-
коління, яким ми, історики української філософії, зараз 
впритул мали б зайнятись", він висвітлив перипетії ви-
ходу у світ однієї з перших колективних монографій на 
цю тему – присвяченої сторіччю з дня народження 
В. Леніна праці "Торжество ленинских философских 
идей на Украине" (1969).  

Згадуючи про спільну роботу відділу над цим проєк-
том у 1965–1969 рр., він указав на пов'язаний із ним 
явний симптом переходу від "теплих 60-х" до "жорстко-
го періоду 70-х", чи "початку брежнєвського періоду", – 
звільнення з відділу та інституту В. Губенка за його за-
вуальований виступ у цій праці проти "перетворення на 
догму" вчення В. Леніна як таке, що передувало репре-
сіям 1972 р. "гоніння нижчого чину" і, по суті, "першу 
ластівку" закінчення "копнінського періоду". Відгортаю-
чи завісу над методами й підходами роботи над цією 
тематикою у контексті висвітлення подробиць життєво-
го і наукового шляхів згаданих чільних діячів "філософ-
ського фронту" УРСР, між іншим, їх спільної участі в 
сумнозвісному "філософському диспуті" – Республікан-
ській нараді марксистсько-ленінських науково-дослід-
них установ у Харкові (1930), В. Горський засвідчив 
предметне знайомство зі спадщиною С. Семковського, 
В. Юринця і П. Демчука, зокрема з докладно вивченими 
нами в монографії [2] публікаціями другого з них із фе-
номенології й естетики та підсумковим збірником статей 
"Розклад сучасної буржуазної філософії" (1931) остан-
нього. Визнаючи 20-ті – 30-ті роки ХХ ст. за період "ста-
новлення сталінської жорсткої системи розуміння філо-
софії" з огляду не лише на відомі йому публікації мате-
ріалів цієї й низки інших філософських дискусій тих ро-
ків, але й частково збережені спогади М. Юшманова, 
Я. Блудова та низки їхніх сучасників, він водночас ви-
знав його за "період філософських шукань" і так з'ясу-
вав його зміст: "Розумієш, ці люди щиро прагнули пере-
осмислити досвід філософії з погляду ідей марксизму, 
якому вони були суб'єктивно віддані, і в процесі цієї дис-
кусії, пошуків іноді виникали й цікаві, гідні аналізу позиції, 
які були цілком у межах філософії як строгої наукової 
теорії. Так ось, у 60-ті роки, якраз за часів Копніна, ми 
займались цією історією й таким аналізом" [9, с. 87]. 

Докладно спиняючись у своєму інтерв'ю на висвіт-
ленні "атмосфери" в українській філософії кінця 40-х – 
початку 50-х років ХХ ст., зокрема вказуючи, що її хара-
ктерною ознакою було те, що всі найвпливовіші посади 
зазвичай обіймали вихідці з центральних органів партії, 
зокрема покарані "засланням на науку", а перша з ідей, 
якими вона "була обтяжена на той час", полягала в то-
му, "щоб нікого не репресували", для чого тоді "потріб-
но було виявляти величезну обережність", молодший 
колега В. Горського Є. Головаха вдався до оцінки поко-
ління своїх батьків. Визнаючи, що вони "не любили зга-
дувати нічого", бо "пережили найстрашніші часи", "на-
родилися в часи Жовтневої революції, пройшли всі ре-
пресії, голод, страшну війну", він провів межу між, з од-
ного боку, ними і водночас "дивною людиною професо-
ром Юшмановим" та, з іншого, докторами філософсь-
ких наук "Єневичем і Москаленком" у повоєнному Києві 
як "своєрідними інквізиторами у філософії". Згадуючи, 
як і В. Горський, про історію філософських установ 
УРСР 20-х – 30-х років ХХ ст., наприклад про ІЧП при 
ВУЦВК та про "червону професуру", зокрема "фахівців, 
які знали світову філософію й отримали справжню осві-
ту", він, цілком суголосно В. Горському, С. Кримському і 
В. Шинкаруку [28], підкреслив, що заснування Інституту 
філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР, який з 30-х до 
1946-го року включно "існував на папері" "без жодного 
співробітника", було, власне, продовженням обірваної 
сталінським режимом інституціоналізації вітчизняної 
національної філософської традиції епохи "Розстріля-
ного Відродження".  

Показово, що саме творці Київської філософської 
школи В. Шинкарук і В. Горський доволі предметно ак-
туалізували цю тему, як і загалом проблему спадковості 
поколінь у вітчизняній філософії ХХ ст., у своїх спога-
дах ще в 90-х роках ХХ ст. Констатуючи фактично пе-
реривання цієї наступності внаслідок "репресій і втрат 
за сталінських часів", зокрема визнаючи за повоєнний 
центр філософського життя в УРСР історико-філо-
софський факультет Київського державного університе-
ту, В. Шинкарук вказав: "Коли 1936 року гуманітарні 
інститути, що до того часу входили до Всеукраїнської 
асоціації марксистсько-ленінських науково-дослідних 
інститутів (ВУАМЛІН), зокрема й Інститут філософії, 
вливалися в АН України, то від Інституту філософії за-
лишилися "ріжки та ніжки" – практично всі його наукові 
кадри були репресовані. Відновився він лише в 
1946 році й впродовж тривалого часу не мав можливос-
ті для розвитку. На початок "відлиги" в його складі був 
лише один доктор філософських наук, сам директор 
Інституту (Д. Х. Острянин)" [28, с. 8–9]. Докладніше зу-
пиняючись на розгляді цього питання у спогадах, прис-
вячених п'ятдесятиріччю з дня заснування Інституту 
філософії ім. Г. Сковороди НАН України, на той час 
завідувач кафедри філософії та релігієзнавства 
НаУКМА В. Горський визнав за "неоднозначну" дату 
цього ювілею й піддав її критиці з огляду на тему історії 
вітчизняної інституційної академічної філософії.  

Порушуючи питання датування "історії академічного 
осередку", який і "координував дослідження у галузі 
філософії, які відбувалися в Україні", він зауважив: 
"Можна відлік цієї історії вести з 1920 року, коли при 
історико-філологічному відділі АН України було створе-
но Комісію з вивчення громадських течій в Україні, де 
вели також і філософські дослідження. Можна – з 1922 
чи 1925 року, коли при соціально-економічному відділі 
Академії наук почав працювати семінар з вивчення сус-
пільного життя (1922), через три роки перейменований 
на семінар із соціальної філософії (1925). Такою датою 
можна вважати й 1926 р., коли при Академії наук було 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 11 ~ 

 

 

створено Київську науково-дослідну кафедру марксиз-
му-ленінізму. Щоправда, академічним осередкам, що 
здійснювали дослідження у галузі філософії, протисто-
яли більш могутні позаакадемічні центри, які об'єднува-
лися у Всеукраїнську асоціацію марксистсько-ленінсь-
ких науково-дослідних інститутів (ВУАМЛІН). Серед них 
був і Інститут філософії" [10, с. 24–25]. Згадуючи про 
входження зазначених інститутів до складу відділення 
суспільних наук ВУАН у Києві, на яке в 1937 р. було 
перетворено на ВУАМЛІН, В. Горський описав, як це не 
менш показово зробив у своєму інтерв'ю ще один сві-
док оповідей М. Юшманова про ці події Є. Головаха, 
парадоксальну ситуацію зі згаданим інститутом: хоча 
"жодних офіційних ухвал про його закриття не було", він 
таки "сам" "припинив своє існування" внаслідок ув'яз-
нення НКВС його "останнього співпрацівника".  

Стверджуючи, що "інституційне філософування" у 
системі АН УРСР з середини 30-х років ХХ ст. "загалом 
припинилося" і що "трагічний підсумок" передісторії 
вітчизняної інституційної академічної філософії в 
1937 р. був, з його погляду, цілком логічним з огляду на 
насаджуване ВКП(б) офіційне розуміння сутності і зна-
чення філософії, В. Горський підкреслив, що потреба в 
розвитку останнього для обґрунтування офіційної ідео-
логії СРСР стала, у свою чергу, підставою для відкрит-
тя у 1946 р. Інституту філософії ім. Г. Сковороди  
АН УРСР. Указуючи на чергову парадоксальність ситу-
ації, коли філософії в УРСР було наказано жити в умо-
вах, які виключали можливість нормального філософ-
ського мислення, але в яких, проте, "українська акаде-
мічна філософія" все-таки "вижила", він визнав визна-
ченість "неоднозначністю ситуації", у якій опинилася 
філософія в УРСР кінця 20-х – 30-х років ХХ ст., "умов її 
існування" принаймні протягом двох наступних десяти-
літь, коли вже було відкрито цей інститут. Оцінюючи, як 
і С. Кримський, покоління своїх викладачів у виші та 
перших керівників в інституті як "стару гвардію", зокре-
ма зараховуючи до них "тямущого спеціаліста", але 
"дивакуватого такого, не від світу цього і все не в лад" 
М. Юшманова, і М. Шлєпакова як учених, хто "якось 
скуштував плодів домарксистської філософії і дорадян-
ського способу життя", та критичніше оцінених нею 
Ф. Єневича та Д. Острянина, колега і перевесниця 
В. Горського А. Горак, що цікаво, доволі діалектично 
визнала своє покоління філософів-шістдесятників за 
"продовження, навіть у формі заперечення", генерації 
цих її "попередників".  

Проводячи паралель між "звертанням до діяльного 
начала в людині в шістдесяті роки" творців Київської 
філософської школи, зокрема В. Іванова й ін., та пере-
дуючим йому таким звертанням "під час національного 
відродження" 20-х років ХХ ст. В. Юринця, зокрема уза-
лежнюючи їхні спроби "зорієнтуватись на людиноцент-
ровану онтологію", в тому числі від високої оцінки 
В. Юринцем "романтичного вітаїзму" і концепції "фаус-
тівської людини" М. Хвильового, В. Табачковський, у 
власну чергу, генетично пов'язав у нарисах [24] перше 
та друге, або "розстріляне" і "не розстріляне", філософ-
ські відродження 20-х та 60-х років ХХ ст. в УРСР.  

На наш погляд, наявні в спогадах творців Київської 
філософської школи спроби їх узалежнення як важли-
вих чинників ідейно-світоглядного визначення вітчизня-
ного культуро-, націо- і державотворення в ХХ ст. ма-
ють слушність. Думка О. Роджеро, що філософам-
шістдесятникам СРСР дозволяли жити й існувати у фі-
лософії уявлення, і надія на подолання "традиції догми 
та косності", на звільнення від вульгаризації настанов 
учення К. Маркса і здійснення "певної "конвергенції" 
ідей автентичного марксизму з проблематикою після-

марксової західної філософської думки, визначає, на 
наш погляд, продовження ними європейського вектора 
у філософії УРСР 20-х – 30-х років ХХ ст., передусім 
досліджених нами [2] культурфілософських пошуків 
вихованців Віденського університету, чільних аполо-
гетів А. Деборіна в УРСР – антимеханістів-"діалектиків" 
В. Юринця та П. Демчука. 

Безумовне успадкування їхнього антитоталітарист-
ського – хоч підцензурного, але ж виразно неомаркси-
стського дискурсу творцями Київської філософської 
школи, зокрема ґрунтовна спроба юринцезнавця УРСР 
І. Іваньо осмислити й розвинути у працях 60-х –  
80-х років ХХ ст. антисталінську культурфілософську 
концепцію В. Юринця про "тип соціалістичної культури", 
надалі потребують докладного фахового вивчення. Йо-
го вимушена в ті роки підцензурність не дала дослідни-
кам згаданої школи вийти у своїх студіях на цю тему 
поза межі фрагментарних висвітлень її окремих – до-
зволених для розгляду – аспектів, тоді як у незалежній 
Україні проблема еволюції філософських засад україн-
ського націонал-комунізму епохи "Розстріляного Відро-
дження" у науковому пошуку філософів-шістдесятників 
УРСР здобулась на окремі спроби її оцінки саме в дос-
лідженій у цій статті мемуаристиці творців згаданої 
школи. Їхня дієва спроба "розхитування жорсткої схеми 
ленінсько-сталінського образу марксистської філософії" 
в УРСР з позиції "автентичного марксизму", чи "маркси-
стського фундаменталізму", засвідчена в спогадах 
В. Горського, яку надихали, зокрема, й євромарксистсь-
кі ідеї В. Юринця і П. Демчука, знайшла яскраве вира-
ження у студіях учених з двох найнонконформніших 
дисидентських відділів Інституту філософії АН УРСР – 
історії філософії України та логіки і методології науки, 
В. Горського, І. Іваньо, В. Табачковського, М. Роженка, 
С. Кримського та ін.  

Висновок. Виходячи з підсумків виконаного нами в 
монографії [2] та в низці циклів статей комплексного 
аналізу "філософського фронту" УРСР епохи "Розстрі-
ляного Відродження", переважно культурфілософських 
ідей та вчень його чільних діячів В. Юринця, П. Демчука 
й групи їхніх колег-філософів, на основі масиву дослі-
джень їхньої наукової спадщини у 60-х – 90-х роках 
ХХ ст. творцями Київської філософської школи, ми вда-
лись у цій статті до розгляду їхніх інтерв'ю, що вперше 
розкривають непідцензурним чином історію цих студій, 
як до альтернативних джерел історико-філософського 
пошуку. Виконані в межах перших вітчизняних проєктів 
усної історії філософів Т. Чайки, І. Голубович та Студе-
нтського товариства усної історії філософії вже в неза-
лежній Україні, ці автобіографічні відтворення-спогади 
поділені на три умовні регіонально-міські кола: центра-
льноукраїнське, західноукраїнське та південноукраїнсь-
ке, – з їх центрами, відповідно, у Києві, Львові й Одесі, і 
спільно розкривають погляд своїх авторів на специфіку 
розвитку вітчизняних філософських освіти і науки в 
УРСР другої половини ХХ ст. Інтерв'ю діячів Київської 
філософської школи В. Горського, Є. Головахи і 
С. Кримського, як і спогади їхніх колег В. Шинкарука, 
А. Горак та В. Табачковського, представляють перше із 
цих кіл, уміщуючи цікаві маловідомі свідчення про об-
ставини вивчення ними та їхніми співробітниками з цьо-
го інституту, здебільшого відділу історії філософії Укра-
їни, наукової спадщини знищених сталінським режимом 
філософів УРСР.  

Усні спогади та мемуаристика цих науковців – пред-
ставників покоління філософів-шістдесятників УРСР, які 
спільно вдались до спроби верифікування "канонізова-
ного образу марксизму" в другій половині ХХ ст., за 
хрущовської відлиги" і неосталіністського "застою", сут-



~ 12 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

тєво коригують офіційне бачення радянською й, багато 
в чому, пострадянською історико-філософською дум-
кою місця й ролі "філософського фронту" УРСР у про-
цесі інституціоналізування вітчизняної національної 
філософської традиції. Його основний – радянський – 
трагічний і суперечливий період, представлений част-
ково дослідженою ними спадщиною репресованих ста-
лінізмом філософів УРСР, професорів філософії 
В. Юринця, П. Демчука і їхніх колег, як і діяльністю фі-
лософських установ УРСР – прямих попередників Ін-
ституту філософії ім. Г. Сковороди АН УРСР і самої 
Київської філософської школи, був, на наш погляд, пе-
ршим етапом розвинутої згодом цією школою в пост-
сталінському УРСР відповідної інституціоналізації. За 
спогадами В. Горського, Є. Головахи, А. Горак та їхніх 
колег, значну, хоча й доволі контраверсійну роль у їх 
фаховому становленні відіграла "стара гвардія", а саме 
реабілітовані філософи УРСР, зокрема М. Юшманов як 
один із чільних дослідників зазначеного першого етапу. 
Осмислення його життєвого досвіду, як і досвіду поко-
ління власних батьків та дитинства в сталінському 
СРСР, цими вченими у контексті переоцінки місця й 
ролі згаданого інституту в науковій реабілітації вітчиз-
няної філософської думки 20-х – 30-х років ХХ ст. за-
свідчило потребу вивчення варіативного позиціонуван-
ня ними як її організаційно-ідейного спадкоємця і на-
ступника саме Київської філософської школи.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Вдовиченко Г. В. Історія Київської філософської школи в усних 
спогадах її творців: студії з історії філософії та культури Київської Русі / 
Г. В. Вдовиченко // Гуманітарно-релігієзнавчий вісник "Софія". – № 1 
(17). – 2021. – С. 25–32.  

2. Вдовиченко Г. В. Культурфілософська спадщина філософів 
УРСР епохи "Розстріляного Відродження" : монографія / Г. В. Вдовиче-
нко. – К. : ВПЦ "Київський університет", 2015. – 511 с.  

3. Вдовиченко Г. В. Культурфілософська спадщина філософів 
УРСР 20-х – 30-х рр. ХХ ст. у оцінках дослідників / Г. В. Вдовиченко // 
Політологічний вісник : зб. наук. праць. – К. : ВАДЕКС, 2013. – Вип. 71. – 
С. 32–43.  

4. Вдовиченко Г. В. Сучасна культурологія перед викликом гло-
бальних проблем (Розділ 6) / Г. В. Вдовиченко // Культурологія : підру-
чн. для студ. вищ. навч. закл. / Г. В. Вдовиченко та ін. ; за ред. 
А. Є. Конверського. – Харків : Фоліо, 2013. – С. 777–863.  

5. Вілен Горський: дотики, смисли, споглядання: зб. наук. праць / 
за ред. М. Л. Ткачук ; упоряд. М. Л. Ткачук, Л. Д. Архипова. – К. : Аграр 
Медіа Груп, 2011. – 387 с.  

6. Головаха Є. Суб'єктивний погляд на українську філософію (Ро-
змова із Ксенією Зборовською, Аміною Кхелуфі та Всеволодом Хомою) 
/ Євген Головаха // Sententiae. – 2017. – №1 (XXXVI). – C. 173–214. 

7. Голубович І. Усна історія філософії та усна історія філософів у 
соціокультурному та інтелектуальному контекстах / Інна Голубович // 
Філософська думка. – 2019. – № 6. – С. 105–114.  

8. Горак А. Сорок сороков / Анна Горак. – К. : Стилос, 2009. – 
365 с.  

9. Горский В. Я прожил счастливую жизнь (Цикл интервью 
Т. А. Чайки) / В. С. Горский, Т. А. Чайка. – К. : Изд. дом Дмитрия Бураго, 
2014. – 176 с.  

10.  Горський В. Дещо про історію з історією філософії (суб'єктивні 
міркування з приводу ювілею) / Вілен Горський // Філософська думка. – 
1998. – № 4–6. – С. 23–41.  

11.  Йосипенко С. "Більше ніж інтерв'ю". Огляд тематичного блоку 
"Усна історія філософії" часопису "Філософська думка" / Сергій Йосипе-
нко // Sententiae. – 2019. – № 2 (ХХXVIII). – С. 86–97. 

12.  Йосипенко С. Відділ історії філософії України: від філософів 
Давньої України до сьогодення / Сергій Йосипенко // Філософська дум-
ка. – 2016. – № 6. – С. 34–37.  

13.  Йосипенко С. Історія філософії України як галузь наукового 
дослідження і академічна дисципліна в 1950–2000 роках / Сергій Йоси-
пенко, Олена Вдовина, Микола Симчич // Sententiae. – 2011. – № 2 
(ХХV). – С. 108–119. 

14.  Йосипенко С. Усна історія філософії: письмовий формат. Кру-
глий стіл "Філософської думки" / Сергій Йосипенко, Ксенія Зборовська // 
Філософська думка. – 2019. – № 4. – С. 6–52.  

15.  Кашуба М. "Філософія – це квітка, яка розцвітає на тлі епохи" 
(Розмова з Павлом Бартусяком, Володимиром Олінкевичем і Олесею 
Смолінською) / Марія Кашуба // Sententiae. – 2017. – № 2 (XXXVI). – 
C. 154–170.  

16.  Конверський А. Філософська думка у Київському університеті / 
А. Є. Конверський, І. В. Бичко, І. В. Огородник. – К. : Центр навчальної 
літератури, 2005. – 336 с.  

17.  Крымский С. Б. Сергей Крымский: Наш разговор длиною в 
жизнь (Цикл интервью Т. А. Чайки) / С. Б. Крымский, Т. А. Чайка. – К. : 
Изд. дом Дмитрия Бураго, 2012. – 436 с.  

18.  Кхелуфі А. Науковий семінар студентського товариства усної 
історії філософії / Аміна Кхелуфі // Sententiae. – 2019. – № 2 (XXXVIII). – 
C. 215–218.  

19.  Роджеро А. Из истории советской философии 60–70-х годов : 
у 2 ч. / А. Роджеро // Докса. – 2017. – Вип. 2. – С. 202–222. – Часть 2. 

20.  Роженко М. Трагедія академіка Володимира Юринця (Штрихи 
до історії української філософії радянської доби) / Микола Роженко. – К. : 
Український Центр духовної культури, 1996. – 192 с.  

21.  Секундант С. Історія філософії як покликання : у 2 ч.. Частина І. 
"У шкільні роки я вважав, що сенс життя – написати добру гумористичну 
книжку" (Розмова із І. Ореховим, К. Устименко і М. Шевчук) / Сергій 
Секундант // Sententiae. – 2019. – № 2 (XXXVIIІ) – C. 165–200.  

22.  Сімороз О. Необхідність рефлексії в усній історії філософії / 
Ольга Сімороз // Філософська думка. – 2019. – № 4. – С. 53–66. 

23.  Стратій Я. Українська філософія на зламі епох (Розмова зі 
Ксенією Зборовською, Геннадієм Зінченком і Софією Дмитренко) / Яро-
слава Стратій // Sententiae. – 2018. – № 1 (XXXVII). – C. 183–217.  

24.  Табачковський В. У пошуках невтраченого часу (Нариси про 
творчу спадщину українських філософів-шістдесятників) / Віталій Таба-
чковський. – К. : ПАРАПАН, 2002. – 300 с.  

25.  Чайка Т. Доторк. Презентація проєкту "Усні історії філософів" / 
Тетяна Чайка // Філософська думка. – 2009. – № 3. – С. 140–145.  

26.  Чайка Т. Побачення з Петром Йолоном / Тетяна Чайка // Філо-
софська думка. – 2019. – № 2. – С. 97–112.  

27.  Шеремета О. Радянські дослідження філософської думки Ук-
раїни: ідеологічний та адміністративний контекст дослідницьких стратегій 
/ Оксана Шеремета // Філософська думка. – 2013. – № 1. – С. 90–102.  

28.  Шинкарук В. "Хрущовська відлига" і нові тенденції в дослі-
дженнях Інституту філософії АН України в 1960-х роках / Володимир 
Шинкарук // Філософська думка. – 1998. – № 4–6. – С. 5–22.  

29.  Юшманов М. Історія філософських установ на Україні в період 
1920 – 1966 рр. / М. З. Юшманов // Розвиток філософії в Українській 
РСР / ред. кол.: В. Ю. Євдокименко, В. О. Василенко, П. І. Гаврилюк та 
ін. – К. : Наукова думка, 1968. – С. 487–524.  

30.  Vdovychenko H. Personal Dimensions of the Kyiv Philosophical 
School and its Images through the Voices of Memory [Electronic resource] / 
H. Vdovychenko // Future Human Image. – 2020. – Vol. 14. – P. 90–101. – 
Mode of access : https://doi.org/10.29202/fhi/14/11  

31.  Vdovychenko H. Socio-Political Image of the Kyiv Philosophical 
School: from Internal Resistance to Open Attitude [Electronic resource] /  
H. Vdovychenko // Ukrainian Policymaker. – 2020. – Vol. 7. – P. 83–96. – 
Mode of access : https://doi.org/10.29202/up/7/10  

 
REFERENCES 

1. Vdovychenko, H. V. (2021). Istorija Kyjivskoyi filosofskoji shkoly v 
ysnych spogadach jiji tvortsiv: studii z istoriji filosofiji ta kyltyry Kyjivskoji Rysi 
[History of the Kyiv Philosophical School in the Oral Recollections of Its 
Creators: Studies in the History of Philosophy and Culture of Kyivan Rus]. 
Sophia, issue 1(17), 25–32. 

2. Vdovychenko, H. V. (2015). Kulturfilosofska spadshyna filosofiv 
USRR epochy "Rozstryilanogo Vidrodzhennya": monografiya [The philoso-
phy of culture heritage of the Shooted Renaissance's philosophers of the 
Ukrainian SSR: monograph]. Kyiv, Kyivskiy universitet.  

3. Vdovychenko, H. V. (2013). Kulturfilosofska spadshyna filosofiv 
USRR 20-h – 30-h rr. ХХ st. v ozinkach doslidnykiv [Cultural and philosophi-
cal heritage of the philosophers of the Ukrainian SSR in the 1920s – 1930-s 
in the assessments of researchers]. Politilogichnyi visnyk: Zbirnyk 
naykovych prats, issue 71, 32–43. 

4. Vdovychenko, H. V. (2013). Rozdyl 6. Sychasnya kulturologya pered 
vyklykom globalnych problem. Kulturologya: pidrychnyk dlya studentyv 
vyshchych navchalnych zakladyv [Chapter 6. Modern culturology before the 
challenge of global problems. Culturology: Textbook for higher education], 
Kharkiv, Folio.  

5. Vilen Gorskyi: dotyky, smysly, spoglyadyannya: zbirnyk naykovych 
prats (2011). [Vilen Horskyi: touches, meanings, contemplations: collection 
of scientific works]. Kyiv, Agrar Media Group.  

6. Golovakha, Ye. (2017). Subjektyvnyi poglyad na ukrainsky filosofiju 
(Rozmova z Ksenijeju Zborovskojy, Aminoju Khelufi ta Vsevolodom Khomo-
ju) [Subjective view of Ukrainian philosophy (Conversayion with Xenija 
Zborovska, Amina Khelufi and Vsevolod Khoma)]. Sententiae, 1 (XXXVI), 
173–214. 

7. Golybovych, I. (2019). Usna istoryja filosofii ta usna istoryja filosofiv y 
socioculturnomy ta intelektyalnomy konekstach [Oral history of philosophy 
and oral history of philosophers in socio-cultural and intellectual contexts]. 
Filosofska Dumka, 6, 105–114.  

8. Horak, H. (2009). Sorok sorokov [Forty forties]. Kyiv, Stylos.  
9. Horskyi, V. (2014). Jya prozhyl shchaslyvyju zhizn (Tsykl intervju 

Tatjany Chayki) [I lived a happy life (T. A. Chayka Interview Cycle)]. Kyiv, 
Izdatelskyij dom Dmytrija Byrago.  

10. Horskyi, V. (1998). Deshcho pro istoriju z istorijeju filosofii (sybjek-
tyvni mirkyvannya z pryvody juvileju) [Something about history with the 
history of philosophy (subjective considerations about the anniversary)], 
Filosofska Dumka, 4–6, 23–41.  

11. Yosypenko, S. (2019). "Bilshe nizh intervju". Oglyad tematychnogo 
bloky "Usna istoryja filosofiji" chasopysy "Filosofska dymka" ["More than an 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 13 ~ 

 

 

interview". The review of a special issue The Oral History of Philosophy in 
Filosofska Dumka journal]. Sententiae, 2 (ХХXVIII), 86–97. 

12. Yosypenko, S. (2016). Viddil istoriji filosofiji Ukrajiny: vid filosofiv 
davnyoji Ukrajiny do syogodennya [Department of History of Philosophy of 
Ukraine: from ancient Ukraine to modern philosophers]. Filosofska Dumka, 
6, 34–37. 

13. Yosypenko, S., Vdovyna, O., Symchych, M. (2011). Istoryja filosofii 
Ukrajiny jak galyz naykovogo doslydzhenya i akademychna dystsyplyna v 
1950–2000 rokach [History of Ukrainian philosophy as a sphere of research 
and academic discipline in 1950–2000]. Sententiae, 2 (ХХV), 108–119. 

14. Yosypenko, S., Zborovska, X. (2019). Usna istoryja filosofiji: 
pysmovyi format [Oral history of philosophy: written format]. Filosofska 
Dumka, 4, 6–52.  

15. Kashuba, M. (2017). "Filosofija – tse kvitka, jaka rozcvitaje na tli 
epochy" (Rozmova z Pavlom Bartysyakom, Volodymyrom Olynkevychem i 
Oleseju Smolinskoju) ["Philosophy is a flower blooming against a back-
ground of an epoch" (Conversation with Pavlo Bartusiak, Volodymyr 
Olinkevych and Olesia Smolinska)]. Sententiae, 2 (XXXVI), 154–170.  

16. Konverskyi, A., Bychko, I., Ohorodnyk, I. (2005). Filosofska dumka 
v Kijevskomy universyteti [Phylosophical Thought at Kiev University: History 
and Modernity]. Kyiv, Tsentr navchalnoji literatyry.  

17. Krymskyi, S. (2012). Serhey Krymskyi: Nash razgovor dlinoju v 
zhyzn (Tsykl intervju Tatjany Chayki) [Our conversation as long as life itself 
(T. A. Chayka Interview Cycle)]. Kyiv, Izdatelskyij dom Dmytrija Byrago.  

18. Khelufi, A. (2019). Naukovyj seminar studentskogo tovarystva usnoj 
istoriji filosofiji (Scientific Seminar of the Student Society of Oral History of 
Philosophy). Sententiae, 2 (XXXVIII), 215–218.  

19. Rogero, A. (2017). Iz istoriji sovetskoj filosofii 60–70-h godov (chast 2) 
[From the History of Soviet Philosophy of the 1960s and 1970s (Part 2)]. 
Doksa, 2, 202–222. 

20. Rozhenko, M. (1996). Tragedija academica Volodymyra Yurintsa 
(Shtrychy do istoriji ukrajinskoyi filosofii radyanskoji doby) [The tragedy of 
Academician Volodymyr Yurynets (Touches to the history of Ukrainian 
philosophy of the Soviet era)]. Kuiv, Ykrajinski Tsentr dychovnoji kyltyry.  

21. Secundant, S. (2019). Istorija filosofii jak poklykannya. Chastyna I. 
"U shkilni roky ja vvazhav, sho sens zhyttya – napysaty dobry gumorystych-
ny knyzhky" (Rozmova iz I. Orechovym, K. Ustymenko i M. Shevchyk) [His-
tory of philosophy as a Vocation. Part I. (Conversation with I. Orekhov, 
K. Ustimenko and M. Shevchuk)]. Sententiae, 2 (XXXVIIІ), 165–200.  

22. Symoroz, O. (2019). Neobhydnist refleksiji v usnij istorii filosofii [The 
need for relection in the oral history of philosophy]. Filosofska Dumka, 4, 
53–66.  

23. Stratii, Y. (2018). Ukrajinskya filosofija na zlami epoch (Rozmova z 
Ksenijeju Zborovskoju, Gennadijem Zinchenkom i Sofijeju Dmytrenko) 
[Ukrainian Philosophy on the Fracture of Epoch (Conversation with Ksenia 
Zborovska, Gennady Zinchenko and Sophia Dmitrenko)]. Sententiae, 1 
(XXXVII), 183–217.  

24. Tabachkovskyi, V. (2002). V poshykach nevtrachenogo chasy 
(Narysy pro tvorchy spadschyny ukrajinskych filosofiv-shistdysyatnykiv) [In 
Search of Non-Wasted Time. Essays on the Creative Heritage of the Ukrain-
ian Philosophers of the Sixties]. Kyiv: Vydavnytstvo PARAPAN. 

25. Chayka, T. (2009). Dotork. Prezentaciya proekty "Usni istoriji filoso-
fiv" [The Touching. The Presentation of the Project "The Philosophers' Oral 
Histories"]. Filosofska Dumka, 3, 140–145.  

26. Chayka, T. (2019). Pobachennya z Petrom Yolonom [Date with Pet-
ro Yolon]. Filosofska Dumka, 2, 97–112.  

27. Sheremeta, O. (2013). Radyanskyi doslidjennya filosofskoyi dymky 
Ukrajiny: ideologichnyi ta administrativnyi kontekst doclidnytskych strategij 
[Soviet investigations of the philosophic thought of Ukraine: ideological and 
administrative context of research strategies]. Filosofska Dumka, 1, 90–102.  

28. Shynkaruk, V. (1998). "Khrushchyovskya vidlyga" i novi tendentsii v 
doslidgennyach Instytyty Filosofii Akademiji nauk Ukrajiny v 1960-h rokah 
["Khrushchev Thaw" and New Trends in Research of the Institute of Philos-
ophy of the Academy of Sciences of Ukraine in the 1960s.]. Filosofska 
Dumka, 4–6, 5–22.  

29. Yushmanov, M. (1968) Istorijya filosofskych ustanov na Ukrajini v 
period 1920–1966 rr. Rozvytok filosofiji v Ukrajinskyij RSR [History of philo-
sophical institutions in Ukraine in the period 1920 – 1966. Development of 
Philosophy in Ukrainian SSR]. Kyiv, Naukova Dumka.  

30. Vdovychenko, H. (2020). Personal Dimensions of the Kyiv Philo-
sophical School and its Images through the Voices of Memory. Future Hu-
man Image, Volume 14, 90–101. Retrieved from https://doi.org/ 
10.29202/fhi/14/11  

31. Vdovychenko, H. (2020). Socio-Political Image of the Kyiv Philo-
sophical School: from Internal Resistance to Open Attitude. Ukrainian Poli-
cymaker, Volume 7, 83–96. Retrieved from https://doi.org/10.29202/up/7/10  

 
Надійшла  до  редколег і ї  11 .0 8 . 21  

 
H. V. Vdovychenko, Doctor of Philosophical Science, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

HISTORY OF THE KYIV PHILOSOPHICAL SCHOOL IN THE ORAL RECOLLECTIONS OF ITS CREATORS  
(THE ERA OF THE EXECUTED RENAISSANCE)  

The article deals with the revival by the Kyiv philosophical school of the second half of the 20th century of the first academic research on the 
history of Ukrainian philosophy, interrupted in the 1930s. These studies were a component of the innovative project of P. Kopnin and V. Shynkaruk 
as the directors of the H. Skovoroda Institute of Philosophy and were carried out in the contradictory conditions of the Khrushchev "thaw" and 
stagnation by the illustrious generation of the philosophers-Sixtiers of the Ukrainian SSR. Their memories were mainly realized in T. Chaika's pro-
ject "The Philosophers' Oral Histories" in the form of autobiographical reconstructions of S. Krymskyi, P. Yolon, V. Horskyi and M. Popovych and 
also in the corresponding reconstructions of their colleagues Y. Golovakha, M. Kashuba and Y. Stratii, carried out by the Student Society of Oral 
History of Philosophy of Taras Shevchenko National University of Kyiv. The study, mainly, of these memories testifies to the general attention of 
these scholars to Ukrainian studies as one of the main vectors of the research work of the mentioned institute in the second half of the 20th century. 
Analysis of their contribution to the study of the history of  Ukrainian philosophy on the basis of the alternative data received from them in this 
projects already in independent Ukraine significantly changes the traditional vision of started by the Kyiv philosophical school in the 1950s cen-
sored study of the "philosophical front" of the Ukrainian SSR during the Executed Renaissance. These interviews with S. Krymskyi, E. Golovakha, 
V. Horskyi, as well as the interviews and memoirs of their colleagues, revealed a little-known problematic interpretation by the creators of the Kyiv 
philosophical school of their place and role in the history of Ukrainian philosophy as the leading heirs of started in the 1920s institutionalization of 
the domestic national philosophical tradition.   

Кey words: the history of Ukrainian philosophy, Kyiv philosophical school, H. S. Skovoroda Institute of Philosophy of the Academy of Sciences of the 
Ukrainian SSR, "The Philosophers' Oral Histories", D. Ostryanin, P. Kopnin, S. Krymskyi, Y. Golovakha, V. Horskyi.    

 
Г. В. Вдовиченко, д-р филос. наук, доц., ст. науч. сотр. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  
ORCID: 0000-0002-8532-7672  

ИСТОРИЯ КИЕВСКОЙ ФИЛОСОФСКОЙ ШКОЛЫ В УСТНЫХ ВОСПОМИНАНИЯХ ЕЁ ТВОРЦОВ  
(ЭПОХА "РАССТРЕЛЯННОГО ВОЗРОЖДЕНИЯ")  

Посвящено возрождению Киевской философской школой второй половины ХХ в. прерванных в 30-х годах ХХ в. первых академиче-
ских исследований по истории философии Украины. Элемент инновационного проекта директоров Института философии им. 
Г. Сковороды АН УССР П. Копнина и В. Шинкарука, они проводились в противоречивых условиях хрущёвской "оттепели" и "застоя" 
прославленным поколением философов-"шестидесятников" УССР. Изучение воспоминаний С. Крымского, П. Йолона, В. Горского и 
М. Поповича, главным образом записанных в проекте Т. Чайки "Устные истории философов", а также соответствующих рекон-
струкций Е. Головахи, М. Кашубы и Я. Стратий, проведенных на базе Студенческого общества устной истории философии Киевского 
национального университета им. Тараса Шевченко, засвидетельствовало общее внимание этих учёных к украиноведческим исследо-
ваниям как одному из главных векторов научно-исследовательской работы этого института во второй половине ХХ в. Исследова-
ние их вклада в изучение истории философии Украины на основе полученных от них в рамках этих проектов уже в независимой Укра-
ине альтернативных данных существенно корригирует традиционное видение начатого Киевской философской школой в 50-х годах 
ХХ ст. подцензурного изучения становления уничтоженного сталинизмом "философского фронта" УССР эпохи "Расстрелянного 
Возрождения". Эти интервью С. Крымского, Е. Головахи, В. Горского, как и интервью и воспоминания их коллег, вместе выявили ма-
лоизвестное проблемное осмысление творцами Киевской философской школы их места и роли в истории украинской философии как 
ведущих наследников начатого в 20-х годах ХХ в. процесса институционализации украинской национальной философской традиции.  

Ключевые слова: история философии Украины, Киевская философская школа, Институт философии им. Г. Сковороды АН УССР, "Устные ис-
тории философов", Д. Острянин, П. Копнин, С. Крымский, Е. Головаха, В. Горский.  

 



~ 14 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 130.2:7.01:316(7.03.0) 
В. С. Гриценко, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

valentynagrytsenko@knu.ua 
 

ЕСТЕТИЧНЕ В СУЧАСНИХ СОЦІОКУЛЬТУРНИХ ПРАКТИКАХ 
 

Присвячено питанню, що належить до фундаментальних проблем філософії людини, а водночас – і філософії ку-
льтури як продукту її духовного поступу. Представлені в сучасній науці окремо розвинутими теоретичними дискур-
сами, у реальності естетичне і культурне перебувають у постійній взаємозалежності, пов'язаної з розвитком їхньої 
спільнородової основи – людського сутнісного ядра. Концепт естетичного, зобов'язаний своєю появою діяльнісному 
підходу до аналізу людської сутності, розумінню естетичного і моральнісного як фундаментальних діяльностей – 
основи та умов людинотворення, потерпає сьогодні від невиправданої редукції. Сформована в лоні філософсько-
антропних універсалій, культурологія, яка мала б стати методологічно розлогою аналітичною платформою, в реа-
льності виявила схильність до фактології, рушивши від смислів до миготіння смислів. Це вплинуло на оптику бачен-
ня естетичного: проєкцією його розгляду стали актуальні художні практики, взяті з позицій художньо-
інструментального формотворення, абстрагованого від визначального людиномотивованого значення. Залишене 
поза кадром, воно прирікає аналіз сучасних художніх реалій на поверхову декларативність, на просту констатацію 
їхньої соціокультурної даності та відмінностей від раніше відомого. Випадаючи з поля зору, саме життя естетично-
го – умова й мірило розвитку людської сутності – робить такі дослідження нездатними до справжньої експертності, 
передусім до визначення справжньої культурної значущості художньо-естетичного явища та перспектив його пода-
льшого існування. Нагальність визнання цієї проблеми та її обов'язкового наступного розв'язання стоїть у низці не-
відкладних завдань культурології на шляху її остаточного утвердження як смислового центру гуманітаристики. 

Ключові слова: естетичне, соціокультурні практики, історична суттєвість періоду, людиномірність, людиномотивоване значен-
ня, екзистенціальний досвід, духовні ніші, Contemporary Art, мікротипії, художній акціонізм. 

 
Постановка проблеми. Соціокультурний простір є 

простором людського життя. Він багатовимірний і дина-
мічний. Усі його елементи пов'язані між собою не лише 
зовнішніми, але насамперед внутрішніми сполучниками, 
чиї вібрації викликані природою людини, що постійно 
"турбує" світ посилами своїх сутнісних потреб. Кожна зі 
складових цієї множинності, виконуючи свої специфічні 
функції, працює на їх реалізацію, залежна у своєму КПД 
від конкретики буття. У цьому багатоголосому й багато-
ликому просторі свою постійну нішу мають художні прак-
тики в усіх їх можливих іпостасях – від класичного, базо-
вого, рівня мистецтва до його пошуково-польових зусиль 
у прагненні відповідати суттєвості певного історичного 
періоду. Це вказує на фундаментальне значення естети-
чного у формуванні та триманні світу людини, засвідчу-
ючи водночас діалектику його розвитку від загальних 
процесів естетичного сприйняття навколишнього до ес-
тетичної визначеності художнього продукту.  

Правильне розуміння цього зв'язку робить знання 
про естетичне і власне художнє взаємозалежними й 
взаємокорисними, що слід ураховувати в їхній аналіти-
ці, отримуючи таким чином інше, відмінне від панівного, 
сутнісно орієнтоване їх бачення. Це вказує на потребу в 
розвитку відповідного дискурсу та перегляді експертних 
препозицій у культурології, якій відчутно бракує систе-
мно-аналітичних досліджень культурних явищ як фігу-
рантів загального процесу людинотворення. Культуро-
логія залишила це полідисциплінарному простору гу-
манітаристики, так і не ставши експертом-інтегратором, 
чого можна було б чекати з огляду на фундаментальні 
засновки її філософської легітимації. Вона не встояла 
перед показним блиском візуальності, підпавши під 
вплив помітного жесту з його претензією на непересіч-
ність та неординарність. Вона зайняла позицію хроніс-
та, що фіксує сучасне художнє бурління, почергово за-
цікавлюючись художніми новаціями у ритмі "це тільки-
но побачили, а інше вже на підході". Зауважимо при 
цьому, що фундаментальний аналіз культурно-художніх 
систем минулого, таких, зокрема, як грецька і римська 
античність, християнська Візантія, західноєвропейський 
Ренесанс тощо, також не є її заслугою, а завдячує зу-
силлям людиноцентрованого мистецтвознавства. Та 
сама фактологічність, до якої тяжіє сучасна культуроло-
гія, тут прямує до людинотворчих джерел, зчитуючи їхні 

знаки в художніх феноменах. У цьому разі все стає на 
свої місця: людина, схоплена в конкретному історично-
му фокусі свого постійного саморозвитку, її сутнісна 
потреба в гармонізації відносин зі світом та продукт її 
реалізації у художній формі – точці максимальної кон-
центрації естетичного в діалектиці його розвитку.  

Сьогодні ж, розглядаючи художні практики в низці 
соціокультурних подій, наділяючи їх соціальними харак-
теристиками та соціумними акцентами, культурологія 
ігнорує цей план бачення, отримуючи відповідний ре-
зультат: жодного уявлення про те, з чим у цьому разі 
вона має справу з погляду загального руху людського 
розвитку. Звідси й неможливість зваженого прогнозу 
щодо їхньої подальшої культурної долі, не кажучи вже 
про умовність їх експертизи "на вході", підлаштованої 
під принцип ризомності – основи постмодерного мисте-
цтва. Відповідно, як несуттєве знімається питання щодо 
сутнісно мотивованого кореня художніх новацій, його 
замінює процедура влаштування кожного нового арте-
факту на строкатій карті актуального мистецтва з на-
ступним формуванням його окремого тематично-
змістового кластера. Урешті, із суми таких кластерів і 
складається уявлення про сучасну естетосферу, спов-
нене сильним присмаком її нестримного динамізму та 
плинності, а таким чином – і відчуття неабиякої цінності 
її штудій, яким вдалося, так би мовити, "зупинити мить". 
Не дивно, що пальму першості тримають тут маніфести 
та анонсовані кредо самих креаторів. Рефлексія на них, 
власне, і формує точкові дискурси, доповнені враження-
ми від арт-новацій, дискурси, що будь-якої миті можуть 
згорнутися разом із втратою попиту на арт-феномени, 
швидко зникнути з авансцени соціокультурної пам'яті. 
Однак у плетиві культури вони назавжди залишать свої 
сліди: видимі в окуляр сутнісного розуміння естетичного, 
вони засвідчують рухи людського духу. 

Це стосується всіх соціокультурних практик, що фо-
рмуються, як відомо, у відповідь на запити людини, 
створюючи простір її буття. Кожна з них, виконуючи свої 
специфічні завдання і функції, обов'язково має й есте-
тичну складову, пов'язану з людськими духовними інте-
нціями. Своєю очевидністю тут вона, звісно, програє 
художній сфері, де естетичне виступає у концентрова-
ному вигляді – як головна функціональна матерія. Од-
нак це не заважає їй відповідати за людиномірність 

© Гриценко В. С., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 15 ~ 

 

 

будь-якої моделі стосунків, обраної і створеної у конта-
ктах з навколишнім світом. Орієнтири естетичного від-
ношення – міра і завершеність (у значенні найвищої 
стадії самореалізації), відповідаючи, як з'ясовано, базо-
вим принципам розвитку всього живого, виконують мі-
сію внутрішнього контролера, чия чутливість залежить 
від індивідуального рівня набутої духовності.  

Таким чином, питання про місце і роль естетичного в 
сучасних соціокультурних практиках у коректному варіа-
нті своєї постановки має стосуватися всього їх великого 
простору, а не тільки мистецтва. Однак і теоретична ес-
тетика має відповідну лакуну, аналізуючи естетичний 
досвід переважно як мистецький. Це зумовлено тим, що 
сфера художнього, резонуючи своїми засадами з базо-
вими естетичними категоріями, якнайкраще унаочнює 
закономірності естетичної діяльності. У цю наїжджену 
колію потрапляє й потреба у швидкому транспарентному 
висновку щодо особливостей естетосфери сучасного 
соціокультурного простору. Видається, що за його мінли-
вості художні явища є островами стабільності через 
прямий зв'язок із процесами духовного розвитку, а отже, 
придатні для більш точних експертних замірів, ніж есте-
тичне в людських інтенціях, у пошуках самоідентифікації, 
у формуванні колективних настроїв тощо.  

Такий підхід не викликав би критики, якщо все ц не 
було б взаємопов'язаним. Справді, "швидкі експерти" 
мають справу лише з верхівкою айсберга. Під нею ж 
вирують вихорі, хвилі й потоки людського самовизна-
чення, викликані нестійкістю обставин буття, їх постій-
ними змінами. Відбувається неперервна мобілізація 
духовних можливостей, здійснюється внутрішній моні-
торинг достатності свого відправленого у світ ресурсу, 
відсікається неефективне, перевіряються духовні запа-
сники. Це не раціональна процедура за визначеним 
регламентом, а справжнє життя людського осердя, спо-
внене пристрастей і вагань, сумнівів і боротьби, наро-
джених незагойним розривом між сутністю людини і її 
існуванням. У цьому сенсі й індиферентність до мисте-
цтва загалом, й особлива чутливість до окремих його 
форм, і прихильність до епатажності в ньому виступа-
ють індикаторами цих станів і мають бути враховані в 
дослідженні його практик. Нам багато чого розповіла б 
зведена карта сучасних художніх уподобань, розгляну-
та під цим кутом зору. Зв'язок розуміння законів людсь-
кого саморозвитку й місця в них естетичного з моніто-
ринговим аналізом його конкретної реалізації у сьогод-
нішньому мистецтві зробив би її експертність безсумні-
вною. Це говорить про необхідність укріплення культу-
рологією власного методологічного корпусу, адже з 
часів своєї появи серед філософських наук і навчаль-
них дисциплін вона його так і не створила, зайнявши 
дочірню позицію щодо своїх загальнофілософських 
легітимацій. Рух у цьому напряму забезпечить можли-
вість повноцінної культурологічної експертизи естетич-
них явищ як експонентів стану людського саморозвитку.  

Аналіз досліджень і публікацій. Розгляд естетич-
ного в контексті соціокультурних практик в їхньому су-
часному вигляді вказує на комплексність заявленої 
проблеми, а отже – на необхідність урахування само-
достатності всіх її складових: естетичного як специфіч-
но людського ставлення до світу, соціокультурного дос-
віду людської реалізації, дійсності в її теперішньому 
стані. Посильним це завдання робить сполучна ланка – 
людина, яка будує свої особливі відносини з тим, що її 
оточує, живе і здійснюється у власноруч створеному 
світі, споживає час як простір своїх можливостей.  

Розуміння естетичного, прийняте вітчизняною нау-
кою й чинне до сьогодні, зобов'язане своєю появою 
розробці й застосуванню принципу діяльнісного підходу 

в аналізі людини. Дискусії щодо нього, активно розгор-
нувшись у радянській філософії в останню третину ми-
нулого століття, швидко загострили питання про діяльні-
сну природу естетичного, яке разом із моральнісним не 
переставало сприйматися як оплот людської духовності. 
Це загальне уявлення, сформоване з часів античності, 
отримало можливість конкретизації після завершення 
баталій між "природниками" і "суспільниками", змушени-
ми визнати суб'єкт-об'єктний характер естетичного, та 
його подальшої розробки як специфічного людського 
ставлення до світу. Кожне зусилля на цьому шляху є 
значущим, адже основу кожної з позицій становили щи-
рий інтерес та прагнення дістатися суті, а отже, предмет 
дослідження виявляв наявність тих чи інших своїх боків і 
властивостей (Ю. Б. Борєв, О. І. Буров, В. В. Ванслов, 
С. С. Гольдентріхт, М. С. Каган, Л. Н. Столович, ін.).  

По-справжньому етапним став аналіз естетичного як 
відношення, здійснений в ході згаданих дискусій 
Ф. Д. Кондратенком, що великою мірою забезпечило 
сьогоднішню, принципову для нас, можливість його роз-
гляду на сутнісному рівні, із врахуванням його складної, 
багаторівневої діалектики. По-справжньому ґрунтовно 
це було зроблено представниками Київської філософ-
ської школи – В. П. Івановим, А. С. Канарським, 
В. І. Мазепою, О. І. Фортовою, В. І. Шинкаруком, інши-
ми. Їхні дослідження дозволяють нам говорити про фу-
ндаментальність естетичного в саморозвитку людини, 
про його роль у гармонізації відносин людини зі світом, 
про його почуттєву природу, виражену, зокрема, у висо-
кій мірі небайдужості, про художнє як найвищий рівень 
його діалектичного розвитку. Це відправні позиції у ло-
гістиці нашого аналізу. 

Важливою його складовою виступає й розуміння су-
часності як суттєвості буття сьогоднішньої людини. У 
своїх глобальних характеристиках вона легко вклада-
ється у соціополітичні схеми, що в загальних рисах 
характеризують специфіку сьогодення, впливову, але 
не завжди визначальну на території одиничного життя. 
Для кожного вона існує як набір власних обставин, що 
складаються на відтинку між минулим і майбутнім і не 
підлягають жорсткій типологізації. Однак розуміння 
цього не лише не знімає, а й робить доречним ураху-
вання позиції філософії культури, яка, на думку 
Б. Г. Капустіна, убачає у сучасності проблемну зону, 
сформовану підривом звичної, устояної картини світу з 
характерними для неї цінностями й регулятивами та 
втратою дороговказу для людської діяльності. Ця пози-
ція засвідчує неможливість виявити суттєвість сучасно-
сті, не поставивши в центр людину, що прямо чи опо-
середковано підтверджують всі наявні підходи до її 
аналізу незалежно від завдань і царини їх формування 
(В Беньямін, М. Бубер, Б. Г. Капустін, М. Кастельс, 
М. К. Мамардашвілі, К. Мангейм, Е. Тоффлер, А. Турен, 
Ю. Габермас, ін.). Розглядаючи людину як головний 
суб'єкт сучасного соціально-історичного процесу, дослі-
дники так чи так виходять на питання її духовної ситуації, 
пов'язуючи саме з нею перспективи людства. Обгово-
рення з різних позицій проблеми людини нового типу 
сучасності утверджує нас у принциповому для цього до-
слідження розумінні їх взаємозалежності і взаємовизна-
ченості навіть у ситуації коли вони не йдуть у ногу з ча-
сом. За своєї зовнішньої очевидності це насправді пот-
ребує роз'яснювальних зусиль. Зокрема, це стосується 
протистояння, яке виникає у людини зі створеними нею 
ж силами, що набувають відчуженого характеру, загро-
жуючи її власній природі і сутності, чим активізують її 
внутрішні ресурси самозахисту (Т. М. Шатунова). 

Культура є простором власне людського, живиться 
ним та існує як багатолика сукупність людських практик. 



~ 16 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Це переконливо довів сутнісний аналіз її природи, яскра-
во здійснений представниками Київської філософської 
школи, що став фундаментом сучасної української куль-
турології. Починаючи з П. В. Копніна і В. І. Шинкарука, 
вона, як зазначають дослідники її доробку, принципово 
стала на шлях "гуманізації″ діалектичного матеріаліз-
му", надання йому "людиномірності" (Ю. Мєлков), чим 
суттєво відрізнялась від позиції тих обережних прихи-
льників діяльнісного підходу, що попри нове обґрунто-
ване знання продовжували залишатись ідеологами від 
філософії. У сьогоднішньої ж науки важливість зробле-
ного не тільки не викликає сумнівів, а, навпаки, актуалі-
зується як дієва методологічна база сучасної філософ-
сько-антропологічної, а отже, і культурологічної аналі-
тики. Як справедливо зазначає В. Ю. Даренський, вве-
дення концепту "світу людини" [8] відкрило можливість 
розглядати практику як її екзистенціальний досвід, а її 
буття у культурі – як пошук людської справжності. Цей 
важливий для нас методологічний ресурс, ґрунтовно 
розроблений В. П. Івановим [4; 7], дозволяє входити в 
сутнісні виміри сучасної людини через естетичні коди, 
обрані нею у практичному освоєнні світу. Вони дають 
побачити наявні інтенції її вічного руху до самої себе, 
до подолання розриву між власною сутністю й існуван-
ням. У практиках актуального мистецтва цю картину 
суттєво доповнюють творчі маніфести самих акторів та 
теоретична рефлексія, що супроводжує їхнє життя на 
сучасному художньому ринку. У цьому дослідженні це 
джерело є вкрай необхідним для врахування. 

Метою статті є аналіз естетичного як константи 
будь-яких соціокультурних практик, обумовленої при-
родою людини та способами необхідної їй сутнісної 
самореалізації, що найбільш наочно демонструє мистец-
тво як максимально концентрована форма творчості. 

Виклад основного матеріалу дослідження. На рів-
ні буденної свідомості уявлення про естетичне асоцію-
ється переважно із зовнішніми принадами – приємністю, 
привабливістю, пригожістю і, звичайно ж, із красою, яка 
об'єднує все це в нездоланності свого тяжіння. Її вигляд 
хвилює, не залишає байдужим, обов'язково знаходить 
внутрішній відгук. Крім того, вона, так би мовити, має 
здатність лікувати душу, гармонізуючи її стан. Однак по-
за межами такого односпрямованого погляду на естети-
чне залишаються інші естетичні переживання, що не 
менш сильно впливають на людину, здійснюючи її духо-
вну санацію. До того ж збурення внутрішньої енергії, що 
вони її викликають, має зазвичай більш складний візеру-
нок, що діє багатоімпульсно. Та в будь-якому разі сфера 
естетичного традиційно cприймається як щось зовнішнє, 
як таке, що може відкриватися раз-по-раз, вносячи барви 
в буденне життя. При цьому не ставлять собі питання 
наявності відповідного потягу, вбачаючи в ньому звичай-
ний інтерес до життєвих благ. Парадоксально, але тут 
ховається частка правди, невідома прихильникам таких 
поглядів. Це доказ того, що універсальність сутнісних 
можливостей людини в умовах повсякдення може не 
ставати її самовідчуттям, що компенсується інтуїцією 
сприйняття периферійних сигналів її сутності, якими в 
цьому випадку виступають естетичні явища.  

Відкритість людини до світу естетичного не є випад-
ковою. Виокремлення його у плоті буття у вигляді руко-
творних красот і артефактів – процедура штучна і нев-
дячна, адже насправді естетичне до них не зводиться, 
залишаючись однією з тих вищих людських здатностей, 
що творять світ людини. Уся сукупність наявних людсь-
ких практик пронизана цим специфічним ставленням, 
чиє прагнення до міри і досконалості збігається з physi-
cis vitae. Як тут не згадати вердикт П. Тейяра де Шар-
дена про те, що ми – не люди, які часом переживають 

духовний досвід, а духовні істоти, які переживають дос-
від людського буття. Фактично, зустрічаючись з будь-
якими опредметненими формами естетичного, спожи-
ваючи їх, людина відгукується на цей високий поклик, 
не усвідомлюючи того, що сама собою вона являє "ін-
дивідуально і соціально найбільш синтетичний стан, у 
якому нам доступна тканина універсуму" [4, с. 56]. Вод-
ночас будь-який акт естетичного сприйняття збільшує 
досвід універсуму, що постійно накопичується і живе в 
кожному з нас. Таким чином, відтворюється родовий 
"геном" як складова вселенського порядку. Провідником 
у цьому процесі виступає переживання, завжди індиві-
дуально-потайне, але водночас здатне вбирати в себе 
весь світ. Ці імпульси духа, вимогливі й непоборні, роб-
лять нас істотними – не лише в соціумі, а й у потоці 
вселенського розвитку.  

Тут немає жодного перебільшення, що його переду-
сім може угледіти європеєць, чий світогляд сформова-
ний на пієтеті до раціонально скроєної європейської 
античної космології, яка шукала у Всесвіті аналоги ви-
мріяного соціального оптимуму. Водночас для предста-
вників традиційних культур з не менш давніми, але по-
іншому орієнтованими філософськими витоками є ціл-
ком природним і, підкреслимо, єдино можливим сприй-
няття естетичних явищ, а відповідно, і потрактування 
естетичних категорій у координатах Універсуму. Класи-
чний приклад у цьому плані дає Японія, де для кожного 
з покоління у покоління досвід естетичного переживан-
ня виступає досвідом особистої універсалізації за зако-
нами загальної світобудови, а таким чином, і суто люд-
ським відтворенням. Універсальне тут не "гасить" соці-
альне, а, навпаки, збільшує в ньому градус відчуття 
солідарної єдності та відповідальності, не зайвий у сьо-
годнішньому розбалансованому світі. У цих умовах ес-
тетична складова сприймається як обов'язкова для 
здійснення будь-якої практики – як гарант її людиномір-
ності в найвищому сенсі цього слова.  

Однак по той бік традиційних культур превалює інша 
модель сприйняття естетичних смислів, далека від ро-
зуміння такого їх макрорівня. Втрати тут неминучі: і в 
теоретичному, і в практичному сенсі. Для науки вони 
менш непоправні, ніж у соціальному бутті, взятому в 
його онтологічному зрізі, – аналітична думка врешті-
решт з'ясує істину, тоді як за таких умов соціальний 
організм позбавлений можливості здійснювати цілісну 
духовну референцію, необхідну для його продуктивного 
розвитку і відтворення як власне людського проєкту. 
Неврахування принципу універсальності як того, що 
єднає всіх і вся як загальний духовний регулятив, приз-
водить до редукції усієї структури естетичної свідомос-
ті, зокрема, до панування в оцінці естетосфери горезві-
сних "подобається" – "не подобається". Що ж стосується 
естетичних рушіїв індивідуального духовного розвитку, 
то в таких умовах відчуття зв'язку із ними переважно 
обмежується інтуїцією їх присутності, що час від часу 
надає життю особливого, бурхливого драйву. Можна 
відчувати це більш чи менш сильно, однак канал цього 
внутрішнього зв'язку ніколи не заростає, з готовністю 
відкриваючись назустріч зовнішнім естетичним сигналам.  

Лідером серед них, звичайно, виступає мистецтво як 
своєрідний естетичний концентрат. Стосується це, звіс-
но, й актуальних художніх практик – уже в ньому нату-
ралізованих і тих, що намагаються такими стати. Серед 
сучасних соціокультурних практик сфера художнього 
стабільно посідає важливу позицію. Її поліморфність 
постійно нарощується, а поліфункціональність розши-
рює свої межі, чутливо реагуючи на соціальні запити. 
Сьогодні вона доповнена рекреаційним значенням, ви-
кликаним потребою в духовних нішах, де можна не 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 17 ~ 

 

 

втрачати себе попри загальну прагматизацію суспіль-
них відносин. Це однаково важливо і для митців, і для 
їхньої публіки. В умовах відчуження людини від люди-
ни, панування користолюбства, байдужості, вихолоще-
них, суто зовнішніх, форм моральної пристойності, 
втрати загальних і соціальних зв'язків внутрішній пуль-
сар естетичного виявляється чи не єдиним ґрунтом для 
отримання духовної остійності, а через неї – почуття 
родової співпричетності, позначеної принципами гума-
ністичного універсалізму.  

Здатність естетичного єднати стає основою для 
створення мікротопій – альтернативних просторів соці-
альної взаємодії, що формуються сьогодні у стосунках 
сучасного митця з реципієнтами його творчості. Завдя-
ки естетичній матерії ця модель соціального конструю-
вання дає обом сторонам відчуття внутрішньої свобо-
ди, недоступної у звичайних обставинах життя, такої, 
що пробуджує притаманну людині креативну енергію. У 
цьому особливому каналі спілкування кожний знахо-
дить свої почуттєві регістри, що починають жадібно 
черпати з неї: в одному випадку приходить п'янке пе-
редчуття наступних творчих звершень, у другому – від-
чуття несподівано відкритих особистих можливостей. І 
те й інше має спільне джерело – людський духовний 
потенціал. Зокрема, це яскраво демонструють форми 
мистецтва дії – акціонізму, чому сприяє їх специфіка: 
обраний тип художнього продукту, спосіб його пред'яв-
лення, наявність соціального запиту, орієнтованого на 
відкриту комунікацію та співучасть. Потрапивши в цей 
інший, незвичний, відмінний від щоденщини простір бут-
тя, практично кожний здатний пережити відчуття своїх 
збільшених можливостей та впевненість в отриманні 
відповідей на свої потаємні запитання. Життя як арена 
боротьби несподівано постає як творчий континуум про-
буджених духовних сил, що прагнуть реалізації.  

Слід зауважити, що схильне до експериментування 
Contemporary Art цьому не перешкоджає. Навпаки, як-
що класичне мистецтво з його високою духовною план-
кою надто розходиться із сучасним життям, дедалі 
менше сприймаючись як можлива модель реальності, 
то так зване актуальне мистецтво з його морфологіч-
ною всеїдністю, розмитими міжвидовими кордонами, 
поліваріантною образністю, делегуванням реципієнту 
права завершення авторського проєкту не масштабує 
людину, дозволяючи кожному обирати власний рівень 
"зчитування". Так чи так естетичний жест художника 
запускає індивідуальні механізми самомоніторингу, 
збуджені органічною для людського духу атмосферою 
творчості. Це супроводжується відчуттям повноти ресу-
рсних сил, станом духовної мобілізації. Констеляція 
глибинних переживань переважає емоції повсякденнос-
ті, відкриваючи нові горизонти можливого буття. 

Одним із провідників цього потужного заряду висту-
пає формотворення. У людини давні стосунки з фор-
мою. Недооціненим у своєму визначальному для її роз-
витку значенні залишається неолітичний прорив до її 
креативної суті через винайдення шліфування. Отри-
маний успіх у вдосконаленні природного матеріалу тор-
кнувся деміургічної струни людського потенціалу, про-
будивши її до життя. Вона набула виразного звучання з 
винайденням кераміки та початком роботи з нею. На 
сьогоднішньому рівні розвитку людини, за плечима якої 
стоїть досвід багатьох культурних епох, процес формо-
творення став справою звичайною, втративши у своєму 
життєвому побутуванні прямий зв'язок з мобілізацією 
духовного ресурсу. Інша річ – зона художнього формо-
творення: мистецтво, вірне у будь-якому вияві своїй ес-
тетичній природі, має цілісний вплив на людину, збігаю-
чись з генеральною лінією її сутнісного саморозвитку – 

спрямуванням до завершеності, яка в аналітичному апа-
раті естетики має своїм аналогом поняття досконалості.  

Це не входить у суперечність з експериментально-
епатажною матерією актуального мистецтва, яку по-
справжньому важко з нею асоціювати. У цьому разі на 
активізацію творчої енергії і його симпатика, і випадко-
вого реципієнта спрацьовує інше – органічне злиття 
двох односпрямованих процесів: само- і художнього 
конструювання. Це стосується як споживача, так і твор-
ця художнього продукту, що включаються в них своєю 
сутнісною цілісністю, не кратною звичайним потребам 
щоденного життя.  

Таким чином, очевидно, що художня форма, висту-
паючи агентом родового саморозвитку людини, потре-
бує й відповідного розгляду, і в такому її розумінні не-
можливо залишатися на позиціях, окреслених, зокрема, 
ще Л. Виготським у концепті "емоції форми" як відправ-
ного моменту, як першочергової умови розуміння мис-
тецтва. Ближчим до нашої позиції був М. М. Бахтін, роз-
глядаючи художню форму як органічну активність, що 
оцінює й осмислює. У контексті сказаного ним з цього 
приводу ми зустрічаємо ряд принципових для нас по-
нять, таких як "одинична людина-суб'єкт", "позитивно-
суб'єктивна творча особистість", "культурно-значуща 
творча суб'єктивність", "злиттєве спілкування", "співт-
ворчість" тощо. Розглядаючи художню форму як спосіб 
об'єктивації культурно значущої творчої суб'єктивності, 
де здійснюється "своєрідна єдність органічної – тілесної 
і внутрішньої – душевної і духовної людини, але єд-
ність, яка переживається зсередини…" [1, с. 323], тео-
ретик рухався у проєктивному напряму, що надалі був 
уможливлений сутнісним аналізом діяльнісної природи 
людини. Фундаментальний характер естетичної діяль-
ності, виявлений у дослідженнях процесів людського 
саморозвитку, зняв будь-які сумніви щодо її констант-
ності у формуванні людини, забезпечивши справжнє 
розуміння діалектики зв'язку естетичного і художнього 
разом зі з'ясуванням їхньої гомогенності, а отже, й спів-
причетності в людинотворенні. Час розвинути знання 
про цю співпричетність поряд із канонічними уявлення-
ми про мистецтво як про вчителя і вихователя, адже і 
цей, і будь-який інший його вплив на людину забезпе-
чується саме її наявністю. 

Необхідність співучасті митця і реципієнта, перед-
бачена стратегіями сучасної художньої практики, разом 
із відчуттям внутрішнього відгуку на художній об'єкт, на 
художньо організований простір викликають інтенсивні 
переживання ідеаторного характеру, пов'язані з перед-
баченням можливості власної дії, посилені припливом 
позитивної енергії та формуванням стійкого креативно-
го стимулу. Його масштаб і способи використання мо-
жуть бути різними, зовсім несхожими на уявний для 
пересічної свідомості продукт естетичної діяльності, 
однак насправді в акті художньої рецепції так чи так 
відбувається повернення (чи навернення!) на шлях сво-
го сутнісного самоузнавання. 

Постає питання, чи інтенсифікує ці процеси очікува-
ний від мистецтва гедонізм. Питання непросте, зважа-
ючи на характер сучасного мистецтва, а також на змі-
щення гедоністичних локацій у зону тілесних принад – 
гастрономії, сексу, побутового комфорту тощо. Можна 
не сумніватися, що естетична насолода, отримана від 
твору мистецтва, не шкодить духовному самовідкриттю, 
надаючи йому особливого емоційного забарвлення, 
однак це не змінює самої суті процесу. Саме це стає 
по-справжньому рятівним для актуальних художніх 
практик, які не спрямовані на задоволення "високих 
естетичних потреб", свідомо знехтуваних та відкинутих 
як завада для художнього експериментування. Що ж до 



~ 18 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

переживання приємності, то воно тут є, однак іншого 
ґатунку – пов'язане, як зазначалося, з мобілізацією кре-
ативних ресурсів людини та з'явою вибухового почуття 
необмеженості власних можливостей. Цей стан має 
свій магнетизм, який не поступається відчуттю тимча-
сової насолоди, адже, діючи пролонговано, він торка-
ється всієї цілокупності людини – і тієї, що, так би мови-
ти, існує на зараз, і проєктивної. 

У цьому контексті актуалізується низка класичних 
питань естетики, що становлять основу її теоретич-
ного корпусу. Зокрема, цілком логічною є потреба 
з'ясувати, як у цьому разі працює естетичний ідеал, 
як він виконує функцію "конститутивного фактора 
культури" (М. Гайдеґґер). Не випадково в межах некла-
сичної, так званої "параестетики" цієї проблеми не іс-
нує, адже Contemporary Art не знає еталонів і не орієн-
тується на зображення прекрасного як належного: до-
мінує спонтанне, нелогічне, ірраціональне. Девальвація 
традиційних духовних цінностей відправила в архів по-
в'язані із прекрасним, мірою та досконалістю класичні 
еталони естетичного ідеалу, протиставивши їм умов-
ність у декларуванні морально-естетичних цінностей та 
естетичних переваг. Це не стало, як було анонсовано, 
великою людською перемогою – воцарінням індивідуа-
льності, звільненої від набридлих регулятивних пут. 
Натомість естетичний ідеал перетворився на маркер 
психологічного стану та соціальних фобій особистості, 
яка, втративши духовні важелі самоідентифікації, неочі-
кувано згубила і саму можливість виявити своє справж-
нє Я. У цій ситуації мікротипії, що формуються у стосун-
ках сучасного художника і його публіки як позасоціумні 
гіпотетичні моделі комунікації та співбуття, є не чим 
іншим, як пошуком конче потрібного порятунку.  

Показовим у цьому сенсі є художній акціонізм. В іс-
торії світової культури можна знайти схожі форми, але 
лише форми, а не соціально конституйоване явище, 
чий розвиток обумовлений сучасними суспільними реа-
ліями, чия суттєвість попередніх аналогів не має. Ана-
ліз цього нового естетичного феномена ускладнений не 
лише відсутністю досвіду його дослідження, а й тим, що 
він постійно перебуває в русі художньо-ресурсного са-
мопошуку та внутрішньовидової самоідентифікації, мо-
тивованих поряд із творчими інтенціями автора наявні-
стю відповідного суспільного запиту. Саме тому нама-
гання створити остаточну типологію форм художнього 
акціонізму є, на нашу думку, справою досить невдяч-
ною. Крім того, креатора має серйозно турбувати, чи 
готова публіка бачити мистецтво у формах самого жит-
тя і яким чином при цьому можна зберегти умовність як 
гаранта естетичної якості художнього. І якщо у класич-
ному мистецтві суспільна значущість доробку не вимі-
рялась конкретним історичним приводом, спираючись 
на систему загальнолюдських цінностей, і, таким чином, 
передбачала пролонговану дію на реципієнта, сучасний 
актор має бути суспільно активною особистістю, орієн-
тованою на почуття моменту. Визнання, якого прагне 
будь-який митець, стає тут вельми сумнівним, адже 
також керується ситуативністю, а не людиномірними 
духовними устремліннями.  

Саме в цій площині по-новому постає і проблема 
делегованого художником естетичного ідеалу. За умови 
наявності такої творчої інтенції він потрапляє у складні 
стосунки із соціальною ангажованістю: пристосовується 
до неї, підпорядковується їй, втрачаючи свої сутнісні 
ознаки, а за потреби нехтується. Де, наприклад, шукати 
його в акціях Петра Павленського чи Pussy Riot? В ес-
тетичній знаковості тілесності? У потребі в музичному 
супроводі? Запитань тут більше, ніж відповідей. Що 
взагалі дає підстави вважати це мистецтвом? 

Відповідь на це потребує окремого міждисциплінар-
ного – естетико-культурологічного – дослідження, що не 
є завданням у цьому разі. При цьому зазначимо, що 
мистецтво має у своєму розвитку два можливі напрями 
– радіальний і тангенціальний (ці вдало вжиті Тейяром 
де Шарденом поняття аналітично дієві й у цьому кон-
тексті), де перший відповідає духовній максимі само-
розвитку Людини, а другий фіксує відхилення від неї у 
процесі людського існування. Взаємодія цих двох ліній 
має складну діалектику, яка, врешті, і визначає життя 
мистецтва як домінанта естетичного ставлення до світу 
й, таким чином, агента людинотворення. У феномені 
художнього акціонізму перед нами постає тангенція, 
викликана духовною кризою та пов'язаними з нею сус-
пільними деструкціями. Цю долю поділяє з нею і парае-
стетика, суголосна сучасним тенденціям художнього 
розвитку. Вони обидві насправді мають сенс лише за-
вдяки наявності генеральної радіальності, виконуючи 
функцію пошуку та апробації нових смислів, домірних 
духовному масштабу сучасника. Ця своєрідна каран-
тинна зона є необхідною фазою загального руху, за-
безпечуючи простір для формування, зіткнення та роз-
в'язання суперечностей задля можливого повернення 
на висхідний, радіальний, рівень.  

У цій площині, як видно із сучасних художніх прак-
тик, естетичний ідеал як база естетичних регулятивів 
працює переважно в шатах соціальної спрямованості, 
відсуваючись на периферію творчого проєкту. Однак і 
звідти він парадоксальним чином нагадує про себе, 
виступаючи як фактор, що стримує, а не спрямовує. Так 
чи так, тою чи іншою мірою митець оперує ресурсами 
художньої матерії, підпорядкованої законам естетично-
го освоєння світу, які спрямовуються естетичним ідеа-
лом. Їх порушення впливає на його кінцевий продукт, 
загрожуючи втратою арт-статусу й відтисненням на 
маргінес художньо-ринкового простору. Однак сильні-
шим є внутрішній утримувач – підпорядкованість осо-
бистого розвитку сутнісній потребі в завершеності, ске-
рованій мірою і досконалістю. Експериментуючи з фор-
мою, жонглюючи смислами, обираючи епатажні засоби 
художньої виразності, художник залишається у цих ме-
жах, як і його реципієнт, що має однакове з ним людсь-
ке єство. Сполучною ланкою для них у всі часи висту-
пає естетичне – гарант їхньої людськості, їх родовий 
визначник, їхня особиста перемога.  

Висновок. На сучасному етапі культурного розвитку 
його естетична складова продовжує свою одвічну місію 
людинотворення, формуючи та утримуючи як духовні 
пріоритети саморозвитку людини націленість на гармо-
нію та досконалість. Ця спрямованість імпліцитно при-
сутня у всіх вимірах людського буття незалежно від 
умов існування, адже керована людською природою, 
яка потребує свого самоздійснення на вищому рівні 
можливого. Наявність естетичного на всьому просторі 
сучасних соціокультурних практик має різний рівень 
очевидності, що обумовлено специфікою видів діяль-
ності, та внутрішньо, незалежно від роду занять, воно 
не втрачає своєї потуги, пробуджуючи та мобілізуючи 
всю повноту духовних сил людини.  

Ці процеси концентровано представлені в мистецтві 
як вищому щаблі діалектичного розвитку естетичного. 
Принципова несхожість сучасних художніх тенденцій і 
традиційної художньої класики вносить суттєві зміни в 
його функціонування. Соціальна проєктивність Contem-
porary Art, націленість на співучасть митця і публіки аж 
до створення на її основі вже згаданих мікротопій – ба-
жаних моделей соціального співжиття, активізує проце-
си самоідентифікації, проблематизовані сучасним 
етапом суспільного розвитку, спрямовуючи внутрішні 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 19 ~ 

 

 

інтенції людини на усвідомлення повноти своїх сутніс-
них родових потенцій, на цілісний і вільний самовияв. 
Особливо сприятливі умови створює для цього природа 
художнього акціонізму, схильна до антинормативності, 
тематичної відкритості, жанро-видової мобільності. В її 
просторі через перевагу, що надається соціально-
політичним запитам дня, естетичний ідеал, що є голов-
ним регулятивом ставлення до світу з позицій міри і 
досконалості, перестає бути домінантом у процесах 
смисло-, а отже, й образотворення. При цьому загальні 
закони функціонування естетичної свідомості, обумов-
лені об'єктивними процесами саморозвитку людини, не 
перестають бути легітиматорами будь-якого творчого 
акту, а його естетичні характеристики – мірилом його 
культурного значення. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бахтин М. М. Собрание сочинений : в 6 т. / М. М. Бахтин. – М. : 
Русские словари; Языки славянских культур, 1996. – 957 с. – Т.1. 

2. Борев Ю. Б. Дискуссия о предмете марксистско-ленинской эсте-
тики / Ю. Б. Борев // Вопросы философии. – 1956. – № 3. – С. 173–188. 

3. Буров А. И. Эстетическая сущность искусства / А. И. Буров. – М. : 
Искусство, 1956. – 292 с. 

4. Гольдентрихт С. С. О природе эстетического творчества / 
С. С. Гольдентрихт. – 2-е изд., испр. и доп. – М. : Изд-во Московского 
университета, 1977. – 248 с. 

5. Де Шарден П. Тейяр. Феномен человека [Электронный ресурс] / 
Пьер Тейяр де Шарден. – М. : Наука, 1987. – 239 с. – Режим доступа  : 
https://booksonline.com.ua/view 

6. Иванов В. П. Человеческая деятельность – познание – искусство 
/ В. П. Иванов. – К. : Наукова думка, 1977. – 252 с.  

7. Культура и развитие человека: очерк философско-методо-
логических проблем / В. П. Иванов, В. П. Козловский, Е. К. Быстрицкий, 
В. А. Малахов. – К. : Наукова думка, 1989. – 320 с.  

8. Каган М. С. Человеческая деятельность (опыт системного ана-
лиза) / М. С. Каган. – М. : Политиздат, 1974. – 328 с. 

9. Кондратенко Ф. Д. Эстетическое как отношение / Ф. Д. Кондра-
тенко // Эстетическое. – М. : Искусство, 1964. – С. 219–310. 

10. Лекторский В. А. Деятельностный подход: кризис или возрож-
дение / В. А. Лекторский // Наука глазами гуманитария. – М. : Прогресс-
Традиция. – С. 327–344. 

11. Столович Л. Н. Начало дискуссии об эстетическом. Исповедь 
"общественника" / Л. Н. Столович // Философия. Эстетика. Смех. –  
С.-Петербург ; Тарту, 1999. – С. 109–178. 

12. Человек и мир человека: категории "человек" и "мир" в системе 
научного мировоззрения. – К. : Наукова думка, 1977. – 342 с. 

13. Шатунова Т. М. Событие чувства как феномен современности / 
Т. М. Шатунова // Ученые записки Казанского государственного универ-
ситета. – Т. 152, кн. 1. Гуманитарные науки. – 2010. – С. 188–198. 

 
REFERENCES 

1. Bahtin, M. M. (1996). Sobranie sochinenij: in 6 tt. V.1. Moskow, 
Russkie slovari; Yazyki slavyanskih kul′tur.  

2. Borev, Yu. B. (1956). Diskussiya o predmete marksistsko-leninskoj 
estetiki. Voprosy filosofii, № 3, 173–188.  

3. Burov, A. I. (1956). Esteticheskaya sushnost iskusstva. Moskow,  
Iskusstvo. 

4. Goldentriht, S. S. (1977). O prirode esteticheskogo tvorchestva. 
Moskow, Izd-vo Moskovskogo universiteta. 

5. De Sharden, P. Tejar. (1987). Fenomen cheloveka. Moskow, Nauka. 
Retrieved from https://booksonline.com.ua/view 

6. Ivanov, V. P. (1977). Chelovecheskaya deyatelnost – poznanie – is-
kusstvo. Kyiv, Naukova dumka. 

7. Ivanov, V. P., Kozlovskij, V. P., Bystrickij, E. K., Malahov, V. A. (1989). 
Kultura i razvitie cheloveka: ocherk filosofsko-metodologicheskih problem. 
Kyiv, Naukova dumka. 

8. Kagan, M. S. (1974). Chelovecheskaya deyatelnost (opyt sistem-
nogo analisa). Moskow, Politizdat. 

9. Kondratenko, F. D. (1964). Esteticheskoe kak otnoshenie. Estetich-
eskoe. Moskow, Iskusstvo, 219–310.  

10. Lektorskij, V. A. (2005). Deyatelnostnyj podhod: krizis ili vozrozhde-
nie. Nauka glazami gumanitariya. Moskow, Progress-Tradiciya, 327–344. 

11. Stolovich, L. N. (1999). Nachalo diskussii ob esteticheskom. 
Ispoved "obshestvennika". Leonid Stolovich. Filosofiya.Estetika. Smeh.  
S.-Peterburg – Tartu, 109–178. 

12. Сhelovek i mir cheloveka: kategorii ″chelovek″ i ″mir″ v sisteme 
nauchnogo mirivozzreniya. (1977). Kyiv, Naukova dumka. 

13. Shatunova, T. M. (2010). Sobytie chuvstva kak fenomen sov-
remennosti. Uchenye zapiski Kazansogo gosudarstvennogo universiteta. 
V. 152, kn. 1, 188–198. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  11 .1 0 . 21  

 
V. S. Grytsenko, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

"AESTHETIC" IN MODERN SOCIO-CULTURAL PRACTICES 
The article is devoted to the fundamental problems of human philosophy and, at the same time, to the philosophy of culture as a product of its 

spiritual movement. Presented in modern science by separately developed theoretical discourses, in reality the aesthetic and cultural aspects are in 
relation of continuous interdependence, associated with the development of their generic basis – the human core of essence. The concept of aes-
thetics, which owes its emergence to the activity-based approach to the analysis of human essence, the understanding of the aesthetic and the 
moral as fundamental activities as the basis and conditions of human creation, suffers from unjustified reduction. Formed in the bosom of philo-
sophical-anthropic universals, the culture studies, which should have been a methodologically analytical platform, a tendency towards factuality, 
moving to fleeting meanings, has revealed. This affected the optics of the aesthetic vision: the projection of its consideration became actual artistic 
practices, taken from the perspective of artistic instrumental form formation, abstracted from the defining human-motivated meaning. Left "off 
screen", it brings the analysis of contemporary artistic realities to superficial ones, to a simple statement of their sociocultural certainty and differ-
ences from what was known previously.  The very life of the "aesthetic" – a condition and measure of the human essence development – provides 
such studies incapable of true expertise, primarily of determining the actual cultural weight of the artistic and aesthetic phenomenon and the pro-
spects of its future existence. The urgency of recognizing this problem and its obligatory subsequent solution is one of the urgent tasks of culture 
studies on the way to its ultimate establishment as the center of humanitarian values. 

The understanding of the "aesthetic" as a human-forming condition necessarily expands the space of its cultural examination as well. It en-
compasses a bunch of actions and inner movements carried out in a human way. Moreover, the world of art needs to be taken into account when 
studying the presence of aesthetics in the general sphere of sociocultural practices. Whereas art as an aesthetic phenomenon is homogeneous in 
relation to the aesthetic, in the extra-artistic sphere the aesthetic gets into a homogeneity of a different order, namely into the root structure of the 
essential human self-development. 

Key words: "aesthetic", sociocultural practices, historical essentiality of the period, human dimensionality, human-motivated meaning, existential experi-
ence, spiritual niches, contemporary art, microtoposes, artistic actionism. 

 
В. С. Гриценко, канд. филос. наук, доц.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

ЭСТЕТИЧЕСКОЕ В СОВРЕМЕННЫХ СОЦИОКУЛЬТУРНЫХ ПРАКТИКАХ 
Посвящено вопросу, который относится к фундаментальным проблемам философии человека, а вместе с тем – и философии 

культуры как продукта его духовного движения. Представленные в современной науке отдельно развитыми теоретическими дис-
курсами, в реальности эстетическое и культурное находятся в отношениях постоянной взаимозависимости, связанной с развитием 
их общеродовой основы – человеческого сущностного ядра. Концепт эстетического, обязанный своим появлением деятельностному 
подходу к анализу человеческой сущности, пониманию эстетического и нравственного как фундаментальных деятельностей – осно-
вы и условия человекотворения, страдает сегодня от неоправданной редукции. Сформированная в лоне философско-антропных 
универсалий, культурология, которая должна была бы стать методологически развернутой аналитической платформой, "в миру" 
выявила склонность к фактологии, двинувшись от смыслов к миганию смыслов. Это повлияло на оптику видения эстетического: 
проекцией его рассмотрения стали актуальные художественные практики, взятые с позиций художественно-инструментального 
формообразования, абстрагированного от определяющего человекомотивированного значения. Оставленное за кадром, оно обрека-
ет анализ современных художественных реалий на поверхностную декларативность, на простую констатацию их социокультурной 



~ 20 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

данности и отличий от известных ранее. Выпадая из поля зрения, сама жизнь эстетического – условие и мерило развития человече-
ской сущности – делает такие исследования неспособными к настоящей экспертности, прежде всего, к определению действитель-
ного культурного веса художественно-эстетического явления и перспектив его дальнейшего существования. Насущность призна-
ния этой проблемы и ее обязательного последующего решения стоит в ряду неотложных задач культурологии на пути ее оконча-
тельного утверждения как смыслового центра гуманитаристики.  

Ключевые слова: эстетическое, социокультурные практики, историческая существенность периода, человекомерность, человекомотивирован-
ное значение, экзистенциальный опыт, духовные ниши, Contemporary Art, микротопии, художественный акционизм. 

 
 
 

УДК 130.2:7.07 
I. V. Zhyvohliadova, Ph.D., Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

irinavictz@gmail.com 
 

CULTURE AND PERSONALITY: R. WAGNER "BETWEEN MUSIC AND LIFE" 
 

Modern trends in the development of culture, its artistic component, have actualized the issues of in-depth study of the world 
and national heritage. The article analyzes the creation of an outstanding personality – R. Wagner (1813 – 1883), with its inherent 
contradiction, complexity, versatility, as a representation of the creative potential of a person's participation in the processes of 
cultural creation. An integrative, culturological analysis of the specifics of his composing activity as a cultural phenomenon 
makes it possible to highlight the role of an artist, thinker, reformer in the space of functioning of a certain cultural, in this case 
romantic, tradition, to explore the subjective experience of transforming art into a cultural practice of improving society. Through 
the works of a German composer, the anthropo-creative potential of interaction between culture and personality is analyzed. 
Concentrating all the trends and crises of romanticism in the music of the second half of the XIX century, the work of the com-
poser as a reformer demonstrates current creations of the relentless desire to transform the world around, which encourage art-
ists to different creative reactions to the collision of modern life, which, in turn, involves others in understanding its essence. 

Key words: R. Wagner, creative personality, reformism, culture of romanticism, musical culture, operatic creativity, musical drama. 
 

Formulation of the problem. Current trends in the 
development of culture, its artistic component, have ex-
acerbated the relevance of in-depth study of world and 
national heritage. The issues of our time motivate us to 
take a new look at the history of culture. Over time, great 
works of the past reveal to us social and human experi-
ence in the relevant and deep meaning. These works, 
although originated in other historical conditions, are cre-
ated by the eternal questions that concern modern socie-
ty. Art continues to ask people questions about the mean-
ing of life, about truth and justice, about the nature of 
world evil and the need for a new reconstruction of the 
world, strengthening its humanistic basis. 

"In his artistic works, R. Wagner solved the same prob-
lems and antinomies that tore Europe of the XIX century 
and were expressed differently in different spheres of con-
sciousness, theoretical and artistic culture, with his own 
means. That is, the ground on which Wagner grew up were 
events of truly world-historical significance: the bourgeois 
transformation of economic, political, etc. living conditions 
of the human individual, given the prospects that this trans-
formation gives for this individual… Throughout his life 
Wagner shared all the main illusions of this process, giving 
them an extremely sharp artistic expression" [5]. The study 
of the life of an outstanding personality – R. Wagner 
(1813–1883), with its inherent contradictions, complexity, 
versatility, allows us to understand the activities of a talent-
ed artist as a representation of the artistic potential of crea-
tive personality in cultural processes. 

Analysis of research and publications. The problem 
of the interaction of culture, in particular the romantic and 
creative personality of the German composer, cultural fig-
ure was and still is the object of close attention of repre-
sentatives of various fields of scientific knowledge. At the 
same time, research, which is based mainly on the material 
and conceptual schemes of musicology (the works of 
Alshwang A., Borovik S., Druskin M., Hanslik E., Krauklis G., 
Larosha G., Lobanova M., Levik B., Pluzhnikov V., Tuma-
nina N., Schure E. and others), is dominating. 

Understanding the culture of romanticism, its theory 
and artistic practices is carried out in the studies of Bent M., 
Volkova I., Gabitova R., Klyuyeva I., Ligus O., Kashuba M., 
Nalyvayko D., Stepanova V., Sidorenko L., Shestakova V., 

Yaskiva O. and others. Questions of the personality of 
Wagner – the artist in the context of cultural history are 
covered in the works of Gruber R., Glazenapp K., Kappa Y., 
Lishtanberg A., Marcus S., Oliynyk S., Sidorova O. A large 
number of studies on various aspects of the interaction 
between the spiritual world and creativity of the composer, 
as "titan of the spirit", "owner of thoughts"of many artists 
and thinkers of subsequent generations were done (Ga-
chev D., Dilthey V., Devyatova N., Ivashchenko T., Ilenkov E., 
Losev O., Makarenko G., Nietzsche F., Samsonova T., 
Cherkashina-Gubarenko M., Shapoval O 

Purpose of the article is to analyze the works of Wag-
ner as an example of anthropo-creative potential of the 
interaction between personality and culture. Integrative, 
culturological analysis of the specifics of the composer's 
creative activity as a cultural phenomenon allows to high-
light the role of artist, thinker, reformer in the space of a 
certain cultural tradition, to explore the subjective experi-
ence of transforming art into a cultural practice of modifica-
tion and improvement of society. 

Exposition of the main material of the study. The 
artist's talent allows us to return the fact of objective reality 
to a perspective in which his universal singularity would 
"play" in the light of the general perspective of develop-
ment. Creativity is a way that expands the possibilities of 
the creative personality in the disclosure of many different 
aspects of life. Discovering them, the creative personality 
expands the horizons of individual experience, acquires 
elements of new self-awareness. This, in turn, leads to 
renewed action. At the same time, the creator enriches 
reality itself, developing its internal potentials, creating val-
ues of a fundamentally new quality. From the very begin-
ning, creative activity is organized and regulated by forms 
that have a "universal" character. These forms, in turn, are 
the product of the same long "discipline" as logical forms, 
categories of logic. At the same time, in free creativity there 
is always a more or less obvious individual variation of 
those forms of activity that are already formalized,  
expressed in rigidly unambiguous formulas. 

E. Ilyenkov wrote, that Wagner's works "became a kind 
of "phenomenology of the spirit" throughout the nineteenth 
century – a process of successive change from one state 
of this spirit to another; each of these states is nothing 

© Zhyvohliadova I. V., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 21 ~ 

 

 

more than a very sharply generalized and typical way of 
how a human individual perceives the world in conditions of 
the bourgeois-capitalist transformation of all relations be-
tween people" [5]. The life circumstances of Wagner's 
childhood and adolescence opened up a wide humanitari-
an and cultural perspective for him. Literature, music, thea-
ter were the professional hobbies of his relatives and ac-
quaintances. The tendency to a fantastic, mystical view of 
the world was supported mainly by the works of Hoffman, 
Shakespeare, folk tales. The rebellious, romantic Wagner 
admired the serene beauty of ancient Greek art, studied 
Greek mythology and literature. One of the heroes of the 
composer's childhood was the great Luther. Later, the 
artist's interest in the Reformation era, the image of Luther 
found expression in his opera. Among the heroic operas he 
conceived (but did not write) in German history was an 
opera dedicated to Luther. About two decades later,  
R. Wagner wrote the opera "Die Meistersinger von 
Nürnberg", where along with the typical but non-existent 
in real life heroes are twelve great masters of the XVI 
century. The central image of the opera is Hans Sachs, 
who wrote a poem about Luther. This verse became a 
kind of "hymn of the Reformation." 

Wagner's life was full of great events: the Dresden 
Revolution, in which the composer was directly involved as 
Bakunin's aide (later Wagner repeatedly admitted that his 
Siegfried from "The Ring of the Nibelung" was written simi-
lar to him), the defeat of the revolution and the arrival of 
close friends in the prison, fleeing Germany due to the 
threat of the death penalty, without money, with false doc-
uments, then – life in exile. Therefore, it is no coincidence 
that Wagner's reference to the plot of "Der fliegende  
Holländer", in which the composer saw his own fate as an 
eternal exile who is incomprehensible to anyone and no-
where and who seeks peace in vain [3].    

In the process of creativity, expanding the space of 
realization of his own spiritual potential, the artist reveals 
the horizons of human existence. He "grasps" the possi-
bilities of the objective world in their necessary connec-
tion with the dialectic of social life, engraves them as real 
with the help of art forms. The creation of each work of art 
is preceded by a process of in-depth study by the artist of 
his life, prospects for its development, understanding, 
generalization of observations and impressions. The 
more voluminous, deeper the artist's knowledge of life, 
the more successfully his talent develops, because in the 
end it is this "baggage" that the artist processes, creates 
new images based on it. 

Awareness and perception of reality by the artist, in con-
trast to everyday vision, is characterized by a special focus. 
It is organized by certain attitudes that focus on getting some 
kind of impressions, and differentiate them. The habit of 
constant, tireless observation of life and oneself, the artist's 
inner desire for creativity, the expression of his attitude to the 
world through works of art determine the nature of the sys-
tematization of life material. Talent is distinguished by the 
ability to look at the world "with a view to the future." Exter-
nally elusive connections of objects and phenomena are 
grasped, which allows us to see the unusual in the ordinary, 
in part – the whole, in the present – the past and future. 
These connections stimulate creative innovations. 

The nature of a certain connection of artistic images, 
their content is determined by the artistic concept of the 
author, his desire to somehow reveal the fact of existence, 
which he is interested in. It should be clarified that the in-
fluence of ideals is not direct. The connecting link is the 
worldview. The artist feels the pressure of the whole socio-
cultural context, and is often unaware of the sources of 
emotional and rational orientations. 

R. Wagner's work is "a very natural and very vivid re-
flection of the epoch. And the era of seriousness and 
meaningness [5]. Sharpened attention to social contradic-
tions directed the musician – romance on the path of "uni-
versal" coverage of life and, at the same time – romantic 
closeness. As a result, the whole artistic approach to reality 
has changed. Before him, as for other composers – roman-
tics in a new way, different from the classics, there was a 
problem of creative method, which would comprehend and 
reproduce all these contradictions and create a new, free 
world of romantic music. In the romantic art of music we 
see a different way than in classicism, a way of artistic 
generalization, addressing subjectivity, emotionality, fiction 
and dreams, freedom of form, folklore and national history, 
creating new ways of artistic expression and image, trans-
forming those who were the establishment of classicism. A 
characteristic feature of German Romanticism, which 
avoids the clarity and certainty that were inherent in En-
lightenment classicism, – is the deep concealment of the 
main idea under the guise of the Middle Ages, fiction, sym-
bol. In the world of the distant past, romantics sought mod-
els of the ideal social order. Emotional madness, exciting 
exaltation, pathos, deep psychology and philosophical 
depth distinguished the figurative thinking of the Roman-
tics. Romantics were interested in a person who is sepa-
rated from the specifics of his daily life. Moreover, the ro-
mantics of metaphysical composition were interested in the 
realm of the unreal, the supersensible. All these features 
distinguished R. Wagner, moreover, they have grown as 
much as possible in him, which gives musical images, 
grand scale, emotionality and tragedy. 

"Wagner carried on his shoulders the heavy burden of 
the romantic world of feelings, historical costumes, scen-
ery. And a romantic is obliged to take everything with the 
utmost seriousness – himself and his feelings"[3]. The 
whole reality of socio-political catastrophes was experi-
enced by Wagner deeply personally. Impressions of the 
surrounding reality gradually accumulated in the minds of 
the artist and required their artistic embodiment – it was 
necessary to "capture" the present and sensitively, honest-
ly express its new representative forms. 

Developed thinking and perception allowed Wagner to 
see the whole before recognizing its parts. A striking ex-
ample is The Ring of the Nibelungen, an unusually 
strong, allegorical, embodiment of the tragedy of modern 
Wagner's life, controversial in its hopes, aspirations and 
meanings for human existence. 

The revolution, which European society spent several 
centuries preparing for, did not live up to expectations for 
the future and did not leave enough consequences. Wag-
ner was very worried about this situation, moreover, he 
generalized it as much as possible and reflected it with 
great enthusiasm. One of the most striking monumental 
responses of the composer was his operatic heritage, 
which entered the treasury of world culture, having no ana-
logue in the history of human culture. During the revolu-
tionary events of 1848, Wagner created the heroic image of 
the national hero Siegfried, the image of Wotan – a suffer-
ing man who is prone to philosophizing, but not to action 
suppressed by the evil and injustice he saw around. "Wo-
tan is like us to the smallest detail", – Wagner wrote: "He is 
the vault of all the intelligence of our time"[6].   

As it is known, to reach the level of requirements for the 
artistic word, the artist needs the ability to think and feel 
images, vivid paintings that excite others, to pass them 
through his own heart, which is excited by the issues of the 
era, to be at the center of all human experiences. The 
composer fills the space of musical images with a living 
stream of reality, the content of which largely depends on 



~ 22 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

his own life experience, on his abilities, aspirations, 
knowledge. The holistic coverage of the phenomena of life 
is organically connected in the creator with the emotionality 
of perception, which makes it impossible to be indifferent, 
to be an outside observer. An active attitude to any mani-
festations of life helps the creator to keep in his memory 
and restore a variety of images. 

Any image, the plot becomes close to Wagner in con-
nection with certain personal experiences and thoughts. In 
the German art of the first half of the XIX century a great 
place was occupied by chivalrous romance. In the pre-
revolutionary years, interest in the past history of the Ger-
man people was increased significantly due to the domi-
nance of the idea of German unification and the growth of 
national identity. Wagner, based on the work of the Broth-
ers Grimm and other writers and historians, carefully stud-
ied the German Middle Ages. But, unlike many German 
romantics, Wagner did not try to idealize the Middle Ages. 
It played in his works the role of an external poetic shell, 
through which one can see the modern meaning (example 
– the opera "Tannhäuser"). 

Wagner himself admitted that the image of Tannhauser 
embodied one hundred percent of the modern German. In 
this character, it is easy to find the personification of mod-
ern Wagner, a man who suffocates in the webs of the sur-
rounding society, seeking for his change. Wagner's tragedy 
was the realization of the unattainability of cherished ideals 
in the society of that time. Here the lyrical pathos of Tann-
hauser appeared. 

Determining the ideological content of Wagner's operas 
is a difficult task due to the intertwining of the actual plot, 
modern social and autobiographical moments. Based on a 
myth or a medieval legend, Wagner uses only their plot 
basis. It changes and expands the ideological content in 
the direction of approaching modern issues. "Mythology, 
according to Wagner, is just a form of consciousness, in 
which for centuries and even millennia, the most general 
principles of worldview, characteristic of "the people as a 
whole" are crystallized. Myth is a quintessence of people's 
self-consciousness. In the system of mythological images 
"the essence of the world", as understood by the people, 
the ideals or images that people spontaneously seek to 
implement, are expressed" [5]. His works reflected the my-
thologized anticipation of future great cataclysms, which, in 
turn, required high moral asceticism from those who were 
destined to create a new great society of the future. At the 
same time, one or another plot became close to Wagner 
due to certain personal experiences and thoughts. Myth, 
according to Wagner, relieved him of the obligation to be 
precise and provided an opportunity to express what he 
thought was characteristic of music: philosophical and psy-
chological meanings on a universal scale. 

"He greedily attacked the ancient epic,… began to de-
velop it… On a national basis, Wagner turned the heroes of 
his operas into universal heroes, namely – the heroes of 
perishing culture and the heroes of individualistic untruth in 
the face of objectively evolving reality" [6]. Actualization of 
the epic, the transfer of the meaning of the conflicts of the 
past to the modern Wagner world, "inscription" of epic im-
ages in the context of socio-philosophical problems of the 
second half of the nineteenth century was made by the 
artist with his characteristic originality of artistic vision of 
the world. In the mythological plot, he found "a whole con-
nection of phenomena in a concise form" [2].  

With his heroes, their destinies, Wagner expresses the 
general problems of life, while creating images of great 
emotional and psychological richness. Wagner's art is 
deeply rooted in national and folk traditions, and this is 
what allows him to rise to the universal level. Widespread 

interest in national mythology is determined by social cir-
cumstances in Germany. The idea of German unity, which 
opposed the disunity of the Germans in the face of feudal 
fragmentation, was supported by national myths and leg-
ends. It is no coincidence that Siegfried became a favorite 
hero of the advanced German youth. Sieglinde ("Ring of 
the Nibelungen") is one of Wagner's most typical heroines 
– tender, impulsive, painfully in love. This image embod-
ies certain characteristics of Wagner's images – people 
with sensitive inner world, often controversial in their 
thoughts and actions. It is also important that none of 
Wagner's heroes is only on the one side of good and evil 
– he can connect his destiny with one of these two ethical 
principles, make a choice and can fluctuate between 
them, it can be broken by contradictions, but in what is 
evil, and what is good – Wagner has no doubt. Because 
of this, Wagner's characters are often cross-influenced by 
two opposing forces. Examples are Wotan, Tannhauser, 
Elsa, Tristan, Isolde, who are characterized by emotional 
conflict, controversial actions. 

Music, with its specific way of reflecting reality, the pecu-
liarity of musical form, that conveyes the external or internal 
movement of feelings, emotions, experiences allowed the 
composer to find an analogue of those ideas, which is the 
main mystery of Wagner's art. While transmitting the experi-
ences of his characters, their generalized characters, ap-
pearance, environment in which they operate, Wagner finds 
an opportunity to convey purely musical means non-musical 
objects that create a system of leitmotifs. 

By the power of his compositional skills, Wagner di-
rected the thoughts and feelings of listeners to those future 
times when, in his opinion, due to the free association of 
mankind, those factors that destroy art will disappear. Nat-
urally, to see the phenomena of life in one's own way does 
not mean to create them. The originality of the object is not 
born, but revealed by the individual. Hegel emphasized: 
"Originality, on the one hand, reveals to us the true soul of 
the artist, and on the other hand, gives us nothing but the 
nature of the object, so that this originality of the artist acts 
as the originality of the object and follows from it as well as 
subject of productive activity of the subject" [4, p. 306]. 
R. Wagner's works emerged as a kind of author's vision of 
contemporary culture, which, due to its individualistic na-
ture, awaits, according to the composer, a sad future. Con-
sistently believing that the modern world has no positive 
development, Wagner provided his explanations, decisions 
and methods of "salvation", which were essentially utopian. 
His position was typical to a wide circle of the bourgeoisie 
and the German intelligentsia. Understanding Wagner's 
works required mental effort, intellectual insight, absolutely 
necessary in order to comprehend its spiritual meaning, not 
accidental, private, but – lifelong human sense. This, in 
turn, provided an opportunity to get rid of the tragedy of 
loneliness, pessimism, to learn how to turn the "Schopen-
hauerian will" into a meaningful action, to learn to use it to 
make a change and improve the world. 

Conclusion. R. Wagner's life occupies a prominent 
place in the musical culture of mankind. With its inherent 
contradictions, complexity, versatility, it is a vivid represen-
tation of the artistic potential of creative personality in the 
processes of cultural creativity. Integrative, culturological 
analysis of the specifics of Wagner's compositional activity 
as a cultural phenomenon allows us to highlight the role of 
artist, thinker, reformer in the space of a certain cultural, 
including romantic, tradition, to explore the subjective expe-
rience of transforming art into a cultural practice of modifi-
cation and improvement of society. 

An analysis of Wagner's works reveals how the com-
poser, on the basis of the best examples of traditional art of 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 23 ~ 

 

 

the past and present, sought to adequately embody the 
problems he was aware of in artistic images, continuing 
practicing the great traditions and introducing significant 
innovations. These innovations, first of all, affected the 
opera genre, its figurative sphere. The development of cul-
ture very sharply revealed the dilemma of the contradictory 
position of the artist and art itself in the society of that time. 
R. Wagner's creative legacy emerged as a kind of author's 
vision of contemporary culture, which, due to its individualis-
tic nature, awaits, according to the composer, a sad future. 

The anthropo-creative potential of the interaction of 
culture and personality is analyzed on the example of the 
artist's life creativity. "Wagner directed a bright ray of 
knowledge to real and past lives, thanks to the fact that 
he discovered a relationship between two phenomena 
that seemed alienated from each other and closed as if in 
two spheres: between music and life" [7]. Concentrating 
all the trends and crises of romanticism in the music of 
the second half of the XIX century, the work of the com-
poser as a reformer demonstrates current creations of the 
relentless desire to transform the world around, which 
encourage artists to different creative reactions to the 
collision of modern life, which, in turn, involves others in 
understanding its essence. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Вагнер Р. Избранные работы / Р. Вагнер ; сост. и коммент.  
И. А. Барсовой и С. А. Ошерова ; Вступ. ст. А. Ф. Лосева. – М. : Искус-
ство, 1978. – 695 с.  

2. Вагнер Р. Опера и драма [Электронный ресурс] / Р. Вагнер // 
Избранные работы. – М., 1978. – Режим доступа : http://teatr-lib.ru/ 
Library/Wagner/ Izbr/ #_Toc212715559   

3. Галь Г. Брамс, Вагнер, Верди. Три мастера – три мира : в 3 ч. 
Ч. 2. Рихард Вагнер [Электронный ресурс] / Г. Галь. Режим доступу: 
http://wagner.su/book/export/html/92   

4. Гегель Г. В. Ф. Лекции по эстетике / Г. В. Ф. Гегель // Эстетика : 
в 4 т. – М. : Искусство, 1968. – Т. І. – 330 с. 

5. Ильенков Э. Заметки о Вагнере / [Електронний ресурс] /  
Э. Ильенков. Режим доступу: http://www.wagner.su/node/141 

6. Лосев А. Исторический смысл эстетического мировоззрения 
Рихарда Вагнера [Электронный ресурс] / А. Лосев // Философия. Ми-
фология. Культура. – М. : Политиздат, 1991. – С. 275–314. – Режим 
доступа : http://teatr-lib.ru/Library/Wagner/Izbr/#_Toc212715552  

7. Ницше Ф. Рихард Вагнер в Байрейте [Электронный ресурс] / 
Ф. Ницше // Сочинения в 3 т. Т. 2: "Странник и его тень". – Москва : 
"REFL-book", 1994. – Режим доступа : http://www.wagner.su/node/173  

 
REFERENCES 

1. Vagner, R. (1978). Selected works. Moskow, Iskusstvo (in Russian). 
2. Vagner, R. (1978). Opera and drama. In Selected works. Retrieved 

from http://teatr-lib.ru/Library/Wagner/ Izbr/ #_Toc212715559  (in Russian) 
3. Gal', G. (1986) Tri mastera – tri mira. Rihard Vagner [Three mas-

ters – three worlds. Richard Wagner]'. Retrieved from http://wagner.su/book/ 
export/ html/92 

4. Gegel', G.V.F. (1968). Lectures on aesthetics. In 4 V, V 4. Mos-
kow, Iskusstvo (in Russian). 

5. Il'enkov, E. (1984) Zametki o Vagnere [Notes on Wagner]. Re-
trieved from http://www.wagner.su/node/141 

6. Losev, A. (1991) Istoricheskij smysl esteticheskogo mirovozreniya 
Riharda Vagnera [The historical meaning of the aesthetic worldview of 
Richard Wagner]. Retrieved from http://teatr-lib.ru/Library/Wagner/Izbr/ 
#_Toc212715552 (in Russian) 

7. Nietzsche, F. Richard Wagner in Bayreuth. Retrieved from 
http://www.wagner.su/node/173 (in Russian) 

 
Re c e i ve d  E d i to r i a l  Boar d  14 . 12 . 21  

 
І. В. Живоглядова, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

КУЛЬТУРА Й ОСОБИСТІСТЬ: Р. ВАГНЕР "МІЖ МУЗИКОЮ ТА ЖИТТЯМ" 
Сучасні тенденції розвитку культури, її мистецької складової, загострили питання актуальності глибокого вивчення світової та 

національної спадщини. У статті здійснено аналіз життєтворчості видатної особистості – Р. Вагнера (1813–1883), з притаманною їй 
суперечливістю, складністю, багатогранністю, як репрезентації креативного потенціалу участі творчої особистості в процесах куль-
туротворчості. Інтегративний культурологічний аналіз специфіки його композиторської діяльності як культурного феномена дозволяє 
висвітлити роль митця, мислителя, реформатора у просторі функціонування певної культурної, зокрема романтичної, традиції, до-
слідити суб'єктивний досвід перетворення мистецтва на культурну практику трансформації і вдосконалення суспільства. 

Зазначається, що талант митця дозволяє повернути факт об'єктивної реальності в такому ракурсі, у якому б "заграла" його 
всезагальна одиничність у світлі загальної перспективи розвитку. Творчість є тим способом, який розширює можливості творчої 
особистості в розкритті безлічі різних граней буття. Відкриваючи нові напрями буття, творча особистість розширює горизонти 
індивідуального досвіду, набуває елементів нової самосвідомості, самовідчуття. Це приводить, у свою чергу, до оновленої дії. Водно-
час творець збагачує саму дійсність, розвиваючи її внутрішні потенції, створюючи цінності принципово нової якості. Творча діяль-
ність з самого початку організується і регулюється формами, які мають універсальний характер. Ці форми є, в свою чергу, продук-
том такої ж довгої "дистиляції", як і логічні форми, категорії логіки. Одночасно у вільній творчості завжди присутня більш-менш 
очевидна індивідуальна варіація тих форм діяльності, які вже формалізовані, виражені в жорстко однозначних формулах. 

Аналіз вагнерівських творів виявляє, як, відштовхуючись від кращих зразків традиційного мистецтва минулого і теперішнього, 
композитор прагнув до адекватного втілення в художніх образах проблем, що ним усвідомлювалися, продовжуючи великі традиції і 
запроваджуючи істотні нововведення. Розвиток культури дуже гостро виявив дилему суперечливого становища митця і самого 
мистецтва в тогочасному суспільстві. Творча спадщина Р. Вагнера постала в якості своєрідного авторського бачення щодо сучасної 
йому культури, на яку, внаслідок її індивідуалістичної природи, чекає, на думку композитора, сумне майбутнє. На прикладі жит-
тєтворчості митця аналізується антропокреативний потенціал взаємодії культури й особистості. Зосереджуючи всі тенденції 
розвитку і кризи романтизму в музиці другої половини XIX століття, творчість композитора-реформатора демонструє актуальні 
для сьогодення креації з незупинного прагнення до перетворення навколишнього світу, які спонукають митців до різних типів твор-
чих реакцій на колізії сучасного їм життя, що, в свою чергу, долучає інших до розуміння його суті. 

Ключові слова: Р. Вагнер, творча особистість, реформаторство, культура романтизму, музична культура, оперна творчість, музична драма. 
 

И. В. Живоглядова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

КУЛЬТУРА И ЛИЧНОСТЬ: Р. ВАГНЕР "МЕЖДУ МУЗЫКОЙ И ЖИЗНЬЮ" 

Современные тенденции развития культуры, ее художественной составляющей, актуализировали вопросы глубокого изуче-
ния мирового и национального наследия. В статье осуществлён анализ жизнетворчества выдающейся личности – Р. Вагнера 
(1813–1883), с присущей ей противоречивостью, сложностью, многогранностью, в качестве репрезентации креативного потен-
циала участия личности в процессах культуротворчества. Интегративный культурологический анализ специфики его компози-
торской деятельности как культурного феномена позволяет осветить роль художника, мыслителя, реформатора в простран-
стве функционирования определенной культурной, в данном случае романтической, традиции, исследовать субъективный опыт 
превращения искусства в культурную практику трансформации и совершенствования общества. На примере творчества немец-
кого композитора анализируется антропокреативный потенциал взаимодействия культуры и личности. Сосредоточивая все 
тенденции развития и кризиса романтизма в музыке второй половины XIX века, творчество Р. Вагнера, композитора-
реформатора, демонстрирует актуальные для современности действия по непрерывному стремлению к совершенствованию 
окружающего мира, которые побуждают художников к разным типам творческих реакций на коллизии современной им жизни, что, 
в свою очередь, приобщает других к пониманию ее смысла. 

Ключевые слова: Р. Вагнер, творческая личность, реформаторство, культура романтизма, музыкальная культура, оперное творчество, музы-
кальная драма. 



~ 24 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 316.77; 008 
О. Д. Криволап, канд. культурології  

Білоруський державний університет культури і мистецтв,  
вул. Рабкорівська, 17, м. Мінськ, 220007, Білорусь  

 email: krivolap@gmail.com  
 

МОЖЛИВОСТІ ТА ОБМЕЖЕННЯ КУЛЬТУРОЛОГІЇ  
ДЛЯ ПЕРЕОСМИСЛЕННЯ РАДЯНСЬКОЇ СПАДЩИНИ  

 
Присвячено відповідям на два запитання: що не так з перекладом культурології англійською мовою як культурних 

досліджень? І яким чином дискурс культурології може бути корисний в процесі декомунізації? Досліджено проблему 
конкретних культурних форм адаптації і використання термінології культурології. Мета цього тексту – показати 
концептуальні відмінності культурології від культурних досліджень, а також описати можливості дискурсу культу-
рології для роботи з переосмислення радянського спадку. Культурологія з'явилася в західній академічній традиції, але 
великого поширення набула на пострадянському просторі. Пострадянська ситуація може вивчатися в межах пост-
колоніального дискурсу. Дискурс культурології сприяє створенню певного бачення соціальної реальності. З одного 
боку, культурна ідентичність розглядається як нормативна вимога для задоволення певних соціокультурних по-
треб, реалізації історичних ідеалів, перевірених століттями. Але, з іншого боку, культурна ідентичність трак-
тується як нескінченний процес соціального формування і пошуку відповідей на нові запитання і соціальні виклики. 
Перший підхід більш характерний для культурології, а другий – для культурних досліджень. 

Ключові слові: культурологія, декомунізація, переосмислення, культурні дослідження. 
 

Якщо ви залишаєтесь на території колишнього  
Радянського Союзу, ви можете не помітити проблеми 
навколо дискурсивного статусу культурології. Проблема 
не тільки у неможливості точного перекладу терміна 
"культурологія" іншими мовами, а й у тому, що дискурс 
культурології сприяє створенню певного бачення світу. 
Спробуємо розглянути цей процес на прикладі підходу 
культурології до проблеми ідентичності у зв'язку з де-
комунізацією. Британські культурні дослідження 
(Cultural studies) з їхнім міждисциплінарним підходом, 
постколоніальною травмою та вивченням опосередко-
ваної масової культури ХХ ст. проблематично викори-
стовувати як англомовний аналог культурології. 

Постановка проблеми. Практика декомунізації по-
лягає у переосмисленні спадщини Радянського Союзу 
на всіх можливих рівнях культури. Окреме місце тут 
посідає пакет законів, який був прийнятий в 2015 році. 
Передусім важливим є закон "Про засудження ко-
муністичного та націонал-соціалістичного (нацистсько-
го) тоталітарних режимів в Україні та заборону пропа-
ганди їхньої символіки". Цей юридичний документ зі 
зрозумілих причин не зачіпає питання естетики.  

Естетика виступає складовою способу життя. На тлі 
серйозних ціннісних розбіжностей щодо радянського 
минулого критичне ставлення до радянської естетики 
не здається несподіваним. Переосмислення радянсько-
го минулого слід починати не з політичних чи еко-
номічних аспектів, а з естетичних та культурних питань. 
Було б перебільшенням думати про солідний і моноліт-
ний радянський естетичний проєкт. Можливо, що есте-
тичний вимір радянської спадщини може бути досить 
продуктивним. Г. Маркузе у своїй книзі "Естетичний 
вимір. До критики марксистської естетики" глузливо 
показує обмеженість соціалістичного проєкту, під-
креслюючи, що "соціалізм не звільняє і не може звіль-
нити Ероса від Танатоса" [10, с. 72]. Тільки "мистецтво 
представляє кінцеву мету всіх революцій: свободу і 
людське щастя" [10, с. 69]. Якщо реальність залежить 
від спогадів, які не є незмінними, то існує небезпека 
маніпуляцій та зловживань: "Утопія у великому ми-
стецтві – це не завжди просто заперечення принципу 
реальності, а її трансцендентне збереження, в якому 
минуле і сьогодення кидають свої тіні. Справжня утопія 
ґрунтується на спогадах" [10, с. 73]. Але зв'язок між спо-
гадами, утопіями та естетичною формою створює ней-
мовірні можливості для роботи з суспільством та куль-
турою, що досить активно використовується сьогодні. 
Тому переосмислення радянської спадщини має 

здійснюватися не через амнезію, а через створення 
керованої політики пам'яті. 

Але заперечення та ігнорування радянського есте-
тичного канону не вирішує проблеми переосмислення 
радянської спадщини. Б. Гройс приходить до радикаль-
ного висновку, що для подолання спадщини радянської 
естетики її необхідно освоїти, і тільки тоді можна буде 
рухатися далі: "Неможливо було позбутися Сталіна, не 
повторивши його, принаймні естетично" [1, с. 159]. В 
результаті реалізації радикального радянського есте-
тичного проєкту виникла нова спільнота – радянський 
народ: "Якщо в результаті такої роботи вдалося ство-
рити штучну підсвідомість, штучний контекст, нові і поки 
що небачені машини бажання, такі як "радянські люди", 
то раптом виявляється, що ці машини здатні жити і по-
роджують такі тексти, які нічим не відрізняються від 
природних. Таким чином, відмінність між природним і 
штучним стає неактуальною. Ці дивні істоти зі штучною 
підсвідомістю, але з природною свідомістю..." [1, с. 161].  

Мета статті – показати значущість включення куль-
турологічного підходу до осмислення радянського ми-
нулого. Не просто заперечення і забуття, а своєрідної 
роботи над помилками, щоб виключити можливість ре-
цидиву в майбутньому. 

Аналіз досліджень і публікацій. Німецька 
Kulturwissenschaft у певному сенсі ближча до культуро-
логії, але і тут є деякі відмінні риси. Ю. Шеррер у своїй 
книзі "Культурологія: Росія в пошуках цивілізаційної 
ідентичності" [12] досліджує феномен популярності 
культурології в соціально-гуманітарному дискурсі по-
страдянського простору. Вона вважає, що популярність 
культурології після розпаду Радянського Союзу можна 
пояснити вакуумом, створеним в ідеологічному про-
сторі, який вчасно заповнився. І в цьому сенсі культу-
рологія претендує на статус нової дискурсивної практи-
ки, яка нібито може пояснити все. 

До речі, від самого початку вживання Л.  Уайтом 
терміна "культурологія" стосовно "науки про культуру" 
[13] неможливо не помітити певних зв'язків із культур-
ною антропологією. Якщо культурні практики неро-
зривно пов'язані з використанням символів, то символ 
можна визначити "як річ, значення якої визначається 
тими, хто її використовує" [6, с. 595–596]. Питання, 
"скільки людей створює культуру" [7, с. 117–119], є 
досить риторичним і не має чіткої відповіді (зрозуміло, 
що більше однієї особи). 

Крім Л. Уайта, існує певний потік текстів, які схва-
люють існування культурології в її нинішньому вигляді. 
Але нас цікавить не проблема неможливості перекладу 

© Криволап О. Д., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 25 ~ 

 

 

терміну "культурологія" іншими мовами, а концептуаль-
на відмінність щодо питання культурної ідентичності в 
рамках дискурсу культурології та дискурсу культурних 
досліджень. Щоб побачити ці відмінності та труднощі 
перекладу, спочатку необхідно зрозуміти, як сприйма-
ють культурологію за межами колишнього СРСР і що 
робити, якщо підходи до вивчення культури не впису-
ються у парадигму культурних досліджень [11].  

Виклад основного матеріалу дослідження. З од-
ного боку, ми маємо оптимістичний погляд на поточну 
ситуацію: "У країнах, що зазнають глибокої системної 
трансформації, прикладне використання суспільних 
наук набуває все більшого поширення. Це зумовлено 
зростанням попиту на культурологів у різних галузях 
соціокультурного життя" [2, с. 18]. Глибока системна 
трансформація, ймовірно, є розпадом СРСР. 

З іншого боку, є більш песимістичні настрої: "Особ-
ливо драматичною є ця проблема для вітчизняної науки 
про культуру, яка за останні десятиліття ще не ро-
зробила інструментів для визначення багатьох концеп-
цій дослідження, тоді як нові культурні явища терміново 
потребують лінгвістичного визначення" [8]. У вітчиз-
няній науці є посилання на російську науку. Справжня 
ситуація, треба думати, знаходиться десь посередині 
між цими полюсами: все добре – з одного боку, і немо-
жливо висловити те, що відбувається, оскільки немає 
символів та відповідних знакових систем – з іншого. 

Принципово важливо зрозуміти зовнішній погляд на 
розвиток культурології в країнах колишнього СРСР, і 
насамперед у Білорусі чи Україні. Але що дивує та 
насторожує іноземних дослідників, коли вони стикають-
ся віч-на-віч із культурологією? 

Відповідь на це запитання ми знайшли у статті 
М. Ларуель "Дисципліна культурології" [9]. Вона 
аналізувала підручники та посібники з культурології 
російською мовою, які були видані в Білорусі, Казах-
стані та Російській Федерації у 90-х роках ХХ ст. і на 
початку XXI ст. Її цікавили не лише самі підручники (як 
організований матеріал, структура, питання для кон-
тролю знань тощо), а й те, як усі ці десятки книг, які 
побачили світ майже одночасно, формують загальний 
дискурс культурології. Проблеми існування культури 
розглядаються на глобальному рівні, з точки зору 
взаємодії культури Заходу та Сходу. Ці бінарні опозиції 
не обмежуються "географічними" концепціями, також 
використовується зіставлення архаїзму та цивілізації, 
національного менталітету та постмодернізму. І десь 
між ними є якесь загадкове й особливе місце Росії. На 
думку М. Ларуель, "культурологія часто має вигляд су-
купності постулатів, які не претендують на формування 
дискурсу і керуються тим, що існує певний непублічний 
консенсус щодо речей" [9, с. 29]. Культурологія не 
прагне переосмислити і наявні ознаки (у широкому 
сенсі) для створення свого власного специфічного дис-
курсу. Натомість вона активно використовує здобутки 
інших дискурсів без додаткових контекстуальних пояс-
нень, як "усім відомо". 

Культурологія дуже активно цікавиться ідеєю нації, 
коли "культура, релігія та наука є перш за все націо-
нальними і їх слід вивчати з цієї точки зору" [9, с. 29]. 
Але виникає питання, чи може культурологія бути таким 
нейтральним підходом, за допомогою якого можна вив-
чати будь-яку культуру в будь-якому суспільстві? Чи 
культурологія у цій формі претендує на статус метана-
уки, який до цього часу мала виключно філософія? 

З точки зору М. Ларуель, культурологія – це далеко 
не нейтральна дисципліна, а надто – метанаука. Радше 
це можна розглядати як механізм інституціоналізації 
дискусії про "російську ідею", яка діє у двох напрямах: 
як викладена дисципліна, з одного боку, і як продов-
ження традиції, призупиненої в радянські часи, з іншого. 

Цей процес не припиняє об'єднання найрізноманітніших 
ідей в єдину дисципліну, але вважає себе невід'ємною 
частиною цього дискурсу і пропонує студентам побачи-
ти продовження цієї порушеної традиції в пострадянсь-
кій Росії" [9, с. 31]. Слід нагадати, що до такого виснов-
ку вона дійшла, вивчивши не лише російські, а й біло-
руські та казахські підручники з культурології. 

Тут принципово важливо, що, на відміну від культур-
них досліджень, культурологія не прагне вивчати події 
новітньої історії, а намагається знайти узаконення своєї 
діяльності у далекому минулому. І це одна з принципо-
вих відмінностей від Cultural studies: знаходження зако-
номірностей в минулому та ігнорування проблем сучас-
ної культури. Радянське не вивчається, не розглядається 
і не підлягає переосмисленню. Основною методологіч-
ною базою є тексти XIX та початку ХХ ст. Але тут вини-
кає закономірне питання: що дисципліна може пояснити 
в суспільстві початку XXI ст., якщо вона використовує 
категоріальний апарат XIX століття? Очевидно, що 
епістолярний жанр ХІХ ст. виключав використання смай-
ликів і був частиною зовсім іншого дискурсу. 

Формально підкреслюється аполітичність культуро-
логії, оскільки вона займається вивченням "об'єктивних" 
процесів у суспільстві. Однак, на думку М. Ларуель, 
культурологія "намагається легітимізувати свої політич-
ні та філософські припущення під виглядом визнаного 
інституційного дискурсу" [9, с. 33]. Вона дійшла таких 
висновків задовго до того, як "русская идея" (або "рус-
ский мир") отримала сьогоднішні відтінки і перестала 
здаватися абстрактною і нейтральною. "Культурологія 
продовжує заспокоювати інтелектуальне середовище 
обіцянками: вона представляє себе як науково обґрун-
тований підхід, що походить з коренів російської класи-
ки ХІХ ст., підтримується західними авторами і пропо-
нує спрощене прочитання світу та Росії. Уперта аргу-
ментація нібито історичної незмінності національної 
релігії та менталітету дозволяє людям уникати питань 
про радянську владу, політичні та соціальні розриви в 
історії Росії ХХ ст. <...> в СРСР і змінити не лише зміст, 
але й ємність дискурсу про себе та про світ" [9, с. 34]. 
Звісно, можна не погодитися з висновками М. Ларуель, 
але більш конструктивно було б працювати над ство-
ренням власного дискурсу про радянське минуле. Й 
іноді вдається знайти цікаві підходи для розуміння 
особливостей аналізу культурного дискурсу [5]. Також 
переосмислення радянського минулого може привести 
до питання про культурну ідентичність. 

Що таке культурна ідентичність: набір цінностей чи 
тривалий процес? Її можна пояснити як становлення та 
суспільний процес, а можна – як щось, що дається з 
народженням. Британська школа культурних до-
сліджень розглядає питання ідентичності як процес 
суспільного становлення, а для пострадянської культу-
рології це скоріше питання повернення до коріння та 
збереження традицій. 

У цьому можна побачити перспективи використання 
культурної ідентичності, адже це шанс вийти за межі 
усталеного зразка – національної ідентичності та пошу-
ку національної ідеї [4]. Ідеться не лише про етнічну 
приналежність чи історичну спадщину, а й про пере-
осмислення артефактів у сучасному контексті замість 
просто заздалегідь визначеного схвалення, "тому що 
так необхідно". Сьогодні нормою є розуміння унікаль-
ності культурної спадщини та можливості формалізації 
культурології. "Настільки ж унікальні культурологічні 
концепції, які демонструють різне бачення культури в 
різні культурно-історичні епохи, різні національні куль-
тури та цивілізації, очима різних особистостей, по-
своєму виражають свою епоху, свою культуру та свою 
самобутність як суб'єкта цієї культури" [3]. 



~ 26 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Ситуація може змінитися більш прагматично, якщо 
культурологія спробує реструктуризувати свій дискурс 
відповідно до дискурсивного підходу дослідження куль-
тури. І тема культурної ідентичності може бути одним з 
перших питань, які слід переосмислити без категорійно-
го апарату російської філософії XIX ст. 

Висновок. Культурні дослідження можуть бути 
плідним полем досліджень, які здатні допомогти уник-
нути заздалегідь визначеного розуміння культури. 
Наприклад, для культурології ідентичність значною 
мірою є пошуком втраченого ідеалу з минулого. З цим 
пов'язано збереження традицій та культурно-історичної 
спадщини. Для культурних досліджень ідентичність 
(перш за все культурна ідентичність) – це процес ста-
новлення, створення сенсу та певної символічної ре-
альності сьогодення. Не зосередження на цінностях та 
досягненнях минулого, а проєкція на майбутнє як кон-
струювання нової ідентичності.  

Синтез культурології з культурними дослідженнями, 
спочатку на рівні дискурсу, може допомогти подолати 
евристичну кризу, або неможливість пояснити те, що 
відбувається з суспільством і культурою в країнах ко-
лишнього СРСР на початку XXI століття. Він здатний 
якщо не пояснити, то запропонувати детальну відповідь 
і версію пояснення того, що відбувається в культурі. 
Свого часу культурні дослідження були пов'язані з 
постколоніальними дослідженнями саме з цієї причини. 
Таким чином, ефективна дерадянізація можлива лише 
з опрацюванням радянського культурного досвіду. Що 
ж, Дніпропетровськ став просто Дніпром, але п'ятипо-
верхові хрущовки залишилися радянськими. Переосми-
слення радянської культури може початися з відчуття 
естетичної невідповідності їй. Це не політичний, не еко-
номічний чи будь-який інший фактор, а просто естетич-
не питання. Інтерпретація сучасної культури повсякде-
нного життя стикається з проявами радянських куль-
турних канонів. Конфлікт з радянським естетичним ка-
ноном проявляється у розумінні краси або того, що має 
право називатися прекрасним, і обмежується цим. Але 
питання набагато глибше. Якщо в результаті радикаль-
ного радянського естетичного проєкту виникла нова 
спільнота – радянські люди, це не стосується лише ідеї 
краси. Радянські естетичні форми прагнуть зберегти 
місце в просторі міст, але залишаються неясними. 
Зв'язок між спогадами, утопіями та естетичною формою 
відкриває широкі можливості для роботи з суспільством 
та культурою. Спогади, утопії та естетичні форми – це 
плідна тріада для роботи творчих індустрій з радянсь-
ким естетичним каноном, коли трансформується не 
об'єкт, а ставлення суб'єкта до нього. 

Найяскравіший приклад тут – огранене скло, той 
самий радянський знаковий посуд, без якого немож-
ливо уявити їдальню або содовий автомат. Але зараз 
фасетні келихи, виготовлені на цьому ж заводі в Росії, 
присутні на полицях магазинів IKEA і сприймаються не 
як зразок радянської естетики, а як прояви сучасного 
скандинавського дизайну. Це може бути алгоритмом 
роботи з радянською спадщиною. Саме сфера твор-
чих індустрій сьогодні намагається приєднатися до 
переосмислення Радянського Союзу під виглядом ре-
організації та у сфері візуального представлення. Але 
це не тільки зміна логотипів та скорочення назв, а й 
спроба переосмислити роль та функцію естетичних 
форм у суспільстві. На основі дій окремих людей 
формується нова культура, систематичність таких дій 
свідчить про появу нової практики.  

Ступінь критичного ставлення до радянського 
естетичного канону серед представників творчих інду-

стрій іноді настільки високий, що можна говорити про 
естетичне повстання, яке розуміється як бажання 
окремих людей відмовитися від поширених соціокуль-
турних практик або замінити їх на принципово нові. Ці 
естетичні дії є соціальними, навіть якщо вони викону-
ються без необхідного рівня рефлексії. Також пере-
осмислення має торкнутися і питання змісту культуро-
логії як академічної дисципліни, щоб не повторювати 
штампи цивілізаційного підходу з особливим місцем і 
шляхом Росії, а приділити належну увагу власне куль-
турі і її місцю у світі. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Гройс Б. Gesamtkunstwerk Сталин / Б. Гройс. – М.: Ad 
Marginem, 2013. – 168 c. 

2. Грыгаровіч Я. Д., Смолік А. І. Прыкладная культуралогія / 
Я. Д. Грыгаровіч, А. І. Смолік. – Мінск: Адукацыя і выхаванне, 2005. – 
228 c. 

3. Кондаков И. В. Российская культурология как феномен 
отечественной культуры [Електронний ресурс] // Культурологический 
журнал. – 2011. – №6 (4). – Режим доступу:  https://cyberleninka.ru/ 
article/n/rossiyskaya-kulturologiya-kak-fenomen-otechestvennoy-kultury/viewer 

4. Лыч Л. Беларуская нацыянальная ідэя: тэарэтычны і 
практычны аспекты / Л. Лыч. – Мінск: [б. в.], 2010. 447 c. 

5. Переверзев Е. В. Современный культурологический анализ 
дискурса / Е. В. Переверзев // Современный дискурс-анализ. – 2009. – 
№ 1 (1). – C. 65–74. 

6. Уайт Л. А. Избранное : Эволюция культуры / Л. А. Уайт. – М.: 
Российская политическая энциклопедия, 2004. – 1064 c. 

7. Уайт Л. А. Понятие культуры / Л. А. Уайт // Вопросы 
социальной теории. – 2009. – № 1 (3). – C. 95–124. 

8. Шапинская Е. Н. Культурология после постмодернизма 
[Електронний ресурс]. / Е. Н. Шапинская // Культурологический журнал. 
– 2010. – № 1 (1). – Режим доступу: http://cr-journal.ru/files/file/ 
01_2011_11_59_31_1295513971.pdf 

9. Laruelle M. The Discipline of Culturology: A New 'Ready-Made 
Thought' for Russia / M. Laruelle // Diogenes. – 2004. – № 4 (51). – C. 21–36. 

10. Marcuse H. The aesthetic dimension: Toward a critique of Marxist 
aesthetics / H. Marcuse. – Boston: Beacon Press, 1978. – 88 c. 

11. Ousmanova A. Crossing Borders, Shifting Paradigms: The 
Perspectives of American Studies / Cultural Studies in Eastern Europe / 
A. Ousmanova // American Studies International. – 2003. – № 1–2 (XLI). – 
C. 64–81. 

12. Scherrer J. Kulturologie: Russland auf der Suche nach einer 
zivilisatorischen Identität / J. Scherrer. – Göttingen: Wallstein, 2003. – 188 c. 

13. White L. A. The Science of Culture: A Study of Man and Civilization 
/ L. A. White. – New Providence, N.J: Grove Press, 1949. – 460 c. 

 
REFERENCES 

1. Groys, B. (2013). Gesamtkunstwerk Stalin. Moskow, Ad Marginem. 
(In Russian). 

2. Grygarovіch, Ja. D., Smolіk, A. І. (2005). Prykladnaja kul'turalogіja 
[Applied Culturology]. Mіnsk, Adukacyja і vyhavanne. 

3. Kondakov, I. V. (2011). Rossijskaja kul'turologija kak fenomen 
otechestvennoj kul'tury [Russian cultural studies as a phenomenon of 
Russian culture]. Kul'turologicheskij zhurnal. № 6 (4). Retrieved from 
https://cyberleninka.ru/article/n/rossiyskaya-kulturologiya-kak-fenomen-
otechestvennoy-kultury/viewer 

4. Lych, L. (2010). Belaruskaja nacyjanal'naja іdjeja: tjearjetychny і 
praktychny aspekty [Belarusian national idea: theoretical and practical 
aspects]. Mіnsk.  

5. Pereverzev, E. V. (2009). Sovremennyj kul'turologicheskij analiz 
diskursa [Contemporary cultural analysis of discourse]. Sovremennyj 
diskurs-analiz. № 1 (1), 65–74. 

6. White, L. A. (2004). Izbrannoe: Jevoljucija kul'tury [Featured: The 
Evolution of Culture]. Moskow, Rossijskaja politicheskaja jenciklopedija. 

7. White, L. A. (2009). The Concept of Culture. Voprosy social'noj 
teorii. № 1 (3), 95–124. (In Russian). 

8. Shapinskaja, E. N. (2010). Kul'turologija posle postmodernizma 
[Cultural studies after postmodernism]. Kul'turologicheskij zhurnal. № 1 (1). 
Retrieved from http://cr-journal.ru/files/file/01_2011_11_59_31_1295513971.pdf  

9. Laruelle, M. (2004). The Discipline of Culturology: A New 'Ready-
Made Thought' for Russia. Diogenes. № 4 (51), 21–36. 

10. Marcuse, H. (1978). The aesthetic dimension: Toward a critique of 
Marxist aesthetics. Boston: Beacon Press. 

11. Ousmanova, A. (2003). Crossing Borders, Shifting Paradigms: The 
Perspectives of American Studies. In Cultural Studies in Eastern Europe. 
American Studies International. № 1–2 (XLI), 64–81. 

12. Scherrer, J. (2003). Kulturologie: Russland auf der Suche nach 
einer zivilisatorischen Identität. Göttingen: Wallstein. 

13. White, L. A. (1949). The Science of Culture: A Study of Man and 
Civilization. New Providence, N.J., Grove Press. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  08 .1 0 . 21  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 27 ~ 

 

 

A. D. Krivolap, PhD of Philosophy in Culture Studies,  
Belarusian State University of Culture and Arts,  
17, Rabkorovskaya Street, Minsk, 220007, Belarus 

POSSIBILITIES AND LIMITATIONS OF CULTURAL STUDIES FOR RETHINKING THE SOVIET HERITAGE 

The article is devoted to the answer to the question how that became possible when culturology was translated into English as Culture stud-
ies? There is no danger of losing something in translation, there is a huge conceptual mistake. The work is devoted to the problem of specific cul-
tural forms of adaptation and using terms of culturology. There is a deep and large challenge for social and cultural discourse reflex and explain the 
difference between culturology and culture studies. The purpose of this text is to describe this academic discourse of culturology and to under-
stand the conditions for the possibility of its existence and underline some differences from culture studies. Culturology was proposed in the west-
ern academic tradition but broadly adopted and welcomed in post-Soviet space.  

Culturology can be understood as a broad social and cultural phenomenon that brings deep consequences to society in transition. The post-
Soviet reality can be studied in the frame of postcolonial discourse and culturology will have a chance for new-born again to solve new social chal-
lenges. Against the background of serious values about the Soviet past, the critical attitude to Soviet aesthetics does not seem unexpected. Re-
thinking the Soviet past should begin not with political or economic aspects, but with aesthetic and cultural issues. The discourse of culturology 
contributes to the creation of a certain vision of the social and physical realities. We will try to consider this process by the example of the ap-
proach of culturology to the problem of identity. It is interesting that different visions, what cultural identity is, exist simultaneously. On the one 
hand, cultural identity is considered as a normative requirement to meet certain socio-cultural requirements, historical ideals that have been tested 
for centuries and strive for their revival. But, on the other hand, cultural identity is interpreted as an endless process of social formation and the 
search for answers to new questions and social challenges. The first approach is more typical for culturology, and the second – for culture studies.  

Key words: culturology, decommunization, rethinking, culture studies. 
 

А. Д. Криволап, канд. культурологии  
Белорусский государственный университет культуры и искусств,  
ул. Рабкоровская, 17, г. Минск, 220007, Беларусь  

ВОЗМОЖНОСТИ И ОГРАНИЧЕНИЯ КУЛЬТУРОЛОГИИ ДЛЯ ПЕРЕОСМЫСЛЕНИЯ СОВЕТСКОГО НАСЛЕДИЯ 
Посвящено ответам на два вопроса: что не так с переводом культурологии на английский язык как культурных исследова-

ний? И каким образом дискурс культурологии может быть полезен в процессе десоветизации? Рассмотрена проблема конкретных 
культурных форм адаптации и использования терминологии культурологии. Цель этого текста – показать концептуальные отли-
чия культурологии от культурных исследований, а также описать возможности дискурса культурологии для работы по переосмыс-
лению советского наследия. Культурология была предложена западной академической традицией, но широкое распространение полу-
чила на постсоветском пространстве. Постсоветская ситуация может изучаться в рамках постколониального дискурса. Дискурс 
культурологии способствует созданию определенного видения социальной реальности. С одной стороны, культурная идентич-
ность рассматривается как нормативное требование для удовлетворения определенных социокультурных потребностей, реализа-
ции исторических идеалов, проверенных веками. Но, с другой стороны, культурная идентичность трактуется как бесконечный про-
цесс социального формирования и поиска ответов на новые вопросы и социальные вызовы. Первый подход более характерен для 
культурологии, а второй – для культурных исследований. 

Ключевые слова: культурология, декоммунизация, переосмысление, культурные исследования. 
 

 
 

УДК 130.31:130.2(045) 
А. Ю. Морозов, д-р філос. наук, доц. 

Київський національний торговельно-економічний університет, 
вул. Кіото, 19, м. Київ, 02156, Україна 

a.morozov@knute.edu.ua 
 

М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
mrogozha@ukr.net 

 
ТРАНСПЕРСОНАЛЬНИЙ ДОСВІД ЯК ВІДПОВІДЬ НА ВИКЛИКИ НІГІЛІЗМУ:  

ЄВРОПЕЙСЬКИЙ КОНТЕКСТ 
 

Приділено увагу питанню духовності як екзистенційної налаштованості людини на священну таємницю буття. 
Будучи трансцендентною, царина священного в акті епіфанії проявляється у різноманітних символічних формах 
особистісного досвіду. Стверджується, що духовністю par excellence виступає трансперсональний досвід, який спо-
лучає особистість з таємницею священного як "незбагненного" не інтелектуально, а шляхом буттєвої співпричет-
ності. У цьому інтуїтивному акті духовного натхнення людині відкривається невимовна істина речей по той бік 
"фактів" і "текстів". Трансперсональний досвід є конститутивним у процесі становлення людини, її олюднення. У 
ньому відбувається "трансценденція" індивідуального, що передбачає постійний рух самовдосконалення та самопо-
долання, "розширення свідомості". Це можна назвати духовною ініціацією шляхом поступового морального преобра-
ження особистості через символічну смерть і воскресіння, метою якого є реалізація буттєвої повноти її існування, 
досягнення стану щастя-блаженства. Наводяться історичні форми духовної ініціації, такі як античні містерії і хрис-
тиянське таїнство Євхаристії. Особливу увагу зосереджено на аналізі платонівського розуміння натхнення-
шаленства. Зазначено, що в надрах сучасної секулярної культури, що є наслідком нігілістичної установки на "розчак-
лування світу" та морального релятивізму, неминуче зароджується ностальгія за священним.  

Ключові слова: трансперсональний досвід, нігілізм, моральний релятивізм, істина буття, факти і речі, мовчання, натхнення, 
духовність, символ, містерії, ностальгія. 

 
Постановка проблеми. Прагнення індивіда від-

найти смисл власного існування, досягти духовно-
ціннісної і буттєвої повноти (з-бути-ся і від-бути-ся) є 
споконвічним та універсальним. Ніщо не паралізує 
людську волю так сильно, як тривожне відчуття абсур-
дності, беззмістовності власного існування, знецінення 
світу (див. детальніше аналіз тривоги абсурду в класи-

чних роботах П. Тілліха "Мужність бути", Р. Мея "Про 
сенс тривоги" та В. Франкла "Людина в пошуках сенсу" 
[22; 10; 29]). У свою чергу, "воля до смислу" (В. Франкл) 
як вроджена людська інтенція та екзистенційна потреба 
у своїх граничних проявах тісно пов'язана із пережи-
ванням особою вищих безумовних цінностей добра, 
краси, щастя-блаженства. Останнє супроводжується 

© Морозов А. Ю., Рогожа М. М., 2021



~ 28 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

відчуттям безмежної радості, любові-емпатії до всього 
сущого як блага, усвідомленням безкінечності власної 
особистості, ілюзорності смерті тощо. Досвід щастя-
блаженства є своєрідним показником того, наскільки 
воля до смислу була успішно втіленою. І навпаки: де-
пресії, фрустрації, апатії, суїцидальні стани, нігілістичне 
відкидання культурних традицій, постмодерністська 
байдужість або іронічне ставлення до великих нарати-
вів культури, її класичних цінностей та ідеалів свідчать 
про поразку чи слабкість цієї волі.  

Кореляція понять "смисл життя" – "цінності/чесноти" 
– "щастя" в межах традиційних культур (античності, 
християнства, Далекого Сходу) була самоочевидною. 
Щоправда, через суттєву різницю в метафізичних кар-
тинах світу можливі різні інтерпретації. Чи є щастя-
блаженство ("евдемонія") як вершина реалізації усіх 
людських можливостей і ціль розумного існування ре-
зультатом однієї лише праведності і життя згідно чес-
нотам? І чи достатньо нам однієї лише етики (або на-
віть етикету) для реалізації найвищої мети життя? Чи 
можливий інший варіант, коли щастя-блаженство не 
залежить виключно від зусиль людини і потребує тран-
сцендентного ("не-світового") джерела, того, що, напри-
клад, у християнстві називається духовним "молитов-
ним досвідом", що дається благодаттю Святого Духа? 
Іншими словами, питання стоїть таким чином: чи є пов-
нота духовного розвитку людини станом природним 
(реалізацією внутрішньо закладених потенцій природи 
людини, що не потребує виходу за межі "Я", тобто чис-
тою само-реалізацією) або над-природним (тобто та-
ким, де вимагається специфічний трансперсональний 
досвід, в якому долається "само-", "самість")?  

Мета статті – проаналізувати сутнісні характеристи-
ки трансперсонального досвіду, показати його різні іс-
торичні форми в європейській культурі. 

Аналіз досліджень і публікацій. Оскільки транспе-
рсональний досвід є міждисциплінарною проблемою, то 
він перебуває у фокусі уваги філософів, релігієзнавців, 
психологів, істориків культури, богословів тощо. Теоре-
тичні основи його аналізу заклали К. Уілбер ("Око ду-
ха"), А. Маслоу ("Психологія буття"), М. Еліаде ("Історія 
віри та релігійних ідей"), Є. Торчинов ("Релігії світу. До-
свід трансцендентного. Психотехніка і трансперсональ-
ні стани"). Окремі аспекти трансперсонального досвіду 
в домодерній культурі (на матеріалі античності і візан-
тійської традиції) вивчали Р. Генон, В. Малявін, В. Отто, 
О. Шмеман, С. Сахаров, П. Мінін та інші. Фундамента-
льні світоглядні і методологічні орієнтири для вивчення 
трансперсонального досвіду були прокладені в класич-
них працях М. Гайдеґґера, Л. Вітгенштейна, Ч. Тейлора.  

Виклад основного матеріалу. Вади "іманентної 
парадигми". Якщо ми обмежуємося природою, обто 
працюємо, умовно кажучи, в "іманентній парадигмі", то 
ця епістемологічна стратегія рано чи пізно (через низку 
історико-філософських опосередкувань) виведе нас до 
матеріалістичного розуміння природи взагалі і природи 
свідомості зокрема, до неминучого висновку, що щастя 
є епіфеноменом складних біохімічних процесів, що від-
буваються в мозку. Відповідно, вирішення сенсожиттє-
вої проблематики у межах цієї стратегії переноситься у 
вульгарну матеріалістичну (позитивістську) площину 
перетину психіатрії, нейрофізіології, дієтології, фарма-
цевтики і т. д., тобто відповідної техніки "нормалізації" 
біохімії мозку. Сьогоднішній рівень науки дозволяє роз-
робляти ліки практично від усіх симптомів "екзистенцій-
ного вакууму", про які сповіщали В. Франкл, Е. Фромм, 
П. Тілліх, Р. Мей, К. Юнг та інші дослідники гуманістич-
ного напряму в психології і теології: депресії, тривожно-
сті, апатії, агресії тощо. Прийняв відповідну пігулку – і 

став "щасливим": відчув збудження, ейфорію, бадьо-
рість, безстрашність, безмежну любов до всіх (потрібне 
підкреслити). Закінчилася дія ліків-наркотиків (до речі, 
англійське слово "drug" має саме такий подвійний пере-
клад) – і буттєва повнота щастя-блаженства згортаєть-
ся назад: до нудьги й абсурду повсякденності, царини 
безособового ("Das Man"). Ясно, що подібна терапія 
носить симптоматичний характер, але не лікує причини 
захворювання, адже тут розривається відкритий старо-
давніми мудрецями, а сьогодні майже забутий причин-
но-наслідковий зв'язок між щастям і чеснотами, які не-
обхідні для його досягнення.  

Техніка досягнення щастя в межах "іманентної па-
радигми" може носити й більш складний, соціально-
інженерний характер, коли за допомогою маніпулятив-
них технологій в масову свідомість впроваджують сте-
реотип, за яким щастя дорівнює певному наборові "зна-
ків щастя" (Ж. Бодріяр). Так формується тип "нормаль-
ної" людини-конформіста, що грає за правилами гри 
суспільства споживання. Щастя зводиться до речей і 
послуг, які демонструють певний статус особи в суспі-
льстві: одяг, машина, будинок, гаджети і т. д. Відповід-
но, нещасна людина – лузер (невдаха), який з тих чи 
інших причин позбавлений "знаків щастя". Ще гірше 
положення у того, хто не бачить в отриманні "знаків 
щастя" сенсу – така людина для ідеології консюмериз-
му є ненормальною, девіантною. Це – злочинець, бо-
жевільний, маргінал, внутрішній емігрант. Е. Фромм у 
роботі "Мати чи бути?" доволі ретельно описав хибність, 
марність і вульгарність (пошлість) такої матеріалістичної 
установки на отримання, володіння і накопичення. Тому 
ми не будемо спеціально на цьому зупинятися.  

Фактичність і контрфактичність. Говорячи 
про проблему смислу і цінностей людського існування 
в межах "іманентної парадигми", доцільно послатися 
на знамениту тезу Л. Вітгенштейна про те, що "світ – 
це сукупність не речей, а фактів" (афоризм №1 [1]). Ця 
теза одразу ж стикається із проблематичністю пояс-
нення символічного світу культури, в якому живе лю-
дина, тобто ціннісного виміру. Адже емпірично вивести 
з фактів їхню норму, якість, а відтак смисл і цінність 
(оцінку) неможливо. Цінності – контрфактичні. Існу-
вання людини – це емпіричний "факт", але в чому 
смисл і цінність цього факту? "Факт" і "цінність факту" 
(і зрештою – "смисл факту") належать до різних по-
рядків буття. Це можна порівняти з різницею між дво-
вимірним і тривимірним простором.  

Цінності не є і не можуть бути предметом строгої 
науки. Це принципово не-наукова сфера компетентнос-
ті. Л. Вітгенштейн в "Логіко-філософському трактаті" 
пише: "Сенс світу має перебувати поза ним. У світі все 
таке, як воно є, і все діється, як діється, у ньому немає 
жодної вартості, а якби була, не мала би вартості. Якщо 
є якась вартість, що має вартість, то вона має перебу-
вати поза всім, що діється і так-існує. Бо все, що діється 
і так-існує – випадкове" (афоризм 6.41) [1]. І далі ще 
один характерний пасаж: "Якщо стануть відомими всі 
факти світу, головні питання життя (етичні, світоглядні 
питання. – Прим. наші) не будуть навіть порушені". 
Якщо моральні цінності контрфактичні, то про них наука 
нічого не може сказати. Про цінності можна лише мов-
чати, вказуючи на їхнє місце в логічній структурі світу та 
пізнавальному процесі: "Етика трансцендентальна. 
Етика і естетика – єдині" (афоризм 6.421) [1, с. 83–84].  

Здавалося б, така постановка питання має суто не-
гативні наслідки з етичної точки зору. Якщо сенс мають 
лише емпіричні ("атомарні") факти, тоді твердження 
"політика Гітлера в 1930-ті роки щодо євреїв поляга-
ла в "остаточному вирішенні" єврейського питання" 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 29 ~ 

 

 

має смисл, адже спирається на факти. Тоді як твер-
дження "політика Гітлера в 1930-ті роки щодо євреїв 
є моральним злом і злочином проти людяності" вже не 
є фактом, а отже, не має логічного смислу, адже науко-
во не доведеними / не проясненими залишаються клю-
чові метафізичні поняття: "зло", "добро", "людяність", 
"моральне" тощо. Отже, позитивістська картина світу, 
унеможливлюючи строгі з наукової точки зору етичні 
судження, так чи інакше приводить нас до ситуації мо-
рального нігілізму. Водночас позитивізм показує, що 
"головні питання життя" залишаються метафізичними 
питаннями і доступні в особливому стані мовчання. 
"Про що не можна говорити, про те слід мовчати". Ясно, 
що мовчання, про яке йдеться у Вітгенштейна, – це не 
логічне заперечення мовлення, не просто відсутність 
звуку/шуму чи штучна пауза в розмові, коли співрозмо-
вникам немає про що говорити. Ні! Мовчання – специ-
фічний досвід вдивляння-споглядання, де інтенсивно 
переживаються невимовні (невербальні) речі. Як і що 
саме переживається у досвіді мовчання, в "Логіко-
філософському трактаті" не тематизується, а лише на-
тякається. Можна припустити, що в останньому корот-
кому афоризмі Трактату в імпліцитному вигляді міс-
титься відсилка і до платонізму, і до візантійського ісі-
хазму, і до буддистських молитовних станів  (див. дета-
льніше про Вітгенштейна як містика [2; 19]). З методо-
логічної точки зору важливим є те, що показуються межі 
наукової компетенції і водночас окреслюється екзисте-
нційна (ціннісно-смислова) сфера, де царюють не-
наукові форми пізнання (релігія, містика, поезія). Логіч-
ний позитивізм заперечує метафізику як науку, але не 
заперечує її предметне поле. Саме з цієї методологіч-
ної конструкції можна намітити подальший шлях до тих 
трансперсональних форм пізнання, які долають за-
мкнену шкарлупу іманентності і націлюють людину на 
трансцендентне, контрфактичне. 

Тотальність тексту. Подальший розвиток "іма-
нентної парадигми" веде нас від логічного позитивізму 
до остаточної деконструкції метафізики. Факт – це пев-
на подія, яка може бути описана в тексті – письмовому 
чи усному. З фактів складається певна оповідь, "нара-
тив", який "відповідає" на інший наратив, вступає із ним 
в діалог (підтверджує, заперечує, сумнівається, вірить, 
іронізує, запитує знову і т. д). Отже, сказати, що "світ – 
це сукупність фактів", по суті, те ж саме, що сказати, що 
"світ – це сукупність текстів". Останні становлять пев-
ний культурно-історичний контекст, який, у свою чергу, 
веде діалог з іншими культурно-історичними контекста-
ми, і так далі до безкінечності. Це гігантські архіпелаги 
текстів є автономними системами, у яких, як запевня-
ють нас постструктуралісти, "означальне" відривається 
від "означуваного" (об'єктивності речей), а "автор поми-
рає" (Р. Барт). Відповідно, заперечується авторська мо-
нопольна позиція на єдину правильну інтерпретацію тек-
сту, усувається будь-яка смислова ієрархія (істина-хиба, 
краще-гірше, піднесене-вульгарне). В цій тотальності 
тексту ("немає нічого поза текстом")конкретні цінності і 
норми оголошуються конвенціональними, дискурсивни-
ми, історично і культурно обумовленими, існуючими і 
породженими в конкретному часо-просторі культури.  

Утім, стверджувати, що цінності є лише контекстуа-
льними, дискурсивними, означає знову "удар" по етиці, 
що завершується релятивізмом і нігілізмом. Тільки вду-
маємося! В одному тексті Гітлер є Прометеєм-
визволителем арійської раси, в другому – прокляттям 
Європи і катом, в третьому – персонажем коміксу, в 
четвертому – ліричним героєм пісні, який викликає жі-
ночі симпатії, і так далі. В одному дискурсі Голокост – 
це сувора і трагічна реальність, в іншому цей же самий 

Голокост – фарс і містифікація, в третьому – тема ане-
кдоту із серії "чорного гумору". У цьому "поліфонічному" 
(М. Бахтін) розмаїтті позицій, точок зору, "голосів" тоне 
авторська метапозиція: оскільки всі ці тексти є рівноцін-
ними, то не існує істини текстів. Жоден не може пре-
тендувати на істинність, універсальність, незаангажо-
ваність. Якщо цінності – це тексти, що народжуються в 
інших текстах, відповідно для опису символічного світу 
підходить постмодерністська модель "різоми" 
(Ж. Дельоз) – грібниці, в якій відсутні класичні метафі-
зичні опозиції центру і периферії, духовних "висот" і 
"низин" (за М. Бердяєвим), добра і зла. З психіатрич-
ної точки зору така різома свідчить про шизофреніч-
ний діагноз, патологію мислення, де розщеплюється 
"Я" як трансцендентальний центр, що уможливлює 
єдність особистості. Натомість замість цього центру 
починають конкурувати між собою різні "персони" (в 
юнгіанському сенсі цього слова).  

Отже, позитивістська і постструктуралістська карти-
ни світу унеможливлюють існування універсальних, 
об'єктивних та необхідних моральних цінностей. Звідси 
логічно випливає один практично значущий результат. 
Якщо добро, зло, природа людини і т. д. суть метафізи-
чні, контрфактичні поняття або в кращому разі контекс-
туально обумовлені відносні і мінливі "дискурсивні до-
мовленості", то ми не можемо оперувати жодними мо-
ральними і правовими категоріями, що претендують на 
універсальність, як, наприклад, "злочин проти людянос-
ті", "злочин без строку давності", "гуманізм", "природні 
права", "сумління", "гідність" і т. д. Якщо "тексти" історії 
людства можуть бути переписані і щоразу по-іншому 
інтерпретовані, відповідно немає жодного сенсу в іс-
нуванні музеїв пам'яті Голокосту чи жертв Хіросіми та 
Нагасакі, фондів захисту прав і свобод громадян то-
що. Коли заперечуються універсальні цінності, розпа-
дається світ, в якому ми живемо, "розсипається" як 
абсолютно ненаукова і бездоказова вся західна полі-
тична риторика про демократію як універсальну фор-
му правління, про необхідність розповсюдження демо-
кратії в недемократичних країнах і т. д. Утім, логічна 
суперечливість подібного ціннісного шизофренічного 
"розщеплення" очевидна. Адже твердження "не існує 
універсальних ціннісних констант" повинно підпадати 
під свою ж власну вимогу, тобто не може бути універ-
сальним. Коли проголошується, що "все відносно та 
історично", то в першу чергу відносною та історичною 
є сама ця проголошена теза.  

"Назад до речей". Щоб уникнути подібних крайно-
щів нігілізму і знайти можливість оперувати універсаль-
ними й об'єктивними цінностями, потрібно повернутися 
до того, що знаходиться поза фактичністю і текстом (а 
значить, і поза теоріями, концепціями, інтелектуальни-
ми надбудовами і моделями), – "назад до речей" 
(Е. Гуссерль). Світ – це не лише факти, події, предмети 
мислення і тексти, а передусім "речі". Ясно, що у випа-
дку смислів і цінностей ідеться про "речі" в ідеальному 
значенні цього слова. В платонізмі речі – це "ейдоси", у 
феноменології – "феномени свідомості" (ноеми), у фі-
лософії Дж. Сантаяни – "царство сутностей", в системі 
А. Уайтхеда – "ідеальні об'єкти", у Ж. Дерріда – гіпоте-
тичне "трансцендентальне означуване" і т. д. Для Гай-
деґґера речі – це особливий рід буття, їх ми можемо 
оцінювати через "четверицю буття", що утворена пара-
ми протилежностей: небо-земля, боги-смертні. [див. 
30]. Через речі промовляє "істина буття", а через кате-
горію "буття" можна вийти до наступної категорії "бла-
го", адже все суще в силу своєї причетності до істини 
буття є благом. Метафізичний трикутник буття-істина-
благо уможливлює всі подальші філософські і теологі-



~ 30 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

чні спроби побудови ціннісної ієрархії. Цінності і смис-
ли – це речі, що речуть, "промовляють до нас з висо-
ти" (Д. Ф. Гільдебранд), закликають до свого втілення. 
Водночас речі, що не є фактами і містяться поза текс-
том, потребують особливого бачення-розуміння, тобто 
особливого інтуїтивного трансперсонального досвіду 
прозріння в їхню сутність. Без цього досвіду ми прире-
чені перебувати у "ціннісній сліпоті" (М. Шелер, 
Д. Ф. Гільдебранд), небажанні відповідати на їхній виклик.  

Що ж до тези про історичну обумовленість цінностей 
і анти-універсалістські тенденції, то на це можна відпо-
вісти, що сама можливість розрізнення порядків буття – 
сущого і належного, фактів і цінностей – універсальна і 
метаісторична. Тобто можливість розрізнення не є ку-
льтурно обумовленою, а виступає апріорною умовою 
можливості будь-якої культури взагалі. Здатність наді-
ляти факти смислом і цінністю – це своєрідна "трансце-
ндентальна граматика культури" (термін наш), без якої 
факти не мали б ніякого сенсу. Факти "нанизуються" 
(себто пояснюються, інтерпретуються, оцінюються) 
лише за допомогою цієї "трансцендентальної грамати-
ки". А ця граматика, в свою чергу, не була би дійсною, 
якби вона не спиралася на об'єктивність речей, а відтак 
і об'єктивність їх цінностей. (Тут можна послатися на 
М. Шелера і Н. Гартмана, які використовували поняття 
"матеріального апріорі" в етиці та обстоювали принцип 
об'єктивної ієрархії цінностей).  

Як відомо, сфера трансцендентального – це преро-
гатива метафізики. Відтак проблематика смислу і цін-
ності буття як такого, людської "волі до смислу" (телос 
якої, як вже було сказано вище, є верховні цінності) 
виводить нас, так чи інакше, за межі "природи" і "фак-
тів", на шлях до релігії, яка є квінтесенцією метафізич-
них (духовних) пошуків людства. 

Духовність як зв'язок між індивідуальним та 
надіндивідуальним (трансперсональним). Так само 
як для "іманентної парадигми" щастя, задоволення, 
спокій (tranquility) є епіфеноменами матеріальних (біо-
логічних, фізичних, хімічних) процесів в організмі, так і 
для релігійної (умовно "над-природної") парадигми вони 
також трактуються як похідні, побічні продукти – але 
вже не матеріальних процесів, а певної духовної робо-
ти і духовного досвіду, від яких вони отримують свою 
значущість. Важливою є ремарка Г. Гегеля про те, що 
"таємниця щастя полягає у здатності виходити з кола 
свого Я" [3, с. 304]. Можна взяти її за точку відліку по-
дальших міркувань. Це означає, що замкнена в своєму 
егоїзмі особа відчуває свою збитковість і несамодоста-
тність. Тільки розмикаючи коло індивідуального світу в 
акті трансценденції (переростання індивідуальних меж), 
долаючи самоцентрованість і монологічність, стаючи 
частиною цілого, людина досягає буттєвої повноти і 
душевного миру. "Ексцентричність" (термін Е. Левінаса) 
людської екзистенції, покладання смислового центру не 
в собі, а назовні, показує її залежність від Іншого, мар-
ність всіх зусиль побудувати монадоподібну автономну 
"cамість" (selfness). Водночас Інший, його "обличчя-
лик", як правильно зауважує Е. Левінас, у своєму внут-
рішньому світі безкінечно відмінний від Я, тобто є абсо-
лютно Іншим. Така абсолютна "іншість" ближнього по-
руч з нами неминуче відсилає нас до монотеїстичної 
концепції Бога-Особистості, абсолютно Іншого від ство-
реного ним світу. Таким чином, ми поступово підходимо 
до питання про смисловий центр ваги для особи, яка, 
долаючи "коло свого Я" (Гегель), прагне смислу і щас-
тя. Дороговказом для нас буде саме слово існування 
(existentia), яке споріднене зі словом ecstasis. Екстатич-
ність існування свідчить про те, що воно, по-перше, 
черпає життєві сили не з самого себе, а із зовнішнього 

джерела, а по-друге, що постійний процес самоподо-
лання ("виходу із себе"), очевидно, має абсолютний 
смисловий горизонт, на фоні якого і в напрямку якого 
він відбувається. Іншими словами, якщо екзистенція – 
це трансценденція, то існує й те, що кардинал Карл 
Ранер називав "Куди-і-Звідки трансценденції", священ-
на і невимовна таємниця буття. 

Стародавні мудреці стверджували, що індивідуаль-
на свідомість ("я мислю") не є відправною точкою відлі-
ку в світі і що онтологічною мірою всіх речей виступає 
царина абсолюту (Першо-розуму). Згадаймо Геракліта 
Темного, який попереджав своїх учнів: "слухай не мене, 
а Логос…" [28, с. 51]. Особистість народжується у спів-
причетності індивідуального до надіндивідуального. 
Тільки у цій націленості до "вершин буття" (М. Бердяєв) 
вона ціннісно зростає і розширяється. І навпаки: екзис-
тенційна відмова від служіння надіндивідуальним смис-
лам і цілям, байдужість до "високих" надзавдань, відсу-
тність "смаку до вічності" (саме так Шлейермахер ви-
значав сутність релігійної свідомості) завершуються 
стагнацією "особистісності" (personhood) як принципу. 
Чим більше сучасна секулярна людина зациклена на 
"своєму", суто індивідуальному, партикулярному, тим 
менш вона щаслива і тим частіше вона відчуває відчу-
ження, самотність, екзистенційний вакуум, які вона най-
частіше компенсує: нестримним гедонізмом, наркоти-
ками, немотивованою агресією, моральним і правовим 
нігілізмом, уходом в сектантство, віртуальну реальність 
і т. д. Проф. Чарльз Тейлор в роботі "Секулярна доба" 
називає індивідуалізм "моральною хворобою модерно-
сті" [21]. Ми характеризуємо цю хворобу як втрату ду-
ховності, або "деперсоналізацію" (не в психіатричному, 
а саме в моральному сенсі цього слова, хоча ці два 
аспекти між собою, безумовно, пов'язані).  

Що ж таке духовність? Сьогодні часто-густо вжива-
ють поняття дух, духовність у переносному, алегорич-
ному значеннях, дедалі більше розмиваючи їхній пер-
винний смисл. Під "духовним" тут і далі ми розуміємо 
прояв буття як священної таємниці божественного ("Ку-
ди-і-Звідки трансценденції") в повсякденному світі та 
символічну форму вираження цієї таємниці в особистіс-
ному досвіді. Іншими словами, духовність – це налаш-
тованість людини на священне; останнє, в силу цієї 
налаштованості, відкриває себе конкретній особі у фо-
рмі епіфанії ("богоявлення"). Без цього явлення-
епіфанії трансцендентна царина священного завжди 
залишалася б абсолютно непроникною таємницею, 
непізнаваною "річчю-в-собі". Заперечення епіфанії (мо-
жливості досвіду зустрічі з божественним) веде до 
крайнощів кантівського агностицизму і подальшої анти-
метафізичної нігілістичної лінії філософування. Завдяки 
духу (гр. "нус") особистість є онтологічно розімкненою 
структурою, якій приодчиняється священна таємниця 
буття. Якщо використовувати традиційну термінологію, 
духовний досвід є вікном, крізь яке в темряву матеріа-
льного світу потрапляє світло "божественних енергій" 
(Г. Палама), що наповнює життя людини вищим смис-
лом. У більш сучасних термінах можна назвати це "пі-
ковим переживанням" (А. Маслоу), переживанням-
ціллю, в яких особа досягає абсолютного горизонту 
трансценденції, "остаточної" відповіді на фундамента-
льні екзистенційні питання. У цьому піковому пережи-
ванні людині відкривається бачення сутності речей – 
такими, якими вони є у своєму бутті, а також справжній 
смисл власного існування. 

Трансперсональний досвід як духовність par 
excellence. Трансперсональний досвід – не просто 
один з проявів духовного, поряд із моральним та есте-
тичним. На наш погляд, це духовний досвід par 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 31 ~ 

 

 

excellence. Він підносить індивідуальне існування лю-
дини, сполучаючи її через низку сходинок з таємницею 
священного і "незбагненного" (С. Л. Франк). Як відмічає 
дослідник П. Мінін, такий досвід, на відміну від абстрак-
тного пізнання, якісно змінює життя людини [11]. Транс-
персональний досвід, або досвід буття (в цьому випад-
ку будемо розглядати їх як синоніми), є конститутивним 
у процесі становлення людини, її олюднення. Без нього 
людина втрачає свій привілейований онтологічний ста-
тус, розлюднюється, перетворюється на річ серед інших 
речей, людський матеріал. Водночас у цьому досвіді 
відбувається "трансценденція" індивідуального, що пе-
редбачає постійний духовний рух вдосконалення та са-
моподолання. Цей "рух вгору" можна назвати також ду-
ховною ініціацією, тобто символічною смертю і воскре-
сінням, шляхом поступового морального преображення 
особистості. Наприклад, візантійська аскетична традиція 
називає це "метаноєю", тобто кардинальною переміною 
розуму, самого способу буття, смертю старої (вітхої) лю-
дини і народженням нової людини, що досягла богоподі-
бності (святості). Аналогічне духовне преображення 
(описане в термінах "просвітлення", "звільнення" тощо) 
можна знайти також в далекосхідних практиках. 

Зауважимо також, що трансценденція як осердя 
трансперсонального досвіду ніколи не є в чистому ви-
гляді "самотрансценденцією", бо неможлива без посут-
нісної відкритості Іншому через довіру, емпатію тощо. 
Можна порівняти це із фізичною неможливістю здійсни-
ти відомий трюк барона Мюнхгаузена: витягнути самого 
себе за волосся з болота. Про яке "болото" би не 
йшлося – фізичне, екзистенційне, культурно-історичне 
– опори виключно на самість, на само-стояння, на вну-
трішні резерви недостатньо. "Істина буття", персоналі-
зована в особі Бога авраамічних релігій або богів (як, 
наприклад, боги гайдеґґерівської "четвериці буття") чи 
деперсоналізована (даосизм, буддизм),є джерелом, 
рушійною силою і кінцевою метою трансценденції.  

Релігійне натхнення. Частина І. Античність. 
Одним із конститутивних елементів релігійного досвіду 
є "натхнення". Саме слово "надихати" етимологічно 
споріднене із "дихати", а дихання, у свою чергу, пов'я-
зане із духом ("pneuma"). Отже, ідеться не про повсяк-
денне (побутове) розуміння, а більш глибинне значення 
цього слова. "Духовне натхнення" потребує відповідної 
налаштованості, підготовки, входження в певний психо-
емоційний стан, який сьогоднішні психологи би назвали 
"зміненим станом свідомості", "трансперсональним до-
свідом" (К. Уілбер). Ризикнемо стверджувати, що у жит-
ті видатних постатей таке духовне натхнення часто бу-
ло джерелом знання і творчості. Ось, наприклад, як 
свідчив про Геракліта Діоген Лаерцій: "З дитинства він 
був диваком: в молодості говорив, що не знає нічого, а 
коли подорослішав – що знає все. Він не був нічиїм уч-
нем, але, за його словами, випитав самого себе і дізна-
вся про все від самого себе" [7, с. 47]. Знання, яке 
отримав Геракліт, було миттєвим, немов блискавка 
божественного Вогню-Логосу. Згадаймо також Парме-
ніда, який у пролозі філософської поеми "Про природу" 
сам зізнається, що богиня відкрила йому таємниці іс-
тинного буття. Тому багато філософських положень 
Парменіда (наприклад, тотожність буття і мислення) є, 
очевидно, інтуїціями-прозріннями, що були відкриті у 
трансперсональному досвіді. 

Дуже ретельно тема натхнення, що асоціюється з 
божественним безумством-несамовитістю, розроблена 
у Платона. Ця тема показує, наскільки штучним і наду-
маним є сучасний світський поділ між філософією та 
релігією. Адже для Платона божественне натхнення 
виступає релігійним фундаментом філософського дос-

віду, без якого ми не можемо полишити звичайне по-
всякденне життя ("печеру") і доторкнутися до основ 
сущого, над-розумного цілого. Несамовите натхнення – 
джерело творчого мислення, що здатне до уяви, мис-
тецтва думати образами, а не концептами. Шаленство, 
як і смерть, – це два напрями одного і того ж самого 
фундаментального питання про буття, тому що ми як 
мислячі істоти в смерті знаходимо межу свого тілесного 
(тваринного) існування, а в шаленстві – межу свого ро-
зумного існування. Водночас і смерть, і шаленство тісно 
пов'язані із сутністю філософування. Філософія покли-
кана готувати людину до смерті, коли вона нарешті 
зможе остаточно вийти з печери невігластва та побачи-
ти справжній світ вічних ідей. 

Що ж до безумства-натхнення, то без нього людина 
ніколи не почне мислити по-філософськи, тобто зази-
рати в сутнісну глибину речей, а не ковзати по їх повер-
хні: "Філософу притаманно відчувати здивування. Воно 
і є началом філософії" (Теэтет, 155 d) [16]. Подив, зди-
вування виражають відповідний настрій людини, що 
стала свідком чогось непересічного, дивовижного, не-
звичайного, такого, що виходить за межі звичайного 
сприйняття і здорового глузду. Подив означає вхо-
дження у сферу несамоочевидного, яке вражає нас і 
приголомшує. Дуже сильно здивуватися означає прийти 
в стан несамовитості, нестями (рос. исступления), тоб-
то буквально "вийти за межі розуму".  

Дивовижне, як ми вже зазначали вище, для Платона 
певним чином співвідноситься з божественним, над-
людським. В екстатичному подиві-натхненні людині 
відкривається божественне. Це відкриття є даром "бо-
гів". "Метафізичний стрибок" до нового бачення означає 
миттєву одержимість та безумну несамовитість, "ма-
нію", тобто "божественну зміну звичайного стану" (Федр 
265 а). Манія як дар Божий є джерелом найвищих благ 
та істинного знання. "Нестяма прекрасніша від розсуд-
ливості, бо та походить від Бога, а ця властива людям" 
(Федр, 244 d) [16]. Розсудливість – людська чеснота, а 
шаленство-натхнення – Богом дана можливість бачити 
(=розуміти) інтелігібельний світ ідей.  

Платон (вустами Сократа) розрізнює два види не-
самовитості: "а нестями бувають двох видів: один є 
наслідком людських захворювань, а другий має місце 
тоді, коли людина з волі богів відхиляється від звичай-
ного стану" (Федр, 265 а) [16]. В свою чергу, в божест-
венній манії Сократ виокремлює чотири види: пророчу, 
що походить від Аполлона, містеріальну – що навіюєть-
ся Діонісом, поетичну, що надсилається Музами, й еро-
тичну, що дарується Афродітою та Еротом. Пророку-
вання є особливим божественним даром натхнення. 
Манія не означає нестачу розуму, слабоумство чи ску-
доумство, втрату адекватності, відсутність самосвідо-
мості тощо. Це особливий захват розуму, вихід за межі 
здорового глузду. На думку М. Мусіна, аполлонівське 
пророче шаленство є "катарсичним" (очищуючим) мис-
ленням. Можна також назвати його морально спрямо-
ваним і аскетичним мисленням, адже у молитві Сократа 
наприкінці діалогу "Федр" лунають такі рядки: "Дорогий 
Пан та інші тутешні боги! Наділіть мене внутрішньою 
красою, а зовнішнє у мене нехай буде у згоді із внутрі-
шнім" (Федр, 279 b) [16]. Поєднання фізичного і духов-
ного світла є основним атрибутом бога Аполлона. "У 
своїй чистоті Аполлон подібний до сонячного світла, що 
несе світле прозріння, а несамовите натхнення, що 
дарує Аполлон, є духовною ясністю радісного пізнання, 
що відкриває істину" [12, c. 73]. Аполлон – бог порядку і 
міри, формоутворюючий дух. Аполлон втілює стремлін-
ня людини до прекрасної форми, що поєднує різні час-
тини в одне-єдине органічне ціле.  



~ 32 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

"Якщо епітетом Аполлона є чистий, променистий, 
сяючий, то епітетами Діоніса є той, що звільнює, дозво-
ляє, розв'язує" [12, c. 74]. Це божество втілює ідею ста-
новлення, руху, спонтанність і непередбачуваність. 
Аполлон роз'єднує, встановлює кордон і межу, норму, 
яку не можна переступати. Діоніс, навпаки, об'єднує, 
скасовує кордони і протиріччя, відміняє норми, розми-
ває межі індивідуального, дає можливість індивіду пе-
рестати бути самим собою. Він скасовує смисл і поря-
док, захоплює душу в темряву хаосу – простір, де схо-
дяться протилежності, життя і смерть.  

Аполлонічне "катарсичне" й аскетичне мислення і 
діонісійське відкриваюче й "емансипуюче" мислення 
тісно пов'язані з поетичним натхненням. "Всі добрі епіч-
ні поети складають свої прекрасні поеми не завдяки 
вмілості, а бувши натхненними і одержимими" (Іон 533 е) 
[16]. Поет, немов бджола, збирає свою творчість у ме-
доносних джерелах в садах і дібровах Муз. Поет здат-
ний творити лише в стані нестями, коли він нібито втра-
чає відчуття здорового глузду. Поетична манія перед-
бачає пристрасну молитву, благання богів, щоб вони 
подарували поетичне натхнення.  

Найкращий тип шаленства – любовний, або ероти-
чний. Ерот виражає досвід цілісності, поєднуючи духо-
вну і матеріальну природу в людині, божественне і 
тваринне. В еротичному шаленстві знаходиться "той, 
хто дивлячись на земну красу і згадуючи справжню, 
окрилюється, і окрилений, прагне злетіти". Він не пік-
лується про те, що внизу, а дивиться вгору, прагне 
злетіти, немов птах (Федр 249 с-d) [16]. Еротична ма-
нія захоплює людину, збирає всі її інтелектуальні, во-
льові і чуттєво-емоційні сили в єдине ціле, піднімає до 
трансцендентного джерела усього сущого, дарує най-
вище щастя-блаженство. 

Тепер кілька слів скажемо про символізм релігійно-
го досвіду. Реальність, що відкривається в духовному 
досвіді, є вищою за мову. Вона осягається не дискур-
сивно, а інтуїтивно-споглядально. Згадаймо, як в діа-
лозі Платона "Кратіл" Сократ стверджує, що мова не 
досягає істини сущого і що ми повинні пізнавати суще 
із нього самого, не застосовуючи імен (слів). Мислен-
ня, яке інтуїтивно осягає ідеї, може виходити з-під 
влади імен. Таким чином, з точки зору цієї логіки, по-
чаток і кінець руху думки – це тиша, інтуїтивне спогля-
дання, буттєва співпричетність до речей, а дискурс і 
аргументація – всього лише пауза в тиші. 

Напрошується паралель між давньогрецькими і да-
вньо-китайськими доктринами, зокрема з ученням про 
Дао. Лао Цзи писав про "безіменне Дао" як єдиний сок-
ровенний принцип, таємницю, виток і джерело всього. 
Його не можна назвати, але на нього можна вказати, 
натякнути. Відомий китаєзнавець Володимир Малявін 
відзначає: "Для даоського патріарха думка і буття – 
одне, але Лао Цзи – майстер "темних речей", тому у 
нього не мова нав'язує свій порядок буттю, а саме бут-
тя проступає крізь мову… Це мова, що повертається до 
чистого повідомлення-сполучення. В ньому зіяє буття" 
[9, c. 40]. Тут ідеться про сполученість, причетність до 
реальності того, що знаходиться по той бік речей і вод-
ночас пронизує ці речі, немов кров'яні судини. Речі по-
єднані, сполучені між собою і знаходяться у співпраці 
без всяких слів. Однак першоєдність речей не схоплю-
ється категоріально. " Хоч би про що говорив Лао Цзи, 
він має на увазі "інше" і навіть "вічно інше"" [9, с. 41]. 
Якщо смисл лежить по той бік мови та речей, то нам 
нічого не залишається, як повторити вслід за Лао Цзи: 
"знаючий не говорить, той, хто говорить, не знає" [9, 
с. 41]. Можна порівняти цей давньокитайський афоризм 
з аналогічним висловлюванням Людвіга Вітгенштейна: 

"Про що не можна говорити, про те слід мовчати" [1]. 
Те, про що слід мовчати, зовсім не означає, що його не 
існує в реальності або що воно не має смислу і цінності. 
Навпаки, воно є абсолютно значущим, однак не може 
стати предметом розгляду науки з її опорою на "атома-
рні факти". Більш того, самі смисли речей не є "атомар-
ними фактами", адже вони не є емпіричними об'єктами. 
Як писав Ж. Дельоз (і це дивним чином корелює із тим, 
про що говорили давньокитайські і давньогрецькі муд-
реці): "Смисл завжди припускається, як тільки я почи-
наю говорити… Смисл розгорнутий одним боком до 
речей, а іншим до речень. Але він не зливається ані з 
реченнями… ані з якістю, яке дане речення позначає. 
Він є саме межею між реченнями і речами" [5, с.45]. 
Таким чином, ми не здатні "висловити смисл того, про 
що говориться, тобто в один і той же час висловити 
дещо і його смисл" [5, с. 45]. Абсолютно значуще, про 
що мовчать чи символічно натякають, є фактом особ-
ливого, неповсякденного досвіду.  

Містерії. Говорячи про тишу, в якій передається не-
вимовне божественної реальності і відбувається таєм-
нича трансформація людини через смерть і воскресін-
ня, доцільно згадати про давньогрецькі Елевсинські 
містерії. До наших днів залишилося вкрай мало доку-
ментальних свідчень про них. Це було пов'язано із за-
бороною під страхом смертної кари учасникам церемо-
нії розповідати, що вони пережили. Єдине, що дійшло 
до нас, – поодинокі цитати з античних творів, які натя-
кають на деякі подробиці церемоніалу. В загальних 
рисах зрозуміло, що в основі містерій лежало бажання 
людини возз'єднатися з божеством і отримати блажен-
не вічне життя. У гомерівському гімні на честь богині 
Деметри є такі рядки:  

 
Деметра… всіх посвятила в таїнства. 
Святі вони і величні. Про них ні питати 
Права не має ніхто, відповісти на розпит ще гірше: 
У шанобі до безсмертних великих вуста замовкають. 
Той з земнородних людей, хто таїнства бачив, – щасливий. 
Той, хто до них не причетний, не буде вовік після смерті 
Долі подібної мати в темному царстві Аїда  
(470–80 строки). [14, с. 120–122.].  
 
Схожі слова знаходимо у поета Піндара: "Щасливий 

той, хто бачив це (містерії), перед тим, як спуститися 
під землю. Йому відомий кінець життя. Він також знає 
його начало" [15, с. 31], і у драматурга Софокла: "Тричі 
щасливі ті смертні, що бачили ці таїнства і спустяться в 
Аїд, тільки вони зможуть мати справжнє життя там, для 
решти все там – страждання" (фрагмент 719) [20]. От-
же, посвяченому було обіцяно, що його душа буде на-
солоджуватися блаженством після смерті і що вона не 
стане простою "тінню без пам'яті і сили" (стан, якого так 
бояться усі герої Гомера). Містерії повинні були нагаду-
вати смертним події священної історії, символічно відт-
ворювати сюжет викрадення Аїдом, володарем царства 
мертвих, улюбленої доньки Деметри – красуні Пер-
сефони – та подальшого щасливого возз'єднання двох 
богинь. Таким чином містерії демонстрували стирання 
неподоланної межі між світом мертвих і світом живих, 
можливість символічного посередництва між світами.  

Історія Персефони давала людству надію на диво 
воскресіння. В цьому аспекті містерії – результат спро-
би дарувати смертній людині фізичне безсмертя. З мі-
фічної оповіді ми пам'ятаємо, що Деметра хотіла пере-
творити царського сина на бога за допомогою випалю-
вання в печі, але за роковим збігом обставин самі люди 
завадили довести справу до кінця. Невдача Деметри 
призвела до епіфанії (богоявлення) богині людям та 
встановлення містерій. З того самого часу як зерно бо-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 33 ~ 

 

 

жественного посаджено в людську душу, розпочинаєть-
ся внутрішня трансформація скотоподібної істоти, в якій 
панують тваринні інстинкти-пристрасті, у людину як 
богоподібну істоту, в якій дух домінує над плоттю. По-
казовою ілюстрацією цього процесу є роман Апулея 
"Метаморфози, або Золотий осел", в якому розповіда-
ється історія перетворення людини на віслюка внаслі-
док темних чар. Численні подорожі віслюка завершу-
ються несподіваним фіналом: допомога богині Ісіди 
повертає йому людське обличчя. Переживши духовне 
відродження, головний герой стає служителем її культу. 
В даному випадку релігійне навернення головного ге-
роя символізує подолання грубого тваринного начала, 
моральне вдосконалення через катарсис. Удари сліпої 
долі завершуються містеріальною нагородою-посвятою 
головного героя: "Потім жрець, відсторонивши всіх не-
посвячених, накидає на мене плащ з грубого льняного 
полотна і, тримаючи за руку, веде в святая святих хра-
му. Ласкавий читачу! Можливо, ти, зацікавившись, за-
питаєш, про що мовилось там, що там робилося? Зви-
чайно, я радо сказав би тобі про це, якби можна було 
говорити, а ти дізнався б, якби можна було тобі слуха-
ти. Але й вуха, і язик однаково поплатилися б за таку 
зухвалу цікавість. Зрештою я не буду довше тримати 
тебе в очікуванні, якщо ти охоплений побожною жадо-
бою пізнання. Отож слухай і вір мені, що це чиста прав-
да. Я дійшов уже межі між життям і смертю, торкнувся 
порога Прозерпіни і знову вернувся, пройшовши через 
усі стихії. Опівночі я бачив сонце в сліпучому сяйві, 
опинився віч-на-віч з підземними й небесними богами і 
зблизька бив їм земні поклони. Ось я й розповів тобі, 
що і як, а ти, хоч і почув, вдавай, ніби нічого не знаєш. А 
тепер повідомлю тільки те, що без гріха святотатства 
можу виявити непосвяченим слухачам" [8, с. 539]. В 
ініціації відбувається друге народження людини, від 
якого залежить посмертна участь душі, або те, що піз-
ніше християнська теологія назве спасінням.  

Обряди малих містерій супроводжувалися жертво-
приношенням, постом, а також поїданням священної 
їжі. Вони також включали в себе мандри в темряві (що 
символізували мандри душі після смерті), різноманітні 
жахливі видовища, театралізовані вистави і несподіва-
ний вихід на освітлений яскравим світлом луг, що сим-
волізувало звільнення душі від страждань і досягнення 
нею блаженства. Вальтер Отто пише, що учасникам 
церемонії показували колос пшениці і далі відбувалося 
"чудо". Колос виростав і визрівав з неймовірною швид-
кістю, так само як під час діонісійських містерій за декі-
лька годин виростала виноградна лоза. В кульмінацій-
ний момент церемонії розігрувалася вистава, де зо-
бражувалося, як Персефона возз'єднується зі своєю 
матір'ю. Неофіт долучався до божественної таємниці, і 
відбувалася радикальна зміна свідомості. "У посвяті 
неофіт відчував близькість до божественного світу, а 
також тісний зв'язок життя і смерті. Одкровення про 
взаємоперетинання життя і смерті мало примирити не-
офіта з необхідністю власної смерті" [34, с. 127].  

Рене Генон вказує на глибинне метафізичне зна-
чення містерій. За його реконструкцією, малі містерії 
стосувалися розвитку можливостей людської природи, 
приводили до досконалості, відновлення первісного 
"райського" (блаженного) стану, а великі містерії вели 
до реалізації надлюдських, необумовлених станів – 
того, що східні традиції називають "остаточним звіль-
ненням", або вищим ототожненням. Піднімаючись по 
сходинках станів буття, людина повинна була стати 
живим дзеркалом, в якому Божество споглядає свою 
власну сутність, а її серце – оселею і храмом Духа. 
Р. Генон також звертає увагу на спільну етимологію 

слів "міф" і "містерія". Слово "міф" походить від слів 
"закритий рот", "німий", а відтак означає "мовчання". В 
свою чергу, містерія, таємниця також пов'язана з ідеєю 
мовчання. Спорідненими є слова "містика" та "міст" 
(посвячений), пов'язані з ініціацією. Отже, містерія – це 
те, про що не можна говорити, про що заборонено роз-
повідати стороннім людям. Є також схожість між сло-
вами "сакральний" і "таємний". Сакральне – те, що не-
доступне мирському, віддалене і відокремлене від ньо-
го. Отже, містерія стосується того, що слід приймати у 
мовчанні, про що не слід сперечатися. Генон підкрес-
лює, що релігійна догматика завжди є містеріальною. В 
ній закладені істини, які мають надраціональну і надін-
дивідуальну природу і не можуть обговорюватися. Міс-
терія невиразна, і її треба споглядати у мовчанні, пере-
даючи невимовне у символічній формі [4, c. 361–363].  

Релігійне натхнення. Частина ІІ. Християнст-
во. Християнська (передусім візантійська) традиція та-
кож розуміє божественне натхнення як серцевину духо-
вного трансперсонального досвіду і таким чином про-
довжує містичну лінію філософування, розпочату гре-
ками. Змінюється розуміння Бога, але незмінним зали-
шається усвідомлення того, що в релігійному досвіді 
індивідуальна замкнена структура "его" розмикається і 
вводиться в сферу надіндивідуального, сакрального, 
надсущого. Відомий православний подвижник ХХ ст., 
нещодавно канонізований грецькою церквою Констан-
тинопольського патріархату, св. Софроній (Сахаров) 
пише: "При всьому усвідомленні моєї крайньої нікчем-
ності, я молився десятиліттями, щоб Господь дав на-
тхнення на слідування за Ним, куди б Він не пішов... Під 
натхненням я розумів присутність сили Духа Святого 
всередині нас. Цього роду натхнення належить іншому 
порядку буття, щодо того, що я приймав за художнє або 
філософське натхнення. І це останнє може бути зрозу-
міле як дар від Бога, але ще не дає ані єднання з Богом 
особистим, ані навіть інтелектуального ведення (розу-
міння) про Нього. Справді святе натхнення, що від Отця 
сходить, не нав'язується силою нікому: воно отримуєть-
ся, як і будь-який інший дар від Бога, напруженим под-
вигом в молитві. ...Всім нам необхідно зазнати повне 
переродження дією благодаті, відновлення в нас здат-
ності сприйняти обоження" [17, c. 103]. Таке духовне 
переродження під дією натхнення подвижник, вслід за 
традицією святих отців, називає обоженням (теозісом). 
Воно полягає в подоланні смерті й отриманні вічного 
життя. Причому обоження є спів-дією (синергією) інди-
відуального Я і божественного Іншого. Тільки завдяки 
цим спільним зусиллям, у підкоренні своєї волі божест-
венному Одкровенню, людина може жити праведним 
життям згідно з євангельськими заповідями, серед яких 
центральне місце посідає любов-милосердя. Євангель-
ські заповіді називаються "заповідями блаженств", від-
повідно, життя по заповідях дає особі можливість відчу-
ти ("вкусити") блаженство, або "мир Христовий": "Істин-
не обоження полягає в тому, що розумній істоті дійсно і 
навіки невід'ємно передається безначальне життя са-
мого Бога... Натхнення зверху залежить від нас: чи від-
криємо ми двері серця нашого, щоб не насильно увій-
шов всередину нас Господь – Дух Святий, який стоїть 
біля дверей серця нашого і стукає. Коли душа (саме 
таким чином, тобто через божественне натхнення. – 
Прим. наші) буттєво торкається цієї Вічності, тоді від-
падають від нас ниці пристрасті... на нас сходить "мир 
Христовий", і ми отримуємо силу любити ворогів і здій-
снювати інші Христові заповіді" [17, c. 104].  

Ще один православний подвижник ХХ ст., ігумен 
Валаамського монастиря Харитон також пише, що мо-
литовне предстояння людини перед Богом, її автентич-



~ 34 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ний, а не імітаційний релігійний досвід передбачає "си-
нергію", тобто спільну дію людської і божественної волі, 
поєднання довільності і мимовільності. "Чого шукають 
молитвою Ісусовою? – Того, щоб канув в серце благо-
датний вогонь і почалася безперервна молитва, чим 
саме і визначається благодатний стан... Молитва Ісуса, 
коли іскра Божа впаде в серці, роздуває її в полум'я, 
але сама не дає цієї іскри, а лише сприяє прийняттю її. 
Іскра Божа – промінь благодаті. Його нічим не спричи-
ниш, він виходить прямо від Бога... Цей вогник ніякою 
майстерністю не приваблюється, а подається вільно 
благодаттю Божою. Хочеш отримати молитву, працюй в 
молитві. Бог, який бачить, як ти пильно шукаєш молит-
ви, сам дасть молитву" [25, с. 49–50]. Природа релігій-
ного трансперсонального досвіду така, що він засвідчує 
і верифікує сам себе. Тут ми погоджуємося з 
В. Джеймсом, який підкреслював: "містичні стани, що 
досягли свого повного розвитку, є абсолютно авторите-
тними для осіб, що їх переживають" [6, c. 329]. Можна 
порівняти це з висловлюванням відомого православно-
го аскета-подвижника Сілуана Афонського, котрий за-
значає: "Коли Бог являє себе у великому світлі, тоді 
неможливий жоден сумнів, що це Господь, Творець і 
Вседержитель" [18, с. 18]. 

А ось інший приклад художнього натхнення, яке та-
кож має усі ознаки релігійності і трансцендентності. 
Мемуари Донато Браманте, друга Рафаеля, свідчать 
про те, що блискучий художній образ Діви Марії, над 
яким майстер працював багато років, також бере свої 
витоки не з індивідуальної свідомості, а з надіндивідуа-
льних і надприродних джерел: "Одного разу я йому 
[Рафаелю] з відкритим і повним серцем висловлював 
здивування чарівними образами Мадонни і 
Св. Сімейства і переконливо просив його, щоб він роз-
гадав мені: де, в якому світі він бачив цю незрівнянну 
красу, зворушливий погляд і вираз неповторний в обра-
зі Пресвятої Діви <...> Рафаель розповів, що від самої 
ніжної юності завжди полум'яніло в душі його особливе 
святе почуття до Матері Божої <...> від самого першого 
спонукання до живопису він мав у собі непоборне ба-
жання – живописати Діву Марію в небесній її доскона-
лості; але ніколи не смів довіряти своїм силам. <...> 
Однак іноді ніби небесна іскра закрадалася в його ду-
шу, і образ в світлих обрисах був перед ним так, як хо-
тілось би намалювати його; але це була одна летюча 
мить: він не міг утримувати мрії в душі своїй <....> Одно-
го разу вночі, коли він уві сні молився Пресвятій Діві, 
що бувало з ним часто, раптом від сильного хвилюван-
ня піднісся від сну. У темряві ночі погляд Рафаеля при-
тягнутий був світлим видінням на стіні проти самого 
його ліжка, він зазирнув у нього і побачив, ще незакін-
чений образ Мадонни, що висів на стіні, відзначався 
лагідним сяйвом і здавався досконалим і ніби живим 
образом. Він так виражав свою божественність, що гра-
дом покотилися сльози з очей здивованого Рафаеля. 
<...> Але дивовижніше за все, що Рафаель знайшов в 
ньому саме те, чого шукав все життя і про що мав темне і 
неясне передчуття. ...Вставши вранці, ніби знову пере-
родився: видіння навіки врізалося в його душу і почуття, і 
ось чому вдалося йому малювати Матір Божу в тому 
образі, в якому він носив Її в душі своїй" [27, с. 62].  

Список видатних осіб, що пережили релігійне на-
тхнення, можна було б продовжувати, але тут постають 
інші важливі питання: до якої міри трансперсональний 
стан свідомості можна викликати штучно; де завершу-
ються можливості людської волі і в гру вступають сили 
надлюдські, в онтологічному характері яких не дово-
диться сумніватися? Усвідомлення людської немочі і 
конечності, неавтономності є головною передумовою 

релігійного досвіду. Отже, по-перше, не все залежить 
виключно від активних зусиль людини, її знань і практи-
ки відповідних методів і прийомів індукції досвіду. В 
цьому плані досвід має здебільшого пасивний характер, 
коли на особу буквально "сходить" (без попередження) 
стан екстаза-шаленства, стан "благодаті" і вона погру-
жається в нього без власної волі. По-друге, у цій пасив-
ності досвіду переживається онтологічний (тобто реа-
льний, буттєвий) характер тієї трансцендентної сили, 
яка його спричиняє. По-третє, тільки у надприродному 
стані благодаті людина здатна втілювати на практиці 
теологічні чесноти віри, надії і любові. 

Символ як епіфанія. Людська особистість має уні-
кальну можливість пізнати істину буття, вищі універса-
льні смисли буттєво, через символічну співпричетність, 
через внутрішній досвід переживання, а не логіко-
дискурсивно. Американський православний богослов 
прот. Олександр (Шмеман) трактує символ як зв'язок зі 
священним, що уподібнює людину до Бога і водночас 
наближає її до власної сутності. В своїй фундамента-
льній роботі "Євхаристія. Таїнство Царства" Шмеман 
стверджує, що католицька схоластика редукувала зна-
чення поняття "символ", звівши його до знаку, алегорії, 
зображення – всього того, що відмінно від реальності і 
що протилежно реальності. Тож постає ключове запи-
тання: чи відповідає таке редуковане (по суті матеріалі-
стичне) католицьке розуміння символу як зображення 
давньому і первинному значенню цього слова? "Історія 
релігії показує, що чим давніший, глибший, органічні-
ший символ, тим менше в ньому такої зовнішньої "зо-
бражувальності". І це так, тому що первинна функція 
символу не в тому, щоб зображувати (що передбачає 
відсутність зображуваного), а в тому, щоб являти і до-
лучати (робити причетним) до явленого. Про символ 
можна сказати, що він не стільки схожий на реальність, 
що символізується, скільки причетний до неї, і тому може 
реально до неї долучати. Таким чином, різниця – ради-
кальна – між теперішнім і первинним розумінням симво-
лу полягає в тому, що тепер символ є зображенням або 
знаком чогось іншого, чого при цьому в самому знакові 
реально немає (як немає реального, справжнього індіан-
ця в акторі, що зображує його, або реальної води в хіміч-
ному її символі), тоді як в первинному розумінні символу 
він сам є явищем і присутністю Іншого, але саме як Іншо-
го, тобто як реальності, котра в даних умовах і не може 
бути явленою інакше, аніж в символі" [33, с. 46].  

Саме слово "символ" походить від грецького дієсло-
ва "поєдную", "тримаю разом". Тому в ньому, як слушно 
зазначає Шмеман, на відміну від знаку чи зображення, 
дві реальності – емпірична (видима) і метафізична (не-
видима), поєднані не логічно ("А" означає "В"), не ана-
логічно ("А" зображує "В") і не причинно-наслідково ("А" 
є причиною "В"), а епіфанічно ("А" являє "В"). "Одна 
реальність являє іншу… тільки тією мірою, якою сам 
символ причетний духовній реальності і здатний втіли-
ти її. Іншими словами, в символі все являє духовну ре-
альність, і в ньому все необхідно для її явлення, але не 
вся духовна реальність являється і втілюється в сим-
волі. Символ завжди частковий, адже <…> по самій 
сутності своїй поєднує реальності неспівмірні, одна з 
яких залишається щодо іншої – абсолютно іншою. Хоч 
яким реальним був би символ, хай скільки долучав би 
нас до духовної реальності, функція його не в тому, 
щоб "вгамувати" нашу спрагу, а в тому, щоб посилити 
її" [33, с. 47–48]. Символізм християнського релігійного 
досвіду найповніше виражається в церковних таїнствах, 
і найголовніше в Євхаристії, коли під час звершення 
літургії хліб і вино поєднуються з Божеством Христа і 
перетворюються на його Плоть і Кров. Хліб і вино – це 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 35 ~ 

 

 

символи, які виражають невимовну божественну реа-
льність, вміщають те, що не можна вмістити, прибли-
жають розуміння того, що лежить за межами розуміння, 
долучають і наближають особу до особливого духовно-
го стану ("Царства Небесного"), даруючи їй благодатні 
дари Святого Духу: смирення і сумірність, бачення вла-
сних гріхів і каяття, милосердя і співчуття. Якщо "Бог – 
це любов" (формула євангеліста Іоанна Богослова), то. 
відповідно, і Царство Небесне є царством любові, в яке 
не можна фізично потрапити, але до якого можна бути 
містичним чином причетним у таїнстві Євхаристії. Не-
дарма серед вимог до причасників найголовнішою є 
моральна вимога прощення і примирення з ближнім, 
тому що без моральної чистоти того, хто бере участь у 
таїнстві, останнє не буде вважатися дійсним.  

Поворот свідомості: від нігілістичної доби до 
ностальгії за священним. Епоха модерну характери-
зується нігілістичним твердженням "смерті бога". Від-
мова від Абсолюту може породити лише культ "квазіа-
бсолютів" (М. Шелер): партії, нації, раси, держави, прав 
людини. Водночас нігілістичне переконання, яке заво-
лоділо масами, очевидно, не могло бути теоретичною 
конструкцією окремо взятих кабінетних вчених на 
кшталт Фрідріха Ніцше чи Карла Маркса. Ясно, що теза 
"бог помер" виражала і відображала внутрішній досвід 
багатьох людей, їх внутрішню впевненість у такій кар-
тині світу, де Бог є ілюзією. Відповідно, жодна теорети-
чна, раціональна філософська конструкція не зможе 
подолати нігілістичну установку. Тільки зворотний, по-
зитивний досвід присутності божественного є ефектив-
ними ліками проти цієї духовної сліпоти. У статті "Наві-
що поети?" М. Гайдеґґер зазначає, що саме поети пок-
ликані здійснити поворот сучасної свідомості – від нігі-
лістичної картини світу, раціоналістично-дискурсивного 
уявлення та обчислення до сердечної глибини, де суще 
пізнається в своїй істині через споглядання. Поети суть 
"глашатаї священного". Це ті з смертних, хто в останні 
темні часи, коли бог помер, а священне приховалося, 
шукають сліди священного. "Під час ночі світу поет роз-
повідає про священне, а сама ніч світу є священна 
ніч… Благо дає натяк, закликаючи священне. Священне 
зв'язує з божественним. Божественне зближує з Богом. 
Поети несуть смертним слід богів, що втекли в мороці 
ночі світу" [31, c. 29].  

Отже, за Гайдеґґером, порятунок від темної безбо-
жної доби калі-юги слід шукати у поетичній творчості. 
Шукаючи сліди божественного, вслуховуючись у знаки і 
символи, які дає нам буття, ми повинні приготувати в 
нашому серці місце для здійснення головної історичної 
"Події" ("Ereignis", рос. "со-бытия") – явлення священно-
го буття в своїй істинності. Коротко пояснимо, який сенс 
Гайдеґґер вкладає в поняття "історія" та "Подія". Пере-
дусім слід зазначити, що, на думку філософа, всесвітня 
історія є історією Європи, а ще точніше, історією євро-
пейської філософії. Але останню Гайдеґґер розуміє під 
специфічним кутом зору, а саме як "онтоісторію", тобто 
історію буття. Онтоісторія – це історія розгортання ло-
госу та його розкриття (висвітлення) в історії філософії 
від досократиків до Ніцше. Траєкторія цієї онтоісторії 
рухається такими віхами: від розуміння буття як "але-
теї" (відкритості), тобто істини буття як не-сущого (для 
мислителя синонімом "істини буття" є сфера священно-
го), до всіх можливих метафізичних підмін цієї істини 
буття на "буття сущого", "природу", "ідею", "сутність" і, 
нарешті, "суб'єкт" і "волю". Онтоісторія, на думку Гай-
деґґера, завдяки цій підміні і забуттю "істини буття", 
приречена на своє завершення в нігілізмі.  

Гайдеґґер також говорить про есхатологію онтоісто-
рії, про знання, яке "істина буття" дає людям про себе в 

останні часи. Люди забувають про буття, і воно зали-
шає людей. Водночас, покидаючи світ та філософський 
дискурс, буття самим фактом свого зникнення, через 
нігілізм, через царство штучності, волі до влади, техні-
ки, відчуження, подає людям знак – знак про те, що 
людям чогось не вистачає, знак нестачі чогось фунда-
ментального, без чого ми втрачаємо власну сутність. 
Отже, сьогоднішній світ може врятувати ностальгія за 
священним. Проф. Фрідріх-Вільгельм фон Херрманн, 
колишній секретар Мартіна Гайдеґґера, зазначає з цьо-
го приводу: "Гайдеґґер сам говорив про "втечу богів" та 
їх можливе повернення. Він виходив з того, що буття 
залишило світ невипадково і що його віддалення також 
було частиною онтоісторичної долі, тобто посилом, по-
в'язаним з невірним тлумаченням буття як буття зага-
лом (тобто розумінням буття як сутності сущого, приро-
ди речей, ідеї і т. д. – Прим. наші), щоб дати негатив-
ним чином знати про можливість вірного тлумачення – 
про істину буття як Подію. Але разом із залишенням 
людей з боку буття відбувалося залишення людей Бо-
гом. Суще втратило Бога. У Гайдеґґера було два дже-
рела його думки про покинутість сущого Богом. Перше 
– це Гельдерлін, а друге – Ніцше. Гельдерлін оплаку-
вав відхід богів і ангелів з життя людей і передбачував 
їхнє повернення – повернення божественного і богів" 
[32, с. 95]. Вслід за видатним поетом Гайдеґґер очіку-
вав на великий поворот світової історії. Мислитель мір-
кує над Dasein як відкритістю – буттям людини в її ав-
тентичному модусі, яка повинна стати місцем виявлен-
ня істини буття, місцем його присутності. Подія 
(Ereignis) ним визначається як прихід, місце явлення 
"останнього Бога", якого ще не було, який буде в майбу-
тньому і виявить себе з глибини людини. Це внутрішній 
Бог, який народиться з туги за втраченими старими бо-
гами. Не людина чекає Бога, який прийде, а Бог чекає на 
людину: чекає, поки вона стане автентичним Da ("ось") 
– місцем, в якому Бог зможе з'явитися, відкритися, збу-
тися. Іншими словами, "останній Бог" являє власну бо-
жественність не по той бік буття, а зсередини людського 
буття, яке буде правильним чином налаштоване. 

Підсумовуючи Гайдеґґера в християнському ключі, 
зазначимо, що реванш сакрального описується своєрі-
дним герменевтичним колом. З одного боку, від свобід-
ного вибору людини залежить, чи "впустить" вона Бога 
у свій "світ" або "закриється" від нього у звичній темряві 
невігластва. З іншого боку, шукати священне, прагнути 
до невимовної істини буття спонукає (кличе) сама істи-
на буття, покликання божественної благодаті. "Без Волі 
Отця ніхто до Мене не приходить", а значить, віра як 
налаштованість на безкінечне є, в кінцевому рахунку, 
даром Святого Духа, який дається як відповідь на пра-
вильно поставлені внутрішні питання.  

Висновки. У сьогоднішніх постмодерних реаліях 
людина характеризується браком духовної складової, 
замкненістю та ізольованістю в своєму індивідуальному 
існуванні, в якому утверджується вищість матеріальних 
цінностей та ігноруються речі трансцендентного поряд-
ку. Відповідно, симптомами бездуховності виступають 
негативні явища самотності, екзистенційного вакууму, 
депресії, суїцидальних настроїв, нестримного гедонізму 
тощо. Виходом з екзистенційної кризи, на думку авторів 
статті, є "поворот свідомості", екзистенційна налашто-
ваність особистості на священну таємницю буття як 
вищу духовну інстанцію, яка здатна наповнити існуван-
ня людини смислом, значущістю і щастям. Автентичне 
буття особистості передбачає розімкненість, орієнтацію 
на царину вічних "верховних цінностей". У статті зазна-
чається, що вищим проявом духовності є трансперсо-
нальний досвід, що є конститутивним в процесі олюд-



~ 36 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

нення, наближення людини до власної сутності. Транс-
персональний досвід, в якому людина переживає при-
сутність божественної реальності як безумовної любові 
і джерела всіх благ, – це те, що відкриває особистості 
шлях до бачення інших в світлі цієї любові як унікаль-
них і неповторних Ти. Через любов-милосердя індивід 
уподібнюється до Бога, а в його біологічній природі 
проступає духовна, іпостасна (особистісна) складова. 
Серед особливостей трансперсонального досвіду вка-
зується його амбівалентний активно-пасивний харак-
тер, де трансценденція, тобто переростання власних 
меж індивідуальної свідомості, ніколи не є чистою са-
мотрансценденцією. Підкреслюється, що реальність 
абсолютного, що відкривається в досвіді, осягається не 
раціонально-дискурсивно, а інтуїтивно-споглядально, 
через буттєву співпричетність. У релігійному натхненні 
відбувається відкриття особою невимовної таємниці бо-
жественного та багатства її смислів, якісна ініціатична 
трансформація через символічну смерть і воскресіння.  

Яскравим прикладом такої особистісної трансфор-
мації в античному світі є знамениті Елевсинські містерії, 
а в християнську добу – церковні таїнства, і особливо 
центральне таїнство Євхаристії (причастя). Дохристия-
нські і християнські містерії-таїнства дають людині на-
дію на воскресіння, безсмертя та вічне блаженство у 
вічному житті. Зауважується, що символізм таїнств несе 
не зображувальний, а епіфанічний характер, де духов-
на реальність розкривається і проявляється у матеріа-
льних знаках, поєднуючи внутрішньосвітове і не-
світове. На прикладі вчення Гайдеґґера утверджується, 
що коріння модерного розчаклування світу, нігілізму і 
забуття священної істини буття слід шукати в самій йо-
го історії, тобто в об'єктивній онтоісторії. Водночас від 
волі людини залежить, чи захоче вона відмовитись від 
своєї нігілістичної і цинічної утилітарно-прагматичної 
установки світосприйняття і змінити модус буття на 
безкорисне "посутнісне" ставлення до дійсності. Носта-
льгія за повнотою буття, за цілісною картиною світу і 
бездушний технократичний і об'єктний характер сучас-
ної цивілізації, в якій панує відчуження та безособо-
вість, повинні стати поворотним моментом на шляху до 
головної події онтоісторії – реваншу сакрального і по-
вернення "останнього бога" (М. Гайдеґґер).   

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Вітгенштайн Л. Tractatus Logico-Philosophicus; Філософські дос-
лідження / Л. Вітгенштайн; Пер. з нім. Є. Поповича. – К.: Основи, 1995. – 
311 с. 

2. Витгенштейн Л. Голубая и коричневая книги. Предварительные 
материалы к "Философским исследованиям" / Л. Витгенштейн; Пер. с 
англ. В. А. Суровцева, В. В. Иткина. – Новосибирск: Сиб. унив. изд-во, 
2008. – 256 с. 

3. Гегель Г. Избранные афоризмы [Електронний ресурс] / Г. Гегель 
// Гегель Г. Введение в историю философии. Лекции по эстетике. Наука 
логики. Философия природы. – Режим доступу: 
https://books.google.com.ua/books?id=t21_DwAAQBAJ&printsec=frontcove
r&hl=ru#v=onepage&q&f=false 

4. Генон Г. Заметки об инициации / Р. Генон; Пер. с фр. 
Т. М. Фадеевой, Ю. Н. Стефанова // Генон Р. Символика креста. – М.: 
Прогресс-Традиция, 2004. – С. 355–693. 

5. Делез Ж. Логика смысла / Ж. Делез. – М.: Изд-во МГУ, 1998. – 
290 с. 

6. Джеймс У. Многообразие религиозного опыта / У. Джеймс; Пер. с 
англ. под общ. ред. П. С. Гуревича, С. Я. Левит. – М.: Наука, 1993. – 
432 с. 

7. Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых 
философов / Диоген Лаэртский; Пер. с древнегреч. М. Л. Гаспарова. – 
М.: Мысль, 1986. – 571 с. 

8. Луцій Апулей. Метаморфози, або Золотий осел / Луцій Апулей; 
Пер. з лат. Й. Кобів, Ю. Цимбалюк. – К.: Дніпро, 1982. – 439 с. 

9. Малявин В. Комментарии к "Дао-Дэ цзин" / В. Малявин // Лао-цзы. 
Дао-Дэ цзин. Книга о Пути жизни; Комментарии, составление и перевод 
В. В. Малявина. – М.: Феория, 2006. – 704 с.  

10. Мей Р. Смысл тревоги / Р. Мей; Пер. с англ. М. И. Завелова, 
А. Ю. Сибуриной. – М.: Класс, 2001. – 410 с. 

11. Минин П. Мистицизм и его природа / П. Минин. – К.: Пролог, 
2003. – 146 с. 

12. Мусин М. З. Неистовый у врат поэзии / М. З. Мусин // Соловьев-
ские исследования. – Вып. 3 (47), ИГЭУ, 2015. – С. 67–80. 

13. Отто В. Греческие боги. Картина божественного в зеркале гре-
ческого духа. / В. Отто; Пер. с нем. О. С. Ракитнянской. – СПб.: Влади-
мир Даль, 2019. – 320 с. 

14. Пащенко В. І., Пащенко Н. І. Антична література: підручник для 
студентів вищих навчальних закладів / В. І. Пащенко, Н. І. Пащенко. – 
К.: Либідь, 2001. – 720 с.  

15. Пиндар. Хоровая лирика / Пиндар; Пер. с древнегр. М. Е. Грабарь-
Пассек // Хрестоматия по античной литературе. В 2-х тт. Для высших 
учебных заведений; Под ред. Н. Ф. Дератани, Н. А. Тимофеевой. Т. 1. 
Греческая литература. – М.: Просвещение, 1965. – С. 111–121. 

16. Платон. Діалоги / Платон; Пер. з давньогр. – Харків: Фоліо, 
2008. – 349 с. 

17. Сахаров (Софроний). Видеть Бога как Он есть. / архим. Софро-
ний Сахаров; Изд. 3-е, испр. – Свято-Иоанно-Предтеченский мона-
стырь, Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 2006. – 400 с. 

18. Силуан Афонский. Жизнь и поучения / Силуан Афонский. –
Минск: Паломникъ, 1991. – 464 с. 

19. Сокулер З. Людвиг Витгенштейн и его место в философии 
ХХ века [Електронний ресурс] / З. Сокулер. – Режим доступу: 
http://www.bim-bad.ru/docs/sokuler_vittgenstein.pdf 

20. Софокл. Драмы / Софокл; Пер. с древнегреч. Ф. Ф. Зелинского, 
О. В. Смыки и В. Н. Ярхо под ред. М. Л. Гаспарова и В. Н. Ярхо. – М.: 
Наука, 1990. – 606 с. 

21. Тейлор Ч. Секулярна доба. Книга перша / Ч. Тейлор; Пер. з 
англ. О. Панича. Вид. 2-ге. – К.: Дух і Літера, 2018. – 664 с. 

22. Тиллих П. Мужество быть / П. Тиллих; Пер. с англ. 
Т. И. Вевюрко. // П. Тиллих. Избранное. – М.: Юрист, 1995. – С. 7–131. 

23. Торчинов Е. Религии мира. Опыт запредельного / Е. Торчинов. 
– СПб.: Академическая книга, 2000. – 428 с. 

24. Уилбер К. Око духа. Интегральное видение для слегка свих-
нувшегося мира / К. Уилбер. – М.: Золотая амфора, 2008. – 536 с. 

25. Умное делание. О молитве Иисусовой. Сборник поучений Свя-
тых Отцов и опытных ея деятелей. – Изд-во Валаамского монастыря. 
1936. – 384 с. 

26. Фидлер Д. Иисус Христос – Солнце Бога. Античная космология 
и раннехристианский символизм / Д. Фидлер; Пер.с англ. А. Архиповой. 
– М.: Издательский дом София, 2005. – 432 с. 

27. Флоренский П. Иконостас / П. Флоренский. – СПб.: Мифрил, 
Русская книга, 1993. – 365 с. 

28. Фрагменты ранних греческих философов. От эпических тео-
космогоний до возникновения атомистики. Ч. 1. – М.: Наука, 1989. – 
576 с. 

29. Франкл В. Человек в поисках смысла / В. Франкл; Пер. с англ. и 
нем. Д. А. Леонтьева, М. П. Папуша, Е. В. Эйдмана. – М.: Республика, 
1990. – 368 с. 

30. Хайдеггер М. Вещь / М. Хайдеггер; Пер. с нем. В. В. Бибихина // 
М. Хайдеггер. Время и бытие. Статьи и выступления. – М.: Республика, 
1993. – С. 316–326. 

31. Хайдеггер М. К чему поэты? [Електронний ресурс] / 
М. Хайдеггер; Пер. с нем. В. Бакусева. – Режим доступу: http://www.proza.ru/ 
2012/02/23/632. 

32. Херрманн Ф. Понятие феноменологии у Хайдеггера и Гуссерля 
/ Ф. Херрманн; Пер. с нем. И. Инишева. – Мн.: Пропилеи, 2001. – 192 с. 

33. Шмеман А., прот. Евхаристия. Таинство Царства / прот. Алек-
сандр Шмеман. – М.: Гранат, 2006. – 326 с.  

34. Элиаде М. История веры и религиозных идей. Т. 1. От каменно-
го века до Элевсинских мистерий / М. Элиаде; Пер. с фр., 2-е изд. – М.: 
Критерион, 2002. – 450 с.  

 
REFERENCES 

1. Wittgenstein, L. (1995). Tractatus Logico-Philosophicus; Philosophi-
cal Investigations. Kyiv, Osnovy (In Ukrainian.) 

2. Wittgenstein, L. (2008). Blue and Brown Books. Novosibirsk, Sib. 
univ. izd-vo. (In Russian). 

3. Hegel, G. Aphorisms from the wastebook. Retrieved from 
https://books.google.com.ua/books?id=t21_DwAAQBAJ&printsec=frontcove
r&hl=ru#v=onepage&q&f=false. (In Russian). 

4. Guénon, R. (2004). Perspectives on Initiation. In: Guénon R. The 
Symbolism of the Cross. Moscow, Progress-Tradicija (In Russian). 

5. Deleuze, G. (1998). The Logic of Sense. Moscow, Izd-vo MGU (In 
Russian). 

6. James, W. (1993). The Varieties of Religious Experience. Мoscow, 
Nauka (In Russian).  

7. Diogenes Laërtius. (1986). Lives and Opinions of Eminent Philoso-
phers. Мoscow, Mysl' (In Russian).  

8. Lucius Apuleius. (1982). Metamorphoses or The Golden Ass. Kyiv, 
Dnipro (In Ukrainian). 

9. Maljavin, V. (2006). Kommentarii k "Daodjeczin" [Comments to Tao-
TeChing]. In Laozi. TaoTeChing. Moscow, Feorija. 

10. May, R. (2001). The Meaning of Anxiety. Moscow, Klass (In Russian). 
11. Minin, P. (2003). Misticizm i ego priroda [Mysticism and its es-

sence]. Kyiv, Prolog.  
12. Musin, M. Z. (2015). Neistovyj u vrat pojezii [Furious at the gates of 

poetry]. In: Solov'evskie issleddovanija [Solovyev investigations]. Vol. 3 (47). 
IGJeU, 67–80. 

13. Оttо, W. (2019). The Homeric Gods. Sankt-Petersburg, Vladimir 
Dal' (In Russian). 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 37 ~ 

 

 

14. Pashhenko V.I., Pashhenko N.I. (2001). Antychna literatura: 
pidruchnyk dlja studentiv vyshhyh navchal'nyh zakladiv [Antique literature: a 
textbook for university students]. Kyiv, Lybid'. 

15. Pindar. (1965). Paeans. In: Hrestomatija po antichnoj literature.  
V 2-h t. T. 1. Grecheskaja literature [Anthology on Antique literature. In  
2 volumes. For universities]. Moscow, Prosveshhenie, 111–121. 

16. Plato. (2008). Dialogy [Dialogues]. Harkiv, Folio. (In Ukrainian). 
17. Saharov (Sofronij). (2006). Videt' Boga kak On est' [To see the God 

how He is]. Svjato-Ioanno-Predtechenskij monastyr', Svjato-Troickaja Ser-
gieva Lavra. 

18. Silouan the Athonite. (1991). The Life and Teachings. Minsk, Pal-
omnik (In Russian). 

19. Sokuler, Z. Ljudvig Vitgenshtejn i ego mesto v filosofii XX veka 
[Ludwig Wittgenstein and his place in philosophy of the 20th century]. Re-
trieved from http://www.bim-bad.ru/docs/sokuler_vittgenstein.pdf 

20. Sophocles. (1990). Dramas. Moscow, Nauka (In Russian). 
21. Taylor, Ch. (2018). A Secular Age. Kyiv, Duh i Litera. 
22. Tillich, P. (1995). The Courage to Be. In: Tillich, P. Izbrannoe [Col-

lected writings]. Moscow, Jurist, 7–131 (In Russian). 
23. Torchinov, E. (2000). Religii mira. Opyt zapredel'nogo [Religions of 

the World. The experience of Transcendent]. Sankt-Petersburg, Akad-
emicheskaja kniga. 

24. Wilber, K. (2008). The Integral Vision. Moscow, Zolotaja amfora (In 
Russian). 

25. Umnoe delanie. O molitve Iisusovoj. Sbornik pouchenij Svjatyh 
Otcov i opytnyh eja dejatelej. [Clever doing. On the Jesus Prayer. Collection 

of the Holy Fathers teachings and their experience actions]. (1936). Izd-vo 
Valaamskogo monastyrja. 

26. Fideler, D. (2005). Jesus Christ, Sun of God. Ancient Cosmology 
and Early Christian Symbolism. Moscow, Izdatel'skij dom Sofija (In Russian). 

27. Florensky, P. (1993). Iconostasis. Sankt-Petersburg, Mifril, Russka-
ja kniga (In Russian). 

28. Fragmenty rannih grecheskih filosofov. Ot jepicheskih teo-
kosmogonij do vozniknovenija atomistiki. [Fragments by Early Greek Philos-
ophers. From epic theocosmogonies to the origins of atomistics]. (1989). 
Vol. 1. Moscow, Nauka. 

29. Frankl, V. (1990). Man's Search for Meaning. Moscow, Respublika 
(In Russian).  

30. Heidegger, M. (1993). Die Sache. In: Heidegger, M. Vremja i bytie. 
Stat'i i vystuplenija [Zeit und Sein. Artikel und Reden]. Moscow, Respublika, 
316–326 (In Russian).  

31. Heidegger, M. What Are Poets For? Retrieved from http: 
//www.proza.ru/2012/02/23/632. (In Russian).  

32. Herrmann, F. (2001). Der Begriff der Phänomenologie bei 
Heidegger und Husserl. Minsk, Propilei (In Russian).  

33. Shmeman, A. (2006). Evharistija. Tainstvo Carstva [Eucharist. Sac-
rament of the Kingdom]. Moscow, Granat.  

34. Eliade, М. (2002). A History of Religious Ideas. Vol. 1: From the 
Stone Age to the Eleusinian Mysteries. Moscow, Kriterion (In Russian). 

 
Надійшла  до  редколег і ї  07 .1 0 . 21  

 
A. Y. Morozov, Doctor of Philosophical Sciences, Associate Professor,  
Kyiv National University of Trade and Economics 
19, Kyoto Street, Kyiv, 02156, Ukraine,  
 
M. M. Rohozha, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

TRANSPERSONAL EXPERIENCE AS A RESPONSE TO THE CHALLENGES OF NIHILISM:  
THE EUROPEAN CONTEXT 

The authors of the article focus their attention on the question of spirituality as an existential attitude of a person to the sacred mystery of be-
ing. The ambivalence of the realm of the sacred is that being transcendental at the same time in the act of Epiphany it manifests itself in a variety of 
symbolic forms of personal experience. It is argued that spirituality par excellence is transpersonal experience, which communicates the personali-
ty with the secret of the sacred as incomprehensible, not intellectually, but through existential involvement. In this intuitive experience of spiritual 
inspiration, the inexpressible truth of things beyond "facts" and "texts" is revealed to man. Transpersonal experience is constitutive in the process 
of a person's formation, his humanization. The transcendence of the individual takes place in it, which presupposes a constant movement of self-
improvement and self-overcoming, expansion of consciousness. This can be called spiritual initiation through a gradual moral transformation of the 
personality through symbolic death and resurrection, the purpose of which is the realization of existential fullness and the achievement of happi-
ness-bliss. Historical forms of spiritual initiation are analyzed, such as the ancient mysteries and the Christian sacrament of the Eucharist. Particu-
lar attention is paid to the analysis of the Platonic understanding of inspiration-madness. It is noted that in the depths of modern secular culture, 
which is a consequence of the nihilistic attitude towards "disenchanting the world" and moral relativism, nostalgia for the sacred is inevitably born. 
Heidegger's teaching states that the roots of modern world disengagement, nihilism, and the oblivion of the sacred truth of being should be sought 
in the very history of being, that is, in objective "ontohistory". At the same time, it depends on the will of man whether he wants to abandon his 
nihilistic and cynical utilitarian-pragmatic attitude of worldview, and change the mode of existence to a useless "essential" attitude to reality. Nos-
talgia for the fullness of life, for a holistic picture of the world, on one hand, and the soulless technocratic and objective nature of modern civiliza-
tion, dominated by alienation and impersonality, on another hand, should be a turning point on the way to the main event of ontohistory – the re-
venge of the sacred and the return of the "last god". 

Key words: trans-personal experience, nihilism, relativism, moral relativism, truth of being, facts and things, silence, inspiration, spirituality, symbol, mys-
teries, nostalgia 

 
А. Ю. Морозов, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный торгово-экономический университет, 
ул. Киото, 19, г. Киев, 02156, Украина 
 
М. М. Рогожа, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

ТРАНСПЕРСОНАЛЬНЫЙ ОПЫТ КАК ОТВЕТ НА ВЫЗОВЫ НИГИЛИЗМА:  
ЕВРОПЕЙСКИЙ КОНТЕКСТ 

Внимание сфокусировано на духовности как экзистенциальной настроенности человека на священную тайну бытия. Будучи 
трансцендентной, область священного в акте епифании проявляется в разнообразных символических формах личностного опыта. 
Утверждается, что духовностью par excellence выступает трансперсональный опыт, который сообщает личность с тайной свя-
щенного как непостижимого не интеллектуально, а через бытийственную сопричастность. В этом интуитивном опыте духовного 
вдохновения человеку открывается неизреченная истина вещей по ту сторону "фактов" и "текстов". Трансперсональный опыт – 
конститутивный в процессе становления человека, его очеловечивания. В нем происходит трансценденция индивидуального, что 
предполагает постоянное движение самосовершенствования и самопреодоления, расширения сознания. Это можно назвать духовной 
инициацией путём постепенного морального преображения личности через символическую смерть и воскресение, целью которой 
является реализация бытийной полноты и достижения счастья-блаженства. Анализируются исторические формы духовной иници-
ации, такие как античные мистерии и христианское таинство Евхаристии. Особое внимание обращено к анализу платоновского по-
нимания вдохновения-безумства. Отмечается, что в недрах современной секулярной культуры, которая является следствием ниги-
листической установки на "расколдовывание мира" и моральный релятивизм, неизбежно зарождается ностальгия по священному.  

Ключевые слова: трансперсональный опыт, нигилизм, релятивизм, моральний релятивизм, истина бытия, факты и вещи, молчание, вдохнове-
ние, духовность, символ, мистерии, ностальгия. 

 
 
 



~ 38 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 39:378.016 
В. Г. Нападиста, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

napadistaya@ukr.net 
 

КУЛЬТУРА ПОВСЯКДЕННОСТІ:  
ДО ПРОБЛЕМИ ЛОГІКИ СТРУКТУРИ ТА ЗМІСТУ НАВЧАЛЬНОЇ ДИСЦИПЛІНИ.  

ЧАСТИНА ІІ 
 

Розглянуто логіку структурування та змістового наповнення навчальної дисципліни "Культура повсякденності", 
спричинена як складністю та багатогранністю самого феномену повсякденності, так і міждисциплінарністю мето-
дологічних оптик її дослідження, різноманітністю використовуваного теоретичного інструментарію, що, у свою 
чергу, обумовлює розмаїття поглядів на саму сутність феномену повсякденності та її складові. У другій частині 
статті предметом розгляду стали характерні ознаки повсякденного та його опозиційні світи, що допомагає окрес-
лити межі світу повсякденного, а також структури повсякденності та їх фактологічно-смислове наповнення. Зокре-
ма, тіло людини та техніки тіла в контексті повсякденних практик; дім та поселення як організований та впорядко-
ваний простір плину повсякденного життя; харчування у різних режимах гастрономічних практик; одяг та його 
соціально-стратифікаційна роль у повсякденні; емоційні, нормативно-регламентуючі та ціннісні підвалини світу 
взаємин у родинному колі. Проблематизується сама назва навчальної дисципліни "Культура повсякденності". Акцен-
тується увага на доречності її заміни на "Культурологію повсякденності". 

Ключові слова: культура повсякденності, структура навчальної дисципліни, зміст навчальної дисципліни, структури повсякде-
нності, культурологія повсякденності. 

 
Постановка проблеми. У першій частині статті бу-

ло наголошено на підвищеному інтересі представників 
різноманітних галузей соціогуманітарного знання до 
розгляду повсякденності. Міждисциплінарні досліджен-
ня дали плідні результати у пізнанні цього багатогран-
ного та складного для наукового пізнання феномену. 
Однак міждисциплінарна "реєстрація" феномену повся-
кденності як предмета дослідження створює певні 
труднощі у визначенні структурної будови та тематич-
ної наповненості навчальної дисципліни "Культура 
повсякденності", яка входить до освітньо-професійних 
та освітньо-наукових програм, що забезпечують підго-
товку фахівців з культурології у закладах вищої освіти 
в Україні. Такі обставини актуалізують потребу обго-
ворення логіки викладу курсу "Культура повсякден-
ності" та напрацювання своєрідного "канону" її тема-
тичного поля, які б забезпечили власну специфіку да-
ної навчальної дисципліни. 

Аналіз досліджень і публікацій. Огляд тематичної 
різноманітності досліджень та найважливіших публі-
кацій щодо феномену повсякденності було здійснено у 
першій частині цієї статті. Повторно відзначимо, що 
проблема культури повсякденності як навчальної дис-
ципліни, яка б мала більш-менш чітке розмежування з 
історією, соціологією повсякденності, етнологією та 
отримала специфічні культурологічні риси власного 
"обличчя", яке вирізнялось би з-поміж названих науко-
вих "портретів", поки що не стала предметом обгово-
рення зацікавлених учасників як наукового дискурсу в 
Україні, так і викладацької спільноти. 

Мета статті. Проблематизувати у сучасному куль-
турологічному дискурсі в Україні логіку структурної бу-
дови та змістове наповнення навчальної дисципліни 
"Культура повсякденності"; проаналізувати наявні мо-
делі структури курсу, базові елементи тематичного по-
ля та розглянути варіанти його змістового наповнення.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Бага-
томанітність трактувань феномену повсякденності дає 
можливість виокремити характерні ознаки повсякденно-
го і тим самим конкретизувати смислове наповнення 
поняття повсякденності. Найчастіше серед ознак повся-
кденного зустрічаються повторюваність, знаність, звич-
ність, впорядкованість, які перетікають у тривіальність 
[3]. Для повсякденного життя властиві утилітарність дій 
та прагматизм. Відсутність новизни обумовлює рутин-
ність, позаподієвість плину життя у повсякденні, моно-

тонність, автоматизм, які, як правило, не фіксуються 
свідомістю. Такий характер повсякденних дій обумо-
влює певні емоційні стани суб'єкта повсякденності з 
домінантними мотивами суму та нудьги. Повсякденність 
– це світ, в якому людина вільно орієнтується, це само-
очевидність, достовірність якої не потребує доказів. 

Наведений перелік характерних ознак повсякденності 
опосередковано відтворює специфіку розуміння значу-
щості цього феномену та визначення його статусу в 
соціальній реальності як такій. Переважна кількість пози-
цій цього переліку, на перший погляд, має негативні ко-
нотації, що відображають тлумачення повсякденності як 
нижчої реальності по відношенню до високоспеціалізо-
ваного світу людської діяльності. Спочатку панувало 
переконання, що повсякденність структурується / де-
термінується / ціннісно орієнтується "вищими" сферами 
людської діяльності (міф, релігія, наука, мистецтво), за-
лежить від них і підпорядкована їм. Однак існує інша точ-
ка зору, згідно з якою саме повсякденність і є вищою 
реальністю, своєрідним "плавильним тиглем", в якому 
зароджуються/визначаються/формуються прообрази 
спеціалізованого світу людської діяльності [3]. 

Важливим теоретичним завданням є окреслення меж 
феномену повсякденності. Хоч існує думка про те, що 
недоречно протиставляти повсякдення неповсякденню, 
"оскільки між ними немає жодної межі; одне перебуває в 
іншому, і навпаки" [4, с. 13]. Та окреслення меж повсяк-
денності, на наше переконання, є досить продуктивним з 
теоретичного погляду, оскільки це сприяє більш чіткому 
розумінню світу повсякденного, його предметно-речової 
наповнюваності, специфіки повсякденних практик та 
ціннісних стереотипів. Теоретичне усвідомлення меж 
світу повсякденного допомагає відбирати та система-
тизувати предметно-речові та ментальні складові повся-
кдення при укладанні навчальної програми. 

Багатогранність феномену повсякденності обумо-
влює специфіку шляху визначення меж світу повсяк-
денного через окреслення неповсякденного, важли-
вою ознакою якого є незвичність та потенційна небез-
пека руйнування усталеного порядку. Опозиційними 
світами повсякденного найперше є свято, яке руйнує 
усталений порядок повсякденності у його нормативній 
заданості завдяки презентації іншого порядку, ненор-
мованого, непередбачуваного, а також пропонує інші 
поведінкові стратегії та соціальні ролі, докорінно 
відмінні від повсякденних [5, с. 53].  

© Нападиста В. Г., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 39 ~ 

 

 

За межею повсякденного світу міститься ритуал, 
який хоч і має константні впорядкованості, повторюва-
ності, але за своїм змістом є опозицією повсякдення, 
оскільки здійснюється як супровід / обрамлення особ-
ливо значущої подієвості в житті окремого індивіда чи 
певної спільноти. 

Протилежністю повсякденності є екстремальність, 
яка породжується макроподіями, як, наприклад, 
стихійне лихо, техногенні катастрофи, збройні кон-
флікти, соціальні революції, та біографічно детерміно-
ваними ситуаціями – хворобами, травмами, втратою 
близької людини, серйозною невдачею, глибоким 
розчаруванням в особистому житті тощо. Такі події руй-
нують усталений життєвий ритм і несуть потенційну 
загрозу неповернення звичного повсякденного ритму та 
встановлення так званої екстремальної повсякденності. 

Гра та навчання також є опозиційними світами пов-
сякденності. Гра є вільною діяльністю, позбавленою 
утилітарно-практичної мети. Вона залучає до світу 
фантазії та свободи і тим самим протистоїть діяльній, 
емоційній та мисленнєвій рутині повсякденного 
існування. Навчання як процес засвоєння знань хоч і 
відзначається структурованістю і впорядкованістю, 
містить елементи повторення, але аж ніяк не є повсяк-
денністю, оскільки постійно відкриває нові горизонти 
знання, свободи та творчості [5, с. 53].  

Зазначені опозиційні світи повсякденності не викли-
кають міждисциплінарних дискусій щодо свого статусу, 
чого не можна сказати про феномен дозвілля. Немало 
фахівців-"повсякденнознавців" вважають дозвілля 
структурним елементом повсякденного життя, напевно, 
через повторюваність як провідну характерну ознаку 
повсякденного. На наш погляд, дозвілля є також опо-
зицією повсякденного, або "лакуною неповсякденного у 
повсякденні", оскільки йдеться про простір індивідуаль-
ного вибору та свободи, що привносить емоційне, інте-
лектуальне різноманіття, відкриває вихід в інший світ, 
сповнений відпочинку, радості та задоволення. 

Розмірковуючи про межі повсякденного, варто 
звернути увагу на діалектику повсякденного та при-
ватного. В історичному "повсякденнознавстві" деякі 
дослідники розглядали приватне та повсякденне як 
тотожні сутності. Та варто зауважити, що не увесь 
плин приватного життя є виключно повсякденним, у 
ньому відбуваються неординарні/знакові події (народ-
ження, повноліття, одруження, смерть) та менш зна-
чущі, які аж ніяк не відносяться до світу повсякденно-
го. Повсякденне не вичерпується приватним, як і при-
ватне – повсякденним. 

Специфіка повсякденної діяльності, параметри її 
хронотопу визначаються суб'єктом повсякденності, її 
творцем та "головним героєм". Таким може бути окрем-
ий індивід, мала соціальна група (наприклад сім'я), ве-
лика соціальна спільнота (професійна та конфесійна, 
соціальна верства, народність, нація), соціально-
територіальна спільність (населення села, селища, 
міста, області, регіону, країни тощо). Масштаб суб'єкта 
повсякденної діяльності задає рівні повсякденності – 
індивідуальний та колективний, приватний та публічний. 
Варто зазначити, що зміна масштабу суб'єктності, яка 
обумовлює щоденну повторюваність, регулярність подій 
на рівні міста, регіону, держави, не обумовлює інверсію 
неповсякденного у житті окремого індивіда у факт повся-
кденності на рівні спільноти. Наприклад: у житті окремого 
індивіда чи малої соціальної групи будь-яка зміна 
соціального статусу є неординарною подією, і, незважа-
ючи на те що для територіальної спільноти це є фактом 

щоденної повторюваності, такі події не набувають стату-
су повсякденності у масштабованому форматі [7]. 

Характер і зміст повсякденної діяльності визна-
чається не лише масштабом її суб'єкта, а також його 
професійною, соціально-стратифікаційною, статевою та 
віковою приналежністю. Професійна діяльність є 
невід'ємною частиною світу повсякденності, вагомим 
фрагментом розпорядку дня. Варто наголосити, що 
творчі професії, хоч і не позбавлені лакун повсякден-
ності, переважно реалізуються у неповсякденному 
вимірі, що надає їм особливої значимості та соціальної 
привабливості. Що стосується соціально-стратифіка-
ційного виміру, то високий соціальний статус не 
позбавляє від повсякденного, він лише змінює реєстр 
щоденних справ, їхню просторову локацію та хроно-
метраж повсякденних дій. Повсякденне життя – це жит-
тя дорослої людини відповідно до нормативних кри-
теріїв дорослості, які обумовлюються культурно-істо-
ричними особливостями [7]. 

Дослідження повсякденності вимагає враховувати 
певні її особливості, а саме: 1) повсякденність є продук-
том тривалого історичного розвитку, вона розгортаєть-
ся у "довгочасових тривалостях" (Ф. Бродель) і скла-
дається природним шляхом відбору оптимального 
предметно-речового забезпечення та найбільш прий-
нятних норм, правил, звичок; 2) їй притаманний 
інерційний характер, який забезпечує функціонування 
життєвого світу, навіть за умови радикальних суспільно-
політичних чи природних катаклізмів; 3) інерційність 
протистоїть різноманітним корекціям інституційного 
характеру, оскільки повсякденність непідвладна розпо-
рядчим директивам чи наказам. Повсякденність – це 
великий "ворог" новацій, реформ, це велика скеля, об 
яку часто розбиваються нові устремління та прагнення. 
У темпоральному вимірі повсякденність – це самодо-
статнє теперішнє, яке орієнтоване на найближче, об-
числюване днями минуле і майбутнє (вчора, позавчора, 
завтра, післязавтра). Цьому сприяє наповненість пов-
сякденності поточними, повторюваними день у день 
турботами і обов'язками. 

У контексті вищевикладеного постає закономірне 
питання про значення та функціональну роль повсяк-
денного життя. У сучасних наукових дослідженнях, 
предметом вивчення яких є феномен повсякденності, 
негативні конотації щодо її значущості та ролі ("за-
стиглість форми", опір змінам) доповнені обґрунтуван-
ням / визнанням позитивного потенціалу повсякден-
ності. Найперше зазначається її роль у фундаменталь-
ному забезпеченні неповсякденного, і навіть вона 
визнається вищою реальністю [2].  

Світ повсякденності – це інтерсуб'єктивний світ, 
який індивід поділяє з іншими людьми і має з ними 
спільне розуміння повсякденної реальності, на підставі 
якого здійснюється комунікаційний зв'язок. Повсякден-
ність розглядається як спосіб індивідуального відтво-
рення, як простір соціалізації, набуття базових / жит-
тєзабезпечуючих компетентностей, де людина розви-
ває свої здібності, формує свою особистість, набуває 
ідентифікаційних визначеностей. Завдяки засвоєн-
ню/успадкуванню/передачі певних стереотипів, фор-
муванню усталених повсякденних практик реалізується 
організаційно-впорядковуючий, стабілізуючий потенціал 
повсякдення. Повсякденність – це універсальна основа 
культури окремої особистості та соціуму в цілому. 

У другій частині курсу "Культура повсякденності" 
можна зробити загальний огляд елементів повсякден-



~ 40 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ного простору та повсякденного життя в цілому. Варто 
зазначити, що дослідження феномену повсякденності 
потребує конкретизації щодо її фрагментів / структур-
них елементів / певних складових, які її наповнюють / 
обумовлюють / визначають / детермінують. У сучасній 
соціогуманітарній науці немає одностайної думки щодо 
цієї проблеми. Переважно до "структур повсякденності" 
(термін Ф. Броделя) передусім зараховують елементи 
предметно-речового світу, що забезпечують повсякде-
нні потреби. Досліджуючи повсякденність, науковці 
вивчають житло (архітектурні особливості, матеріал 
споруд, принципи зонування, реєстри речей домашньо-
го вжитку, меблі, елементи інтер'єру та особливості його 
впорядкування тощо), типи поселення (село, селище, 
місто, технологічні характеристики поселень), харчуван-
ня (продукти, раціон, технологія приготування та спожи-
вання), одяг (техніка виготовлення, соціально-
стратифікаційні особливості), тіло людини (різноманітні 
тілесні практики, пов'язані з доглядом за тілом, підтрим-
кою здоров'я). У тематичному полі "повсякденнознав-
ства" вагоме місце займають і нематеріальні елементи 
життєвого світу людини: взаємовідносини, їхні ціннісні 
підвалини, типові поведінкові стратегії, звички, форми 
комунікації, емоційне життя, зокрема спектр переживань 
(сум, журба), система життєвих орієнтирів (смаки, уподо-
бання, пріоритети, норми та цінності). 

Розглядаючи структури повсякденності, варто розпо-
чати, на наш погляд, з тіла людини, керуючись думкою 
М. Мосса про те, що "тіло людини є перший і найбільш 
природний інструмент людини" [8], завдяки якому вона 
реалізує себе в житті. Варто звернути увагу на тематичні 
трансформації зацікавленості тілом у західноєвропейсь-
кій культурі: тіло як "плоть" у релігійних доктринах, тіло як 
робоча сила індустріального виробництва, тіло як еле-
мент соціальної тактики та "двигун" стратегій споживання 
у постіндустріальному суспільстві. 

Початок розгляду тіла як соціокультурного явища 
пов'язують з французьким істориком Ж. Мішле та його 
працею "Народ" (1837). Погляд на тіло людини як пре-
дмет історичного аналізу продовжив М. Блок ("Королі-
чудотворці" (1924; "Апологія історії"(1941)); на прямий 
зв'язок між способами користування тілом у повсякден-
ні та соціокультурним контекстом вказав М. Мосс у ро-
боті "Техніки тіла" (1935); Н. Еліас у своїй праці "Про 
процес цивілізації" (1939) ретельно дослідив трансфо-
рмації та регламентації "технік тіла", що сприяли фор-
муванню дисциплінарного самоконтролю і, на його пог-
ляд, були серед основних чинників цивілізаційного пос-
тупу західноєвропейської спільноти. Тіло в контексті 
філософських зацікавлень добре ілюструють роботи 
М. Фуко ("Історія божевілля в класичну епоху" (1961), 
"Народження клініки: Археологія лікарського погляду" 
(1963); "Наглядати і карати" (1975); "Історія сексуальнос-
ті" (1976–1984)) та Ж. Бодріяра "Тіло – самий прекрасний 
об'єкт споживання" ("Суспільство споживання" (1970). 

Розгляд історичної еволюції концепту "тіло" приво-
дить до потреби аналізу поняття "тілесність", яке фіксує 
розгляд тіла людини у контексті соціокультурних зна-
чень та смислів та артикулює увагу на тому, що соціо-
культурний простір має суттєві наслідки для тіла, пере-
творюючи його з біологічного феномену у соціокультур-
не явище, надає йому додаткових характеристик та 
вимагає нових якостей, сформованих соціокультурними 
вимогами та певними регламентаціями соціуму. Соціо-
культурне "форматування" людського тіла має також 
історичні особливості, які фіксуються у своєрідному 

"тілесному каноні" (М. Бахтін), сповненому соціально-
нормативними уявленнями про те, яким є і яким має 
бути людське тіло. У контексті нормативних приписів 
щодо тілесності варта уваги еволюція уяви про маску-
лінність/фемінність та її вплив на повсякденні практики 
сімейного побуту. 

Наступним структурним елементом повсякденності 
можна розглянути дім та поселення – зорганізований та 
впорядкований простір, в якому розгортається драма 
повсякденного життя. При розгляді культурної 
"біографії" дому та його основоположної ролі у фор-
муванні особливостей плину повсякденного життя вар-
то наголосити на тому, що дім є точкою відліку людсь-
кої спільності, має об'єктивні та суб'єктивні характери-
стики, підлягає певним критеріям типологізації житла як 
такого, обумовленим географічними, етнокультурними, 
соціально-економічними чинниками [7]. Не зайвим буде, 
з нашого погляду, розгляд культурно-історичної еволю-
ції зонування житла та інтер'єру, принципів класифікації 
речей домашнього вжитку, еволюції номенклатури 
предметно-речового світу дому, її причин та ролі у 
змінах змісту та технологій повсякденних практик. 

У переліку структур повсякденності, які пропонують-
ся до розгляду у навчальних програмах з "Культури 
повсякденності", особливе місце займає тема гастро-
номічного, до якої в останнє десятиліття прикута увага 
не лише теоретиків, а й широкого загалу в контексті 
популяризації різноманітних гастрономічних практик у 
різних соціокультурних контекстах. При розгляді га-
строномічного варто звернути увагу на концеп-
туалізацію понять "гастрономічна культура" та "гастро-
номічні практики", функції гастрономічної культури, а 
також фактори впливу на її формування. Доречним бу-
де звернення до історії зацікавленості гастрономічними 
практиками в контексті наукових досліджень, зважаючи 
на те що історія рефлексії щодо гастрономічного не 
була топовою в межах гуманітарного знання майже до 
останньої третини ХХ ст. Цією проблемою цікавились 
переважно етнологи (Е. Тейлор, Д. Фрезер), історики 
(П. Гіро, І. Забєлін, М. Костомаров), в роботах яких га-
строномічні практики як такі не були предметом 
спеціального дослідження. Увага цих дослідників до їжі 
та напоїв в межах традиційного суспільства була ре-
алізована в описово-фактологічному ключі. У контексті 
соціологічних студій особливий статус мають до-
слідження соціальної значимості спільної трапези 
(Г. Зіммель "Соціологія трапези", 1910) та харчових 
режимів (П. Сорокін "Голод як фактор", 1922). 

Повноцінна та в позитивних тонах рефлексія гастро-
номічного стала можливою у філософії постмодернізму, 
яка дозволила розвиватися філософському осмисленню 
повсякденності як простору життя тіла і реалізації тілес-
них практик. Розпочинається вона у 1960–70-ті рр. і по-
в'язана з дослідницькою діяльністю структуралістів: 
К. Леві-Стросса ("Міфологіки"), Р. Барта ("До психо-
соціології сучасного харчування"). У їхніх роботах ідея їжі 
розглядається як специфічний культурний код. 

На межі 1980–90-х років у західноєвропейському на-
уковому дискурсі сформувався особливий напрям до-
сліджень – Food studies. Цей міждисциплінарний проєкт 
об'єднав істориків, етнографів, антропологів, соціологів, 
економістів, політологів та представників низки інших 
галузей знань. Цільовим завданням цього напряму є 
формування цілісного знання про сферу харчування. 

При розгляді специфіки гастрономічних практик 
ХХ ст. слід звернути увагу на їхню особливість за 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 41 ~ 

 

 

умов екстремальної повсякденності тоталітарних 
режимів та дисциплінарні можливості гастрономічних 
практик. В останнє десятиліття актуальною темою 
дослідження в контексті гастрономічного є гастро-
номічні практики як дисциплінарний ресурс 
соціополітичного режиму (І. Сохань). 

Кінець ХХ – початок ХХІ ст. ознаменований розвит-
ком індустрії швидкого харчування як домінантної осно-
ви гастрономічних практик глобалізованого світу. У 
зв'язку з цим вартує розгляду "макдональдизація" та 
"кока-колізація" харчових режимів та їхня противага – 
рух "Слоуфуд" як нова філософія харчування. 

До предметного кола навчальної дисципліни "Куль-
тура повсякденності" укладачі програм включають та-
кож тему одягу, яку можна розглядати дещо ширше – як 
тему костюму, елементом якого є не лише одяг, а й 
головний убір, взуття, зачіска, прикраси, аксесуари, 
макіяж, татуювання, пірсінг, парфуми, а деякі дослідни-
ки додають іще манери.  

Традиційно історією костюму цікавляться ми-
стецтвознавці, етнологи, археологи. Неодноразово ко-
стюм був об'єктом дослідження для філософів, психо-
логів, соціологів. Варто наголосити, що об'єкт вивчення 
для названих дисциплін один, але предмет досліджен-
ня різний. Мистецтвознавці розглядають одяг з погляду 
стилістики, етнологи – особливості одягу різних 
народів, історики – як соціальний маркер представників 
різних груп населення в певний історичний час, еко-
номісти – як свідчення майнової спроможності певних 
груп, соціологи – з погляду соціальної структури певної 
спільноти, філософи – з текстуально-символічної та 
естетичної точок зору тощо. Специфіка зацікавленості 
костюмом у культурі повсякденності не має чіткого 
окреслення, і тому існує потенційна небезпека дублю-
вання дослідницьких оптик вищеназваних дисциплін. 

Довготривала історія зацікавленості костюмом 
була, як правило, історією речей, з яких він скла-
дався. В останні три десятиліття костюмом цікав-
ляться задля дослідження історії людських взаємин, 
у контексті яких речі знаходять певний соціальний 
зміст. У такому ракурсі, на наш погляд, можна до-
сліджувати костюмні "репертуари" різних епох як ре-
зультат складної особистісної та соціальної взаємодії 
в контексті повсякденного життя. 

Людські взаємини та пов'язаний з ними світ емоцій / 
переживань, нормативних приписів / регламентацій, 
цінніснісних настанов також є архіважливою тематикою в 
структурі навчальної дисципліни "Культура повсякден-
ності". Розглядаючи найперше світ сімейного життя, 
можна відслідкувати актуальні для певної епохи / етно-
культурної групи / соціальної страти базові компетент-
ності особи у світі повсякдення (не лише інструменталь-
ні, а й духовні / ментальні), механізми їхнього формуван-
ня та причини змін у переліку запитуваних компетентно-
стей. Різноманітні характеристики духовного світу акторів 
повсякдення можна сканувати, розглядаючи сімейний 
побут (наприклад практику розподілу сімейних обов'яз-
ків); емоційне забарвлення родинних стосунків (чоловік-
дружина, батьки-діти, старі-малі, місце дітей у житті чо-
ловіків і родини загалом); часові ознаки дитинства та 
статус дітей у сімейній ієрархії; ставлення до старості та 
вплив людини похилого / старечого віку на перебіг 
сімейних процесів; зміну матеріально-технічного забез-
печення сімейного життя та відповідні зрушення у 
функціональному призначенні сім'ї і т. п. 

Наведений перелік структур повсякденності (який не 
є вичерпним, він може бути доповнений та суттєво де-
талізований) є свідченням складності процесу теоре-
тичної осяжності феномену повсякденності, що зумо-
влює неоднозначність у визначенні предметного до-
слідницького поля та ілюструє усю проблемність науко-
вого осмислення даного феномену.  

Висновок. На підставі огляду основних точок зору 
на феномен повсякденності у сучасному соціогу-
манітарному знанні, фрагментів різних моделей кон-
цептуалізації поняття повсякденності можна пересвід-
читися як у складності цього феномену для науково-
дослідницьких практик, так і у розмаїтті розуміння його 
смислової наповнюваності. Ще складнішою виявляєть-
ся ситуація з концептуалізацією широко вживаного в 
сучасному "повсякденнознавчому" дискурсі самого по-
няття "культура повсякденності". Існує чимало визна-
чень цього поняття. Дослідники оперують доволі кон-
кретизованими визначеннями культури повсякденності, 
у яких вона розуміється як форма організації буденного 
життя та спосіб організації людських взаємин. Такі 
визначення спонукають до постановки питання про 
єдність форми та змісту, адже з плином історичного часу 
форма організації повсякденного життя могла бути 
стабільною, а зміст – змінюватися. Розмірковуючи про 
способи організації людських взаємин, не можна оми-
нути ціннісні підвалини та нормативні приписи, які визна-
чають зміст та характер цих взаємин. Отож, можна при-
пустити, що культура повсякденності може розглядатися 
як відповідність певній нормативності, прийнятим стан-
дартам, високим зразкам. Таке розуміння повсякденності 
дещо звужує погляд на усе багатство та різноманітність 
повсякденного плину людського життя. Цей обмежений 
погляд розширюється у визначеннях культури повсякде-
нності як усього обсягу культури, актуалізованої у всій 
людській діяльності сьогоднішнього дня, або культури у 
всій різноманітності її життєвих проявів як універсально-
го способу людського існування, як форми організації 
повсякденного життя та діяльності людини.  

Існує також точка зору, що культура повсякден-
ності проявляється через особливості діяльності, 
свідомості та поведінки, а також через світ речей, що 
оточує людину, конструктивні особливості її мовлен-
ня, що це є культура праці та виробництва, дискусій, 
політична культура, культура спілкування та по-
ведінки. У цих визначеннях є свої суттєві недоліки, 
оскільки ми говоримо про культуру як таку, як специ-
фічно людський спосіб існування.  

На підставі огляду смислового наповнення понять 
"повсякденність" та "культура повсякденності" можемо 
стверджувати, що процес їх концептуалізації ще дале-
кий від завершення і потребує хоча б ретельної систе-
матизації їхніх смислових контекстів. Це завдання 
ускладнюється множинністю "місць наукової реєстрації" 
феномену повсякденності, яка обумовлює відсутність 
чіткої міждисциплінарної співпраці. Можна припустити, 
що специфіка культурологічної оптики могла б полягати 
в інтегрованому погляді на феномен повсякденності. 

Культура повсякденності – це реальність, яка є 
предметом дослідження соціогуманітарних наук, а дис-
ципліну, яка б в інтегративному вимірі розглядала куль-
туру повсякденності, доречніше було б назвати "Куль-
турологія повсякденності" (такі пропозиції уже озвучу-
вались [6], і такий приклад ми уже маємо [1]). Зміна 
назви навчальної дисципліни задала б інші контури 
предметного поля, що у свою чергу змінило б тематич-



~ 42 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

не наповнення від переважної орієнтації на безмежний 
світ фактологічності повсякденності чи певну норма-
тивність повсякденного буття до концептуального по-
гляду на її змісти та сутності, пошуку певних її зако-
номірностей у довгочасових історичних тривалостях, 
зміна яких обумовлює глибинні структурні зрушення у 
бутті людської спільності загалом. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Анотація навчальної дисципліни "Культурологія повсякденності" 
[Електронний ресурс] / Укладач Мєднікова Г. С. – К.: НПУ ім. М. П. Дра-
гоманова, 2020. – Режим доступу: https://ffs.npu.edu.ua/kataloh-kursiv 

2. Бергер П. Социальное конструирование реальности. Трактат по 
социологии знания [Електронний ресурс] / П. Бергер, Т. Лукман. – М.: 
Медиум, 1995. – 323 с. – Режим доступу: https://ktpu.kpi.ua/wp-
content/uploads/2014/02/0458680_BCA67_piter_berger_lukman_t_socialnoe_
konstruirovanie_realnosti_tr.pdf 

3. Вальденфельс Б. Повседневность как плавильный тигль рацио-
нальности [Електронний ресурс] / Б. Вальденфельс. – Режим доступу: 
http://filosof.historic.ru/books/item/f00/s00/z0000927/st000.shtml 

4. Карівець І. В. Повсякденність: між трансценденталізмом і диво-
вижністю: монографія / І. В. Карівець. – Львів: Видавництво Львівської 
політехніки, 2012. – 256 с.  

5. Касавин И. Т. Анализ повседневности / И. Т. Касавин, 
С. П. Щавелев. – М.:Канон+, 2004. – 432 с. 

6. Лелеко В. Д. Культура повседневности: становление учебного 
курса [Електронний ресурс]. – Режим доступу: https://cyberleninka.ru/ 
article/n/kultura-povsednevnosti-stanovlenie-uchebnogo-kursa  

7. Лелеко В. Д. Пространство повседневности в европейской куль-
туре [Електронний ресурс] / В. Д. Лелеко. – СПб., 2002. – 320 с. – Ре-
жим доступу: https://refdb.ru/look/2937078-pall.html 

8. Мосс М. Техники тела; Пер. з фр. А. Б. Гофмана / М. Мосс // 
Мосс М. Общества. Обмен. Личность. Труды по социальной антрополо-
гии. – М.: КДУ, 2011. – С. 304–325. 

 
REFERENCES 

1. Anotacija navchal'noi' dyscypliny "Kul'tura povsjakdennosti" [Anno-
tation of the discipline "Culturology of Everyday Life"], (2020). Kyiv, NPU 
іm. M. P. Dragomanova. Retrieved from https://ffs.npu.edu.ua/kataloh-kursiv 

2. Berger, P., Lukman, T. (1995). Social'noe konstruirovanie real'nos-
ti. Traktat po sociologii znanija [The Social Construction of Reality. A Trea-
tise on the Sociology of Knowledge]. Moscow, Medium. Retrieved from 
https://ktpu.kpi.ua/wp-content/uploads/2014/02/0458680_BCA67_piter_ 
berger_lukman_t_socialnoe_konstruirovanie_realnosti_tr.pdf 

3. Val'denfel's, B. Povsednevnost' kak plavil'nyj tigl' racional'nosti 
[Everydaylife as a melting crucible of rationality]. Retrieved from 
http://filosof.historic.ru/books/item/f00/s00/z0000927/st000.shtml 

4. Karivec', I. V. (2012). Povsjakdennist': mizh transcendentalizmom i 
dyvovyzhnistju [Everyday life: between transcendentalism and wonder: a 
monograph]. L'viv, Vydavnyctvo L'vivs'koi' politehniky. 

5. Kasavin, I. T., Shhavelev, S. P. (2004). Analiz povsednevnosti 
[Analysis of everydaylife]. Moscow, Kanon+. 

6. Leleko, V. D. Kul'tura povsednevnosti: stanovlenie uchebnogo kur-
sa [The Culture of Everyday Life: the formation of the training course]. 
Retrieved from https://cyberleninka.ru/article/n/kultura-povsednevnosti-
stanovlenie-uchebnogo-kursa  

7. Leleko, V. D. (2002). Prostranstvo povsednevnosti v evropejskoj 
kul'ture [The space of everydaylife in European culture]. Retrieved from 
https://refdb.ru/look/2937078-pall.html 

8. Moss, M. (2011). Tehniki tela [Bodytechniques]. In Moss, M. Ob-
shhestva. Obmen. Lichnost'. Trudy po social'noj antropologii [Societies. 
Exchange. Personality. Works on social anthropology]. Moscow, KDU, 304–325. 
 

Надійшла  до  редколег і ї  07 .0 9 . 21  
 

 
V. G. Napadysta, PhD, Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

CULTURE OF EVERYDAY LIFE:  
TO THE ISSUE OF STRUCTURE AND CONTENT LOGIC OF THE EDUCATIONAL DISCIPLINE. PART II 

The article discusses the logic of structure and content of the discipline "Culture of Everyday Life", due to the complexity and versatility of the 
everyday life phenomenon and interdisciplinarity of methodological optics of its research, the variety of theoretical tools, which, in turn, determines 
the ambiguity of views on the very essence of the everyday life  phenomenon and its components. The analysis of educational programs on "Cul-
ture of Everyday Life", that are placed among the elements of educational professional and scientific training programs on "Culture Studies" in 
higher education institutions in Ukraine, demonstrated the wide variability of their content and structure. In the second part of the article, the char-
acteristic features of the everyday life and its oppositional worlds, which helps to delineate the boundaries of the everyday life, as well as its struc-
tures and factual and semantic content, are analysed. In particular, the human body and body techniques in the context of everyday practices; 
house and settlement as an organized and ordered space of everyday life; meals in different modes of gastronomic practices; clothing and its so-
cio-stratification role in everyday life; emotional, regulatory and value foundations of the world of relationships in a family circle. 

The variability of the semantic content of the "culture of everyday life" concept is considered and the presence of problems in its conceptual-
ization is noted. Based on this, the very name of the discipline "Culture of Everyday Life" is problematized. Emphasis is placed on the appropriate-
ness of its replacement by "Culture Studies on Everyday Life", which would open new opportunities in the structural and thematic content of this 
discipline and would contribute to the formation of its own specifics in presenting the everyday life phenomenon, focused not on the boundless 
world of factuality or as a certain normativeness of everyday life, but on a conceptual view of its content and essence, the search for certain pat-
terns in long-term historical durations, the change of which causes profound structural changes in human community as a whole.  

Key words: the culture of everyday life, the discipline structure, the discipline content, everyday life structures, culture studies on everyday life. 
 

В. Г. Нападистая, канд. филос. наук, доц.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

КУЛЬТУРА ПОВСЕДНЕВНОСТИ:  
К ПРОБЛЕМЕ ЛОГИКИ СТРУКТУРЫ И СОДЕРЖАНИЯ УЧЕБНОЙ ДИСЦИПЛИНЫ. ЧАСТЬ ІІ 

Рассмотрена логика структурирования и содержательного наполнения учебной дисциплины "Культура повседневности", опреде-
ляемая как сложностью и многогранностью самого феномена повседневности, так и междисциплинарностью методологических 
оптик ее исследования, разнообразием используемого теоретического инструментария, что, в свою очередь, обусловливает много-
значность взглядов на саму сущность феномена повседневности и ее составляющие. Во второй части статьи предметом рас-
смотрения стали характерные признаки повседневного и его оппозиционные миры, что помогает обрисовке границ мира повседнев-
ности, а также структур повседневности и их фактологически-смысловому наполнению. В частности, тело человека и техники 
тела в контексте повседневных практик; дом и поселение как организованное и упорядоченное пространство течения повседневной 
жизни; питание в различных режимах гастрономических практик; одежда и ее социально-стратификационная роль в повседневной 
жизни; эмоциональные, нормативно-регламентирующие и ценностные основы взаимоотношений в семейном кругу. Проблематизиру-
ется само название учебной дисциплины "Культура повседневности". Акцентируется внимание на уместности ее замены на "Куль-
турологию повседневности". 

Ключевые слова: культура повседневности, структура учебной дисциплины, содержание учебной дисциплины, структуры повседневности, 
культурология повседневности.  

 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 43 ~ 

 

 

УДК 93 (930.2+930.85:008+130.2) 
О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф.  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  

invinover19@gmail.com 
 

КУЛЬТУРНА ІСТОРІЯ В КОНТЕКСТІ ІСТОРІЇ КУЛЬТУРИ 
 

Присвячено визначенню базових концептів та методологічних принципів організації гуманітарної науки, зокрема 
культурології, у діахронічній перспективі. Вивчається зрушення самого поля культурних досліджень у процесі осмис-
лення своїх історичних принципів. Зокрема, відзначається закономірність зрушення гуманітарного знання від безпо-
середнього ототожнення зі сферою "наук про дух" ("Geisteswissenschaften") до сфери дослідження принципової мно-
жинності людського способу буття, а відповідно, викриття трансцендентального статусу культури та необ-
хідності розуміння базових принципів взаємодії різноманітних культур в діахронічному вимірі. Визнання вихідної 
настанови культурного різноманіття передбачає переосмислення історичної послідовності як оціночної настанови, 
але, з іншого боку, уникнення марного заперечення принципу історизму взагалі. Отже, розуміння історії культури по-
требує вивчення культурної історії як основи історичного осмислення самого знання про культуру.  

Ключові слова: історія культури, культурна історія, контекст, культура, взаємодія культур, діахронія. 
 

Постановка проблеми. Концепція історії культури 
базується на тезі про множинність культур, оскільки 
можливість різноманіття перспектив розвитку є підста-
вою історичної динаміки взагалі. Тому вперше така 
теза "стала можливою в культурних дослідженнях 
після робот німецького просвітника Йоганна Гердера" 
[13, c. 50]. Зокрема, він один з перших сформулював у 
праці "Ідеї до філософії історії людства", що хоча 
історія культури людства і має певні ступені, але в той 
же час кожен народ має свою культуру, що пов'язана з 
образом його життя.  

Полісематичність терміна "культура" впливає на 
похідний від нього концепт "історії культури" [5]. 
Останню слід відрізняти від "культурної історії" – іншої 
субдисципліни поля культурних досліджень. Якщо 
"історія культури" являє собою дескрипцію порядку 
співвідношення культурних практик певного етапу 
історичного розвитку, де дисциплінарна рефлексія над 
принципами періодизації культурної динаміки виступає 
передумовою зазначеного опису, то "культурна 
історія" – це субдисципліна культурних досліджень, 
яка зорієнтована на вивчення методологічних підходів 
до класифікації історії культурних процесів. А тому 
культурну історію можна розглядати як теоретико-
методологічний вступ до історії культури. 

Аналіз досліджень і публікацій. Парадигмальний 
зсув в логіці культурного повороту, що принципово 
вплинув на розуміння сфери культурних досліджень, 
привів до реорганізації полів історіографії культури. У 
цьому контексті існує перелік праць класиків культурної 
історії, таких як М. Арнольд, Я. Буркгардт, Й. Гейзінга, а 
також їх критики Ф. Антал, Ф. Клінгендер, А. Хаузер, а 
також А. Варбург та Е. Гомбріх, Е. Гобсбаум. Нові па-
радигми розуміння культурної історії представлені іме-
нами П. Берка, М. де Серто, Р. Шартьє.  

Метою статті є визначити співвідношення між таки-
ми субдисциплинами поля культурних досліджень, як 
культурна історія та історія культури, а також сформу-
лювати базові поняття та парадигми розуміння зазна-
чених сфер. 

Виклад основного матеріалу дослідження. У 
цьому сенсі культурна історія має своїм джерелом не 
лише історію як науку про минулі події, але й філософ-
сько-наукові, а також теоретико-культурологічні засади 
розуміння єдності та різноманітності історичних про-
цесів, поза якими множинність фактів не може бути 
схоплена як ціле. Тому певну роль у формуванні куль-
турної історії відіграла і "філософія історії" (принцип 
історизму йенських романтиків і Г. Гегеля) як тип дис-
курсу, фокусом уваги якого є епістемологічні та мето-
дологічні настанови, що організують предметне поле 
історії (зокрема культури) як гуманітарної науки.  

У такому типі дискурсу напрацьовано розуміння то-
го, що історія самих дискурсивних практик є не просто 
відображенням чи рефлексіями над певним обсягом 
матеріалу, але й включає певні принципи організації і 
для емпіричного матеріалу, й для самого знання. При-
чому напрацьована філософією та іншими гуманітар-
ними науками методологія дозволяє виявляти таки 
принципи більш ефективно, ніж як вони працюють в 
структурах впорядкування самого емпіричного ма-
теріалу. Зокрема, через порівняння як з іншими типами 
дискурсивних практик, так і з самим структуруванням 
емпіричного матеріалу (який з необхідністю працює на 
гіперболізацію значення того феномену, що потрапляє 
у фокус дослідження).  

Принципи класифікації культурно-історичного про-
цесу та понятійного апарату історії культури самі ма-
ють трансформаційний потенціал, що сегментується в 
"різноманіття культурної історії" [5, c. 5]. Цей термін 
був запропонований британським дослідником, про-
фесором Кембриджського університету Пітером Бер-
ком (Peter Burke) – визнаним авторитетом в царині 
культурної історії, роботи якого перекладені й україн-
ської мовою [1]. На відміну від більш універсалістських 
принципів, напрацьованих в межах дискурсу філо-
софії свідомості, зокрема класичної парадигми філо-
софії історії, вихідним принципом сучасного етапу 
розвитку історії культури є визнання принципової 
множинності культур. Тому британський дослідник 
пропонує розрізняти два етапи або три парадигми в 
логіці трансформації поля культурної історії: класич-
ну культурну історію та історичну антропологію та 
нову культурну історію [6, c. 49]. 

Класична культурна історія сформувалася в 
ХІХ ст. та представлена іменами англійського теорети-
ка Метью Арнольда ("Культура й анархія") та Якоба 
Буркгардта ("Культура Італії в епоху Відродження"). 
Предметне поле такого типу досліджень було спрямо-
ване на "солодкість та світло" (М. Арнольд), що є прин-
ципово відмінними від "посередності" філістерів. Ця ме-
тафора служила легітимації європейської спадщини в 
перспективі "універсальної історії" [11, c. 4]. Надання 
статусу "досконалості", що має атрибути завершеності та 
самодостатності на противагу "неосвіченим масам", було 
покликане визначити коло високої культури, зокрема 
історію мистецтв. Сенс такого розуміння культури містив 
імпліцитну легітимацію певної ієрархії цінностей. Адже 
редукція культури до моделі високої культури приховує 
те, що є дещо статусне, чого немає в інших.  

Нащадок цієї лінії розуміння історії культури у 
ХХ столітті Йоган Гейзінга визначає зміст того, що має 
вивчати історія культури, в роботі "Завдання історії 
культури" (1926) більш формально: "фігури, мотиви, 

© Павлова О. Ю., 2021



~ 44 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

теми, символи, концепції, ідеали, стилі" [12, c. 18]. На 
відміну від мистецтвознавства такі дослідження фоку-
сували увагу не на розумінні окремого виду мистецтва, 
а на співвідношенні видів мистецтва в певну епоху, а 
також їх відповідності "духу часу" (Geistesgeschichte). 
Останній термін розглядався в гегелівському контексті і 
був покликаний виявити підстави єдності художньої 
культури в історії мистецтв (Я. Буркгардт).  

П. Берк виявляє такі стратегії критики обмеженості 
такого розуміння культурної історії як "парадокси тра-
диції" [7, c. 23]: 

1. Відсутність зв'язку з соціальним, а також з еко-
номічним і політичним контекстами. На цих засадах 
представники британської школи Фредерик Антал, 
Френсіс Клінгендер та Арнольд Хаузер запропонували 
альтернативний проєкт "соціальної історії" літератури 
та мистецтв. У результаті "соціальний поворот" в куль-
турних дослідженнях став похідною від "культурного 
повороту" [11, c. 2] в історичних науках, вважає пред-
ставник Каліфорнійського університету Джон Холл. Піс-
ля кожного зсуву у логіці розуміння культури та, відпо-
відно, культурної історії формувалися програми критики 
з метою прояснити новий контекст зв'язку культурного 
та соціального. Тому у своїй поступовості культурні та 
соціальні "повороти" віддзеркалювали один одного.  

2. Абсолютизація певного типу культурної єдності. 
Й. Гейзінга радив знаходити "якість, що об'єднувала всі 
культурні цінності" [12, c. 21]. Фундатори класичної ку-
льтурної історії абсолютизували дух часу як підставу 
єдності художньої культури. Але можливі й інші варіації. 
Наприклад – локальні концепції цивілізації. Вони вихо-
дили з критики еволюціоністської підстави єдності лі-
нійної схеми культурно-історичного процесу в цілому, 
але самі в той же час були іншою формою розуміння 
єдності духу культури. Лише просторова єдність "про-
феномену" (О. Шпеглер) певним чином заміщала єд-
ність "духу часу". Тому локальні класифікації світових 
цивілізацій є насправді різновидом абсолютизації куль-
турного консенсусу.  

Критика такого підходу виявляла необхідність 
обґрунтування не лише культурної єдності, але й куль-
турних протиріч. Така критична настанова була сфор-
мульована Ернстом Гомбріхом у його полеміці з марк-
систом Арнольдом Хаузером. Надалі зазначена лінія 
аргументації була спрямована також проти істориків 
мистецтва Я. Буркгардта та Ервіна Панофські ("Готична 
архітектура та схоластика").  

Е. Гомбріх підкреслював, що дуже важко обґрунту-
вати культурну єдність або гомогенність. Зокрема, він 
вважав, що культура Ренесансу була передусім 
орієнтаціями дуже вузького, елітарного прошарку, про 
які загальні маси населення навіть не чули [10, c. 26]. 
Тим більш не можна було проводити редукціоністські 
паралелі між культурою та її соціальними репрезентан-
тами. Наприклад, казати, що реалізм Мазаччо виражає 
інтереси флорентійської буржуазії, як стверджував 
Фредерик Антал. Крім класових відмінностей можна 
знайти регіональні варіації, відмінності між містом та 
селом, навіть між чоловічою та жіночою культурами. 

3. Абсолютизація концепту "традиції", який був запо-
зичений в християнстві, як способу передачі предметів, 
практик та цінностей від покоління до покоління. Ос-
новним критиком такої настанови виступив теоретик Абі 
Варбург, який є класиком німецької версії наук про 
культуру (Kulturwissenschaft) двадцятих років ХХ ст. 
Центральний постулат критики: те, що передається, не 
може бути одним і тим самим. Тому до концепції тра-
диції він додає тезу про "рецепцію". Варбург підкреслю-
вав, що культурна спадщина, з одного боку, обов'язково 
трансформується при передачі та відтворенні. Але, з 

іншого боку, навіть її радикальна інтерпретація ніколи 
не може загубити повністю попередній культурний до-
свід. У своїх роботах він блискуче показав, як деякі 
язичницькі боги "збереглися" в середньовічному культі 
зображень святих. Наприклад, католицькі образи ан-
гелів ґрунтувалися на традиції зображення римського 
Меркурія. А. Варбург висуває тезу про наявність вер-
бальних та візуальних "схем" або "формул", які 
зберігаються в різноманітних варіаціях. Але, з іншого 
боку, "відхилення від традиції" є необхідним елементом 
її збереження. Ця ідея пошуку спільних тем стала дуже 
продуктивною настановою культурної історії. 

Ще більш вибухової критики концепт "традиція" за-
знав з боку німецького дослідника Еріка Гобсбаума. Він 
на засадах аналізу європейської культури доводив, що 
традиції, які європейське людство вважає дуже давні-
ми, виникли між 1870-ми та 1914 роками як результат 
реорганізації національних держав. Він релятивізував 
межу між "вигаданими" та "справжніми" традиціями 
("invented" and "genuine" traditions) [3, c. 14], оскільки 
адаптація також розглядалася ним як елемент збере-
ження самої культурної спадщини.  

4. Ототожнення історії культури з високою культу-
рою. Підвищена увага дослідників до різновидів культу-
ри з часів німецького романтизму по-новому ак-
туалізується в середині ХХ ст. Ця стратегія критики по-
в'язана з розрізненням варіацій "народної", "масової" та 
"популярної" культури. Якщо концепти "масової культу-
ри" та "культурної індустрії" були епіцентром критики 
Франкфуртської школи (Т. Адорно, М. Горкгаймер), на 
тлі яких навіть елітарна культура були взірцем свободи, 
то зсув інтересу культурних досліджень бірмінгемської 
школи Cultural studies, зокрема в позиціях Едварда 
Томпсона (Edward Palmer Thompson), Раймонда Віль-
ямса і Річарда Хоггарта, формується через концепт 
"популярної культури". Останні власне сформували 
нову проблематику поля дослідження від літературних 
текстів до текстів популярної культури та "аудиторії" як 
одиниці її аналізу, а потім і образу життя окремих 
маргінальних субкультур (молоді, робітників, дітей 
робітників). Саме в цьому контексті здійснюється пере-
хід в логіці культурних досліджень від "колективних 
уявлень" певного класу до "практик". 

5. Історія культури має бути написана не лише для 
європейських еліт, але й про них. "Деканонізація" євро-
пейської культури, зокрема літератури, була розпочата 
в США. Стівен Грінблатт (Stephen Greenblatt) в збірці 
"Форми влади та влада форм" (The Forms of Power and 
the Power of Forms) висуває тезу нового історицизму. 
Він звертається до розробок Кліффорда Гірца, зокрема 
до його настанови "товстого опису" ("thick description" 
from Gilbert Ryle), який на засадах "нової етнографії" 
використовує інструментарій семіотичного підходу при 
описі дрібних деталей повсякдення. Також додатковою 
підпорою конструкції нового історицизму [4, c. 6]  
С. Грінблатта є теза М. Фуко про "знання, що вписано в 
структуру інститутів", що особливо яскраво проявляєть-
ся, коли "стала ідеологія стикається з незвичними обста-
винами". Викриття інститутів та дискурсивних практик 
Модерну як способу здійснення влади стає актуальним 
завданням культурних досліджень. У подальшому північ-
ноамериканська критика європейського канону виросла в 
більш широкий контекст мультикультуралізму.  

Незважаючи на довгий перелік обмежень підходу 
класичної культурної історії, слід зазначити, що сама 
вона стала альтернативним науковим проєктом щодо 
домінант історичного письма, що панувало до ХІХ ст. Її 
предметом стала варіація "іншої історії" [13, c. 53], тоб-
то те, що не стосувалося історичних тем – війни, 
політики та діячів, що їх втілювали.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 45 ~ 

 

 

Водночас в середині ХХ століття виникає не лише 
критика, але й декілька альтернативних методологічних 
підходів до культурної історії, які отримали назву "нової 
культурної історії", серед яких особливе місто зайняв 
антропологічний підхід. 

"Історична антропологія" та "нова культурна 
історія". Предметна обмеженість класичної культурної 
історії та заангажованість її марксистської критики при-
вели до пошуку нових підходів у розумінні методо-
логічних засад цієї дисципліни. Однією з настанов, що 
отримала широке визнання в культурних дослідженнях, 
стала орієнтація на "антропологічну різноманітність" 
історії. Розуміння культури поза її редукцією до "високої 
культури", що здійснили культурна та соціальна антро-
пологія, стало вихідною точкою цієї дослідницької стра-
тегії. Відповідно, не лише тексти і твори мистецтва, але й 
інші культурні продукти стають предметом дослідження. 

Зокрема, настанова "уважного читання" "нелітера-
турних текстів" була відпрацьована в межах антропо-
логічного підходу. Під "текстами" тут розумілись власне 
не текстові форми від артефактів до ритуалів, увагу на 
які вперше були звернуто науковцями в дисциплінар-
ному полі антропології. Семіотичний інструментарій 
було застосовано до їх дослідження такими вченими, як 
Ролан Барт, Кліффорд Гірц, Клод Леві-Стросс, Роман 
Якобсон. В поле їхньої уваги потрапляють спортивні 
змагання, видовища, їжа, одяг. Пошук глибинних "сми-
слових структур" даних практик став внеском семіотики 
в поле історії культури.  

Наступна настанова, яка була привнесена антро-
пологами, – це ставлення до власного минулого як до 
чужої культури. Ця настанова "о-сторонення" була 
запозичена французькими структуралістами у школи 
російського формалізму, зокрема у В. Шкловського. 
Вона передбачала виведення досліджуваного фено-
мену за рамки звичного контексту та сприйняття. Така 
настанова наукового абстрагування була природною 
для вивчення екзотичних для Європи архаїчних куль-
тур, але застосування цієї стратегії для дослідження 
власної культури потребувало додаткового рефлек-
сивного зусилля.  

У цілому настанова формалізації (технічних прийо-
мів вивчення, а не лише морального змісту) у вивченні 
культурних продуктів (і в першу чергу літературних 
текстів) стала можливою завдяки індустріалізації куль-
тури, зокрема масовому випуску такої продукції. Надалі 
такі техніки вивчення змістилися з минулого на су-
часність та особливо на її повсякденний вимір. "Поети-
ка повсякденної поведінки" (Ю. Лотман) стала необ-
хідною складовою культурних досліджень в цілому та 
культурної історії зокрема.  

Британська школа соціальної антропології зафіксу-
вала актуальність такого підходу в опозиції "емічного" 
та "етичного" (терміни Кеннетта Пайка), що відрізняла 
мову аборигенів від "етосу" дослідника. Переведення 
в освітню площу антропологічних завдань досліджен-
ня здійснив Едвард Еванс-Притчард, який вважав, що 
вивчення концепцій культури слід доводити до кон-
цепції культури студента. Отже, історія культури по-
стає як фаховий переклад з мови минулого на мову 
сьогодення, з мови сучасників на мову читачів та ре-
ципієнтів. Сенс пояснюється не через "наближення", а 
через методичне виявлення "інакшості", не через 
відношення "Я–Ти", а через встановлення дистанції, 
але в той же час розуміння вихідної "людськості" будь-
якого культурного феномену.  

Зсув у антропологічній історії щодо класичної куль-
турної історії і навіть певних елементів її марксистської 
критики полягав у наступному: 

1. Заперечення різниці між "культурними народа-
ми" та народами без культури.  

2. Поняття "культура" значно розширилося. Відте-
пер у його зміст включалися не лише ідеї, цінності та 
ментальні звички, але й "артефакти, технічні процеси, 
товари" (Б. Маліновський), не лише дискурс, але й 
практика, не лише письмо, але й усна мова, не лише 
висока культура, але й повсякденна.  

3. Додаток до "традиції" концепту "відтворення" 
(Луї Альтюссер i Пьєр Бурдьє). Замість автоматизму 
традиції, яка не потребує додаткових зусиль для відт-
ворення, прийшло розуміння, що ніщо не може бути 
здійснено лише за інерцією, але для збереження пот-
ребує витрати енергії та навіть іноді нових прийомів, 
але ніколи не може бути просто скопійовано, механічно 
відтворено. Французький дослідник Мішель де Серто, 
продовжуючи цю стратегію, висуває тезу про "творчу 
адаптацію традиції", стверджуючи, що "основною хара-
ктеристикою культурної передачі є те, що все, що пе-
редається, змінюється" [8, c. 77]. Він посилається на 
авторитет отців церкви, які говорили, що до язичництва 
слід ставитися як ізраїльтяни до скарбів єгиптян – вони 
грабували, тобто "привласнювали" їх.  

Певним чином така позиція є критикою семіотики, 
оскільки виходить з відсутності фіксованих сенсів, а 
також зміщення дослідницької уваги від того, хто надає, 
до того, хто сприймає.  

Останній пункт виходить з критики абсолютизації 
марксистського та взагалі соціологічного протистав-
лення культури та суспільства, з домінанти соціально-
го над культурним. Антропологічно орієнтовані до-
слідження вивчали шляхи цілісного впливу культури 
(матеріальної та духовної) на рух історії. Після обґрун-
тування французьким дослідником Ф. Броделем "ма-
теріальної цивілізації" як "фундаменту реальності" [2, 
c. 41] в історію культури входить розрізнення дов-
гострокових та короткострокових процесів. Саме фун-
дамент історії становлять довгострокові процеси, що 
розгортаються не в площині високої культури, а у 
мікропроцесах повсякденності, так само як у взаємодії 
зі світом природи (наприклад у впливах морських 
течій), в яких антропологічні процеси важко відокрем-
ити від екологічних та технологічних.  

Дослідницький інтерес до того, що раніше вважало-
ся "соціальними фактами" (клас, нація, стать), в зазна-
ченому методологічному зсуві став означати вивчення 
процесу їх "конструювання", "вигадування". До критики 
сталої реальності долучився також французький постс-
труктураліст М. Фуко. Саме завдяки феноменологічній 
та герменевтичній критиці структуралізму Луї Альтю-
ссером буде поставлена під сумнів не лише ідея "всес-
вітньої історії у загальногромадянському плані" (І. Кант), 
а взагалі ідея послідовної тривалості. Цей методологіч-
ний зсув дослідник Р. Голл називає "повним культурним 
поворотом" [11, c. 2] (на відміну від інтересу до про-
блематики, який зростав власне в історичних науках), 
оскільки він взагалі підривав паритет між "культурною" 
та "соціальною" історією, що існував в дискусіях брита-
нської традиції культурно-історичних досліджень.  

Під тиском ідеї історії уяви виникають роботи 
представників школи "Анналів" – "Народження чис-
тилища" Жака Ле Гоффа та "Три ордени" Жоржа Дю-
бі. Завдяки горнилу антропологічних підходів ці кон-
цепти вийшли на проблематику тілесності та просто-
ру на засадах мікроісторії. Особливого статусу тут 
набули візуальні джерела, а з іншого боку, візуальні 
практики отримали історичний вимір. 

Проте будь-який підхід потребує розуміння власних 
меж, тому гіперболізація значення уявного для історії 
культури так само небезпечна, як і його недооцінюван-
ня. Пошуком балансу у процесі взаємодії, зустрічі та 
взаємовпливу культур стала методологічна настанова, 
яку Роже Шартьє назвав "новим історіографічним пово-



~ 46 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ротом" [9, c. 14], а П. Берк – "новою культурною паради-
гмою". Останні концепції продовжують зсув історичної 
антропології у логіці критики виключно трансцендента-
льного статусу культури, але виходять не з оптики текс-
ту, а з логіки культурної практики як одиниці аналізу. 
Дану настанову П. Берк пов'язує з такими іменами, як 
М. Бахтін, Н. Еліас, М. Фуко, П. Бурдьє. Проте спросту-
вання однозначності розуміння ієрархії культурних 
практик, що ґрунтується на проблемі "зустрічей куль-
тур", пропонує цілий перелік їх модальностей [6, c. 208]: 

• асиміляція (Маршалл Салінс) – розчинення одні-
єї культури в порядку іншої;  

• акультурація (Мелвілл Херсковіц) – культура-
реципієнт перебирає та наслідує культурним елемен-
там культури-донора, запозичуючи переважно елемен-
ти, які були відсутні в культурі реципієнта;  

• транскультурація (Фернандо Ортіс) – обидві ку-
льтури у процесі зіткнення запозичують одна в одної 
елементи, яких не вистачає в кожній; 

• дифузія (Франц Боас) – запозичення та змішання 
елементів різних культур лише певною мірою, з можли-
вістю прослідити, звідки походить кожен елемент; 

• гібридизація (Фрейре Пауло) – нові елементи ку-
льтури, що є результатом виникнення вихідних культур, 
але з можливістю появи неправильних ("ублюдкових") 
форм. Біологічна за походженням метафора; 

• креолізація (шведський лінгвіст Ульф Ганнерс 
(Ulf Hannerz)) – змішання мов пропонує більш складну 
модель "зустрічі культур", де взаємодія "кухонної лати-
ни" та "ламаної англійської" поступово ускладнюється 
та породжує власні правила, граматику та синтаксис.  

• гетероглосія (Михайло Бахтін) – зберігається 
можливість переключатися з однієї культури на іншу. 

Висновки. В цілому дисципліна "історія культури" 
або навіть "історії культур" є похідною від концепту ку-
льтури в цілому у двох вимірах: 

• Визначення обсягу та змісту терміна "культура". 
А також визнання її вихідної негомогенності, а отже, 
необхідність рефлексії над базовими принципами її 
класифікації; 

• Вихідна настанова множинності культур (cultural 
diversity) передбачає можливість визначення не лише 
синхронічної, але й діахронічної перспективи. 

Таким чином, культурна історія – це теоретичне по-
ле культурних досліджень, яке фіксує, осмислює та 
формулює предметне поле та методологічні настанови 
розуміння історичної динаміки культури у її кореляції зі 
змістом базових концептів. А отже, предметне поле 
культурної історії імпліцитно передбачає контекст 
історії культури, а історія культури – необхідність ре-
флексії над порядком організації своїх теоретичних та 
емпіричних настанов. Три етапи розвитку культурної 
історії, запропоновані П. Берком, визначають зсуви у 

методології та пропонують принципи переосмислення 
історичного розмаїття культур.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Берк П. Нові підходи до історіописання; Пер. з англ. Т. Цимбал 
/ П. Берк. – К.: Ніка-Центр, 2010. – 368 с. 

2. Бродель Ф. Материальная цивилизация, экономика и капита-
лизм XV–XVIII вв. Том 1. Структуры повседневности: возможное и 
невозможное; Пер. с фр. Л. Кубеля. – М.: Прогресс, 1986. – 622 с. 

3. Гобсбаум Е. Вступ: винайдення традиції / Е. Гобсбаум // 
Е. Гобсбаум. Винайдення традиції; Пер. з англ. М. Климчук. – К.: Ніка-
Центр, 2005. – C. 12–29. 

4. American New Historicism and Ethnography: Stephen Greenblatt 
and Clifford Geertz // A dictionary of cultural and critical theory. – John Wiley 
& Sons Ltd, 2010. – P. 5–7. 

5. Burke, P. From cultural history to histories of cultures [Electronic 
resource] / P. Burke. Retrieved from: http://www.culturahistorica.es/peter_ 
burke/from_cultural_history_to_histories_of_cultures.pdf 

6. Burke, P. Varieties of Cultural History / P. Burke. – Ithaca: Cornell 
University Press, 1997. – 247 p.  

7. Burke, P. What is Cultural History? / P. Burke. – Cambridge: Polity, 
2008. – 152 p.  

8. Certeau de, M. The Practice of Everyday Life / M. Certeau de. – 
Berkeley: University of California Press, 1984. – 229 p.  

9. Chartier, R. Cultural History. Between Practices and 
Representations / R. Chartier // Penn History Review. – 2009. – Volume 16. 
Issue 2. – P. 9–16. 

10. Gombrich, E. In Search of Cultural History / E. Gombrich // Ideals 
and Idols. – Oxford: Phaidon, 1974. – P. 24–59. 

11. Hall, J. Cultural History is Dead (Long Live the Hydra) / J. Hall // 
Handbook of Historical Sociology. – Berkeley: University of California Press, 
2003. – P. 1–34.  

12. Huizinga, J. The Task of Cultural History / J. Huizinga // Huizinga, 
J. Men and Ideas New York: Meridian Books, 1959. – P. 17–76. 

13. Morton, М. Cultural history / М. Morton // The Routledge 
Companion to Music and Visual Culture; ed. Tim Shephard and Anne 
Leonard. – New York, London: Routledge, 2013. – P. 50–58. 

 
REFERENCES 

1. Burke, P. (2010). New perspectives on Historical Writing. Kyiv, 
Nіka-Centr (In Ukrainian). 

2. Braudel, F. (1986). Civilization and Capitalism, 15th–18th Century. 
Vol. I. The Structure of Everyday Life. Moscow, Progress (In Russian). 

3. Hobsbawm, Е. (2005). Introduction: The Invitation of Tradition. In 
The Invitation of Traditio. Kyiv, Nіka-Centr, 12–29. (In Ukrainian).  

4. American New Historicism and Ethnography: Stephen Greenblatt 
and Clifford Geertz (2010). In A dictionary of cultural and critical theory. 
John Wiley & Sons Ltd. 

5. Burke, P. (2020). From cultural history to histories of cultures. 
Retrieved from http://culturahistorica.org/wp-content/uploads/2020/02/burke-
cultural-history.pdf 

6. Burke, P. (1997). Varieties of Cultural History. Ithaca, Cornell 
University Press. 

7. Burke, P. (2008). What is Cultural History? Cambridge, Polity. 
8. Certeau de, M. (1984). The Practice of Everyday Life. Berkeley, 

University of California Press.  
9. Chartier, R. (1988). Cultural History. Between Practices and 

Representations. Penn History Review. 16, 2, 9–16. 
10. Gombrich, E. (1974). In Search of Cultural History. In Gombrich, E. 

Ideals and Idols. Oxford, Phaidon, 24–59. 
11. Hall, J. (2003). Cultural History is Dead (Long Live the Hydra). In 

Handbook of Historical Sociology. Berkeley, University of California Press, 1–34. 
12. Huizinga, J. (1959). The Task of Cultural History. In Huizinga J. 

Men and Ideas. New York, Meridian Books, 17–76. 
13. Morton, М. (2013). Cultural history // The Routledge Companion to 

Music and Visual Culture. New York, London, Routledge, 50–58.  
 

Надійшла  до  редколег і ї  18 .0 9 . 21  
 

O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

CULTURAL HISTORY IN THE CONTEXT OF HISTORY OF CULTURE 
The article is devoted to the definition of basic concepts and methodological principles of the organization of the humanities, in particular cul-

ture studies in a diachronic perspective. The shift of the field of cultural research in the process of understanding its historical principles is studied. 
In particular, there is a pattern of shifting humanities knowledge from direct identification with the field of "human sciences" ("Geisteswissenschaf-
ten") to the study of the fundamental multiplicity of human way of life, and, accordingly, exposing the transcendental status of culture and the need 
to understand the basic principles of interaction of different cultures in the diachronic dimension. Recognition of the original guideline of cultural 
diversity presupposes a rethinking of the historical sequence as an evaluative guideline, but, on the other hand, the avoidance of a futile denial of 
the principle of historicism in general. Thus, understanding the history of culture requires the study of cultural history as the basis of historical 
understanding of the very knowledge of culture. 

In general, the discipline – the history of culture or even "history of cultures" is derived from the concept of culture as a whole in two dimen-
sions: defining the scope and content of the term "culture". As well as the recognition of its original non-homogeneity, and hence the need for re-
flection on the basic principles of its classification; the initial guideline for cultural diversity provides for the possibility of defining not only a syn-
chronous but also a diachronic perspective; 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 47 ~ 

 

 

Thus, cultural history is a theoretical field of cultural research, which captures, comprehends and formulates the subject field and methodolog-
ical guidelines for understanding the historical dynamics of culture in its correlation with the content of basic concepts. Thus, the subject field of 
cultural history implicitly provides the context of the history of culture, and the history of culture – the need to reflect on the order of organization of 
their theoretical and empirical guidelines. 

Key words: history of culture, cultural history, context, culture, interaction of cultures, diachrony.  
 

E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

КУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ В КОНТЕКСТЕ ИСТОРИИ КУЛЬТУРЫ 

Посвящено определению базовых концептов и методологических принципов организации гуманитарной науки, в частности, 
культурологии, в диахронической перспективе. Изучаются сдвиги самого поля культурных исследований в процессе осмысления 
своих исторических принципов. В частности, отмечается закономерность сдвига гуманитарного знания от непосредственного 
отождествления со сферой "наук о духе" ("Geisteswissenschaften") в область исследования принципиальной множественности чело-
веческого способа бытия, а соответственно, разоблачения трансцендентального статуса культуры и необходимости понимания 
базовых принципов взаимодействия различных культур в диахроническом измерении. Признание исходной установки культурного 
многообразия предполагает переосмысление исторической последовательности как оценочной установки, но, с другой стороны, 
следует избегать необоснованного отрицания принципа историзма вообще. Итак, понимание истории культуры требует изучения 
культурной истории как основы исторического осмысления самого знания о культуре. 

Ключевые слова: история культуры, культурная история, контекст, культура, взаимодействие культур, диахрония. 
 

 
 

УДК 316.7:304.2 
Г. П. Подолян, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

G.Podolyan473@gmail.com 
 

О. Д. Рихліцька, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
O.rykhlytska@ukr.net 

 
"ПРАВО НА МІСТО" (А. ЛЕФЕВР, Д. ГАРВІ): ІСТОРІЯ І СЬОГОДЕННЯ 

 
Присвячено аналізу одного з важливих, але занедбаних зараз прав сучасних містян по всьому світу – права на місто. 

Розглядаються сучасні авторам характерні економічні, соціальні, географічні, моральні й ін. проблеми міського буття 
на основі критики складних процесів наростання капіталістичного господарювання із паралельними урбанізацією й гло-
балізацією. Обстоюється ідея пошуку балансу між суперечливими за своєю природою соціотворчими й приватновлас-
ницькими інтересами міської діяльності. Вказується значущість активної розбудови міського простору, що пов'язаний 
із матеріальними, історичними, культурними особливостями соціального життя. Визначаються можливі засоби вибо-
рювання й повернення права на місто через активну громадську діяльність, формування системних координованих 
протестних рухів у світі, створення науки про місто із застосуванням можливостей наукового аналізу міських проблем, 
підходів щодо міського планування, використання сучасних досягнень техніки, знань і мистецтва. 

Ключові слова: "право на місто", урбанізація, індустріалізація, капіталістичний розвиток, сегрегація, соціальні відносини, соці-
отворча природа міста, культура міст. 

 
Постановка проблеми. Важливим аспектом сучас-

них урбаністичних проблем є розвиток протестних місь-
ких рухів, що особливо активізувалися після економіч-
ної кризи 2008 р. Девід Гарві – один із відомих урбаніс-
тів, що нині досліджує цю тематику. Нещодавно в укра-
їнському перекладі побачила світ його робота "Бунтівні 
міста. Від права на місто до міської революції". Необ-
хідність його відстоювання пов'язана із потребою фор-
мування певної цілеспрямованої системи дій з боку 
самих містян, що намагаються протистояти тиску про-
цесів урбанізації, що все більш змінюють і трансфор-
мують міста по всьому світу у відповідності із логікою 
капіталістичного розвитку.  

Сучасний розвиток діяльності громадських рухів, які 
різним чином намагаються впливати на діяльність дер-
жавних органів (як загальнонаціональних, так і локаль-
них масштабів), зростає і в Україні. Серед цих процесів 
особливо помітні місцеві об'єднання, що зорієнтовані на 
вирішення сучасних міських проблем. Тому це актуаль-
на тематика як на глобальному, так і на різних локаль-
них рівнях, яка важлива як з точки зору розробки її тео-
ретичних аспектів, так і практичного застосування. 

Аналіз досліджень і публікацій. Серед великого 
масиву літератури з урбаністики увага зосереджується 
на критиці К. Марксом, Ф. Енгельсом капіталізму, що 
побіжно торкається й міських проблем. Вираз "право на 
місто" вперше з'являється в однойменній роботі 

А. Лефевра. Прагнучи підкреслити наступність ідей, 
Д. Мітчелл називає своє дослідження 2003 р. "Право на 
місто: соціальна справедливість і боротьба за суспіль-
ний простір"1. Переклад же лефеврового твору англій-
ською в 2006 році спричинив поновлення зацікавленості 
тематикою й високу оцінку творчості французького со-
ціолога. У 2012 р. Д. Гарві публікує вже згадану роботу, 
так само зазначаючи важливість заявленої Лефевром 
теми. Тому дане дослідження зосереджується на аналі-
зі праць А. Лефевра і Д. Гарві. 

Мета статті. Ця публікація має на меті проаналізу-
вати основні чинники, що стимулювали накопичення й 
загострення міських проблем як основи зростання нев-
доволення значної частини незахищених та незамож-
них містян, занедбання прав і, відповідно, виникнення 
протестних виступів і вимог, що сягають у своєму роз-
витку появи сучасних системних і організованих рухів 
по всьому світу щодо відстоювання та намагань повер-
нути "право на місто" у відповідних історичних умовах, 
представлених у працях А. Лефевра і Д. Гарві. 

Виклад основного матеріалу дослідження. У су-
часному світі, зауважує Гарві, "ідеали прав людини по-
сіли головне місце і в політичному, і в етичному сенсах" 
[1, с. 34]. Право на місто є одним із найцінніших, оскіль-

                                                                  
1Mitchell, D. The Right to the City: Social Justice and the Fight 

for Public Space. ‒ New York: Guilford Press, 2003. 
© Подолян Г. П., Рихліцька О. Д., 2021



~ 48 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ки дає можливість творити й перетворювати міста у 
відповідності з потребами їх жителів. Проте воно є й 
одним із найбільш знехтуваних прав людини. 

Ця сфера досліджень має й свою історію, що сягає 
ХІХ ст. і пов'язана із наростанням протестних робітни-
чих рухів та марксистською критикою основ капіталісти-
чної системи господарювання. 1967 року французький 
урбаніст Анрі Лефевр видав роботу "Право на місто", 
присвячену 100-літтю виходу марксового "Капіталу", у 
якій означив необхідність виборювати сучасним йому 
містянам "право на місто" і показав негативні результа-
ти його відсутності та їх вплив на стан міських проблем. 
Дослідник не тільки відтворює тези К. Маркса, але й 
критикує класика і його послідовників. Зокрема, він 
вважає, що Маркс, розглядаючи процеси індустріаліза-
ції, формування й функціонування капіталістичного сус-
пільства, "приділив недостатньо уваги міському питан-
ню" [6, p. 78]. Енгельс лише позначив житлову пробле-
му робітничого класу [4], проте міські проблеми значно 
ширші, ніж просто житлові, зауважує дослідник. 

У згаданій книзі Д. Гарві вивчає один з видів колек-
тивного права – право на місто – у контексті відновлен-
ня зацікавлення ідеями Анрі Лефевра. Американський 
соціальний географ, звичайно ж, розширює контекст 
аналізу, наповнюючи його власним баченням міських 
проблем, наприклад соціальної географії, і сучасними 
реаліями функціонування великих міст. 

Проте позиції обох авторів достатньо суголосні сто-
совно розуміння важливості активної діяльності щодо 
вирішення міських проблем, в яких вони виділяють цілу 
низку чинників: економічних, політичних, географічних, 
демографічних, соціальних, моральних.  

Обидва дослідники однаково критично ставляться 
до тенденцій зростання капіталізму, що значною мірою 
визначають розвиток міст починаючи з ХVІІІ ст. і доте-
пер. Наприклад, Д. Гарві, аналізуючи життя у сучасних 
"розділених, фрагментованих і конфліктогенних містах" 
[1, c. 50], вказує на причину такого стану – неолібера-
льний поворот останніх десятиліть відновив класове 
панування багатих еліт. "Наслідки цієї наростаючої по-
ляризації суспільства за рівнем розподілу матеріальних 
благ і влади виразно закарбувалися в просторових фо-
рмах міст, котрі дедалі частіше складаються з укріпле-
них ділянок, закритих житлових комплексів та привати-
зованих громадських місць, взятих під постійний на-
гляд. Неоліберальний захист права приватної власності 
та цінностей заможних стає панівною формою політики 
навіть для дрібного середнього класу" [1, с. 51]. І за 
таких умов посилюються утиски з боку держави щодо 
примусового відчуження власності через відселення 
мешканців недорогих будинків і подальшого викорис-
тання землі для вигідніших цілей, таких як будівництво 
кондомініумів та магазинів-складів.  

Подібно до цього А. Лефевр зауважує, що інтенси-
вний період паралельних процесів урбанізації й індус-
тріалізації підриває основи традиційного міста і сприяє 
формуванню тих проблем, з якими стикаються міста 
всередині ХХ ст.: соціальної нерівності, сегрегації, 
зубожіння повсякденного життя. Ці соціальні явища – 
результат капіталістичної логіки розвитку міст, коли 
потребами жителів жертвують задля інтересів власни-
ків підприємств. 

Д. Гарві акцентує увагу на внутрішньому зв'язку між 
розвитком капіталізму та урбанізацією. Ще з моменту 
свого зародження міста постали як наслідок географіч-
ної та соціальної концентрації додаткового продукту. 
Особливого прояву це набуває у системі капіталістич-
ного господарювання для того, щоб постійно виробляти 
"додатковий продукт, якого вимагає урбанізація. І на-
впаки. Капіталізм потребує урбанізації для поглинання 

додаткового продукту, який він постійно виробляє. От-
же, недивно, що логістичні криві зростання капіталісти-
чного виробництва за певний проміжок часу в цілому 
збігаються з логістичними кривими урбанізації населен-
ня світу" [1, с. 35–36]. Дослідник вивчає багатогранні 
процеси бурхливого розвитку капіталізму, стимульовані 
новим будівництвом, субурбанізацією, фінансовими 
кризами, фінансиалізацією будівництва й житла, ростом 
ринків нерухомості, глобалізацією урбанізації.  

Радикальне розширення процесу урбанізації спри-
чинило небачену раніше трансформацію стилю життя. 
"У світі, де споживацтво, туризм, індустрія культури та 
знань, а також постійне утвердження економіки спекта-
клю стали основними складовими міської політичної 
економії навіть у Китаї та Індії, якість міського життя, як і 
саме місто, перетворилася на товар для заможних. За-
вдяки постмодерністській тенденції заохочення до 
утворення ринкових ніш – як для споживацьких звичок, 
так і для культурних форм – сучасний міський досвід 
оточено аурою свободи вибору за умови, що ви маєте 
гроші й можете захистити себе від приватизації, котра 
перерозподіляє матеріальні блага через наростання 
криміногенної ситуації та через масово поширені грабі-
жницькі практики шахраювання" [1, с. 49–50]. Незважа-
ючи на вражаючі за всю людську історію соціальні дося-
гнення, спрямовані на задоволення наших потреб, 
скрізь на фоні цих успіхів наростають ізоляція індивідів, 
тривожність і неврози.  

Подібні ідеї можна зустріти і в інших дослідників, що 
аналізують урбаністичні проблеми, проте і в 
А. Лефевра, і в Д. Гарві критика ґрунтується на звер-
ненні до традиції, заснованої ще у ХІХ столітті маркси-
стським аналізом соціальних умов праці й життя робіт-
ничого класу, в якому побіжно зустрічається й міське 
питання. Як зазначає Д. Гарві, проблематика енгельсів-
ського тексту 1872 року цілком актуальна й для сучас-
них процесів урбанізації в Азії (Делі, Сеул, Мумбаї), і 
для теперішньої джентрифікації1 в Гарлемі чи Брукліні, 
наводячи цитату Енгельса: "Зростання сучасних вели-
ких міст веде до штучного, зазвичай колосального за-
вищення вартості земельних ділянок у деяких районах, 
надто ж у центрі міста; зведені на цих ділянках споруди, 
замість підвищувати цю вартість, навпаки, знижують її, 
оскільки вже не відповідають зміні умов; їх зносять і 
замінюють на інші. Насамперед така доля спіткає роз-
міщені в центрі робітничі житла, орендна платня від 
яких, навіть за умови найбільшої скупченості, ніколи 
не зможе чи принаймні вкрай повільно може переви-
щити певний максимум. Їх зносять, а на їхньому місці 
будують магазини, склади, громадські будівлі" [4, 
с. 249–251]. Така історична ретроспектива й апеляція 
до марксистської традиції тільки підсилює аргумента-
цію обох авторів, що описують різні за часом, але по-
дібні за змістом міські проблеми. 

Д. Гарві вважає, що місто ніколи не було "гармоній-
ним місцем" [5, с. 84]. Для нього завжди характерні без-
лад, конфлікти і насилля. Проте, на його думку, ситуа-
ція особливо загострилася в умовах глобалізації. Гарві 
проводить паралель між давніми й сучасними містами 
щодо впливу ідеології й символіки. У давньому місті 
організація простору була символічним відтворенням 
космічного порядку, тобто мала ідеологічну мету. У су-
часному місті ми спостерігаємо щось подібне – простір 
відображає "ідеологію правлячих груп" у суспільстві. 
Простір є складним символічним конструктом, який 
впливає на спрямування й цінності повсякденного жит-

                                                                  
1Джентрифікація (англ. gentrification) – реконструкція й 

оновлення будівель в раніше непривабливих частинах міста та 
асоційований з ними переїзд до району багатших мешканців. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 49 ~ 

 

 

тя і смисл міської культури. Знаки й символи, які нас 
оточують у міському середовищі, володіють потужним 
впливом (наприклад на молодь). 

Глобальні міста – центри не тільки економічної ак-
тивності, але й нерівності. У них найяскравіше проявля-
ється соціальна поляризація, величезна прірва між фі-
нансовими елітами і низькооплачуваними співробітни-
ками у сфері послуг, які живуть не набагато краще, ніж 
маргінали чи безробітні. 

Конфліктна природа міст, про яку говорять обидва 
дослідники, стає сприятливим середовищем для пос-
тійного зростання криз, насамперед в економічному 
житті. Іманентність криз є наслідком постійного нако-
пичення капіталу через експлуатацію не лише людей, 
а й природних ресурсів та простору. Міста ж стають 
місцем розгортання цих криз, адже саме в містах осі-
дає накопичений капітал. Кожна наступна криза приз-
водить до витіснення, сегрегації та накопичення бор-
гів, збільшує нерівності. І такі тенденції є глобальними 
попри те, що у кожному регіоні вони мають свої лока-
льні соціальні й просторові вияви. 

Обидва дослідники, крім уваги до економічних чин-
ників, наголошують на важливості соціального простору 
міста. У "Виробництві простору" Анрі Лефевр, аналізу-
ючи соціотворчу природу міста, акцентує увагу на тому, 
що місто є результатом творення (oeuvre), виробництва 
і відтворення соціальних відносин. Будь-яке місто має 
свою історію й одночасно саме є частиною історії, оскі-
льки створюється й вдосконалюється своїми жителями 
у певному історичному і подієвому контексті. Це особ-
ливий простір потреб та інтересів, що знаходить відо-
браження в наступних формах діалогу: історико-
культурному, художньо-символічному та соціальному. 

У будь-якому місті можна виокремити дві складові: 
матеріальну реальність (ville), зокрема й архітектурну, і 
соціальну (urban), створену в умовах міста, що включає 
відносини між жителями, "конструйовану й реконстру-
йовану за допомогою їх дій і думок" [6, p. 46], зауважує 
А. Лефевр. "Прочитати" місто, зрозуміти його можна, 
лише знаючи ту мову, систему символів, на основі якої 
воно створювалося: "Місто може бути прочитане, тому 
що воно пише, тому що воно написане" [6, p. 46]. Захід-
не середньовічне місто було результатом творення 
торговців і банкірів, які, створивши місто, ним і керува-
ли. А. Лефевр вважає, що італійські, фламандські, анг-
лійські і французькі торговці, розглядаючи місто як про-
дукт власного виробництва, любили його і прикрашали 
творами мистецтва. Проте бажання прикрасити місто 
співіснувало з бажанням отримати прибуток, внаслідок 
чого вони керувалися "цинічною владою золота" [6, 
p. 45]. Подібна модель міста, започаткована декілька 
століть назад, на думку французького соціолога, збере-
глася до цих пір. Місто існує як сукупність нематеріаль-
них (знання, культура і т. п.) і матеріальних об'єктів, 
створених людьми. Відповідно, історія пишеться як кни-
га, в ній знаходять своє відображення ідеології, цінності 
тих людей, які брали участь у її створенні, тобто вироб-
ництві. Кожен тип суспільства і спосіб виробництва пе-
редбачають формування особливого типу міста, "виро-
бляють особливий тип простору" [2, p. 119]. Таким чи-
ном, місто в концепції французького соціолога постає як 
результат творення простору для соціального життя. 

З одного боку, місто виникає і розвивається завдяки 
спільному, яке ми творимо у просторі й через яке ство-
рюємо простір. Проте капіталістична ідеологія орієнто-
вана на приватну власність на місто, на простір та жит-
ло, на підприємства й університети, лікарні, транспорт, 
на уніфікацію буденності до "правильної", однозначної, 

нерізноманітної. Ці дві суперечності вказують на конф-
лікт права на місто.  

Чому ж право на місто є таким важливим? Бо воно 
не може бути індивідуальним. Воно може здійснюва-
тися лише колективно. Місто є соціальним та фізич-
ним простором, у якому переплітаються конфлікти за 
соціально-економічні та символічні блага – виборю-
ється право на гідну працю чи то гендерну рівність. 
Тому боротьба за право на місто пов'язана з усім ком-
плексом інших прав.  

Анрі Лефевр переконує, що соціальні проблеми міст 
значно посилились і наблизили критичну точку в процесі 
урбанізації, настільки значиму, що порівнює її прохо-
дження з "доланням звукового бар'єру" [6, p. 70]. На по-
чатках цивілізаційного розвитку сільська місцевість була 
системотворчою для суспільства, оскільки в аграрному 
суспільстві виробництво було пов'язане із землею. Із 
настанням індустріальної доби в індустріальних країнах 
міське життя починає серйозний наступ, підриваючи ос-
нови традиційного життя. Кризу, пов'язану із наближен-
ням до критичної точки урбанізації, французький соціо-
лог називає глобальною, як і сам процес урбанізації. 

Урбанізація є прикладом переходу кількості в якість, 
коли надмірне розширення й експансія в результаті 
промислового виробництва (простору, об'єктів і продук-
тів) призвели до домінування техніки над природою і 
кардинального перетворення місця проживання містян, 
причому не тільки фізичного, але й соціального. Урбані-
зоване суспільство живе за законами ринку, в основі 
яких лежить "логіка грошей" [6, p. 79]. Проте ця логіка 
вступає в конфлікт із прагненням до творчої продуктив-
ності, що може призвести до суттєвих змін. 

Урбанізація відіграла вирішальну роль у поглинанні 
надлишкового капіталу ще й у географічних масштабах, 
які постійно розширюються, однак ціною прискорення 
процесів творчого руйнування, які призвели до позбав-
лення міського населення бодай якогось права на місто. 

Зростаюча могутність капіталізму потребувала всьо-
го багато: робочих рук, засобів виробництва, капіталу, 
пошуку економічно вигідних територій для виробництва 
й поглинання додаткового капіталу. Разом з тим, за 
всієї стрімкості й успішності цього розвитку, нікуди не 
зникає конфліктна природа соціальних відносин, що 
склалася в містах всього світу.  

У минулому міста були джерелом розуму і раціона-
льності, позиціонували себе як їх носії на противагу 
сільській місцевості, жителі якої були більш схильні до 
віри у священне й надприродне. Невипадково процес 
секуляризації починається саме у містах. Але в резуль-
таті промислової революції міста починають втрачати 
своє право на володіння раціональністю, оскільки 
прийняття багатьох рішень відбувається на більш висо-
ких рівнях – національному й регіональному, а міста 
сприймаються як інструменти і засоби досягнення ці-
лей. Міста часто керуються здалека людьми, що не 
належать до міської спільноти і не розуміють особливо-
стей її функціонування. Як наслідок міста стають безли-
кими, схожими одне на одне, втрачають творчу складо-
ву, яка була притаманна їм і надавала індивідуальності. 

Про зникнення прихильності і зв'язку із конкретним 
містом та діяльністю в ньому і на його благо пізніше 
писатиме й критик А. Лефевра М. Кастельс, говорячи 
про тенденції інформаційної епохи та космополітичні 
настрої високооплачуваних спеціалістів, що втрачають 
зв'язок із містами свого мешкання в силу більшої зна-
чущості для них цінностей і привабливості кіберпросто-
ру на противагу локальним міським проблемам та до-
кладанню зусиль щодо їх розв'язання. Жителі поступо-
во віддаляються від міста, чому сприяють зростаюча 



~ 50 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

мобільність, поширення автомобільного транспорту і 
вплив засобів масової інформації, які з легкістю пере-
носять аудиторію у віддалені куточки планети. З іншого 
боку, саме у містах особливо гостро проявляється во-
рожнеча, що добре демонструє Ф. Тьоніс, описуючи 
процеси переходу від спільноти до суспільства: "В та-
кому місті, а значить, і в суспільному стані взагалі спра-
вжньою впливовістю і життєздатністю володіють тільки 
могутні, багаті, освічені люди; це вони задають ту міру, 
якою нижчі прошарки заради отримання суспільної 
влади повинні керуватися і в своєму прагненні потісни-
ти їх, і в своєму старанні їх наслідувати" [3, с. 370]. Та-
ким чином, велике місто зі своїми численними зовніш-
німи зв'язками, контрактами й контрактними відносина-
ми сприяє внутрішній ворожнечі. Правда, помічений 
Тьонісом нюанс не зовсім вписується в логіку критики 
А. Лефевром і Д. Гарві капіталістичного способу госпо-
дарювання, проте він вкотре засвідчує потенційно бага-
тоаспектну і складну, в тому числі й часто конфлікто-
генну, нівелюючу природу міського середовища. 

В минулому залишається й таке явище, як сусідст-
во, оскільки, не відчуваючи зв'язку з місцем проживан-
ня, містяни стають байдужішими і до оточуючих, відно-
сини з якими вже не сприймаються як значимі. Крім 
втрати традиційного міста, А. Лефевр констатує "пов-
сюдне виробництво і поширення презирства, менталь-
ної й соціальної ницості" [6, p. 75]. Вони стали немину-
чими супутниками збіднілого повсякденного життя, в 
якому символи традиційного міста пішли в минуле, але 
нічого не прийшло їм на зміну.  

Державна влада і впливові економічні суб'єкти 
пропонують містам тільки один напрям розвитку – 
шлях до девальвації, деградації і руйнації міської спі-
льноти. Таким чином, криза міст пов'язана не з кризою 
раціональності як такою, що своїми витоками сягає 
філософської традиції, а з такими формами раціона-
льності, як: держава, бюрократія й економіка, голов-
ною метою якої є забезпечення постійного прибутку 
системі і її апарату. Криза міст – це багато в чому кри-
за місцевих (муніципальних) інститутів, які піддаються 
тиску двох потужних сил: держави і промислових підп-
риємств. Подібний деструктивний вплив неминуче 
породжує протидію з боку міської спільноти. 

А. Лефевр відзначає й ріст тенденцій до сегрегації у 
всіх країнах світу. Найбільш яскравим проявом сегрегації 
дослідник називає гетто. Причому він вважає, що елітні 
квартали також є їх різновидом, оскільки заможні люди 
ізолюють себе від інших в гетто свого благополуччя. Сам 
феномен сегрегації стає об'єктом детального аналізу 
французького соціолога. Він пропонує його вивчати на 
основі розрізнення певних критеріїв і відповідних їм про-
блем: "екологічний (райони нетрів і "гниль" у центрі міс-
та); формальний (послаблення значення й зникнення 
специфічних рис міст); соціальний (деградація традицій-
ного міста, пов'язана із втратою смислів архітектурними 
формами); соціологічний (життєві стандарти і стилі жит-
тя, етнічні групи, культури і субкультури і т. д.)" [6, p. 88].
 Незважаючи на відмінність інтересів і навіть конфлік-
ти держави й приватного бізнесу з ряду питань, їх об'єд-
нує зацікавленість у сегрегації, тому недивно, що цей 
процес інтенсивно розвивається. Відповідно, сегрегація, 
яка є руйнівною для міста і його соціального життя, не 
може бути подолана. Держава і приватні корпорації при-
своюють собі функції міста, узурпують їх і тим самим 
руйнують його. У цьому й полягає інституційна глобальна 
криза міст і муніципального правління.  

Задля відновлення міського життя через впливи 
щодо активізації зусиль містян до інтеграції й участі 

А. Лефевр пропонує розглядати місто як віртуальний 
об'єкт, майбутнє якого відкрите, і робить спробу його 
змоделювати. 

Реалізація проєкту нового міста можлива лише в 
результаті "діалектичної взаємодії між наукою й політи-
чною владою, діалог між якими повинен актуалізувати 
відносини між теорією й практикою" [6, p. 104]. На соці-
альні сили покладене завдання створити урбаністичне 
суспільство на основі продуктивної й ефективної взає-
модії мистецтва, техніки і знання.  

До реалізації цього проєкту дотичним є й право на 
місто, що включає в себе низку прав: на свободу, на 
творення, на участь інших. Це свобода від будь-яких 
репресій, що надає можливості для творчості і тво-
рення. Право на місто не можна трактувати просто як 
повернення до традиційних міст. Це оновлене право 
на міське життя, на боротьбу за формування урбаніс-
тичного суспільства на основі синтезу науки й мистец-
тва, право, яке повинен реалізувати робітничий клас. 
А. Лефевр закликає робітничий клас, як і століття на-
зад, "згадати про свої інтереси" [6, p. 108] і боротися 
за побудову суспільства і міст для своїх жителів. Пра-
во на місто повинні пред'явити ті, для кого воно є час-
тиною повсякденного життя: молодь, студенти, інтеле-
ктуали, армії працівників, можливо, "білі комірці", жи-
телі передмість, тобто всі, кого поневолила буржуазія, 
переконаний А. Лефевр. 

Відповідно до ідей французького соціолога про 
"право на місто" говорить і Д. Гарві, але виходячи з ре-
алій сучасності: "заявити про право на місто в тому се-
нсі, який я маю на увазі в цій книзі, означає заявити про 
формування певної влади над процесами урбанізації, 
над способами, завдяки яким творяться й перетворю-
ються наші міста, і діяти принципово й радикально" [1, 
с. 35]. Для американського дослідника запорукою пере-
творення сучасних міст на комфортні й доступні для 
всіх мешканців є "встановлення демократичного конт-
ролю за розміщенням надлишку в процесі урбанізації" 
[1, с. 62]. Обидва дослідники акцентують увагу на необ-
хідності активної участі у житті міста. Наприклад, 
А. Лефевр переконаний у потребі перетворення міста з 
пасивного місця для виробництва і його продуктів на 
центр прийняття рішень жителями, в тому числі й тих, 
що стосуються засобів виробництва. Одним із розумних 
рішень стосовно цього може бути створення науки про 
місто на основі, по-перше, міського планування, яке 
допоможе вибудувати структуру урбаністичного прос-
тору, й, по-друге, соціології. Остання буде сприяти ро-
зумінню й конструюванню можливостей для інтеграції, 
вивчати умови появи нових соціальних практик і змін 
соціального життя у міському просторі, вважає дослід-
ник. Теорія міста, на думку соціолога, повинна синтезу-
вати знання різних наук, що розглядають "три основних 
поля": фізичне, ментальне й соціальне, які необхідно 
аналізувати, враховуючи їх взаємозв'язок, й тим самим 
забезпечити теоретичну єдність. 

Д. Гарві, аналізуючи стан розвитку сучасних протес-
тних рухів, що відстоюють право на місто, вказує на 
певні напрацювання у цьому напрямі: "Урбаністичні 
інновації щодо сталості довкілля, культурної асиміляції 
іммігрантів і проєктування громадського житлового фо-
нду в місті спостерігаються в усьому світі" [1, c. 66]. 
Проте вони ще не об'єдналися, щоб здобути більше 
контролю за використанням надлишку. Задля цього 
варто насамперед прагнути певної інтеграції й коорди-
нації дій. Для виходу на новий рівень такої діяльності 
соціальний географ пропонує "зосередитися на тих ас-
пектах творчого руйнування, в яких економіка накопи-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 51 ~ 

 

 

чення багатства міцно спирається на економіку позбав-
лення і в ній заявляє про право на місто від імені тих, 
кого позбавили цього права – їхнього права змінювати 
світ, життя й перевинаходити місто за власним бажан-
ням. Це колективне право, як робоче гасло і як політич-
ний ідеал, повертає нас до старого як світ питання про 
те, хто верховодить внутрішнім зв'язком між урбанізаці-
єю та виробництвом і використанням надлишку" [1, 
с. 66]. До цих проблем міського буття додаються й нові: 
питання доступності природних ресурсів, гендерної рів-
ності, антирасизму, питання, кому належить влада. І це 
тільки доводить значимість ідеї обох дослідників про 
необхідність активної участі у вирішенні складних місь-
ких проблем якомога ширших кіл громадськості, здат-
них перетворювати міський простір у відповідності із 
власними потребами й запитами. Адже це справді 
сприятиме якісним змінам не тільки міста, а підсилюва-
тиме інтегративні можливості самих зацікавлених спі-
льнот, а звідси – й суспільства.  

Висновок. Отже, проведений аналіз "права на міс-
то" у роботах А. Лефевра й Д. Гарві показує, що озна-
чений вид права, вперше визначений і аналізований у 
роботі Лефевра 1967 року, досяг нового рівня актуалі-
зації завдяки двом факторам: її перекладу англійською 
мовою у 2006 році й економічній кризі 2008 року, спри-
чиненій проблемами фінансиалізації житла та складніс-
тю виплат значної частки кредитів. Основними чинни-
ками, що сприяли майбутнім процесам формування 
інтенцій до відстоювання занедбаних прав містян, од-
ним з яких є й "право на місто", а в подальшому й появи 
системних протестних рухів в усьому світі, були: 

• бурхливий ріст капіталізму паралельно з урбані-
зацією, експансія промислового виробництва, що набу-
вають глобальних масштабів, діяльність державної 
влади й успішних корпорацій спричиняють руйнацію 
основ традиційного міста, його специфіки й творчого 
буття, наростання соціальної нерівності, сегрегації, по-
ляризації, домінування техніки над природою; 

• сучасні сприятливі умови появи ринкових ніш 
для споживацьких звичок і культурних форм, створюючи 
атмосферу свободи вибору для фінансово спроможних, 
поглиблюють прірву між високооплачуваними елітами й 
працівниками із низьким доходом, перерозподіл матері-
альних благ через наростання криміногенної ситуації; 

• конфліктна природа міст (завжди присутні без-
лад, конфлікти, насилля) стимулює розвиток криз, що у 
свою чергу живлять наступні кризи, а всі сукупно ведуть 
до накопичення боргів, витіснення – ці тенденції тільки 
посилюються із розгортанням глобалізації;  

• природа міст впливає на зростання географічної 
та соціальної концентрації додаткового продукту, чому 
сприяють: будівництво, субурбанізація, фінансові кри-

зи, фінансиалізація будівництва і житла, ріст ринків 
нерухомості; 

• небачені раніше соціальні досягнення, орієнто-
вані на задоволення різноманітних потреб людей, тим 
не менше стимулюють ізоляцію, байдужість, ворожне-
чу, тривожність, неврози, презирство, ментальну й со-
ціальну ницість. 

Ґрунтовний аналіз суперечливої природи права на 
місто – соціотворчих інтенцій і орієнтації на приватну 
власність – дає підстави обом дослідникам заявляти 
про необхідність виборювати його всім, хто належить 
до міської спільноти, оскільки воно має зв'язок з сукуп-
ністю інших прав. Для цього авторами пропонується:  

• створення науки про місто із використанням про-
дуктивного потенціалу мистецтва, техніки й знання на 
основі: 1) міського планування – сприяння розбудові 
урбаністичного простору і 2) соціології – розуміння й 
конструювання можливостей для інтеграції (А. Лефевр); 

• активна діяльність із формування системних і 
повсюдних протестних рухів щодо виборювання права 
на місто задля досягнення певної влади над процесами 
урбанізації (Д. Гарві). 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Гарві Д. Бунтівні міста. Від права на місто до міської революції / 
Д. Гарві. – К.: Медуза, 2021. – 296 с. 

2. Маркс К., Енгельс Ф. До житлового питання / К. Маркс, 
Ф. Енгельс // Маркс К., Енгельс Ф. Повне зібрання творів. Т. 18. – К.: 
Видавництво політичної літератури України, 1964. – 842 с. 

3. Теннис Ф. Общность и общество. Основные понятия чистой со-
циологии / Ф. Теннис. – СПб.: Фонд "Университет", "Владимир Даль", 
2002. – 448 c. 

4. Энгельс Ф. Положение рабочего класса в Англии / Ф. Энгельс. – 
СПб.: Т-во "Сев. книгоиздателей", 1906. – 296 с. 

5. Harvey D. The Right to the City / D. Harvey // Divided Cities: The Ox-
ford Amnesty Lectures 2003; ed. by R. Scholar. – London and New York: 
Oxford University Press, 2006. – 228 p. 

6. Lefebvre H. Le droit à la ville / H. Lefebvre. – 3-e edition. – Paris: 
Economica-Anthropos, 2015. – 135 p. 

 
REFERENCES 

1. Harvi, D. (2021). Rebel Cities. From the Right to the City to 
the Urban Revolution. Kyiv, Meduza (In Ukrainian). 

2. Marx, K., Engels, F. (1964). The Housing Question. In Marx, K., 
Engels, F.. Collected Works. Kyiv, Vydavnyctvo politychnoi' literatury 
Ukrai'ny. T. 18. (In Ukrainian). 

3. Toennies, F. (2002). Community and Society: Basic Concepts of 
Pure Sociology. St. Petersburg, Fond "Unyversytet", "Vladymyr Dal'" (In 
Russian). 

4. Engels, F. (1906). The Condition of the Working Class in England. 
St. Petersburg., T-vo "Sev. knygoyzdatelej" (In Russian). 

5. Harvey, D. (2006). The Right to the City. In Divided Cities: The 
Oxford Amnesty Lectures 2003. London and New York, Oxford University 
Press.  

6. Lefebvre, H. (2015). Le droit à la ville. 3-e edition. Paris, Economica-
Anthropos. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  16 .1 1 . 21  

 
G. P. Podolian, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 
O. D. Rykhlytska, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

"RIGHT TO THE CITY" (H. LEFEBVRE, D. GARVEY): HISTORY AND MODERNITY 

The article is devoted to the analysis of the important, but now neglected right of modern citizens around the world – the right to the city. For 
the first time this topic was considered by the French sociologist H. Lefebvre. D. Garvey continues this work on the results of the 2008 economic 
crisis. The authors consider modern economic (financial crises, growth of real estate markets, impoverishment, exploitation, debt accumulation, 
fraud practices, etc.), social (urbanization, suburbanization, growing social inequality, polarization, segregation), geographical (spatial indicators of 
urbanization, import of the specified models of spatial arrangement of cities all over the world), moral (indifference, enmity, meanness in relations 
between well-off and low-paid citizens, disappearance of various forms of solidary collective urban activity). Problems of urban life are based on a 
critique of the complex processes of growth of capitalist management with parallel urbanization and globalization processes.  

The idea of finding a balance between the contradictory in social and private interests of urban activity is defended. The city acts as a set of 
tangible and intangible assets. Each type of society forms a special type of city. Each city can be "read" if you know the language of symbols. The 



~ 52 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

influences of ideology and symbolism in the city on the consciousness of citizens are more than important. The modern existence of the city is 
characterized by the growing importance of the influences of the ideology of the ruling groups. The importance of active development of urban 
space is associated with material, historical, cultural, features of social life. The importance of creating and improving the city by residents is em-
phasized. The city is the result of creating space for a social life. Possible means of fighting for the right to the city through active public activity, 
formation of systemic coordinated protest movements in the world, creation of science about the city with the use of scientific analysis of urban 
problems, approaches to urban planning, use of modern technology, knowledge and art, are analyzed. 

Key words: "right to the city", urbanization, industrialization, capitalist development, segregation, social relations, social nature of the city, city culture. 
 

Г. П. Подолян, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 
О. Д. Рыхлицкая, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

"ПРАВО НА ГОРОД" (А. ЛЕФЕВР, Д. ХАРВИ): ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
Посвящено анализу одного из важнейших, но нивелированных сейчас прав современных жителей городов во всем мире – права на 

город. Рассматриваются современные для авторов характерные экономические, социальные, географические, моральные и др. про-
блемы городского существования посредством критики сложных процессов роста капиталистического хозяйствования с парал-
лельными урбанизацией и глобализацией. Утверждается идея поиска баланса между противоположными по своей природе социот-
ворческими и частнособственническими интересами городской деятельности. Обозначается важность активного созидания город-
ского пространства, которое связано с материальными, историческими, культурными особенностями социальной жизни. Определя-
ются возможные средства отстаивания и возврата права на город через активную гражданскую деятельность, формирование си-
стемных координированных протестных движений в мире, создание науки о городе с использованием возможностей научного анализа 
городских проблем, подходов к городскому планированию, использования современных достижений техники, знаний и искусства. 

Ключевые слова: "право на город", урбанизация, индустриализация, капиталистическое развитие, сегрегация, социальные отношения, социот-
ворческая природа города, культура города. 

 
 
 

УДК 17.02; 7.01; 091 
В. В. Семикрас, канд. філос. наук, доц.  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
 вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

semvv@ukr.net 
 

ЛІТЕРАТУРНІ ПАМ'ЯТКИ КИЇВСЬКОЇ РУСІ В КОНТЕКСТІ ПРАВОВОЇ КУЛЬТУРИ 
 

Здійснено аналіз літературно-правових пам'яток Київської Русі в контексті правової культури дофеодального пе-
ріоду і початку феодальної роздробленості давньоруської держави. На прикладі літературних, літературно-правових 
і правових пам'яток показані властивості характеру правової культури тодішньої Русі, особливості її формування і 
специфіка прояву. Філософсько-правовий аналіз текстів літературних пам'яток Київської Русі дозволить нам вияви-
ти риси відображеної в них правової культури того часу. Це дослідження допоможе нам через аналіз особливостей 
вітчизняного літописання розглянути характер правової культури дофеодальної Київської Русі. Здійснено аналіз ме-
ханізмів формування правових документів доби Київської Русі крізь призму правової культури та правосвідомості 
тодішнього періоду. 

Ключові слова: правова культура, філософія права, правові пам'ятки, літературно-правові документи, правосвідомість 
Київської Русі. 

 
Постановка проблеми. Правова культура на су-

часному історичному етапі розглядається як важливий 
фактор розвитку державних відносин і правової систе-
ми України. Її потенціал не обмежується лише проце-
сами модернізації правової системи, він поширюється і 
на процеси формування і розвитку державних і соціа-
льних інститутів, правової соціалізації особистості, 
включаючи етику виховання й етику організацій, стабі-
льність правовідносин і правопорядку тощо. Відповіді 
на питання, чому в сучасному українському суспільстві 
правова культура носить саме такий характер, який 
відрізняється протиріччями і крайнощами, різноманіт-
ністю форм і способів оцінки правового порядку, висо-
ким ступенем абстрактності і водночас зростанням 
правової свідомості з наростаючим осмисленням не-
обхідності правового виховання, можна отримати, ви-
вчивши витоки правової культури сучасності. Для цьо-
го слід звернутися до аналізу правової культури пері-
оду Київської Русі – становлення першої державності 
в нашій вітчизняній історії, відображеної в правових і 
літературних пам'ятках того часу. 

Аналіз досліджень і публікацій. Як відомо, існує 
велика кількість визначень поняття "правова культура". 
Проаналізувавши визначення, дані в філософсько-
правовій літературі, було виділено ті, які спираються на 
найтісніший зв'язок правової культури і правосвідомос-

ті, що, в свою чергу, допомагає не тільки осмислити 
структурні і функціональні особливості досліджуваного 
феномена, а й позначити його самобутність і специфіку 
по відношенню до процесів розвитку правової системи 
України в різні історичні періоди. Проблематика, яка 
стосується правової культури у вітчизняній історії, до-
сліджувалась багатьма вченими, це: В. І. Дмитрієнко, 
Г. К. Гінс, Г. Кельзен, Т. В. Кашаніна, О. О. Ганзенко, 
В. І. Орленко та інші. 

Мета статті. Метою цієї роботи є аналіз літератур-
но-правових пам'яток Київської Русі в контексті право-
вої культури дофеодального періоду і початку феода-
льної роздробленості давньоруської держави. На при-
кладі літературних, літературно-правових і правових 
пам'яток показані властивості характеру правової ку-
льтури тодішньої Русі, особливості її формування і 
специфіка прояву. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Ви-
значимося з поняттям "правова культура". Цікавими з 
цього погляду є судження Р. С. Байніязова, який спра-
ведливо вважає, що правова культура виступає як вну-
трішній прояв правосвідомості, таким чином позначаю-
чи процеси детермінації поняття правової культури по-
няттям правосвідомості [1]. М. М. Вопленко визначає 
правову культуру "як вищий рівень правосвідомості" [2, 
с. 43]. Велика кількість дослідників при цьому вважають 

© Семикрас В. В., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 53 ~ 

 

 

основним елементом правової культури правосвідо-
мість, рівень розвитку якої визначає і саму правову ку-
льтуру. Цей принцип застосовується і при розгляді ха-
рактерних рис правосвідомості, що розвивалася в умо-
вах правової системи Стародавньої Русі, яка формува-
лась в умовах загальної давньоруської культури. 

Правова культура Стародавньої Русі починає своє 
формування разом з києворуською державою і правом. 
Як відомо, давньоруське право було звичаєвим, що 
характерно для будь-якого феодального права, яке 
несе в собі відсутність рівності між людьми, що нале-
жать до різних соціальних груп. Роботи багатьох істори-
ків та культурологів підтверджують, що давньоруське 
право, сформувавшись в традиціях моралі і звичаїв 
Київської Русі, відображало такі суспільні відносини, які 
склалися в той час на Русі, і декларувало порядки, 
обумовлені самою природою тодішнього давньорусько-
го феодального суспільства [9, с. 310–314].  

В силу того, що правова культура Київської Русі 
являє собою частину загальної культури давньорусь-
кої держави, вона органічно вписувалась у процеси 
правотворчості та правозастосування. Головними до-
кументами, в яких відбивалися зміст права і правова 
культура того часу, були літературні та правові пам'я-
тки, що дійшли до нас як твори літературно-художньої 
та правової творчості.  

Механізм формування правових документів можна 
описати таким чином: чинні норми порушувалися, але 
при цьому відновлювалися, в кожному конкретному 
випадку це знаходило своє пояснення, яке лежало в 
основі вже сформульованого, з урахуванням поправок, 
права. Це був вид правових формул, що актуалізували-
ся під впливом випадків, що виходили за рамки звичає-
вого права. Подібні формули фіксувалися в різних фо-
рмах – літературних і правових документах, які згодом 
стали представляти собою збірники законів, покликаних 
забезпечувати гармонізацію суспільних відносин.  

Встановлення на Русі князівської влади привело до 
початку системної законодавчої діяльності, коли стали 
з'являтися такі документи, як статути. Взірцем у даному 
випадку є Статут князя Володимира Святославовича 
про десятини, суди і людей церковних. У даному кон-
тексті доцільно пригадати також Статут князя Ярослава 
про церковні суди. Однак жоден документ, на думку 
Ю. Л. Проценко, не визначав кордони діяльності князя, і 
не було статей, що закріпляли правовий статус князів 
[10, с. 35]. В. А. Рогов пояснює це тим, що ординське 
ярмо застало давньоруське право на тому рівні, коли 
владні повноваження князя регулювали відносини в 
суспільстві, не пов'язані з правовими законами, тому 
статус князя і не було визначено [11, с. 6–7]. Князь сто-
яв вище закону і поза законом, що знаходило відобра-
ження в літературних і правових пам'ятках, яскравим 
прикладом чого є знамените "Слово Данила Заточника" 
(кінець XII – початок XIII ст.), в якому автор створює 
ідеальний образ князя, здатного встановити соціальну 
справедливість. Саме такого правителя уявляли собі як 
ідеал державного порядку у Стародавній Русі, що було 
важливою частиною давньоруської правосвідомості, 
коли незаперечний авторитет князя був основою пра-
вових рішень. Дане розуміння сформувало основу 
правових знань і дозволяло вибудовувати траєкторії 
правових відносин. У рядках літературної пам'ятки 
"Слово Данила Заточника" йдеться про те, що багатий 
чоловік скрізь відомий, його мова – це закон, якщо він 
заговорить, то "всі замовчать і після піднесуть промо-
ву його до хмар" [12]. Міститься образна характерис-
тика князівської влади, яка становила важливу влас-

тивість правосвідомості – пряму залежність правових 
рішень від князівського титулу.  

Літературно-правова пам'ятка Київської Русі, пер-
ший філософський трактат "Слово про Закон і Благо-
дать" митрополита Іларіона являє собою своєрідну мо-
дель розвитку українського суспільства відповідно до 
змін у духовному житті народу. Дослідники прирівнюють 
за значенням "Слово про Закон і Благодать" до справ-
жнього державного акта, державної декларації. Основ-
ною темою його є тема рівноправності народів. При цьо-
му автор вступає в полеміку з теоріями про домінуюче 
право лише одного народу, підкреслюючи рівні права 
для всіх. Описуваному в документі періоду був власти-
вий стан народно-патріотичного піднесення у зв'язку із 
загальними культурними успіхами Русі. Правова культу-
ра, що розвивалася в контексті загальної культури, відрі-
знялася оптимістичним характером, вірою в майбутнє 
народу і справедливість, що знаходило відображення в 
правових і літературних пам'ятках того часу. 

Показова в цьому контексті "Повість временних літ", 
створений рядом давньоруських авторів літопис, що 
включає опис ідеології верхів феодального суспільства, 
народні бачення української історії, розмисли про істо-
ричні шляхи Київської Русі. Тут присутнє широке осми-
слення політичної дійсності того часу, робиться наголос 
на усвідомленні єдності Русі, незважаючи на початок 
феодальної роздробленості [8, с. 61–92]. Однак за яв-
ного збереження традицій єдиної Київської Русі вже 
міцніють нові феодальні князівські утворення, такі як 
Новгород, Полоцьк, Смоленськ, Володимир, Галицько-
Волинська земля. Відповідно і правова культура, в якій 
відбивався політичний устрій давньоруської держави, 
також розвивається вже в межах цих земель і областей, 
хоча ще без глибокої відособленості і замкнутості. "По-
вість временних літ" констатувала перехід від дофео-
дальної правової культури до феодальної, в основі якої 
лежить феодальний общинний порядок та інтереси 
власника. Для того часу така культура носила прогре-
сивний характер, включаючи в себе як нові елементи, 
так і збережені кращі традиції минулого.  

Історична і правова свідомість народу, яка лежала в 
основі правової культури феодальної Русі, що предста-
влена в "Повісті временних літ", відрізнялася поєднан-
ням епічної та літописної свідомості. Цей зведений ха-
рактер свідомості також знаходить відображення і в 
правовій культурі, витікаючи зі зведеного характеру 
всієї культури Давньої Русі. Підвищений інтерес до іс-
торії держави дозволив авторам літописних робіт ви-
словити правову і політичну думку в тісному зв'язку з 
реальними відносинами свого часу, спираючись на кон-
кретні факти сучасної історії.  

Особливості вітчизняного літописання розкривають 
характер правової культури дофеодальної Київської 
Русі, до основних ознак якого слід віднести:  

• зв'язок з фольклором і одночасно з діловим мов-
ленням, оскільки в літописі присутня велика кількість 
юридичних, дипломатичних, військових термінів, що на 
базі билинного викладу створює яскравий образ зобра-
жуваних подій;  

• публічність правової культури, що виражається в 
активному використанні правових комунікацій для вирі-
шення основних правових питань (широко використову-
валася форма віче, описана детально в "Повісті", яка 
представляла одну з найбільш затребуваних правових 
комунікацій того часу);  

• повчальний щодо князівської влади характер, що 
виражалося в демонстрації загальної оцінки вчинків і 
рішень князів сучасниками.  



~ 54 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Але, крім літературних пам'яток, в яких відбивали-
ся правові погляди того часу, необхідно акцентувати 
увагу також на спеціальних правових документах, до-
свід створення яких був передумовою для появи зако-
нодавчого державного інституту. Одним з них є Руська 
Правда, яка створюється як складна компіляція, як 
кодекс приватного права, в основі якого лежить казуа-
льна система, коли законодавець прагне передбачити 
всі можливі ситуації [3].  

Розрізняють три редакції Руської Правди. Перша 
включає два великих закони, дану роботу прийнято 
називати Короткою редакцією Руської Правди. Друга 
редакція – це опис феодальних законів (кримінального 
та цивільного права і процесу), який отримав назву Ве-
ликої Правди. У цю редакцію увійшли текст Короткої 
Правди і Статут Володимира Мономаха та інших київ-
ських князів. Як підкреслює А. Павлов, особливістю 
цього правового документа є різний підхід до опису 
правового становища окремо взятої особистості і май-
нових відносин, коли в першому випадку задовольня-
лися "найпростішими випадками, елементарними за-
безпеченнями безпеки", а в другому, у разі забезпечен-
ня інтересів капіталу, виявлялася "виразність і перед-
бачливість, велика кількість вироблених норм і визна-
чень" [7, с. 134]. Третя редакція Руської Правди – Ско-
рочена Правда виникла, коли Київська Русь припинила 
своє існування, однак правова система, сформована в 
ній, продовжувала діяти в тих державних утвореннях, 
що виникли на її території. Незважаючи на те, що в них 
створювалися вже свої закони, були також використані і 
закони стародавньої пам'ятки і залучені до тексту в 
Скороченій Правді. Загалом текст Руської Правди відо-
бражав ті правові процеси, які супроводжували період 
міцніючої державності і формування родоплемінних 
відносин, отже, становлення раннього феодалізму з 
його особливим ставленням до індивідуальної власнос-
ті і прав власника. Наприклад, уже в Короткій Правді 
з'являються статті щодо княжого землеволодіння, що 
закріпляють за князями право власності на землю ра-
зом з церквою і боярами (ст. 24 Короткої редакції Русь-
кої Правди). Таким чином, очевидна поява нових соціа-
льно-політичних сил, які були наділені владою і повно-
важеннями, а зрештою, правами на основі володіння 
великими господарствами, – це князь, церква і боярст-
во. Також можна говорити про формування політичної 
еліти з особливими правами власника, що не могло не 
позначатися на зміні в правосвідомості народу. Оскіль-
ки норми Руської Правди захищали всі види приватної 
власності, регламентували порядок її передачі у спадок 
відповідно до зобов'язань і договорів, то основний ак-
цент у забезпеченні права робився саме на князівські і 
власницькі права. Наприклад, князь Святополк Ізясла-
вович був ініціатором внесення у Велику редакцію Ру-
ської Правди статей з 47-ї по 52-гу, в яких прописувався 
захист інтересів купців і лихварів. Це викликало невдо-
волення інших верств суспільства і послужило сигна-
лом до повстання в Києві проти тисячника, сотників і 
лихварів. Саме тоді феодали Києва стали просити Во-
лодимира Мономаха зайняти київський престол. Став-
ши київським князем, Володимир Мономах видав цілий 
ряд нових законів, в яких регулювалися відносини то-
варного і грошового кредитів в інтересах лихварів. До 
них відносять Статут про відсотки і Статут про закупів-
лі. Однак для Володимира Мономаха було важливо за-
хистити й інтереси городян, тому він прийняв ряд рішень, 
внесених в Велику редакцію Руської Правди, які врахо-
вують і забезпечують права різних станів. Так, напри-
клад, в статті 53 говориться про обмеження розмірів від-
сотків, що стягуються за довгостроковими позиками.  

Княжі статути створювали правові основи для роз-
витку феодального ладу на Русі і, відповідно, феодаль-
ної правової системи, формуючи феодальну правову 
культуру, яка відображатиме інтереси власника. На 
користь князя були влаштовані й органи судової влади, 
які, по суті, були злиті з органами управління, де про-
відну роль відігравали князь і його адміністрація. Князь 
особисто вершив правосуддя або доручав намісникам. 
Це створювало своєрідну форму правосвідомості наро-
ду і правлячої верхівки, які в цілому при загальному 
сприйнятті права мали різне уявлення про справедли-
вість і спільне благо. Для вищого стану це були уявлен-
ня, пов'язані з охороною власності, а для основної маси 
– з благодійником князем і його справедливим рішенням.  

Висновок. Таким чином, філософсько-правовий 
аналіз текстів літературних пам'яток Київської Русі до-
зволив виявити особливості відображеної в них право-
вої культури того часу, яку відрізняють історизм, зв'язок 
з дійсністю, документальність і реалізація в публічних 
правових комунікаціях. Зведений характер загальної 
давньоруської культури сприяв поширенню принципу 
єднання і на правову культуру, що відбилося в правос-
відомості тодішньої Русі: прагнення до єдності та збе-
реження традицій і правових звичаїв сполучалося з 
активним творенням і спонуканням до творення нових 
законів на основі пробудження в правовій свідомості 
ідеї захисту власних прав і свобод.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Байніязов Р. С. Поняття правової культури як реалізація пра-
восвідомості / Р. С. Байніязов // Правова культура. – 2011. – № 1. – 
С. 8–12. 

2. Вопленко М. М. Правосознание и правовая культура /  
М. М. Вопленко. – Волгоград: Изд-во ВолГУ, 2000. – 52 с. 

3. Горський В. С., Кислюк К. В. Історія української філософії. Під-
ручник / В. С. Горський, К. В. Кислюк. – К.: Либідь, 2004. – 488 с. 

4. Иларион. Слово о Законе и Благодати / Иларион Киевский. 
[сост., вступ. ст., пер. В. Я. Дерягина; реконстр. древнерус. текста 
Л. П. Жуковской]. – М.: Столица, Скрипторий, 1994. – 146 с. 

5. Історія української філософії. Підручник / С.В.Бондар, 
Г.В.Вдовиченко, Н.Ю.Кривда, В.Д.Литвинов, В.С.Лісовий та ін. – К.: 
Академвидав, 2008. – 624 с. 

6. Огородник І. В., Огородник В. В. Історія філософської думки в 
Україні. Курс лекцій / І. В. Огородник, В. В. Огородник. – К., Вища шк.:  
Т-во Знання , КОО, 1999. – 543 с. 

7. Павлов А. "Книги законные", содержащие в себе в древне-
русском переводе византийские законы земледельческие, уголовные, 
брачные и судебные / А. Павлов. – СПб., 1885. – 427 с. 

8. Пламенное слово: Проза и поэзия Древней Руси. – М.: Москов-
ский рабочий, 1978. – 304 с. 

9. Пресняков А. Е. Княжое право в Древней Руси. Лекции по ис-
тории. Киевская Русь / А. Е. Пресняков. – М.: Наука, 1993. – 642 с. 

10.  Проценко Ю. Л. Древнерусское государство и право /  
Ю. Л. Проценко. – Волгоград: Издательство ВолГУ, 2000. – 60 с. 

11.  Рогов В. А. Государственный строй Древней Руси / В. А. Ро-
гов. – М.: РИО ВЮЗИ, 1984. – 80 с. 

12.  Слово Даниила Заточника [Електронний ресурс]. – Режим до-
ступу: http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=4942 

 
REFERENCES 

1. Bayniyazov, R. S. (2011). Ponyattya pravovoyi kulʹtury yak 
realizatsiya pravosvidomosti [The concept of legal culture as the realization 
of legal awareness]. Pravova kulʹtura, № 1, 8–12.  

2. Voplenko, M. M. (2000). Pravosoznanie i pravovaya kulʹtura [Legal 
awareness and legal culture]. Volgohrad, Izdatelstvo VolGU.  

3. Horsʹkyy, V. S., Kyslyuk, K. V. (2004). Istoriya ukrayinsʹkoyi 
filosofiyi. Pidruchnyk [History of Ukrainian philosophy. Textbook]. Kyiv, 
Lybidʹ.  

4. Ylaryon. (1994). Slovo o Zakone y Blahodaty [Word of Law and 
Grace]. Moskow, Stolytsa, Skryptoryy.  

5. Istoriya ukrayinsʹkoyi filosofiyi. Pidruchnyk [History of Ukrainian phi-
losophy. Textbook]. (2008). Kyiv, Akademvydav.  

6. Ohorodnyk, I. V., Ohorodnyk, V. V. (1999). Istoriya filosofsʹkoyi 
dumky v Ukrayini. Kurs lektsiy [History of philosophical thought in Ukraine. 
Course of lectures]. Kyiv, Vishha shk.: T-vo Znannja , KOO.  

7. Pavlov, A. (1885). "Knigi zakonnye", soderzhashhie v sebe v 
drevnerusskom perevode vizantijskie zakony zemledel'cheskie, ugolovnye, 
brachnye i sudebnye ["Legal books" containing in the Old Russian translation 
Byzantine laws of agricultural, criminal, marriage and judicial]. SPb. 

8. Plamennoe slovo: Proza i pojezija Drevnej Rusi [Fiery Word: Prose 
and Poetry of Ancient Rus]. (1978). Moskow, Moskovskij rabochij. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 55 ~ 

 

 

9. Presnjakov, A. E. (1993). Knjazhoe pravo v Drevnej Rusi. Lekcii po 
istorii. Kievskaja Rus' [Princely law in Ancient Russia. Lectures on history. 
Kievan Rus]. Moskow, Nauka. 

10.  Procenko, Ju. L. (2000). Drevnerusskoe gosudarstvo i pravo [Old 
Russian state and law]. Volgograd: Izdatel'stvo VolGU. 

11.  Rogov, V. A. (1984). Gosudarstvennyj stroj Drevnej Rusi [State 
system of Ancient Russia]. Moskow, RIO VJuZI. 

12. Slovo Danyyla Zatochnyka [Daniel the Imprisoned Word]. Re-
trieved from http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=4942 

 
Надійшла  до  редколег і ї  26 .1 1 . 21  

 
V. V. Semykras, PhD, Associate Professor  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine  

LITERARY LANDMARKS OF KYIVAN RUS' IN THE CONTEXT OF LEGAL CULTURE 

Legal culture at the present historical stage is considered an important factor in the development of state relations and the legal system of 
Ukraine. Its potential is not limited to the processes of modernization of the legal system, it extends to the processes of formation and development 
of state and social institutions, legal socialization of an individual, including ethics of education and ethics of organizations, stability of law and 
legal order and more. In this regard, by studying the origins of modern legal culture, one can provide answers to the question of why in the modern 
Ukrainian society legal culture is of such a nature that differs in contradictions and extremes, in a variety of forms and methods of assessing the 
legal order, and features a high degree of abstraction and, at the same time, growing legal consciousness coupled with increasing understanding of 
the need for legal education. To do this, one should turn to the analysis of the legal culture of the Kyivan Rus' period – the emergence of the first 
statehood in our national history, reflected in the legal and literary landmarks of that time. 

The article analyzes the literary and legal landmarks of Kyivan Rus' in the context of the legal culture of the pre-feudal period and the beginning 
of the feudal fragmentation of the ancient Rus' state. On the example of literary, literary-legal and legal monuments the article explores the features 
of the nature of the legal culture of then Rus', characteristics of its formation and specificity of its manifestation. Philosophical and legal analysis of 
the texts of literary landmarks of Kyivan Rus' allows us to identify the features of the legal culture of that time reflected in those works. This study 
will help us to investigate, through the analysis of the peculiarities of the national chronicle, the nature of the legal culture of pre-feudal Kyivan 
Rus', as well as to analyze the mechanisms of composition of legal documents of Kyivan Rus' through the prism of legal culture and legal con-
sciousness of that period. 

Key words: legal culture, philosophy of law, legal landmarks, literary and legal documents, legal consciousness in Kyivan Rus'. 
 

В. В. Семикрас, канд. филос. наук, доц.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко,  
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

ЛИТЕРАТУРНЫЕ ПАМЯТНИКИ КИЕВСКОЙ РУСИ В КОНТЕКСТЕ ПРАВОВОЙ КУЛЬТУРЫ 
Осуществлён анализ литературно-правовых памятников Киевской Руси в контексте правовой культуры дофеодального периода 

и начала феодальной раздробленности древнерусского государства. На примере литературных, литературно-правовых и правовых 
памятников показаны свойства характера правовой культуры тогдашней Руси, особенности ее формирования и специфика проявле-
ния. Философско-правовой анализ текстов литературных памятников Киевской Руси позволит нам выявить особенности отражен-
ной в них правовой культуры того времени. Данное исследование поможет нам рассмотреть через анализ особенностей отече-
ственного летописания характер правовой культуры дофеодальной Киевской Руси. Осуществлен анализ механизмов формирования 
правовых документов времен Киевской Руси сквозь призму правовой культуры и правосознания тогдашнего периода. 

Ключевые слова: правовая культура, философия права, памятники права, литературно-правовые документы, правосознание Киевской Руси. 
 

 



~ 56 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ПРАКТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 

 
УДК 304.444: 7.05 + 72.01 + 392.9                                                                                           

Y. O. Butsykina, PhD, assistant professor, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 

01033, Ukraine, Kyiv, Volodymyrska st., 60 
butsykina@knu.ua 

 
VERNACULAR CULTURE, CITY, ARCHITECTURE:  

ANALYSIS AND CORRELATION OF CONCEPTS 
 

The article is devoted to structuring the existing definitions of three key concepts within modern vernacular cultural studies 
in order to build a holistic picture of understanding the vernacular elements in urban space. Within the definition of vernacular 
culture (M. Lantis, A. Markusen, J. Carr and L. Servon), characteristics such as the combination of traditional culture and modern 
aspects of cultural identity in the non-professional dimension of city life were identified. Within the definition of the concept of 
vernacular city (J. Krase and T. Shortell, S. Sapu and others) the appeal to the discourse of everyday (G. Simmel, H. Lefebvre, 
M. de Certeau, R. Sennett and M. Blonsky) and the method of visual semiotics (R. Jakobson) is analyzed in order to distinguish 
signs of visual representation and urban identity, social and cultural conditions in the construction of urban space by its inhabit-
ants. The concept of vernacular architecture (R. Brown and D. Maudlin, H. Guillaud, M. Salman) carries a combination of elements 
of traditional and everyday within postmodern and postcolonial studies and the concept of "collage city", as well as through the 
prism of the problem of sustainability. 

Key words: vernacular architecture, vernacular culture, vernacular city, urban landscape, sustainability. 
 

Formulation of the problem. Cultural studies of the 
city today involve the active expansion of the problem field 
and methodological tools. In particular, the focus of our 
research was a segment of the urban visual landscape, 
which can be described as vernacular, that is the result of 
non-professional creative production efforts. But one that is 
visible and affects the general perception of the city by its 
residents and guests. 

A more thorough study of vernacular practices in a city 
leads to attention to such key concepts as vernacular cul-
ture, vernacular city and vernacular architecture. After all, 
these concepts are common in scientific discourse based on 
current research areas of the city (culturology, everyday aes-
thetics, ethnography, cultural anthropology, cultural geogra-
phy, material culture, visual studies, urban studies, etc.).  

Analysis of research and publications. In our analy-
sis, we rely on the research of the following authors. The 
concept of vernacular culture was introduced and expand-
ed by Margaret Lantis, Ann Markusen, James H. Carr & 
Lisa J. Servon. 

Researchers such as Jerry Krase and Timothy Shortell, 
Sakkarin Sapu have devoted their works to the analysis of 
the concept of the vernacular city (as well as the vernacular 
landscape of the city). In particular, Jerry Krase and Timo-
thy Shortell draws on the methodological approaches to the 
study of everyday life and urban studies by George Sim-
mel, Henri Lefebvre, Michel De Certeau, Richard Sennett, 
Michael Blonsky and others, as well as the visual semiotics 
of Roman Jakobson. 

The concept of vernacular architecture is explicated in 
the works of Robert Brown and Daniel Maudlin, Hubert 
Guillaud, Paul Oliver, Maha Salman. Brown and Maudlin 
turn to the concepts of Michel de Certeau, Henri Lefebvre 
and Umberto Eco. Hubert Guillaud turns to the phenome-
nological interpretation of Edmund Husserl and Maurice 
Merleau-Ponty. 

Purpose of the article. Thus, the purpose of this arti-
cle is to consider these key concepts (vernacular culture, 
city, architecture) in order to outline their meaning and 
main characteristics for further study of vernacular practic-
es of the city within the subject field of culturology and re-
lated disciplines. 

Exposition of the main material of the study. The 
concept of "vernacular culture" became widespread in sci-

entific discourse in the 1960s due to the need to denote the 
dimension of culture that corresponds to the current organ-
izational principles of life of the modern city dwellers, to 
appeal not only to customs and traditions but also to recur-
ring modern practices and objects of common material 
culture, reflecting its current spiritual state. As researcher 
Margaret Lantis points out, "…"mores," "folkways," "cus-
toms" – all are somehow inadequate, first, because they 
fail to suggest any organizing principle; second, because 
their connotation is chiefly tradition, the past, even suggest-
ing lack of present adaptation" [5, p. 202]. 

Anthropology defines this concept based on the pres-
ence of a specific location and established practices of the 
people living there. Each of these constructed and shared 
practices has the characteristic of "… not only institutional 
organization and a characteristic appearance but also 
complex of values and behaviors…" [Ibid.]. Among such 
practices she names fairs, dog shows and others. That is, 
these are grassroots practices that are organized by the 
community and have cultural value and are based on the 
material aspects of local culture. 

It is also important to note that Lantis correlates ver-
nacular culture with related concepts of folk culture, mass 
culture and subculture. Vernacular culture differs from folk 
culture in that it absorbs aspects of contemporary, mass 
culture, but in its local version. In addition, some elements 
of vernacular culture (its local format) may become wide-
spread and migrate into mass culture. Vernacular culture 
and subculture are not identical, because the former is 
formed within an unlimited group of people, which is rele-
vant for the latter [5, p. 202–204]. If we correlate vernacular 
culture and culture in general, the first involves the selec-
tion of certain values, actions and artefacts that correspond 
to a particular situation and are based on individual tastes 
[5, p. 205]. Within the vernacular culture there can be no 
norms, constant repetitive practices that are not subject to 
change and variation. On the contrary, vernacular culture 
presupposes dynamism and situationism of its forming. 

In general, Lantis identifies the following key compo-
nents of vernacular culture: values and goals that are 
situational in nature; relevant time, place and artefacts; 
common knowledge; attitude systems (especially emo-
tional); relationship systems or patterns; sanctions; free 
communication as the most important component, which 

© Butsykina Y. O., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 57 ~ 

 

 

provides "cues, verbal and nonverbal, regarding status, 
values, or sanctions operative in a given type of situation" 
[5, p. 206]. And this concept is most relevant in the con-
text of its application in the analysis of the modern city, 
i.e. the most important is the correlation of vernacular 
culture with the urban culture and situations of conflict of 
values and practices of different communities, which con-
stantly occurs in urban living space. 

Researcher Ann Markusen emphasizes the differences 
between vernacular culture and high culture, as the latter 
presupposes institutionalization and diversity in the ab-
sence of clearly defined organizational formats and control 
by the public and elites. In this context, the main goal of 
forming a vernacular culture is to build cultural and regional 
ties within the city, accompanied by creative solutions and 
practices. Markusen defines this concept as follows: "Ver-
nacular cultural practices encompass a wide range of activ-
ities that are distinguished by their expression of communi-
ty values and their inclusion of many participants, in con-
trast to the individualized and professionalized creation or 
reproduction of art or culture by experts detached from a 
community frame of reference" [6, p. 185, 198]. 

Another crucial study of this concept has been provided 
by James H. Carr and Lisa J. Servon, who also focused on 
urban space, but drew attention to the role of city politicians 
and policymakers, who are recommended to rely on the 
concept of vernacular culture in planning economic devel-
opment. This is due to the understanding that any effective 
transformation and attraction of investment in the city is 
possible only if it is rooted in local culture, which implies its 
vernacularity [2, p. 29–30]. These authors present an urban 
approach to vernacular culture understanding: it is ana-
lysed in the context of the revitalization process and linked 
to loci such as neighbourhood (vernacularly marked space 
other than the administrative district of the city). Strength-
ening and developing culture within the neighbourhood 
contributes to revitalization (positive transformation, re-
newal of local architecture, infrastructure and landscape in 
general), but must resist gentrification of the space (recon-
struction of residential areas to be inhabited by the upper 
class), which usually leads to social inequality.  

Carr and Servon distinguish the following types of plac-
es that define "strong" vernacular culture, calling them "an-
chors": "public market, an arts-and-culture venue, or an 
area of ethnic significance or heritage site" [2, p. 30]. The 
cultural significance of such "anchors" is that they contrib-
ute to the development of local communities through their 
publicity and local, independent small business (it is often 
creative business that fits into the concept of creative 
economy and creative city). Accordingly, for the successful 
implementation of revitalization and further economic de-
velopment, vernacular cultural practices and artefacts must 
receive the care of the city authorities [2, p. 35–38]. 

As we can see, researchers more often link the rele-
vance of the study of the phenomenon of vernacular cul-
ture with the urban space. Jerry Krase and Timothy 
Shortell emphasize the need for visual studies of such el-
ements of the city's vernacular culture as "architectural 
details, commercial signs, and graffiti" [4, p. 375]. The re-
searcher proposes a method of visual semiotics (through 
the practice of walking in the city and long, sequential pho-
tographing of such "signs of collective identity", which al-
lows to collect enough visual data to analyse the dynamics 
of change and transformation of the vernacular neighbour-
hood) [4, p. 375–376]. 

In this context, Krase and Shortell turn to the discourse 
of everyday life presented by Georg Simmel, Henri 

Lefebvre, Michel De Certeau, Richard Sennett and Michael 
Blonsky. Within this approach, the subject of the study is 
the vernacular landscape of the city, represented in various 
social signs, which the researcher can capture only by 
mastering the experience of being in the city (moving 
around the city), its cultural and social environment. Also 
based on Roman Jakobson's semiotics, Krase and Shortell 
distinguish two types of signs within the visual representa-
tion of identity in urban space: the expressive and the phat-
ic. The second type of signs "are artefacts of ordinary so-
cial interaction that become markers of settlement space. 
They are the indicators that we are ‘at home' in our neigh-
bourhood" [4, p. 376]. 

Thus, the study of the vernacular city (more precisely, 
the urban landscape) allows us to conclude about the local 
identity (its spiritual and material cultural dimensions). An-
other important point is the hybrid and dynamic nature of 
vernacular signs, because they can be appropriated by 
representatives of different social strata, and move from 
niche to mass culture, from low to high, from creativity to 
consumption and so on. 

The concept of a vernacular city is also developed by 
Sakkarin Sapu, who defined it as "the relationships among 
land and economic, social and natural resources. … The 
vernacular in the urban environment is the process of the 
power structure dominating the reproduction of urban 
space" [9, p. 65]. The researcher includes in this concept 
such key components as urban heritage and urban identity, 
and the greatest expression of the vernacularity of the city 
is its architecture, built or supplemented by the inhabitants 
of the city, often using traditional technologies. 

Vernacular architecture has been the subject of urban 
and cultural studies for the last two decades as long as it 
allows to identify visual and formal aspects of local culture 
in its dynamics and diversity, but emphasizing the preser-
vation of a certain identity ("common identities including 
language and place names, ethnicity, traditions, local wis-
dom and knowledge, power ideology, resource manage-
ment, networks and organization are related to four dimen-
sions of space – environment, daily-life economics, com-
mon space and spiritual space") [9, p. 70, 88]. 

Thus, we move on to the concept of vernacular archi-
tecture, which is very popular among researchers of the 
city today. Robert Brown and Daniel Maudlin define this 
type of architecture as "… ‘traditional buildings': buildings 
that are, or were, the authentic product of a specific place 
and people, have evolved in form over time, and are pro-
duced by nonexpert ‘ordinary people' through shared 
knowledge passed down over time" [1, p. 340]. The source 
for understanding of this concept is the definition of 1978 
by researcher Paul Oliver: "… all the types of building 
made by people in tribal, folk, peasant and popular socie-
ties where an architect, or specialist designer, is not em-
ployed" [7, p. 4]. But the term "vernacular architecture" also 
serves to denote the scope of research of this type of build-
ings through a number of approaches, including ethnogra-
phy, cultural geography and material culture. 

Again, researchers of such architecture within the ur-
ban space rely on the study of everyday De Certeau and 
Lefebvre. After all, most examples of vernacular architec-
ture are objects that do not have an author – a professional 
architect – and they are an important part of the daily expe-
rience of a city dweller. Among them, researchers distin-
guish: "… city neighborhoods, provincial market towns, 
roadside diners, suburban housing developments, generic 
edge-of town retail barns and anonymous industrial com-



~ 58 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

plexes", as well as "… vacant lots, the backs of buildings, 
the undersides of bridges and the verges of highways that 
are appropriated by urban subcultures (street gangs, 
skateboarders, graffiti artists)" [1, p. 341]. That is, the con-
cept of vernacular architecture corresponds to a combina-
tion of traditional architectural technologies, as well as el-
ements of anonymity and everyday life in the architectural 
landscape of the city. One way or another, vernacular ar-
chitecture does not fit into the norms of professional archi-
tecture and its institutionalization in the context of modern-
ist guidelines. It is on the verge of presenting a certain "dif-
ference", and according to Umberto Eco – "kitsch", which 
represents the cultural patterns of "ordinary people". 

Brown and Maudlin draw attention to the rich history of 
discourse around vernacular architecture: from the intro-
duction of the concept of "picturesque" in the culture of 
Romanticism and later phenomena of the Gothic Revival 
and the Arts and Crafts in England in the second half of the 
twentieth century, which led to resistance to industrializa-
tion and continuing with postmodern and postcolonial stud-
ies, which critically analysed the oppositions of hand pro-
duction / industrial mass production, local/universal, 
"old/new, east/west, progress/conservation" in the context 
of the opposition of European civilization and colonial cul-
tures (and, accordingly, architectures) [1, p. 345–350]. 
These oppositions were contrasted by the concept of hy-
bridity and glocalism. 

Today, within the framework of the "new urbanism" 
guideline, there is a wave of struggle against universalism 
in urban planning, and in contrast there is a bet on local 
diverse cultures that rely on a particular community and 
build public spaces and buildings around it and its values. 
This guideline is actualized by the concepts of "weak ur-
banism", or "collage city", which implies participation, "di-
versity, fragmentation and self-expression" [1, p. 351]. 
Within the modernist understanding of the city and urban 
architecture as a universal transformation, addition, deco-
ration and personalization of the building by people living in 
it and surrounding it, was perceived negatively. But in the 
context of postmodernist and postcolonial guidelines, these 
processes are perceived by researchers as vernacular – 
that is, those that are worth analysing in the context of "cul-
tural, economic, social and technological conditions". The 
key words for the description and analysis of the vernacular 
architecture "as a living condition" are "hybridity, change 
and ambiguity" [1, p. 354]. 

Paul Oliver, mentioned earlier, compares vernacular 
architecture with language, or rather with a local dialect, in 
which we can learn a lot about local culture, also paying 
attention to the ecological context of addressing this con-
cept: after all, traditional construction and decoration tech-
nologies are one way environmental problems of mankind, 
and the so-called "architecture of power" [7, p. 17, 25]. 

The reason for this is the environmental guidelines for 
environmental responsibility that the key issue in vernacular 
research is sustainability, through which Maha Salman and 
Hubert Guillaud analyse architecture. For the former, ver-
nacular architecture becomes the key to studying the prob-
lem of identity, which consists of "… place (region, geogra-
phy, topography, and climate), people (society, community), 
and culture (traditions, customs, language, religion, and arti-
facts)" [8, p. 3]. Attaching to vernacular architecture the im-
portance of a built environment that meets a person's need 
to acquire an identity through limited (rational) means, natu-
ral factors, traditional techniques and local materials, Salman 
speaks of sustainability as a key characteristic of vernacular 

architecture, as long as the methods of creating such build-
ings correspond to the existing cultural values due to rooted-
ness in the environment. Thus, for Salman vernacular archi-
tecture means "… unpretentious, simple, indigenous, tradi-
tional structures made of local materials and following well-
tried forms and types" [8, p. 7,10]. 

Hubert Guillaud, on the other hand, refers to the phe-
nomenological approach and the concept of "Lebenswelt" 
by Edmund Husserl and Maurice Merleau-Ponty – "… hu-
manity's common good which we have inherited and which 
expresses the widest social and cultural diversity anchored 
in the specificities of territories" [3, p. 49]. This tradition is 
an appeal to local architectural forms in the context of the 
search for the involvement and combination of man and 
nature, its roots and authenticity in the social and cultural 
dimensions of the built heritage. It was continued in the 
second half of the XX century, with a critique of consumer-
ist society and planned obsolescence as a strategy in the 
commodity market: here vernacular architecture was per-
ceived as durable and environmentally friendly [3, p. 50–
51]. Guillaud emphasizes the importance of studying ver-
nacular architecture within a cultural landscape in order to 
combine natural and cultural sources of the built environ-
ment, which can be passed on to the next generation: "The 
social and cultural dimensions of vernacular architecture 
are also reflected in building language those who built and 
lived in the space" [3, p. 54]. 

Conclusion. Thus, in order to analyse the three key 
concepts within vernacular studies, we addressed the follow-
ing author's interpretations, which allowed us to build a holis-
tic picture of the understanding of vernacular in urban space. 

The term "vernacular culture" in its broad interpreta-
tion refers to that part of the cultural landscape that com-
bines traditional construction techniques and modern as-
pects of cultural identity in a non-professional dimension. 
Margaret Lantis emphasizes the specific location, repeti-
tive common practices of its inhabitants and the presence 
of common values and patterns of behaviour, defines this 
concept based on the presence of a specific location and 
established practices of people living in it. It also corre-
lates this term with the concepts of folk culture, mass cul-
ture and subculture. Ann Markusen distinguishes vernac-
ular and high types of culture, due to the lack of clearly 
defined organizational formats and control by elites in the 
former. James H. Carr and Lisa J. Servon, on the other 
hand, focus on the influence of city politicians and admin-
istrators on preserving a vernacular culture for the city's 
economic development, referring to the concepts of revi-
talization and gentrification. 

In defining the concept of the vernacular city, Jerry Krase 
and Timothy Shortell use the discourse of the everyday 
(Simmel, Lefebvre, De Certeau, Sennett and Blonsky) and 
the method of visual semiotics (Jakobson) and distinguishes 
the expressive and the phatic signs of visual representation 
of urban identity. Sakkarin Sapu defines this concept as the 
interaction of economic, social and cultural conditions in the 
construction of urban space by its inhabitants and notes 
architecture as a central element of such a city. 

The concept of vernacular architecture is defined by 
Robert Brown and Daniel Maudlin, combining elements of 
traditional and every day. Researchers turn to postmodern-
ist and postcolonial studies and the concept of collage city. 
Maha Salman and Hubert Guillaud analyse vernacular ar-
chitecture through the prism of the sustainability problem. 
The former identifies sustainability as a core value of root-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 59 ~ 

 

 

edness in the environment. The latter actualizes such ar-
chitecture as a counterbalance to planned obsolescence. 

Addressing all the above researchers and their interpre-
tations of the concepts of vernacular culture, city and archi-
tecture, we seek to determine our own position on the pos-
sibility of interpreting these concepts with further study of 
the Ukrainian vernacular city: referring to the local context, 
we must note that under the vernacular urban landscape 
we consider only traditional, ecological construction prac-
tices, and more the meaning of this concept. We have a 
closer approach to the interpretation of the vernacular in 
the context of aesthetics and culture of everyday, and 
therefore appeal to a set of different (positive and negative) 
vernacular elements of urban space and cultural conditions 
of their creation and transformation. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Brown Robert. Concepts of Vernacular Architecture / Robert 
Brown, Daniel Maudlin // The SAGE Handbook of Architectural Theory. – 
Los Angeles : SAGE, 2012. – P. 340–368.  

2. Carr James H. Vernacular Culture and Urban Economic Develop-
ment: Thinking Outside the (Big) Box / James H. Carr, Lisa J. Servon // 
Journal of the American Planning Association. – 2008. – № 75:1, – P. 28–40. 

3. Guillaud Hubert. Socio-cultural sustainability in vernacular 
architecture [Електронний ресурс] / Hubert Guillaud // Versus: heritage for 
tomorrow, 9. Firenze University Press. – 2014. – P. 48–55. – Режим досту-
пу : https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01159772/document 

4. Krase Jerry. On the Spatial Semiotics of Vernacular Landscapes in 
Global Cities [Електронний ресурс] / Jerry Krase, Timothy Shortell // Visual 
Communication. – 2011. – № 10, – P. 367–400. – Режим доступу : 
https://www.researchgate.net/publication/276949510_On_the_Spatial_Semi
otics_of_Vernacular_Landscapes_in_Global_Cities 

5. Lantis Margaret. Vernacular Culture [Електронний ресурс] / Margaret 
Lantis // International Journal of American Linguistics. – 1962. – Vol. 28. – № 2, – 
P. 202–216. – Режим доступу : https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/ 
doi/pdf/10.1525/aa.1960.62.2.02a00020 

6. Markusen Ann. Challenge, Change, and Space in Vernacular 
Cultural Practice / Ann Markusen // Spaces of vernacular creativity: Rethink-
ing the cultural economy. – Abingdon: Routledge, 2010. – P. 185–199. 

7. Oliver Paul. Built to Meet Needs: Cultural Issues in Vernacular Archi-
tecture / Paul Oliver. – Oxford : Architectural Press, 2006. – P. 3–16, 17–26.  

8. Salman Maha. Sustainability and Vernacular Architecture: Rethink-
ing What Identity Is [Електронний ресурс] / Maha Salman // Urban and 
Architectural Heritage Conservation within Sustainability. – 2019. – P. 2–16. 

– Режим доступу : https://www.researchgate.net/publication/330948349_ 
Sustainability_and_Vernacular_Architecture_Rethinking_What_Identity_Is 

9. Sapu Sakkarin. The Vernacular City as Ordinary Cultural Heritage 
[Електронний ресурс] / Sakkarin Sapu // Journal of Mekong Societies. – 
2018. – Vol. 14. – № 2, – P. 63–90. – Режим доступу : 
https://www.researchgate.net/publication/327234932_The_Vernacular_City_
as_Ordinary_Cultural_Heritage_1 

 
REFERENCES 

1. Brown, R. and Maudlin, D. (2012). Concepts of Vernacular Archi-
tecture. The SAGE Handbook of Architectural Theory. Los Angeles, 
SAGE, 340–368.  

2. Carr, J. H. and Servon, L. J. (2008). Vernacular Culture and Urban 
Economic Development: Thinking Outside the (Big) Box. Journal of the 
American Planning Association, 28–40. 

3. Guillaud, H. (2014). Socio-cultural sustainability in vernacular 
architecture. Versus: heritage for tomorrow. Firenze University Press, 9, 48–
55. Retrieved from https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-01159772/document 

4. Krase, J. and Shortell, T. (2011). On the Spatial Semiotics of Ver-
nacular Landscapes in Global Cities. Visual Communication, 10, 367–400. 
Retrieved from https://www.researchgate.net/publication/276949510_On_ 
the_Spatial_Semiotics_of_Vernacular_Landscapes_in_Global_Cities 

5. Lantis, M. (1962). Vernacular Culture. International Journal of 
American Linguistics. Volume 28, Number 2, 202–216. Retrieved from 
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/pdf/10.1525/aa.1960.62.2.0
2a00020 

6. Markusen, A. (2010). Challenge, Change, and Space in Vernacular 
Cultural Practice. Spaces of vernacular creativity: Rethinking the cultural 
economy. Abingdon, Routledge, 185–199. 

7. Oliver, P. (2006). Built to Meet Needs: Cultural Issues in Vernacu-
lar Architecture. Oxford: Architectural Press, 3–16, 17–26.  

8. Salman, M. (2019). Sustainability and Vernacular Architecture: Re-
thinking What Identity Is. Urban and Architectural Heritage Conservation 
within Sustainability, 2–16. Retrieved from https://www.researchgate.net/ 
publication/330948349_Sustainability_and_Vernacular_Architecture_ 
Rethinking_What_Identity_Is 

9. Sapu, S. (2018). The Vernacular City as Ordinary Cultural Herit-
age. Journal of Mekong Societies. Vol. 14, No. 2, 63–90. Retrieved from 
https://www.researchgate.net/publication/327234932_The_Vernacular_City_
as_Ordinary_Cultural_Heritage_1 

 
Re c e i ve d  E d i to r i a l  Boar d  08 . 04 . 21  

 
Є. О. Буцикіна, канд. філос. наук, асист. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, 01033, м. Київ, Україна  

ВЕРНАКУЛЯРНІ КУЛЬТУРА, МІСТО, АРХІТЕКТУРА:  
АНАЛІЗ ТА СПІВВІДНОШЕННЯ ПОНЯТЬ 

Присвячено структуруванню наявних визначень трьох ключових понять у межах сучасних вернакулярних культурологічних дослі-
джень із метою вибудувати певну цілісну картину розуміння елементів вернакулярного у міському просторі. У межах визначення вер-
накулярної культури (М. Лантіс, А. Маркусен, Дж. Карр та Л. Сервон) було виокремлено такі характеристики, як поєднання традиційної 
культури та сучасних аспектів культурної ідентичності в непрофесійному вимірі життя міста. У межах визначення поняття верна-
кулярного міста (Дж. Кразе і Т. Шортелл, С. Сапу та ін.) проаналізовано звернення до дискурсу повсякденного (Г. Зіммель, А. Лефевр,  
М. де Серто, Р. Зеннетт та М. Блонскі) та методу візуальної семіотики (Р. Якобсон) з метою виокремлення знаків візуальної репрезе-
нтації міської ідентичності, а також економічних, соціальних і культурних умов у вибудовуванні міського простору його жителями. 
Поняття вернакулярної архітектури (Р. Браун і Д. Модлін, Г. Гійо, М. Салман) містить поєднання елементів традиційного та повсякден-
ного всередині постмодерністських і постколоніальних студій та концепції "collage city", а також крізь призму проблеми sustainability.  

Ключові слова: вернакулярна архітектура, вернакулярна культура, вернакулярне місто, міський ландшафт, сталість. 
 

Е. А. Буцыкина, канд. филос. наук, ассист. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, 01033, г. Киев, Украина  

ВЕРНАКУЛЯРНАЯ КУЛЬТУРА, ГОРОД, АРХИТЕКТУРА:  
АНАЛИЗ И СООТНОШЕНИЕ ПОНЯТИЙ 

Посвящено структурированию имеющихся определений трех ключевых понятий в рамках современных вернакулярных культуро-
логических исследований для того, чтобы выстроить целостную картину понимания элементов вернакулярного в городском про-
странстве. В рамках определения вернакулярной культуры (М. Лантис, А. Маркусен, Дж. Карр и Л. Сервон) были отмечены такие ха-
рактеристики, как сочетание традиционной культуры и современных аспектов культурной идентичности в непрофессиональном 
измерении жизни города. В рамках определения понятия вернакулярного города (Дж. Кразе и Т. Шортелл, С. Сапу и др.) проанализиро-
вано обращение к повседневному дискурсу (Г. Зиммель, А. Лефевр, М. де Серто, Р. Зеннетт и М. Блонски) и методу визуальной семио-
тики (Р. Якобсон) с целью выделения знаков визуальной репрезентации городской идентичности, а также социальных и культурных 
условий в строительстве городского пространства его жителями. Понятие вернакулярной архитектуры (Р. Браун и Д. Модлин, 
Г. Гийо, М. Салман) несет в себе сочетание элементов традиционного и повседневного внутри постмодернистских и постколони-
альных студий и концепции "collage city", а также сквозь призму проблемы устойчивости. 

Ключевые слова: вернакулярная архитектура, вернакулярная культура, вернакулярный город, городской ландшафт, устойчивость. 
 



~ 60 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 351.77 
М.-М. В. Любива, студентка, ОР "Магістр" 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

messalina1856@gmail.com 
 

ЛІКУВАЛЬНІ ПРАКТИКИ В КОНТЕКСТІ СОЦІОКУЛЬТУРНИХ ТРАНСФОРМАЦІЙ 
 

Присвячено розкриттю місця і значення лікувальних практик, які виступають вагомим компонентом культурних 
практик і зазнають трансформації відповідно до зміни картини світу та домінантного наративу культури. Незалеж-
но від рівня розвитку суспільства проблема здоров'я є першочерговою, а комплекс практик і уявлень, покликаних йо-
го зберігати, є стійким елементом будь-якої культури. Соціокультурні умови сьогодення унаочнюють актуальність 
концептів "здоров'я" та "хвороба", демонструють вплив лікувальних практик та уявлень про них на всі сфери люд-
ського існування, проте водночас спостерігається недостатній рівень наукового осмислення формування і трансля-
ції наративу, пов'язаного з метою та учасниками терапевтичної комунікації, принципів його функціонування, що 
зумовлює важливість дослідження цієї теми в межах культурологічного дискурсу. Наукова новизна роботи полягає у 
визначенні взаємного впливу лікувальних практик і різних форм культурного тексту, виявленні досвіду лікування 
хвороби в його конкретній історико-культурній буттєвості, як і його проєкції в мовних і міфологічних системах. У 
дослідженні вищезазначених питань застосовано метод культурно-історичної реконструкції, що виявляє станов-
лення і розвиток медичного дискурсу і комунікації та спроб їх раціоналізації та легітимації в культурному просторі. 

Ключові слова: культура повсякденності, культурні практики, лікувальні практики, медична антропологія. 
 

Постановка проблеми. Довгий час поряд з види-
мими, відчутними тілами, тканинами, бактеріями були 
"невидимими" цінності, ідеї і вірування, проте середина 
XX століття ознаменувалася утворенням особливої 
галузі знання – медичної антропології, яка за короткий 
час із прикладної дисципліни перетворилася на само-
стійну науку з міждисциплінарною теоретичною базою. 
Концепти "здоров'я", "хвороба" стабільно перебувають 
у полі інтересу різних гуманітарних наук, і доповнити 
існуючі знання про мету й учасників терапевтичної ко-
мунікації, принципи функціонування медичного нарати-
ву варто засобами культурологічного дослідження. 

Аналіз досліджень і публікацій. Антропологічна 
точка зору на біомедичний дискурс задана в до-
слідженнях М. Фуко та Ю. Габермаса. Методологія до-
слідження медицини як культурного феномена вияв-
ляється в роботах М. Фуко, М. Мерло-Понті, 
Г. Башляра, А. Тхостова. Медичне знання як фактор 
культурогенезу досліджували М. Бахтін (медицина в 
культурі Ренесансу), К. Ясперс (кореляції психічних 
захворювань і культурного контексту), М. Фуко (гігієнічні 
практики в античній культурі, медикалізація античної 
культури, класична культура і народження клініки), 
Дж. Штрохекер (James Strohecker) (опозиція "культура 
хвороби – культура благополуччя" в сучасному медич-
ному дискурсі). Аналізу процесу міфологізації, пер-
соніфікації хвороби і ревіталізації народних лікувальних 
практик присвячена стаття О. Фаїс-Леутської "COVID-19 
в Сицилії: екзистенціальні "медицина" і практики" [4]. 
О. Лабенко у роботі "Концепт "хвороба" в українській, 
англійській та французькій мовах" проводить компара-
тивне дослідження відповідних лінгвістичних кон-
струкцій та їхнього функціонування у культурах [1].  

Метою статті є виявлення семіологічних аспектів 
складників медичної комунікації через історичні транс-
формації фігур лікаря і пацієнта в культурах. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Ваго-
мим компонентом культурних практик виступають ліку-
вальні практики, які зазнають трансформації відповідно 
до зміни картини світу та домінантного наративу куль-
тури. Беручи до уваги те, що чистих практик не існує, 
С. Чебанов пропонує п'ять ідеальних типів лікувальних 
практик, зазначаючи, що за їх допомогою неможливо 
відобразити історію лікувальних практик чи історію ме-
дицини, проте вони можуть пов'язуватися з історичними 
прецедентами, розкривати ідеї, що сприяли їх станов-
ленню, демонструвати переважання тієї чи іншої прак-
тики в епохах. Так, серед лікувальних практик дослідник 
виділяє: 1) медицину (професійно і цілісно займається 

здоров'ям індивіда протягом його життя); 2) соціальну 
гігієну (лікування і профілактика захворювань не 
індивіда, а великих груп, людства. Увага до якості і 
тривалості життя); 3) цілительство (нормалізація стану 
здоров'я шляхом духовних впливів); 4) ветеринарію 
Homo sapiens (увага до людини як до біологічного ви-
ду без урахування духовного і соціального компо-
нентів); 5) народну медицину (недиференційований 
комплекс лікувальних прийомів, сформований в ни-
зовій народній практиці) [5].  

Стосовно лікувальних практик народної медицини 
варто вказати на дві характерні ознаки: по-перше, 
"раніше народна медицина існувала як приналежність 
соціальних низів, вона була чітко географічно прив'яза-
на […]. Зараз вони потрапляють в необмежений інфор-
маційний простір, аж до того, що поміщають свою 
сторінку в Інтернет і т. д., вони виявляються залучені в 
комунікативні потоки формально на рівних правах з 
професіоналами […]" [5]. По-друге, С. Чебанов відмічає 
високу проникність в систему лікувальних практик 
народної медицини наукових понять, котрі в новому се-
редовищі знаходять власне пояснення і застосування. 

Хвороба і смерть є найбільш давнім і поширеним сю-
жетом для міфів. Хвороба фігурує у міфах як щось чу-
жорідне, привнесене, адже захворювання протистоїть 
нормальному здоровому стану як щось таке, що не вла-
стиво людині і від неї не залежне. Вічне життя і здоров'я 
перших людей у міфах припинялося тоді, коли вони по-
рушували божественні закони і скоювали гріх. Хвороби і 
смерть насилалися вищими силами у якості покарання 
(біблійські Адам і Єва, індійський Брахма, що створив 
смерть задля позбавлення світу від перенаселення). 

Хвороба мислиться як некероване, незалежно ак-
тивне явище. Вона відчужена через об'єктивацію тіла 
людини і робить функції тіла некерованими. У нор-
мальному стані тіло повністю керується суб'єктом і 
усвідомлюється лише на рівні кордонів, у той час як 
хвороба проявляє тіло в якості чужого, неслухняного, 
стороннього, самостійного об'єкта, походження якого 
вимагає пояснення, відповідного існуючій картині світу. 
Стародавня народна медицина вкрай рідко пояснює 
хвороби природними причинами, більш того, вони рідко 
мають щось спільне з етіологічними. Наприклад, пояс-
нення лікарями Малі хвороби як порушення рівноваги 
тепла і холоду відображає хоч і конкретні і реалістичні, 
проте уявні причини. Природними причинами зазвичай 
пояснювалися лише хвороби з візуальними ознаками 
(травми, пошкодження шкіри), і при цьому лікувалися 
вони, як правило, раціональними методами. Хвороби, 

© Любива М.-М. В., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 61 ~ 

 

 

що не мають явних візуальних ознак (захворювання 
внутрішніх органів, психічні розлади) пояснювалися 
ірраціонально [6, с. 85–89]. Причинами таких захво-
рювань вважалася дія злих духів, чаклунство, проник-
нення в організм антропоморфних і зооморфних істот. 
Наприклад, персоніфікованими втіленнями хвороби в 
слов'янській міфології були Навь і Морена, в тибетській 
– Сабдага, в литовській – Гільтіні. Новий час видоз-
мінив уявлення про причини хвороб і їх персоніфікацію, 
залишивши рудименти старих і породивши нові міфи: 
"У механістичному матеріалізмі з'явилися уявлення про 
людський організм як про складний механічний при-
стрій, а хвороба стала розумітися як його засмічення 
або неполадка. Цікаво, що складність і устрій такого 
механізму прямо запозичувалися з найбільш пошире-
них механічних приладів свого часу" [3, с. 8]. 

Уявлення про хвороби істотно змінюються в залеж-
ності від культур та епох, але щойно конкретне відчуття 
розглядається як більш загальне, знаходячись над пер-
винною семіотичною системою, відбувається перехід у 
сферу міфу. Термін "міф" у семіологічному підході не 
дає жодної оцінки, а лише характеризує спосіб зв'язку 
різнорівневих конструктів. Так, навіть наукове пояснен-
ня стає варіантом міфу. 

Міф хвороби деформує природну сторону тілесного 
відчуття, не знищуючи її, а урізуючи, відчужуючи. Тілес-
не відчуття завжди напоготові, щоб стати означуваним 
для міфу, воно стає симптомом, що приймається за 
природну даність, роблячи непомітним перехід у сферу 
міфологічного. "Хитрість полягає в тому, що міфо-
логічність хвороби прихована від простодушного спо-
стерігача; міф виступає в образі реальності, але при 
найближчому розгляді ця реальність виявляється 
фальшивою, запозиченою" [3, с. 3]. 

У даній логіці міф – відкрита, мінлива, нестійка си-
стема, яка постійно вловлює все нове, що з'являється в 
суспільній свідомості. Багато наукових медичних уяв-
лень в буденній свідомості перетворюються в ней-
мовірні фантастичні теорії. При цьому міфологічне 
постійно транслюється в конкретно-тілесне: засвоєна 
ідея хвороби чи лікування через відбір елементів пер-
винної семіологічної системи обростає чуттєвою ткани-
ною. Таким чином, засвоєний міф здатний сам добудо-
вувати реальність, що підкріплює його, знаходячи для 
вже готового означуваного відсутній означник. 

Як і міф, хвороби – це слабко структурована і 
відкрита для постійного впливу сфера припущень, 
очікувань, забобонів. Якщо застосувати до ситуації 
лікування семіотичну оптику, можна зрозуміти незро-
зумілі для об'єктивізму феномени ритуального лікуван-
ня, ефекту плацебо, психотерапії та ін. Застосування 
таких позбавлених доцільності практик, які репрезенту-
ють лише певні семіотичні відношення, можуть приве-
сти до суб'єктивного, а іноді й об'єктивного поліпшення 
стану хворих. О. Тхостов зазначає, що "у логіці розвит-
ку хвороби слід розрізняти дві сторони: об'єктивну, що 
підкоряється натуральним закономірностям, і суб'єк-
тивну, пов'язану з закономірностями психічного і семіо-
тичного" [3, с. 6]. У зв'язку з цим можна згадати риту-
альне лікування шамана, що співає у момент важких 
пологів. Шаман співає про подорож маленьких істот по 
тілу хворої (причина хвороби) і про перемогу шамана 
над ними. Це приклад психологічного способу лікуван-
ня, оскільки шаман не торкається до тіла хворої і не дає 
їй ніяких ліків, натомість говорить про її патологічний 
стан і про те, чим він викликаний. Так невизначені від-
чуття хворої перетворюються в чітко локалізовані і зро-
зумілі. "Пісня являє собою своєрідну психологічну 

маніпуляцію з хворим органом і... одужання очікується 
саме від цієї маніпуляції" [2, с. 170]. Можлива і проти-
лежна ситуація, коли навіть при об'єктивному лікуванні 
пацієнт буде продовжувати вважати себе хворим, 
оскільки його стан визначається ним як хвороба, а ліку-
вання уявляється неможливим. Так, зурочення чи при-
ворот, що пов'язані в свідомості суб'єкта з хворобою, 
викликають відповідні соматичні відчуття.  

"Те, що міфологія шамана не відповідає реальній 
дійсності, не має значення: хвора вірить в неї і є членом 
суспільства, яке в неї вірить. Злі духи і духи-помічники, 
надприродні чудовиська і чарівні тварини є частиною 
стрункої системи, на якій засноване уявлення абори-
генів про Всесвіт... Те, з чим вона не може примирити-
ся, це страждання, які випадають з системи, здаються 
чимось чужорідним. Шаман за допомогою міфу відтво-
рює струнку систему, знайшовши цим стражданням в 
ній відповідне місце" [2, с. 175]. Виходить, що успіх 
лікаря обумовлений не методами, що він використо-
вує, а такими якостями, як переконливість, автори-
тетність, вміння відчувати пацієнтів і змусити їх по-
вірити у запропонований міф. Не менш важливою є 
готовність суспільної свідомості сприймати міфи. 
Наприклад, укорінення психоаналізу і його наукове 
обґрунтування привело до формування у свідомості 
європейців початку XX століття психоаналітичної 
культури: з'явився "психоаналітичний пацієнт", що 
"психоаналітично" артикулює свої скарги. 

Будь-кому, хто називає себе лікарем, потрібне 
підтвердження права на таку важливу для суспільства 
діяльність, як медична практика. Набір потрібних яко-
стей визначається характером хвороби: якщо вона є 
результатом впливу злих сил, то лікар повинен бути 
вхожий в їх коло і вміти з ними поводитися. Якщо хво-
роба виліковується через чудо, то лікар якось має бу-
ти долучений до цієї сфери. Лікарі отримували свої 
здібності або від головних медичних божеств, 
жерцями яких вони були, або доводили свою при-
четність до світу духів інакше: генеалогія, шаманська 
хвороба, "обраність" від народження чи з дитинства 
тощо. Особливі вміння і знання можна отримати, про-
давши душу злим силам. Так європейська міфологія 
пояснює відьмацькі сили, а за литовською міфологією, 
чаклуни-лікарі буртінінкі не могли померти, не пере-
давши свого знання іншій людині.  

За О. Тхостовим, наявність терапевтичного ефекту 
навіть найбільш диких і абсурдних лікувальних практик 
пояснюється тим, що "відчуття хвороби, ставши симп-
томом, починає підкорятися не тільки природним зако-
номірностям, а й логіці міфу, в який воно включається" 
[3, с. 13]. Роль міфу в досвіді хвороби і лікувальних 
практиках важко переоцінити: він упорядковує світ, 
укріплює мораль, санкціонує і наділяє змістом обряди, 
впорядковує практичну діяльність [5]. Медичний міф і 
його ритуали дозволяють хворому брати участь в 
подіях і впливати на їх хід, на природні і соціальні яви-
ща, дають йому мову, за допомогою якої хворий фор-
мулює й опосередковує свої відчуття, і, як наслідок, 
оволодіває ними. Попри прагнення сучасної медицини 
позбутися міфологізації, міф не можна відмінити, адже 
уявлення про хвороби за своєю структурою і способом 
формування принципово міфологічні. "Міф неможливо 
подолати зсередини, оскільки прагнення позбутися його 
стає його жертвою" [3, с. 13]. 

Висновок. Увага до сфери повсякденного дозволяє 
пізнати основи формування картини світу, фундамен-
тальних установок, світогляду, стереотипів. Повсякден-



~ 62 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ність як вагома частина культури дозволяє відтворити її 
живий, реальний образ, а також образ субкультур 
окремих соціальних груп, принципи їх комунікації в 
межах єдиного культурного простору. Вивчення повся-
кденності виявляє спільне і відмінне в культурах, 
унікальність культурного досвіду.  

Хвороба, як і кожен об'єкт дійсності, сприймається 
людиною певним чином і, як кожен об'єкт, має своє 
значення і зміст. Досвід хвороби, здоров'я і турбота про 
нього розуміються антропологами як культурні системи, 
стійкі, але відкриті до зовнішніх впливів: історичних, 
політичних, економічних, технологічних тощо. Стрімке 
поширення біомедичних знань не відміняє факт по-
всюдного сприйняття індивідами хвороби в термінах і в 
логіці своєї культури. Дослідження антропологами про-
блем здоров'я і хвороби спричинило постановку і такої 
фундаментальної проблеми, як страждання. Хвороба в 
антропологічному дискурсі виступає різновидом страж-
дання, яке, у свою чергу, є частиною людського досвіду, 
його граничним станом, який також набуває свого 
унікального культурного забарвлення.  

Досвід здоров'я, хвороби і лікування культурно де-
термінований і етноспецифікований. Він розгортається, 
структурується та інтерпретується в межах певного 
культурного тексту. Характер переживання хвороби 
завжди визначений вибором певного ставлення до неї і 
способу її інтерпретації. Досвід хвороби і лікування 
включений в міфологічний простір і здійснюється за 
його законами. Так, присутнє узагальнення (обов'язкове 
називання хвороби), пояснення цілого через його ча-
стину (симптом виступає описом хвороби), міф як 
фрагмент реальності (назвати ім'я хвороби означає 
почати лікування). У цій логіці причиною хвороби є по-
рушення миру і порядку в людському існуванні. 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Лабенко О. В. Концепт "хвороба" в українській, англійській та 

французькій мовах: етнолінгвістичний та лінгвопрагматичний аспекти: 
дис. канд. філ. наук: 10.02.15 / О. В. Лабенко. – Львів, 2019. – 268 с.  

2. Леви-Стросс К. Структурная антропология / К. Леви-Стросс. – 
М.: Наука, 1983. – 536 с. 

3. Тхостов А. Ш. Болезнь как семиотическая система / А. Ш. Тхостов 
// Вестник Московского университета. Психология. – 1993. – № 1 (14). – 
С. 3–16. 

4. Фаис-Леутская О. Д. COVID-19 в Сицилии: экзистенциальные 
"медицина" и практики – обращение к традиции / О. Д. Фаис-Леутская // 
Вестник антропологии. – 2020. – Nо. 3 (51). – С. 57–72.  

5. Чебанов С. В. Лечебные практики: типология и современная 
ситуация [Електронний ресурс] / С. В. Чебанов. – Режим доступу: 
https://www.rpri.ru/materials/chebanov1.htm#_ftn1 

6. Янгни-Ангате А. О традиционной медицине / А. Янгни-Ангате // 
Всемирный форум здравоохранения. – 1982. – Т. 2. – № 3. – С. 85–89. 

 
REFERENCES 

1. Labenko, O. V. (2019). Koncept "hvoroba" v ukraїns'kіj, anglіjs'kіj ta 
francuz'kіj movah: etnolіngvіstichnij ta lіngvopragmatichnij aspekti [The 
concept of "disease" in Ukrainian, English and French: ethnolinguistic and 
linguopragmatic aspects]. L'vіv.  

2. Levi-Strauss, K. (1983). Structural anthropology. Moscow, Nauka 
(In Russian). 

3. Thostov, A. Sh. (1993). Bolezn' kak semioticheskaja Sistema [Dis-
ease as a semiotic system]. Vestnik Moskovskogo universiteta. Psihologija, 
№ 1(14), 3–16. 

4. Fais-Leutskaja, O. D. (2020). COVID-19 v Sicilii: jekzistencial'nye 
"medicina" i praktiki – obrashhenie k tradicii [COVID-19 in Sicily: existential 
"medicine" and practices – an appeal to tradition]. Vestnik antropologii, 
No. 3, 57–72. 

5. Chebanov, S. V. Medical practices: typology and current situation 
[Healing practices: typology and current situation]. Retrieved from 
https://www.rpri.ru/materials/chebanov1.htm#_ftn1 

6. Jangni-Angate, A. (1982). O tradicionnoj medicine [About tradition-
al medicine]. Vsemirnyj forum zdravoohranenija, T. 2, № 3, 85–89. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  23 .1 1 . 21  

 
M.-M. Lyubivaya, Student of theDepartment of Cultural Studies  
Master's Degree, Faculty of Philosophy 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

MEDICAL PRACTICES IN THE CONTEXT OF SOCIO-CULTURAL TRANSFORMATIONS 

The article is devoted to revealing the place and significance of therapeutic practices, which are a significant component of cultural practices 
and undergo transformation in accordance with the changing picture of the world and the dominant narrative of culture. Regardless of the level of 
development of society, the problem of Health is a priority, and a set of practices and ideas designed to preserve it is a sustainable element of any 
culture. Socio-cultural conditions of the present make clear the relevance of the concepts of "Health" and "disease", demonstrate the influence of 
medical practices and ideas about them on all spheres of human existence, but at the same time there is an insufficient level of scientific under-
standing of the formation and translation of narratives related to the purpose and participants of therapeutic communication, the principles of its 
functioning, which determines the importance of research on this topic within the framework of cultural discourse. The scientific novelty of the 
work consists in determining the mutual influence of medical practices and various forms of cultural text, identifying the experience of treating the 
disease in its specific historical and cultural existence, as well as its projections in linguistic and mythological systems. In the study of the above-
mentioned issues, the method of cultural and historical reconstruction is applied, which reveals the formation and development of medical dis-
course and communication and attempts to rationalize and legitimize them in the cultural space. 

Key words: everyday culture, cultural practices, medical practices, medical anthropology. 
 

М.-М. В. Любивая, студентка, ОУ "Магистр" 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

ЛЕЧЕБНЫЕ ПРАКТИКИ В КОНТЕКСТЕ СОЦИОКУЛЬТУРНЫХ ТРАНСФОРМАЦИЙ 

Посвящено раскрытию места и значения лечебных практик, которые выступают весомым компонентом культурных практик и 
претерпевают трансформации в соответствии с изменением картины мира и доминирующего нарратива культуры. Независимо от 
уровня развития общества проблема здоровья является первоочередной, а комплекс практик и представлений, призванных его со-
хранять, является устойчивым элементом любой культуры. Социокультурные условия современности, иллюстрирующие актуаль-
ность концептов "здоровье" и "болезнь", демонстрируют влияние лечебных практик и представлений о них на все сферы человече-
ского существования, но вместе с этим наблюдается недостаточный уровень научного осмысления формирования и трансляции 
нарратива, связанного с целью и участниками терапевтической коммуникации, принципов его функционирования, что обусловлива-
ет важность исследования данной темы в рамках культурологического дискурса. Научная новизна работы заключается в определе-
нии взаимного влияния лечебных практик и различных форм культурного текста, выявлении опыта лечения болезни в его конкрет-
ной историко-культурной бытийности, как и его проекций в языковых и мифологических системах. В исследовании вышеуказанных 
вопросов применен метод культурно-исторической реконструкции, которая обнаруживает становление и развитие медицинского 
дискурса и коммуникации и попыток их рационализации и легитимации в культурном пространстве. 

Ключевые слова: культура повседневности, культурные практики, лечебные практики, медицинская антропология. 
 

 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 63 ~ 

 

 

УДК 001.2; 378 
І. І. Маслікова, д-р філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

i.i.maslikova@gmail.com 
 

ШЛЯХИ РОЗВИТКУ КУЛЬТУРИ ЯКОСТІ ОСВІТИ ТА АКАДЕМІЧНОЇ ДОБРОЧЕСНОСТІ  
В СУЧАСНОМУ УНІВЕРСИТЕТІ 

 
Проаналізовано законодавчі положення у сфері вищої освіти та нормативна база Київського національного універ-

ситету імені Тараса Шевченка, яка закладає підвалини для розвитку культури якості освіти. Дослідження стану за-
безпечення академічної доброчесності в межах проєкту AcademIQ "Ініціатива академічної доброчесності та якості 
освіти", зокрема інтерпретації опитування викладачів та студентів, дозволило намітити шляхи розвитку культури 
якості вищої освіти, корпоративної культури університету та академічної доброчесності, які пов'язуються з арти-
куляцією в комунікативному просторі університетської спільноти ключових етичних цінностей; імплементацією 
цих цінностей через спільні наукові, навчально-методичні, культурні та соціальні заходи, спрямовані на об'єднання 
всіх членів спільноти; забезпечення академічної доброчесності через її процедурне й інституційне оформлення та 
підвищення інформованості та обізнаності всіх учасників освітнього процесу. 

Ключові слова: культура якості освіти, академічна доброчесність, корпоративна культура, цінності сучасного університету.  
 

Постановка проблеми. В останні роки в Україні ві-
дбулися певні знакові події, які вплинули на активізацію 
не лише дискусій навколо ціннісного виміру діяльності 
сучасних університетів, але й пошуків реальних шляхів 
для імплементації цінностей в освітній процес. Так, 
прийняття Закону України "Про вищу освіту" (2014 р.), 
згодом Закону України "Про освіту" (2017 р.) поставило 
на порядок денний питання створення систем забезпе-
чення якості освіти, дотримання академічної доброчес-
ності та реалізацію академічних свобод учасників освіт-
нього процесу. Пандемія COVID-19, яка привела до 
впровадження онлайн-навчання, загострила проблему 
цілей та задач сучасних університетів, механізмів їх реа-
лізації та породила низку моральних проблем, що ви-
пливають із асиметрії відносин між викладачами і студе-
нтами, безособовості онлайн-інструментів навчання, 
мінімізації особистісного контролю та зростання техноло-
гічних можливостей для різних форм недоброчесності. 

У зв'язку із цим видається важливим осмислення 
процесів, що відбуваються в останні роки в Київському 
національному університеті імені Тараса Шевченка, 
які пов'язані не лише із оновленням нормативної бази, 
створенням нових положень, що регламентують різні 
аспекти освітньої діяльності, але й тими дискусіями, 
що відбуваються на платформах KNU Professionals, в 
межах заходів KNU Teach Week, Open Education  
Forum, AcademIQ "Ініціатива академічної доброчесно-
сті та якості освіти".  

Аналіз досліджень і публікацій. В роботах євро-
пейських та англо-американських дослідників 
(З. Бауман, Л. Донскіс, С. Міллер, М. Нуссбаум, 
С. Коліні та ін.) окреслюються позитивні та негативні 
тенденції розвитку сучасних університетів, актуалізу-
ється питання їх цілей та завдань, небезпеки їх комер-
ціалізації. Артикуляції ключових цінностей сучасної ви-
щої освіти сприяла низка міжнародних (Бухарестська 
декларація етичних цінностей та принципів вищої освіти 
в Європейському регіоні) та національних документів 
(Закон України "Про освіту", Закон України "Про вищу 
освіту"). Нормативні документи та положення Київсько-
го національного університету імені Тараса Шевченка, а 
також результати опитування студентів та викладачів, 
що відбулися в рамках проєкту AcademIQ "Ініціатива 
академічної доброчесності та якості освіти", дозволя-
ють намітити шляхи артикуляції та імплементації цінно-
стей університетської спільноти, розвитку культури яко-
сті та академічної доброчесності. 

Мета статті – висвітлення шляхів розвитку культури 
якості та академічної доброчесності в сучасному уніве-

рситеті на прикладі Київського національного універси-
тету імені Тараса Шевченка.  

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Осмислення перспектив розвитку сучасного універси-
тету в контексті розвитку культури якості та академіч-
ної доброчесності серед всіх членів університетської 
спільноти передбачає постановку та вирішення двох 
основних завдань. По-перше, це артикуляція ціннісно-
го виміру університету, а саме конкретизація фунда-
ментальної мети університету, обґрунтування його 
ціннісних засад та орієнтирів, визначення позитивних 
якостей (чеснот) учасників освітньо-наукового процесу 
в університеті. По-друге, імплементація цінностей та 
розвиток чеснот учасників освітньо-наукового процесу 
на шляхах розвитку культури якості освіти в універси-
теті, зокрема розвитку корпоративної культури та за-
безпечення академічної доброчесності.  

Артикуляція ціннісного виміру сучасного університе-
ту неможлива без чіткого усвідомлення мети його дія-
льності. Закон України "Про вищу освіту" хоча й не міс-
тить визначення мети університетів, проте у ст. 26 ви-
значає основні завдання університетів, зокрема "про-
вадження наукової діяльності…, забезпечення творчої 
діяльності учасників освітнього процесу, підготовки нау-
кових кадрів вищої кваліфікації…, участь у забезпеченні 
суспільного та економічного розвитку держави…, фор-
мування особистості шляхом патріотичного, правового, 
екологічного виховання, утвердження в учасників освіт-
нього процесу моральних цінностей, соціальної актив-
ності, громадянської позиції та відповідальності, здоро-
вого способу життя, вміння вільно мислити та самоор-
ганізовуватися в сучасних умовах та ін." [3]. Київський 
національний університет імені Тараса Шевченка ви-
значає основну мету своєї діяльності у своєму Статуті в 
ст. 2. 1: "Основною метою освітньої діяльності Універ-
ситету є підготовка висококваліфікованих і конкуренто-
спроможних на національному та міжнародному ринку 
праці фахівців для наукових та освітніх установ, органів 
державної влади та управління, підприємств усіх форм 
власності за всіма рівнями вищої освіти (доктор наук, 
доктор філософії, магістр, бакалавр, молодший бака-
лавр) в усіх сферах освіти (відповідно до міжнародних і 
вітчизняних класифікацій освіти), утвердження націона-
льних, культурних і загальнолюдських цінностей" [12]. 

Проте таке формальне визначення мети залишає 
відкритим питання: як поєднувати різнопланові – ін-
струментальні та культуротворчі, неекономічні цілі уні-
верситету; в чому власне полягають такі неінструмен-
тальні цілі, на яких самодостатніх "внутрішніх" ціннос-
тях вони базуються; які саме національні, культурні та 

© Маслікова І. І., 2021



~ 64 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

загальнолюдські цінності повинен утверджувати універ-
ситет; носіями яких якостей окрім їх високої професій-
ної кваліфікації та конкурентоспроможності будуть ви-
пускники університету та повинні бути всі учасники 
освітньо-наукового процесу? 

З огляду на це виникає потреба в артикуляції цінніс-
ного виміру університету та його місії, яка повинна міс-
тити в собі два складника: по-перше, збереження, тран-
сляція та продукування знання, по-друге, розвиток ку-
льтури громадянськості, яка дозволяє у взаємодії між 
всіма членами академічної спільноти готувати до суспі-
льного життя самостійних, критично мислячих та відпо-
відальних громадян і професіоналів [6, c. 280–304].  

Конкретизація фундаментальної мети університету 
може відбуватися в широкому комунікативному просто-
рі, відкритому для всіх членів університетської спільно-
ти – викладачів, наукових працівників, здобувачів, адмі-
ністрації, навчально-допоміжного персоналу. 

Дизайн цінностей університету може здійснюватися 
по-різному – top-down та bottom-up. Перший шлях top-
down передбачає зафіксований адміністрацією універ-
ситету базовий набір цінностей в нормативних докуме-
нтах та розробку конкретних управлінських рішень що-
до їх впровадження в освітньо-науковий процес на всіх 
нижчих інституційних рівнях. Такий шлях означає, що 
вже існує набір цінностей, він не підлягає сумнівам, і 
залишається лише змусити всіх учасників університет-
ської спільноти реалізовувати ці цінності. Проте поточ-
на ситуація в університеті не дозволяє казати про те, 
що існує такий перелік цінностей, що всі члени універ-
ситетської спільноти усвідомлюють їх значущість, здій-
снюють самоідентифікацію на їх засадах та реалізують 
на їх фундаменті спільну діяльність. 

Другий шлях проєктування цінностей bottom-up пе-
редбачає ініціативу знизу вгору, коли всі учасники осві-
тньо-наукового процесу університету визначають цінно-
сті на основі особистісного переживання своєї прина-
лежності до університетського простору, усвідомлення 
спільної долі всіх членів університетської спільноти та 
обговорення в широких та різнопланових дискусіях ак-
туальності та значущості таких цінностей. 

Такі дискусії не можуть відбуватися на пустому міс-
ці. Вихідною точкою може бути перелік етичних ціннос-
тей та моральних принципів, закріплених в Бухарестсь-
кій декларації з етичних цінностей та принципів вищої 
освіти в Європейському регіоні: гідність особистості та її 
недоторканність та недискримінація; академічна добро-
чесність, яка базується на цінностях чесності, взаємної 
довіри, справедливості, поваги, відповідальності та 
сміливості діяти згідно з цінностями; академічна авто-
номія, інтелектуальна свобода та вільний обмін ідеями; 
розвиток знань, доступність освіти та вдосконалення її 
якості; участь в спільних справах та активна громадян-
ська позиція, невпинне вдосконалення; колегіальне 
прийняття рішень та управління на всіх інституційних 
рівнях академічної діяльності [1]. 

Перспективними шляхами артикуляції цінностей ви-
даються такі кроки. По-перше, створення комунікатив-
ного простору для проведення широких та різноплано-
вих дискусій (круглі столи, панельні дискусії, інтеракти-
вні зустрічі в форматі Word Café тощо) між всіма чле-
нами університетської спільноти. Майданчиками для 
таких дискусій можуть служити професійні платформи 
викладачів (платформа KNU Professionals, Студпарла-
мент університету). По-друге, проведення соціологічних 
опитувань всіх членів університетської спільноти, ініціа-
торами яких можуть поставати як студенти, так і 
соціологічні служби університету. По-третє, рефлексія 
щодо цінностей університетської спільноти шляхом 

проведення студентських наукових конференцій, при-
свячених питанням цінностей університету, ініціатора-
ми яких можуть бути студентські парламенти факуль-
тетів та інститутів університету. По-четверте, узагаль-
нення дискусій та етичне обґрунтування цінностей 
університету, що може знайти своє відображення в нау-
кових монографіях та статтях.  

Для ефективності досягнення основної мети універ-
ситету та реалізації всіх його завдань є необхідним ви-
значення чеснот членів університетської спільноти. Ар-
тикуляція етичних якостей та їх культивація у здобува-
чів, викладачів, науковців, адміністрації, навчально-
допоміжного персоналу дозволить усвідомлювати свою 
приналежність не лише до академічної групи, кафедри, 
відділу, структурного підрозділу, але й до спільноти 
університету, академічної спільноти нашої країни та 
світу, громадян України. І така самоідентифікація на тлі 
усвідомлення всіх взаємозалежностей учасників освіт-
нього процесу може постати потужним мотивуючим чин-
ником до участі в комплексній та складній спільній діяль-
ності та в спільних проєктах заради спільного блага. 

"Етичний кодекс університетської спільноти" містить 
норми поведінки в її різних модусах та вказує на непри-
пустимі дії. Проте цей документ не має чіткого переліку 
чеснот, які можуть закладати засади єдності представ-
ників університету всіх рівнів. Спільне обговорення по-
зитивних якостей членів університетської спільноти 
дозволить запустити саморефлексію, усвідомити мож-
ливості всіх учасників освітньо-наукового процесу 
впливати на реалізацію головної мети – місії універси-
тету, перспективи власного вдосконалення, саморозви-
тку і самореалізації, розвитку корпоративної культури 
та культури якості загалом.  

Вихідною точкою в таких дискусіях може бути "Етич-
ний кодекс" та переліки чеснот, які були кристалізовані 
в моральнісному досвіді людства та знайшли своє 
осмислення у філософській етиці. До таких джерел че-
снот можна віднести внутрішню силу та гідність особис-
тості в її різноманітних проявах: незалежність, самокри-
тичність, неупередженість, здатність до критичного ми-
слення, самодостатність, вміння долати спокуси, здат-
ність перевершувати свої можливості, володіти собою, 
помірність щодо своїх бажань, щедрість та готовність 
до діяльнісної допомоги іншим, емпатія, порядність, 
здатність до порозуміння, розвинуте відчуття спільного 
життя, відданість спільній справі, здатність до коопера-
ції, професіоналізм, патріотизм тощо (6, c. 17–55). 

Перспективними шляхами артикуляції чеснот членів 
університетської спільноти можуть служити схожі кроки, 
зазначені у зв'язку із артикуляцією цінностей, а саме: 
створення комунікативного простору для проведення 
широких та різнопланових дискусій, проведення соціо-
логічних опитувань всіх членів університетської спіль-
ноти, узагальнення дискусій та етичне обґрунтування 
чеснот представників університетської спільноти в нау-
кових дослідженнях, реалізація різноманітних міжфаку-
льтетських спільних університетських проєктів, в яких 
зазначені якості представників університетської спіль-
ноти знаходили б своє втілення. 

Як наслідок, зазначені заходи можуть безпосеред-
ньо розвивати якості учасників університетської спіль-
ноти та імплементувати цінності університету в практи-
ку його діяльності. А відтак буде розвиватися корпора-
тивна культура, забезпечуватися академічна доброчес-
ність та зростати культура якості освіти загалом. 

Культура якості освіти може формуватися в синергії 
системно-процедурного, етичного, етико-правового та 
менеджерського підходів. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 65 ~ 

 

 

У Київському національному університеті імені Та-
раса Шевченка вже розроблена та функціонує внутріш-
ня система забезпечення якості освіти та освітнього 
процесу, що являє собою системно-процедурний підхід. 
Основні принципи, політики, завдання, процедури та 
критерії системи забезпечення якості освіти відображе-
ні в документах "Положення про систему забезпечення 
якості освіти та освітнього процесу в Київському націо-
нальному університеті імені Тараса Шевченка" [9], "По-
ложення про організацію освітнього процесу у Київсь-
кому національному університеті імені Тараса Шевчен-
ка" [7]. Такий підхід продемонстрував свою дієвість у 
формуванні ефективних інструментальних процедур та 
в розподілі повноважень щодо забезпечення якості між 
всіма учасниками освітнього процесу. Проте він не міс-
тить моральнісного потенціалу, який здатний об'єднати 
всіх членів університетської спільноти для реалізації 
високої місії університету. Тому системно-процедурний 
підхід, який на сьогодні є насправді сильною стороною 
університету, необхідно підкріпити іншими регулятора-
ми – моральними, правовими, управлінськими. 

Формування та розвиток корпоративної культури 
університету може здійснюватися на фундаменті тих 
цінностей, які спільними зусиллями всіх учасників осві-
тнього процесу будуть артикульовані та обґрунтовані в 
низці вищезазначених заходів. Наступними перспекти-
вними шляхами формування та розвитку корпоративної 
культури може бути низка інших кроків. По-перше, 
створення програмних документів на кшталт "Деклара-
ції цінностей університету", "Кредо викладача універси-
тету", "Кредо студента університету", які можуть розро-
бляти різні міжфакультетські проєктні групи, у склад 
яких повинні входити всі учасники освітнього процесу. 
По-друге, постійна підтримка комунікативного простору 
для проведення широких дискусій між всіма членами 
університетської спільноти навколо питань реалізації 
цінностей університету, зовнішніх та внутрішніх загроз. 
По-третє, підготовка профільними кафедрами навчаль-
но-методичних матеріалів для модулів "Корпоративна 
етика університету" навчальних дисциплін "Етика", 
"Професійна та корпоративна етика". По-четверте, 
створення інтернет-сторінки "Корпоративна культура 
університету" та постійне її оновлення інформаційними 
та візуальними матеріалами, в яких би пропагувалися 
цінності університету. По-п'яте, постійна інформаційна 
робота з абітурієнтами, здобувачами, випускниками. 
По-шосте, проведення регулярних культурних, благо-
дійних, спортивних заходів, в яких відбувається об'єд-
нання всіх учасників освітнього процесу – викладачів, 
здобувачів, представників адміністрації та навчально-
допоміжного персоналу. 

Істотним складником культури якості освіти є 
забезпечення академічної доброчесності. Наразі в 
університеті підготовлений нормативний фундамент 
для її реалізації. Зокрема, в університеті затверджений 
"Етичний кодекс університетської спільноти" [2], окремі 
розділи щодо питань дотримання академічної 
доброчесності здобувачами та викладачами містяться у 
"Положенні про організацію освітнього процесу у 
Київському національному університеті імені Тараса 
Шевченка" [7]. В університеті є "Положення про 
Постійну комісію Вченої ради з питань етики Київського 
національного університету імені Тараса Шевченка" [8], 
"Порядок вирішення конфліктних ситуацій у Київському 
національному університеті імені Тараса Шевченка" 
[11], "Положення про систему виявлення та запобігання 
академічному плагіату у Київському національному 
університеті імені Тараса Шевченка" [10]. 

Команда представників університету, учасником 
якої є автор статті, з 2020 р. бере участь у проєкті 
"Ініціатива академічної доброчесності та якості освіти" 

– Academic Integrity and Quality Initiative – у співпраці з 
Американськими радами з міжнародної освіти, 
Посольством США, МОН та НАЗЯВО. Запланованим 
результатом проєкту AcademicIQ є посилення 
можливостей освітньої системи України на засадах і 
принципах академічної доброчесності та якості освіти.  

У межах зазначеного проєкту в грудні 2020 – січні 
2021 р. було проведено масштабне опитування ви-
кладачів та студентів щодо питань академічної добро-
чесності. Детальний аналіз результатів опитування та 
інтерпретація анкет учасників було здійснено автором 
в статті "Цілі та цінності сучасного університету: ви-
клики академічної доброчесності в умовах онлайн на-
вчання" [5], в якій були також окреслені шляхи вирі-
шення низки моральних проблем онлайн-навчання, 
здійснене обґрунтування значущості гуманітарних на-
ук, зокрема філософії та етики в процесах імплемен-
тації норм академічної доброчесності. 

Моніторинг академічної доброчесності, здійснений в 
університеті, дозволив виявити позитивні й негативні 
тенденції, визначити перспективи розвитку академічної 
доброчесності. Шлях забезпечення академічної добро-
чесності може починатися із наступних кроків. По-
перше, створення інформаційного ресурсу з питань 
академічної доброчесності – вебсторінки на офіційному 
сайті університету, на якій розміщувалися б як інфор-
маційні матеріали, так і візуальні продукти, у яких про-
пагувалася б академічна доброчесність, демонструва-
лися складні кейси її реалізації. По-друге, упорядку-
вання нормативної бази університету, що регулює пи-
тання академічної доброчесності, її оприлюднення на 
веб-сторінці та інших інформаційних ресурсах. По-
третє, розробка нормативного документу, в якому міс-
тилися б описи всіх процедур, пов'язаних із забезпе-
ченням академічної доброчесності. По-четверте, інсти-
туційне закріплення відповідальних осіб за реалізацію 
академічної доброчесності на всіх рівнях освітнього 
процесу, розподіл функцій як на рівні факультетів і 
структурних підрозділів, так і університету загалом.  
По-п'яте, постійна підтримка комунікативного простору 
для проведення широких та різнопланових дискусій між 
усіма членами університетської спільноти навколо пи-
тань академічної доброчесності, зовнішніх та внутрішніх 
загроз, складних кейсів. По-шосте, включення в серти-
фікатні освітні програми для підвищення кваліфікації 
викладачів тем, пов'язаних з академічною доброчесніс-
тю. По-сьоме, підготовка профільними кафедрами уні-
верситету навчально-методичних матеріалів для моду-
лів "Академічна доброчесність", зокрема Case Study 
для навчальних дисциплін "Вступ до університетських 
студій", "Етика", "Професійна та корпоративна етика", 
"Методологія та організація наукових досліджень з ос-
новами інтелектуальної власності", "Академічне пись-
мо". По-восьме, розробка та вручення першокурсникам 
довідника щодо їх прав і обов'язків під час навчання в 
університеті. По-дев'яте, створення постійного каналу 
онлайн-комунікації, скриньок для повідомлень про по-
рушення академічної доброчесності. По-десяте, щоріч-
ний моніторинг ситуації з академічною доброчесністю 
шляхом опитувань викладачів та студентів. 

Висновок. Аналіз законодавчих положень та нор-
мативної бази Київського національного університету 
імені Тараса Шевченка, моніторинг стану забезпечення 
академічної доброчесності в межах проєкту AcademIQ 
"Ініціатива академічної доброчесності та якості освіти" 
дозволили намітити шляхи розвитку культури якості 
освіти, корпоративної культури та академічної доброче-
сності в сучасному університеті, які пов'язуються із ар-
тикуляцією в комунікативному просторі університетської 
спільноти базових етичних цінностей; імплементацією 
цих цінностей через спільні наукові, навчально-



~ 66 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

методичні, культурні та соціальні заходи, спрямовані на 
об'єднання всіх членів спільноти; забезпеченням ака-
демічної доброчесності через її процедурне й інститу-
ційне оформлення та підвищення інформованості та 
обізнаності всіх учасників освітнього процесу.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бухарестская декларация по этическим ценностям и принци-
пам высшего образования в Европейском регионе. [Електронний ресурс]. 
– Бухарест, 2–5 сентября 2004. – Режим доступу: https://docplayer.ru/ 
36182114-Buharestskaya-deklaraciya-eticheskih-cennostey-i-principov-
vysshego-obrazovaniya-v-evrope.html 

2. Етичний кодекс університетської спільноти [Електронний ре-
сурс]. – Режим доступу: http://www.univ.kiev.ua/pdfs/official/ethical-code/ 
Ethical-code-of-the-university-community.pdf 

3. Закон України "Про вищу освіту" [Електронний ресурс]. – Ре-
жим доступу: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1556-18/print  

4. Закон України "Про освіту" [Електронний ресурс]. – Режим дос-
тупу: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/2145-19/print 

5. Маслікова І. Цілі та цінності сучасного університету: виклики 
академічної доброчесності в умовах онлайн навчання / І. Маслікова // 
Вісник Київського національного університету імені Тараса Шевченка. 
Філософія. – № 1 (4). – 2021. – С. 24–41. 

6. Маслікова І. І. У пошуках спільного блага: етичні колізії соціа-
льних практик: монографія / І. І. Маслікова. – К.: Вид. "Міленіум", 2018. – 
338 с. 

7. Положення про організацію освітнього процесу у Київському 
національному університеті імені Тараса Шевченка [Електронний ре-
сурс]. – Режим доступу: http://nmc.univ.kiev.ua/docs/Poloz_org_osv_proc-
2018.pdf 

8. Положення про Постійну комісію Вченої ради з питань етики 
Київського національного університету імені Тараса Шевченка [Елект-
ронний ресурс]. – Режим доступу: http://senate.univ.kiev.ua/?p=1073 

9. Положення про систему забезпечення якості освіти та освіт-
нього процесу в Київському національному університеті імені Тараса 
Шевченка [Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://nmc.univ.kiev.ua/ 
docs/Quality-2020.pdf 

10. Положення про систему виявлення та запобігання академічно-
му плагіату у Київському національному університеті імені Тараса Шев-
ченка [Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://www.univ.kiev.ua/ 
pdfs/official/Detection-and-prevention-of-academic-plagiarism-in-University.pdf 

11. Порядок вирішення конфліктних ситуацій у Київському націо-
нальному університеті імені Тараса Шевченка [Електронний ресурс]. – 
Режим доступу: http://www.univ.kiev.ua/pdfs/official/Procedure-for-resolving- 
conflict-situations-in-University.pdf 

12. Статут Київського національного університету імені Тараса 
Шевченка [Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://www.univ.kiev.ua/ 
pdfs/statut/statut-22-02-17.pdf 

 
REFERENCES 

1. Buharestskaya deklaraciya po eticheskim cennostyam i principam 
vysshego obrazovaniya v Evropejskom regione [Bucharest Declaration on 

Ethical Values and Principles in Higher Education in the European Region]. 
Buharest, 2–5 sentyabrya 2004. Retrieved from https://docplayer.ru/ 
36182114-Buharestskaya-deklaraciya-eticheskih-cennostey-i-principov-
vysshego-obrazovaniya-v-evrope.html 

2. Etychnyi kodeks universytetskoi spilnoty [Code of ethics of the uni-
versity community]. Retrieved from http://www.univ.kiev.ua/pdfs/official/ 
ethical-code/Ethical-code-of-the-university-community.pdf 

3. Zakon Ukrainy "Pro vyshchu osvitu" [Law of Ukraine "On Higher 
Education"]. Retrieved from https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/1556-18/print 

4. Zakon Ukrainy "Pro osvitu" [Law of Ukraine "On Education"]. Re-
trieved from https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/2145-19/print 

5. Maslikova, I. I. (2021). Tsili ta tsinnosti suchasnoho universytetu: 
vyklyky akademichnoi dobrochesnosti v umovakh onlain navchannia [Pur-
poses and values of a contemporary university: challenges of academic 
integrity in the context of online learning]. Visnyk Kyivskoho natsionalnoho 
universytetu imeni Tarasa Shevchenka. Philosofiia.1 (4), 24–41. 

6. Maslikova, I. I. (2018). U poshukakh spilnoho blaha: etychni kolizii 
sotsialnykh praktyk: monohrafiia. [In search of the common good: ethical 
collision of social practices]. Kyiv: Vyd. "Milenium". 

7. Polozhennia pro orhanizatsiiu osvitnoho protsesu u Kyivskomu 
natsionalnomu universyteti imeni Tarasa Shevchenka [Regulations on the 
organization of the educational process at the Taras Shevchenko National 
University of Kyiv]. Retrieved from http://nmc.univ.kiev.ua/docs/Poloz_ 
org_osv_proc-2018.pdf 

8. Polozhennia pro Postiinu komisiiu Vchenoi rady z pytan etyky 
Kyivskoho natsionalnoho universytetu imeni Tarasa Shevchenka [Regula-
tions on the Standing Committee of the Academic Council on Ethics of 
Taras Shevchenko National University of Kyiv]. Retrieved from 
http://senate.univ.kiev.ua/?p=1073 

9. Polozhennia pro systemu zabezpechennia yakosti osvity ta 
osvitnoho protsesu v Kyivskomu natsionalnomu universyteti imeni Tarasa 
Shevchenka [Regulations on the system of ensuring the quality of education 
and the educational process at the Taras Shevchenko National University of 
Kyiv]. Retrieved from http://nmc.univ.kiev.ua/docs/Quality-2020.pdf 

10. Polozhennia pro systemu vyiavlennia ta zapobihannia akad-
emichnomu plahiatu u Kyivskomu natsionalnomu universyteti imeni Tarasa 
Shevchenka [Regulations on the system of detection and prevention of 
academic plagiarism at the Taras Shevchenko National University of Kyiv]. 
Retrieved from http://www.univ.kiev.ua/pdfs/official/Detection-and-prevention- 
of-academic-plagiarism-in-University.pdf 

11. Poriadok vyrishennia konfliktnykh sytuatsii u Kyivskomu 
natsionalnomu universyteti imeni Tarasa Shevchenka [The procedure for 
resolving conflict situations at the Taras Shevchenko National University of 
Kyiv]. Retrieved from http://www.univ.kiev.ua/pdfs/official/Procedure-for-
resolving-conflict-situations-in-University.pdf 

12. Statut Kyivskoho natsionalnoho universytetu imeni Tarasa 
Shevchenka [Charter of Taras Shevchenko National University of Kyiv]. 
Retrieved from http://www.univ.kiev.ua/pdfs/statut/statut-22-02-17.pdf 

 
Надійшла  до  редколег і ї  07 .1 1 . 21  

 
I. I. Maslikova, Doctor of Philosophical Sciences, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

THE WAYS OF DEVELOPING A CULTURE OF EDUCATION QUALITY AND ACADEMIC INTEGRITY  
IN THE CONTEMPORARY UNIVERSITY 

The article deals with the analysis of the legislative provisions and regulations in the field of higher education in Ukraine and the regulatory 
framework of Taras Shevchenko National University of Kyiv. These legislative acts and regulations lay the foundation for the development of a 
culture of education quality and the corporate culture of the university. The study of the state of ensuring academic integrity within the framework 
of the AcademIQ project "Initiative for Academic Integrity and Quality Initiative", especially research of the interpretation of the survey of the teach-
ers and students of Taras Shevchenko National University of Kyiv, allowed to outline the ways of developing a culture of quality in higher educa-
tion, corporate culture of the university and academic integrity. The development of corporate culture and the quality of education at the university 
is associated with the articulation of the key values of the contemporary university community and the ethical virtues of all participants in the edu-
cational process. These values and virtues should be determined in broad discussions among students, teachers, and administration. The imple-
mentation of these values is possible through joint scientific, educational, methodological, cultural and social events, which can bring together all 
members of the university community. Teachers and students can internalize these values in different training courses. Ensuring academic integri-
ty is possible through its procedural and institutional design. The important way for developing of academic integrity is raising awareness of all 
participants in the educational process through the increase of the content of internet sites, through broad discussions about complex cases of 
academic integrity, through the introduction of training modules into academic courses "Professional and Corporate Ethics", "Ethics", "Introduc-
tion on University Studies", "Academic Writing" . 

Key words: culture of education quality, academic integrity, corporate culture, values of a contemporary university. 
 

И. И. Масликова, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

ПУТИ РАЗВИТИЯ КУЛЬТУРЫ КАЧЕСТВА ОБРАЗОВАНИЯ И АКАДЕМИЧЕСКОЙ ДОБРОСОВЕСТНОСТИ  
В СОВРЕМЕННОМ УНИВЕРСИТЕТЕ 

Проанализированы законодательные положения в сфере высшего образования и нормативная база Киевского национального уни-
верситета имени Тараса Шевченко, которая закладывает фундамент для развития культуры качества образования. Исследование 
состояния обеспечения академической добросовестности в рамках проекта AcademIQ "Инициатива академической добросовестнос-
ти и качества образования", в частности, интерпретации опроса преподавателей и студентов, позволило наметить пути разви-
тия культуры качества высшего образования, корпоративной культуры университета и академической добросовестности, ко-
торые связываются с артикуляцией ключевых ценностей университетского сообщества; имплементацией этих ценностей через 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 67 ~ 

 

 

совместные научные, учебно-методические, культурные и социальные мероприятия, направленные на объединение всех членов об-
щества; обеспечением академической добросовестности путем ее процедурного и институционального оформления и повышения 
информированности и осведомленности всех участников образовательного процесса. 

Ключевые слова: культура качества образования, академическая добросовестность, корпоративная культура, ценности современного 
университета. 

 
 
 

УДК 130.2:[7.035.7:7.045](4) 
Т. К. Огнєва, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

Ognevatk@ukr.net 
 

ХУДОЖНЬО-ОБРАЗНІ ОСОБЛИВОСТІ УКРАЇНСЬКОЇ СЦЕНОГРАФІЇ ХХ СТОЛІТТЯ 
 

Здійснено аналіз умов і чинників розвитку мистецтва театру і сценографії як його складової протягом ХХ сто-
ліття в Україні. Рівень сценографії в Україні 20–30-х років не лише відповідав еталонам світового мистецтва, а й 
вивершував його вартісні орієнтації, давав ключ для розуміння мистецьких пошуків і знахідок у світових масшта-
бах. Українські сценографи, ґрунтуючись у власній творчості на новітніх естетичних програмах, пропонували самос-
тійні художньо-образні рішення вистав. Серед сценографів-новаторів того часу відзначаємо спадок А. Петрицького, 
В. Меллера та О. Хвостенка-Хвостова. Затверджений за вказівкою комуністичної партії стиль "соцреалізм" вплинув на 
розвиток української культури: у театральному мистецтві, і зокрема сценографії, спостерігаємо поступовий відхід від ху-
дожньо-образної організації сценічного простору вбік реалістичного візуального ряду, що позначав місце дії п'єси. Незважа-
ючи на шалений ідеологічний тиск, деякі вистави у тодішній Україні можемо навести у приклад як такі, що мали ху-
дожньо-образне сценографічне рішення. Чільне місце серед не менш обдарованих художників сцени посідає Данило 
Лідер. Поряд з його творчими досягненнями цінуємо внесок у розвиток українського мистецтва – створення власної 
школи і теоретично-практичні студії для українських сценографів. Художньо-образні рішення Д. Лідера вирізняються 
масштабністю зіставлень та глобальністю проблематики – відштовхуючись від драматургічних текстів, митець 
прагне віднайти художньо-образне рішення споконвічного і планетарного значення. Завдяки прагненню висловити 
своє бачення місця сценографії у мистецтві театру випускники театральної майстерні Данила Лідера фактично змі-
нюють та візуалізують у власних проєктах нові принципи формування художньо-образного оформлення кону. На зламі 
1980–1990-х років у культурі України відбуваються кардинальні зміни – країна отримує Незалежність і творчу свобо-
ду. Для виконання завдань візуалізації художньо-образної організації сценічного простору використовується принцип 
універсалізму, що передбачає використання розмаїття деталей, пластичних характеристик матеріалів, нових тех-
нічних можливостей для метафорично-символічного втілення ідеї вистави. Масштабне, монументальне пластичне 
втілення основної ідеї художника-сценографа співіснує із деталізованим оформленням кону або навіть із порожнім 
простором сцени. Цей період характерний взаємозбагаченням та духовним зростанням митців-сценографів, що фо-
рмують художньо-образне оформлення сценічного простору та глядачів, здатних сприймати й перейматися мета-
форично-символічною сферою пластично-просторових координат вистави. 

Ключові слова: сценографія, вистава, художній образ, український театр. 
 

Постановка проблеми. Художньо-образна природа 
української сценографії характеризується принципом 
тяглості та спадкоємності у творчості художників кону 
протягом ХХ століття. Еволюція сценографії в Україні є 
невіддільною від історичних подій. У 20–30-ті роки спо-
стерігаємо небувале піднесення в українській культурі 
та, зокрема, у мистецтві оформлення сценічного прос-
тору. Українські сценографи демонструють новаторські, 
надзвичайно сміливі, складні конструктивно й насичені 
символами й метафорами художньо-образні рішення 
театральних вистав. Протягом існування Радянського 
союзу єдиним дозволеним стилем творчості був соціа-
лістичний реалізм, що гальмувало розвиток українсько-
го театру та сценографії зокрема, та вже з 60-х років ХХ 
століття можемо наводити поодинокі приклади худож-
ньо-образних сценографічних рішень. З плином часу 
виникає школа Данила Лідера, і випускники його теат-
ральної майстерні створюють варіанти власного худож-
ньо-образного бачення сценічного оформлення. Неза-
лежність, що її отримує Україна у 1991 році, відкриває 
для митців нові можливості виявлення індивідуальної 
духовно-інтелектуальної програми, чим користаються 
сценографи наприкінці ХХ століття. 

Аналіз досліджень і публікацій. Серед дослідників 
проблематики художньо-образних рішень в оформленні 
сценічного простору варто назвати вчених Т. Бачеліс, 
Д. Горбачова, Н. Корнієнко, А. Михайлову, М. Френкеля. 
Українську сценографію ХХ століття у монографіях та 
дисертаціях розглядали, крім вищеозначених, Л. Бо-
ровська, А. Драк, В. Заболотна, Н. Єрмакова, Н. Кані-
шина, О. Ковальчук, З. Кучеренко, О. Резнік, Н. Руденко-
Краєвська, О. Роготченко, С. Триколенко, В. Фіалко. 

Мета статті. Проаналізувати особливості українсь-
кої сценографії ХХ століття у контексті художньо-
образного формування сценічного простору вистави.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Ан-
тропоцентрична система бачення доби Ренесансу, 
озброєна науковим світоглядом, запропонувала мисте-
цький закон перспективи. Пряма перспектива передба-
чала зображення навколишнього світу максимально 
наближеним до такого, яким бачить його людське око. 
Живопис набуває тілесного об'єму, предмети компози-
ційно розташовані відповідно – той, що знаходиться 
далі, має менший розмір за об'єкт ближчий. Як зазна-
чає Т. Бачеліс: "Пряма перспектива була нерухомою та 
принципово суб'єктивною точкою зору" [2, с. 181]. До-
дамо, що рама, обов'язкова для станкової картини, вио-
кремлювала волею маляра саме ту частину, що її він 
пропонував сприйняти глядачеві. 

Такою ж замкненою, "перспективною" декорацією 
прагнули надати можливість театральному глядачеві 
зосередити сприйняття на логіці, рівновазі та чіткому 
ритмові тексту як за доби італійської придворної "вченої 
комедії", так і за часи французького класицизму. Умов-
не тло вистави було сформовано таким чином, щоби 
щодо акторської гри та сценічної дії залишатися нейт-
ральним, вибудовуючи простір, у межах якого велися 
діалоги та розвивалася сценічна дія. 

Етьєн Суріо вважав, що протягом розвитку мистецт-
ва театру відбувається змагання двох просторових сис-
тем у сценографії – куба та сфери. Перша подає світ 
драматургії цілісно, обираючи певний фрагмент, один з 
боків такого "куба" прибирають, відкриваючи глядачеві 
те, що є всередині, причому глядачі й куб містяться у 

© Огнєва Т. К., 2021



~ 68 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

фронтальних взаємовідносинах. У сферичній же прос-
торовій системі "знаходять її динамічний центр, її сер-
це, місце, де подія висловлює себе максимально пате-
тично […] Простір відкритий та вільний […] з'єднує ак-
торів та глядачів […] Декорації обмежуються тим, що є 
необхідним у певний момент акторові й що у цю мить 
має привернути увагу глядачів" [2, с. 203].  

На відміну від ренесансного та класицистичного 
просторового рішення, театр Англії доби Шекспіра 
пропонував інші принципи. Обладнання такого театру 
не повторювало ані античні, ані багатоярусні ренесан-
сні споруди, ані середньовічні містерії на майданах. 
Кін у тогочасному англійському театрі перетворювався 
на те чи інше місце дії не зміною декорацій, а уявою 
глядачів та акторів за допомогою написів, що позна-
чали певні місця та об'єкти. 

Як один з внутрішніх елементів формування худо-
жньої цілісності просторово-часових мистецтв, яким є 
театр, варто виокремити принцип повтору-повер-
нення, не менш значущим є елемент декораційний. 
Ренесансний тип, так звана "сцена-скринька" й "поза-
сценічна декорація", як вважає А. Михайлова, можуть 
бути прикладами невід'ємності сценографії у загаль-
ному художньому рішенні певної вистави. Як зазначав 
Й. Свобода, чеський сценограф, розмаїття можливос-
тей художника-декоратора може оперувати і кінетич-
ною декорацією. "Кінетична декорація […] це динаміч-
не середовище, спроможне змінюватися й висловлю-
вати зміну стосунків, почуття, настрою […] Вона має 
інтегруватися у інші засоби виразності вистави й бра-
ти участь у створенні сукупного результату, що 
сприймає глядач" [Цит. за: 21, с. 146]. 

Сценограф має працювати за мистецькими закона-
ми театру, де відбивається його амбівалентність – пе-
ретин часу й простору. "Оформлення вистави виконує 
інтерпретаційну функцію, що властива театру як мисте-
цтву виконавчому. Перекладаючи словесний текст у 
реальне кольорово-пластичне середовище, воно дає 
об'єктивне буття у формах театру й водночас наповнює 
суб'єктивністю за законами виконання […] Художник 
театру […] творить наочну цілісність, яка змінюється, 
але стверджує у кожний момент вистави свою стабіль-
ність. Використовуючи різноманітні форми повторів-
повернень, він нагадує глядачеві про висхідну точку 
розвитку, його початок, який включає і свій результат" 
[Цит. за: 21, с. 208]. Відповідно, у свідомості глядача 
формується низка вражень, причому наступні, пізніші, 
співвідносяться з попередніми, що їх було сприйнято. 

Отже, цілісність художньо-образного рішення ви-
стави неможлива без пластично-кольорового оформ-
лення. "Якщо на сцені щось є тільки самим собою, 
якщо воно не є одночасно чимось іншим – воно не 
образне […] Розгортання протилежностей, формуван-
ня напруженого поля між ними, згортання їх у певну 
єдність, сповнену напруги, – такою є сутність мистецт-
ва театру" [Цит. за: 21, с. 205]. 

Еволюція сценографії в Україні є невід'ємною від іс-
торичного перебігу подій. Роки революції та громадян-
ської війни зруйнували звичні уявлення про театральне 
мистецтво й народили мистецтво нове. Європейські 
новації у царині театру виявлялися на теренах України 
уже на початку століття – у прагненнях символістів. Але 
революційні зрушення все-таки припадають на період 
20–30-х років двадцятого століття. Саме тоді заявляє 
про себе "Молодий театр" під проводом Л. Курбаса, нев-
довзі трансформуючись у славнозвісний "Березіль", пож-
вавлюється й переймається новаторськими тенденціями 
театральне життя Харкова та інших українських міст. 

У дусі модерністських рухів розвивалося художнє 
життя України, а сценографія йшла не просто парале-
льним курсом з європейськими та російськими здобут-
ками, а частіше перевершувала їх. Як зазначає 
Н. Канішина: "Рівень сценографії не лише відповідав 
еталонам світового мистецтва, а й вивершував його 
вартісні орієнтації, давав ключ для розуміння мистець-
ких пошуків і знахідок у світових масштабах. Обдару-
вання О. Екстер, В. Меллера, М. Андрієнка-Нечитайла, 
А. Петрицького, О. Хвостенка-Хвостова виходило за 
межі звичної художньої однозначності у бік багатомірної 
лексики, яка синтезувала поняття руху, форми і стиму-
лювала активність сприйняття. Українські сценографи 
були і зачинателями нових художніх рухів, і продовжува-
чами цих змін. У їхній особі маємо лідерів національного 
авангардизму, який не відмежовувався від загальноєв-
ропейських мистецьких течій і напрямів, а активно при-
лучався до передових естетичних надбань" [13, с. 15]. 

До імен митців, що їх називає Н. Канішина, можна 
додати багатьох, що творчо інтерпретували новаторські 
сценографічні ідеї: Е. Штейнберг, І. Ільїн, В. Бобриць-
кий, Б. Косарев, Г. Цапок, В. Єрмілов, М. Симашкевич, 
В. Шкляєв, М. Драк та багато інших. 

Українські митці та критики пильно стежили за нова-
торськими пошуками у Європі та США, літературні жур-
нали та часописи 20–30-х років рясніли статтями про 
досягнення архітектури та мистецтва за кордоном. При-
кладом можуть слугувати статті з "Нового мистецтва", 
"Нової генерації" та "Радянського театру", у яких йдеть-
ся про новини у формуванні приміщення театру та роль 
митця-сценографа у створенні вистави: у статті, пода-
ній у номері 10 "Нової генерації", ідеться про ідею "си-
мультанного" театру та її втілення у проєкті польських 
архітекторів для будівництва нового театру у Варшаві. 
Такі можливості формування внутрішнього простору 
театральної споруди цікавили не тільки польських, а й 
українських архітекторів. Скажімо, театр у Катеринос-
лаві (Дніпропетровську) за проєктом В. Штернберга або 
статті А. Петрицького про внутрішнє обладнання театру 
відповідали тодішнім новаторським тенденціям. 

Стаття Г. Руді у журналі "Нове мистецтво" передає 
прагнення українських сценографів сформувати "нове 
обличчя" тодішньої театральної вистави, що полягати-
ме у трьох типах – експресіоністичному, архітектурному 
та конструктивному.  

Серед багатьох сценографів-новаторів, що працю-
вали в українських театрах, ми хочемо виокремити тво-
рчий доробок А. Петрицького, О. Хвостенка-Хвостова 
та В. Меллера як приклад художньо-образних рішень 
сценічного оформлення вистави. 

Одним із видатних українських сценографів був 
Олександр Веніамінович Хвостенко-Хвостов, чия твор-
чість позначилася на розвитку театрального життя  
України початку ХХ століття.  

Першою значною роботою О. В. Хвостенка-
Хвостова була "Містерія-буфф" В. Маяковського, що її 
поставлено було у Героїчному театрі у Харкові 
1921 року. Дослідник життя і творчості українського 
сценографа-новатора А. Драк зазначає: "За ремаркою 
автора місце дії "Містерії" – Всесвіт. Але сцена Героїч-
ного театру була малою, технічні можливості – обмеже-
ні. Довелося використати частину залу для глядачів, 
бокові ложі. В центрі куполом підносилась верхівка зе-
мної кулі, на якій виділялися дві назви: Москва і Харків. 
З обох боків на сцену спускалися східці. Фоном цієї кон-
струкції були різнобарвні площини, які утворювали фа-
нтасмагоричну картину космосу – рух сяючих небесних 
тіл. В третій дії на сцені були одночасно зображені пек-
ло, рай і земля обітована. Емоційно виразною була за-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 69 ~ 

 

 

віса вистави – різнокольорові абстрактні площини, в 
стрімкому ритмі спрямовані вгору, у безкрайність. Над 
завісою гасло: "Хто був ніщо – сьогодні все!"" [9, с. 14]. 

Загальне пафосне звучання декорації сполучалося 
у виставі з яскраво сатиричними елементами. Таке пе-
реплетіння жанрів відповідало характеру п'єси, її обра-
зному строю, в якому органічно поєдналися елементи 
героїчного, епічного та сатиричного, й формувало ху-
дожньо-образне сценічне рішення.  

У тому ж театрі О. Хвостенко-Хвостов робив сценог-
рафію до вистав Л. Андреєва "Цар-голод" і Ж. Ромена 
"Армія у місті". Вірогідно, рішення були неординарними, 
тому що критика зазначала залежність художника від 
декадентської драматургії та невідповідність завданням 
радянського мистецтва. 

У декораційних роботах 20-х років сценограф засто-
совує різноманітні засоби оформлення кону – конструк-
цію, живопис, тканини, рухомий станок, транспарант, 
кінопроєкцію, світло, фотомонтаж тощо. Треба відзна-
чити, що майстер не зупинявся на певних, вже переві-
рених, прийомах сценічної виразності: кожна вистава 
мала властиве тільки їй рішення, що дозволяє нам 
стверджувати наявність художньо-образного бачення 
декоративного оформлення. Творча співпраця з режи-
сером Б. Глаголіним дозволила О. Хвостенку-Хвостову 
продовжити пошуки авангардних форм у сценографії. 
Так, у постановці "Лілюлі" за п'єсою Р. Роллана "сцено-
графія якнайповніше відповідала новій режисурі Глаго-
ліна з її циркізацією сценічної дії, введенням елементів 
циркового реманенту" [37, с. 11]. 

Продовження співпраці з Б. Глаголіним над виста-
вами "Хобо" й "Моб" продемонструвало можливості 
О. Хвостенка-Хвостова виявити себе й у конструктивіз-
мі, де оформлення сцени, крім функціональності, мало 
й образне рішення, підсилюючи емоційний вплив на 
глядача. Важливе значення надавалося ритмові ліній, 
колористиці, введенню декоративних площин. 

"У постановці опери Д. Россіні "Севільський цируль-
ник" (Харків, 1926 р.) режисер Й. Лапицький прагнув 
відродити принципи італійської опери-буфф. Виходячи 
з режисерського рішення Хвостенко-Хвостов створює 
ефектне декоративне тло для веселої вистави в дусі 
італійської комедії масок. На тлі чорного оксамиту він 
встановлював барвисті ігрові майданчики, балкони, 
обертові ширми та стилізовані меблі; і все це на очах у 
глядача рухалось, кружляло, утворюючи різні декора-
тивні комбінації. Організуючою деталлю всієї компанії 
був великий віялоподібний тент, що здіймався над сце-
ною. У фіналі таке ж іспанське віяло розгорталось з 
підлоги, утворюючи своєрідну завісу, а жива група дійо-
вих осіб, одягнених у гротескові костюми, з маленьких 
віял складала слова – "до побачення". 

Як відзначала тогочасна критика, "режисер і худож-
ник спритним монтуванням утворюють сценічний єра-
лаш […] і в мертвих речах як би символізують психоло-
гічну заплутаність комедії, і кінець кінцем комізм, дина-
міка дії збільшуються, а трюки перетворюються в помі-
чників виконавцям"" [9, с. 16].  

"Опера Россіні, – писав інший рецензент, – яка в 
минулому так часто бувала жертвою рутини, тепер 
якось помолодшала, засяяла динамікою й запалала 
творчим вогнем. І постановник Лапицький, і художник 
Хвостов, виявивши велику винахідливість і тонку майс-
терність, зробили учасниками розгортання дії не тільки 
авторів, але й …декорації. "Севільський цирульник" – 
оригінальний та сміливий задумом і міцний за втілен-
ням спектакль" [9, с. 17]. 

У Київському театрі опери та балету О. Хвостенко-
Хвостов здійснив кілька сценографічних постав, найці-

кавішими з яких є опера Б. Лятошинського "Золотий 
обруч" (1931 р.) та балет Р. Глієра "Червоний мак" 
(1929 р.). Опера "Беркути" ("Золотий обруч") була вирі-
шена митцем з використанням поворотного кола та кон-
струкції, що, змінюючись, утворювала щораз інший рель-
єф місцевості. Балет "Червоний мак" було оформлено 
також в умовному, дещо конструктивістському дусі. 

Отже, спадщина О. Хвостенка-Хвостова 20–30-х ро-
ків свідчить про новаторські тенденції українського теа-
трального мистецтва того часу та розмаїття художньо-
образних прийомів національної сценографії. 

Серед найталановитіших сценографів України поча-
тку ХХ століття виокремлюється постать Анатолія Га-
лактіоновича Петрицького.  

У статті Василя Хмурого "Анатоль Петрицький" по-
дано огляд українського мистецтва живопису та сцено-
графії початку ХХ століття. Торкаючись історії українсь-
кої сценографії, В. Хмурий пише, що у дореволюційно-
му театрі використовували "найпровінціяльнішого взір-
ця куліси або падуги з мальованим задником, писані в 
натуралістичній манері (екстер'єри), чи ті ж куліси, роз-
писані т. зв. українським орнаментом (інтер'єри). Єдина 
сценічна функція такої декорації полягала в тім, щоб не 
треба було пояснювати, де саме точиться дія – на ву-
лиці, чи в хаті, своєю суттю отой славнозвісний етног-
рафізм (не побутовість), у якім наш театр (коли вірити 
тому-ж таки Антоновичеві) перевищував того часу на-
віть Майнінгенців" [36, с. 149].  

Революційним зрушенням в українській сценог-
рафії вважає В. Хмурий працю А. Петрицького у "Мо-
лодому Театрі".  

Для театру цей період творчості Петрицького зна-
менний тим, що, починаючи з нього, в український те-
атр приходить художник, "не виконавець авторських 
ремарок і навіть не стилізатор під етнографію, чи етно-
графії під модернізм, а художник-співтворець режисера, 
органічно потрібний елемент спектакля. Його місія по-
ки-що руївнича, деструктивна, як і самого театру, він ще 
не творить чогось по театральному нового, але він уже 
взяв курс, щоб створити початок тому розвиткові деко-
ративного майстерства, що ним сьогодні наш театр 
може пишатися" [36, с. 150].  

Марко Терещенко у спогадах про творчість Анато-
лія Петрицького зазначає, що під час роботи у "Моло-
дому Театрі" художник виявився для трупи справжнім 
скарбом: мало хто з малярів мав таку вигадку, як він. 
Якщо у театрі не було матеріалу для декорацій, Пет-
рицький жартома казав: "Дайте мені відро й мітлу, і я 
вам оформлю спектакль". Незабутньою для самовид-
ців залишилося оформлення "Царя Едіпа" Софокла у 
виконанні сценографа. 

"…З мішковини робилося все. За задумом художни-
ка вона перетворювалась на оксамит чи ще на якусь 
небачену тканину. Так Петрицький створив чудове 
оформлення спектаклю, яке було надзвичайно лаконіч-
не, гостре за емоційним впливом на глядача. На мале-
нькій сцені Петрицький скомпонував різнокольорові 
тканини і колони у такому співвідношенні, що усе офо-
рмлення вже своєю композицією вводило глядача в 
атмосферу софоклівської трагедії. 

Особливо впадала в очі червоно-багряна завіса, від 
хору, – сцена благання народу. Ми, актори, любили це 
оформлення. При всій умовності воно розбурхувало 
нашу творчу фантазію, викликало емоції, що відпові-
дали художній правді сценічної дії…" [1, с. 25], – зга-
дує Марко Терещенко. 

Здатність А. Петрицького переводити побутові 
сцени у план образних узагальнень втілювалася і в 
інших виставах "Молодого Театру", наприклад "Затоп-



~ 70 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

лений дзвін" Г. Гауптмана (постановка Г. Юри). У тих 
декораціях було співставлення двох світів – поетично-
го (з ельфами, фавнами та чарівною дівчиною Рауте-
нделяйн) та побутово-міщанського, якому опирається 
головний герой п'єси. 

Захоплення балетом у Анатоля Петрицького вияви-
лося саме у Москві, де балетмейстери К. Голейзовський, 
А. Лукін, М. Мордкін експериментували у царині танцю. 
До переїзду у Москву художник співпрацював з 
М. Мордкіним у Києві, пізніше, у Москві, – з 
К. Голейзовським, створюючи шкіци для "Ексцентричних 
танків". Д. Горбачов зазначає: "Те, що зробив художник 
за три роки перебування у Москві, можна назвати онов-
ленням балетних строїв. Стрій стає органічною часткою 
злету… Звільняючи театр від дрібниць та беззмістовних 
деталей, Петрицький прагнув вхопити основний ритм цієї 
епохи, сконцентрувати її стиль у короткій та активній фо-
рмулі, виявити основний стрижень, що визначає її спе-
цифіку. Таке завдання вимагало не розірвати з традиці-
ями, а контактувати з ними" [6, с. 37]. 

Плідна співпраця з московськими режисерами й 
балетмейстерами сформувала основні риси обдару-
вання сценографа – сміливі рішення, стислість вираз-
них засобів, асоціативність як невід'ємна частина де-
коративного оформлення. Зазначимо, що, переймаю-
чись модним на той час новаторським рухом – конс-
труктивізмом, – А. Петрицький не буде його сліпим 
адептом, а виокремить певні тенденції, що їх буде 
синтезовано з неконструктивістськими. 

Використання принципів конструктивізму було 
справою новаторською, і російські та українські худо-
жники й режисери активно взялися до цієї програми. 
На думку В. Хмурого, конструктивізм для театру був 
таким самим рушієм убік ускладненого світосприйнят-
тя митців, як для живопису кубізм, футуризм або суп-
рематизм. "Перша заслуга Анатоля Петрицького, – не 
тільки перед нашим театром, а перед конструктивіз-
мом, – що він усвідомив природу конструктивізму й 
зумів найти свою методу для прищеплення його тим 
театрам, де йому випало переживати реформацію 
українського театру" [36, с. 153–154].  

Конструктивізм у творчості А. Петрицького набу-
ває певного колориту й барвистості, що вигідно вирі-
зняє сценічні рішення художника. У виставі "Вій" 1924 
року, створеній за Гоголем–Кропивницьким–Вишнею, 
А. Петрицький задіяв принципи компромісного констру-
ктивізму – станки й пов'язаний з ними монтаж кольоро-
вих площ в барвах строїв надавали виставі емоційного 
наповнення. Художник з усіх трьох авторів драматургіч-
ного матеріалу взяв тон, найближчий до Гоголя, з від-
повідниками: романтика – барви, іронія – гротескна ха-
рактеристика персонажів у формах строїв і гримі, ком-
позиція – принцип конструкції, запроваджений в основу 
оформлення. Виразно позначилось дбайливе ставлен-
ня художника до виконавців – конструкція ставила ак-
тора майже на авансцені, хоча і була в цілому побудо-
вана вшир та висоту і мінімально в глибину сцени. 

Вистава "Вій" була поставлена Г. Юрою. Сюжет 
М. Гоголя було перероблено на тодішній час 
О. Вишнею, додано кілька інтермедій, пародійність 
стала основним стрижнем драматургічного матеріалу. 
Динаміку сюжету та швидку зміну епізодів мала підк-
реслити сценографія. А. Петрицький запропонував 
просте конструктивне рішення – прямокутний, на ши-
рину сцени, каркас з двох ярусів, на якому монтували-
ся деталі оформлення. Шинок позначався вивіскою, 
що до неї було приторочено пляшку й чарку; над тор-
говельною яткою висів транспарант "Риба". Все разом 
це позначало ринок. 

"Оформлення було мобільним. Одне швидко зміню-
валося на інше, таке ж спрощене й виразне. Стіна хати, 
брама, тин – сцена "Хутір". Поміст для інтермедій ство-
рювався на сцені так же миттєво, як і зникав. Серед цих 
умовних зображень не видавався чужим кіноекран, що 
з'являвся на другому ярусі конструктивної установки. 
Іноді він слугував тлом для веселих інтермедій. А пот-
рібний він був для демонстрації плівки з польотом відь-
ми верхи на Хомі. Бурсак сідлав відьму з атеїстичним 
вигуком "Геть, геть ченців" й верхи на нечистій силі ле-
тів на Марс" [6, с. 56]. Марс поставав перед глядачами 
у вигляді смішних роботів, оточених емблемами, схо-
жими на попереджувальні знаки; роботи, під коментарі 
Хоми Брута, висвітлювали прожектором то ту, то іншу 
частину глядацької зали. 

Отже, як зазначає Д. Горбачов, у цьому сценографі-
чному рішенні сценічний простір українського театру 
набуває висоти, збагачується сходами, пересувними 
станками; використовується і глядацька зала. Завдячу-
ючи неординарному оформленню вистави А. Петриць-
кого формується художньо-образне сценографічне рі-
шення, що дозволяє уповні розкрити багаторівневий 
драматургічний матеріал. 

Значним внеском у формування художньо-образної 
стилістики А. Петрицького була його співпраця з опер-
ними театрами України. 

Оформлення опери "Князь Ігор", поставленої во-
сени 1926 року в Одеській державній опері, було 
своєрідним іспитом для художника. Він обрав конс-
труктивний принцип, використовуючи архітектурні 
форми князівської України та насичуючи барвами 
елементи декорацій та строї.  

Художньо-образне рішення вистави "Тарас Бульба" 
свідчило про майстерність сценографа – він використав 
протиставлення двох світоглядів: козацтва й польської 
шляхти. Підкреслена простота й легкість оформлення 
сцен у світлиці Тараса Бульби та серед дерев'яно-
солом'яних куренів Запоріжжя протиставлена важким, 
ускладненим конструкціям костьолу та покоїв Марії. 

У 1928 році режисер з Праги Луї Лабер ставив у Ха-
рківській держопері "Турандот" Пуччіні. Декоративне 
оформлення доручили А. Петрицькому, який викорис-
тав рухливу конструкцію на радіусі кону, що складалася 
з кількох сотень частин. У другому акті опери принцеса 
сиділа у високо розташованому кріслі, а тлом були вія-
ла, що розкривалися та складалися. 

"Як чарівно підкреслено у цих мотивах чорний ки-
тайський лак, казкове золото Сходу й зловісний пурпур; 
строї хору то зливалися з тлом чорних віял, то розкві-
тали на ньому з невірогідною пишнотою" [6, с. 70]. А 
строї було контрастно зроблено двома кольорами спе-
реду та ззаду – чорний та червоний, наприклад; тому, 
коли фігура поверталася, колористика всієї мізансцени 
змінювалася миттєво. Також у сценічну установку було 
вмонтовано на ґратах велику кількість електросвітиль-
ників таким чином, що цей об'єкт міг функціонувати як 
ширма. Відбиваючі поверхні обабіч радіусу викликали 
неочікувані світлово-колористичні ефекти. Як підкрес-
лює Д. Горбачов: "Російських конструктивістів називали 
"романтиками інженерії". Українському художникові 
більше личить ім'я "інженера романтики"" [6, с. 70].  

У виставі "Турандот" були й гумористичні деко-
ративні рішення – зокрема, принцеса ставила пи-
тання претендентам на шлюб, а поруч неї з'являло-
ся табло з відповідною цифрою – 1, 2, 3, на кшталт 
учнівської олімпіади. 

Отже, теоретичне підґрунтя було використане мит-
цем уповні. В плані ще більшого заглиблення в конс-
труктивні принципи стоять роботи Петрицького з 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 71 ~ 

 

 

1926 року в Театрі ім. Франка – оформлення до п'єс 
"Пухкий пиріг" Б. Ромашова й "Мандат" М. Ердмана. І 
це зайвий доказ того, що художник в кожнім завданні 
виходив з передумов реальності його здійснення. У 
цьому разі конструктивності оформлення вимагав сам 
драматургічний матеріал – обидві комедії написані в 
новій драматургічній манері, і художник тут міг проде-
монструвати власне бачення художньо-образного 
оформлення вистави у відповідності до новаторського 
режисерського рішення Б. Глаголіна. 

Художньо-образне рішення опери "Сорочинський 
ярмарок" Мусоргського, що її поставлено у Харківсь-
кому оперному театрі, вражало. Коли злітала завіса, 
глядач бачив простір, заллятий білим, – ярмаркові 
ятки, біле полотно по радіусу. Дзеркало зображувало 
річку, у якій відбивався візок із героями опери; кожний 
персонаж виокремлювався певною колористичною 
гамою, що розкривала його характер. Кін повертався, 
демонструючи невибагливі макети шинку, хати, кузні – 
з дерева, що підкреслювало типовість матеріалу ста-
рої селянської України. 

Таким чином, у творчості сценографа природно 
злилися конструктивізм та образотворчість, рух та но-
вий живопис.  

1926 року для Державної опери в Харкові Петриць-
кий зробив оформлення балету "Корсар", позначене 
найхарактернішою для нього манерою поєднувати 
конструктивізм з декоративністю. 

Тому митцеві здалося доцільним продемонструвати 
принцип конструктивності в оформленні "Корсара", в 
організації місця танку, в "обрамленні" середини сцени 
станками, драбинками й сюжетно-асоціативними атри-
бутами для композицій балетмейстера, в переділі цієї 
площини тими чи тими сюжетно-асоціативними атрибу-
тами, в асоціативності форми сценічної коробки при 
найзручнішім показі й підкресленні малюнку танцю. Ху-
дожник дає рухомі декоративні полотна (море, хмари), 
а замість колони – тільки проєкцію її, щоб дати відпо-
відний матеріал для глядацької фантазії. 

Д. Горбачов підкреслює, що у балеті "Корсар" 
А. Петрицький використовує нетрадиційну просторову 
систему вистави та неповторну, притаманну тільки йому 
ритміку кольорових мас та простих геометричних фігур. 
Сценограф не драпірував коробку кону лаштунками та 
запонами, наполягаючи на тому, що театр – гра, видо-
вище, а не "відбиток життя". Декорація балету "Корсар" 
складалася з площин різної форми та кольору, що їх 
було підчеплено до стелі кону, легкі сходи дозволяли 
танцівникам використовувати і другий ярус декорації. 

Валентина Дуленко, видатна українська балерина, 
працювала у Харківському оперному театрі разом з 
Анатолієм Петрицьким. Ось як вона описує останню,  
7-му картину балету: "…Безкрая морська далечінь, опо-
вита нічною млою. Далеко в морі то підноситься на греб-
ні хвиль, то поринає в прірву стихії самотній корабель. 
Потужні пориви шаленого вітру рвуть вітрила на злама-
ній мачті. Яскраві промені світла – чи то  місяця, що на 
мить з'являється з-за хмар, чи далекого маяка – вирива-
ють із сірої мли людей, що марно метушаться на палубі у 
пошуках порятунку. Вони гинуть, викинуті штормом за 
борт. А корабель продовжує плисти, гнаний вітром і хви-
лями, – самотній, беззахисний у бурхливому морі. 

Вона була короткою, ця картина. Але з самого поча-
тку й до кінця вона йшла під бурхливі оплески глядачів. 
Ці аплодисменти неподільно належали художникові 
Петрицькому…" [1, с. 43].  

Анатолю Петрицькому вдалося навіть конструкти-
візмові надати різнобарв'я та емоційності, досконало 
синтезувати просторово-часові характеристики теат-

рального мистецтва, формуючи художньо-образне 
рішення вистави. 

Творчий тандем Вадима Меллера із Лесем Курба-
сом дає приклад збігу у розумінні природи театрального 
мистецтва.  

"Обов'язком художника, що дотримувався принципу 
"перетворення", було створення узагальненого пласти-
чно-зорового образу вистави" [18, с. 41]. У вирішенні 
вистави Е. Толлєра "Газ" (1922 р.) Меллер створив ба-
гатоповерхову конструкцію, на майданчиках якої на 
різних рівнях одночасно могла паралельно розвиватися 
дія. "Одяг" сцени був відсутній, на задній кам'яній стіні 
великими літерами було написано назву вистави. В 
центрі майданчика – широкий, оббитий металом стовп, 
що нагадував уламок вентиляційної труби. Фрагмент 
речі давав натяк на звичні предмети, проте навіть вве-
дення речових елементів (кран, форми – на задньому 
плані) не конкретизувало місця дії, а було покликане 
лише символічно декларувати середовище. 

Великі пандуси, що сходилися до центру, "злам" пі-
длоги сцени мали передати напруженість дії, загостре-
ність конфлікту. Експресію та динамізм вистави підкре-
слювали широкі промені світла від прожекторів. "Окремі 
епізоди відбувалися вгорі на станках та на нижньому 
планшеті сцени. Переміщення акторів з одного ярусу в 
інший здійснювалося з допомогою тросів, що спускали 
чи підіймали їх з башти на авансцену. Відверто театра-
льні прийоми підсилювалися введенням кінематографі-
чних епізодів. Але й сам екран, на який вони проекту-
валися, правив за декорацію – у сцені відплиття паро-
плава асоціювався з вітрилом" [18, с. 46]. 

Неординарне художньо-образне рішення окремих 
епізодів пропонує Меллер у виставі "Мікадо" за 
А. Саліваном. Примхливі пагоди й імператорські пала-
ци, що, як іграшкові будиночки, складалися з різноко-
льорових яскравих кубиків, хороводи легковагих ліхта-
рів – все створювало атмосферу жартівливої веселої 
гри. "Як і годиться в казці, на сцені відбувалися різні 
чудеса. Художник з простого епізоду відбуття Мікадо з 
рідних місць робив захоплююче видовище: поступово 
при зміні освітлення на очах глядача зменшувався в 
розмірі палац, ніби залишаючись далеко позаду від 
крокуючого мандрівника. Не вдаючись до етнографізму, 
Меллер створив умовні стилізовані японські й китайські 
костюми, що повністю відповідали жанрові вистави. 
Декоративне поєднання червоного з зеленим, синім і 
чорним, оздоблення з бронзи переконливо свідчили 
про живописний талант художника. Колір у нього відіг-
рає роль збуджувача певного настрою, у цьому разі – 
іронічного ставлення до зображуваного" [18, с. 53]. 

Неперевершений приклад художньо-образного рі-
шення вистави – "Диктатура" за п'єсою І. Микитенка у 
постановці Л. Курбаса. Наприклад, навіть сільські хатки 
набувають персоніфікації – коли на них, як на кийки, 
спираються у своїй бесіді куркулі, вони правлять за си-
мвол влади й одночасно нагадують собачі будки, пере-
творюючи їх власників на псів. 

"Коли треба було передати, що чутки про наступні 
хлібозаготівлі схвилювали село, макети хаток "замету-
шилися" і "зібралися на нараду". Так було передано 
подію метафорично" [18, с. 56]. Ось що писав про сце-
нографію В. Меллера до цієї вистави Кость Буревій: 
"Проблема театрального художника ще й досі не розв'я-
зана. Художник в театрі або забиває актора або конкурує 
з режисером, а частіше дає важкі й мертві конструкції, 
що абсолютно не пасують до вічно живого театрального 
мистецтва. А Меллер… Меллер – ідеальний театраль-
ний художник: він сам грає й пособляє режисеру та акто-
рам, його оформлення міцно пов'язане з режисерською 



~ 72 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ідеєю, його конструкції пособляють акторові грати. Нам 
надзвичайно подобалося, що Крушельницький міг узяти 
Меллерову хатку на курячих ніжках і покласти собі в го-
лови. Нічого театральнішого над це ми ніколи не бачили 
в театральних конструкціях!" [5, с. 548]. 

Л. Болобан, в свою чергу, відзначає доцільність 
сценографічного рішення вистави "Диктатура" у театрі 
"Березіль": "…Виявлялася потреба зробити надзви-
чайно рухливий кін. Рухливішої і складнішої системи 
різних трамплінів, що рухається по горизонтальній 
лінії та вертикальній, по-правді сказати, нам ще не 
довелося бачити. Але проте більшої упорядкованости 
й виконання вузького цілевого призначення також рід-
ко довелося зустрічати. Все оформлення вистави, 
(художник Вадим Меллер), декоративні, речеві та сві-
тляні його елементи, підпорядковані одному завданню 
і самою послідовною зміною виконують рухливий ма-
люнок п'єси, вони самі ніби з'єднують, як цементом, 
окремі цеглини – безліч дрібних сценок, з яких склада-
ється тепер вистава" [3, с. 52]. 

Як зазначає у своїй книзі "Розстріляне Відродження" 
Ю. Лавріненко, тріумвірат автора, режисера і художника 
створив незабутню виставу "Народний Малахій". "Це 
був стиль новий, український, самобутній, необароко-
вий, з українськими національними традиціями і пер-
внями, дистильованими крізь усі наймодерніші засоби, 
позначений активістичною єдністю чуттєвої стихії, спон-
танности і найгострішого інтелектуалізму... Геніяльно 
зроблена перша дія, по-бароковому поєднуючи в ціль-
ній системі трагізм і комізм, лірику і гротеск, одвічність і 
розпад – одною чарівною явою розгорнула перед гля-
дачем вікову містечково-хуторську Україну... Столиця 
соціялістичної республіки, оформлена конструктивісти-
чними коробками і стінами канцелярій Раднаркому, бо-
жевільні, міської вулиці і борделю – ніби ріже страшним 
контрастом супроти українського соняшникового затиш-
ку першого акту" [19, с. 896], – пише Ю. Лавріненко.  

Про єдність задуму та цілісність його втілення згадає 
і Ю. Смолич у статті "Українські драматичні театри у се-
зоні 1927–1928 рр.". Змішення мистецьких планів – гро-
теск, експресивність, шарж, побутовізм – досягає напро-
чуд цілісного ефекту, конденсуючи у кожному з цих варі-
антів його найяскравіші риси. "Цілому спектаклю дано 
точність і "мелодійність" точності, якій може позаздрити 
точність математичних вимірів і найталановитіша музич-
на симфонія. Крім того, вистава і справді музична – це 
симфонія з руху, мови та інтонацій" [30, с. 156]. 

Неперевершено було представлено на сцені "Сон 
Малахія" – "Курбас і Меллер у кульмінації створили на 
сцені грандіозну "реформаторську машину", з різнома-
нітних знарядь праці – плуга, рала, важелів, шестерень, 
тракторних коліс та вітрякових крил тощо. Туди почер-
гово закладали сучасників Малахія, яких він планував 
"реформувати". Машина починала працювати, важелі, 
колеса й крила обертались, скреготали, з надр механі-
зму ішли хмари диму й мари. Наспів "Милість мира" 
Дегтярьова змішувався з "Інтернаціоналом", жайворон-
ки – з дзвонами. Машина перетворювала сучасників 
Малахія у "відібраний матеріал" для комунізму – вони 
вилітали з неї ангелоподібними істотами з рожевими 
крильцями й серцями на спинах і летіли [...] у вимріяну 
Малахієм "голубую даль". [...] Насичена барвиста гама 
блакитних кіл з яскравожовтими центрами розбігалася 
по заднику (світлові ефекти), натомість виникали мете-
лики, лінії, трикутники, фантастичні картинки малахієво-
го "завтра". Злий гротеск малахіанської реформи людс-
тва [...] Курбас і Меллер подавали у сюрреалістичному 
ключі..." [17, с. 291]. 

Отже, творчість В. Меллера у 20–30-х роках два-
дцятого століття є прикладом художньо-образного сце-
нічного оформлення вистави та максимально плідної 
інтерпретації європейських новаторських течій на ґрунті 
українського театрального мистецтва. 

Таким чином, можемо упевнено стверджувати, що 
сценографія українського театру 20–30-х років минуло-
го століття була позначена максимальним прагненням 
митців створити цілісне рішення театральної вистави. 
Приклади неординарних знахідок у царині еволюції 
сценічного простору свідчать про необхідність мистець-
кої, художньо-образної інтерпретації драматургічного 
матеріалу. Характерною рисою сценографії в Україні 
початку ХХ століття була безперервність традиції, наці-
ональне забарвлення, яке органічно синтезувалося з 
екстрановаторськими пошуками. 

Всього через три роки виходить стаття 
Б. Сушицького "Нові завдання художника на театрі", яка 
відбиває зміни у пріоритетах для театру в цілому та для 
сценографії зокрема. Поступовий відхід від суцільного 
новаторства убік реалістичного відтворення місця дії 
свідчить про перемогу ідеологічно вірного шляху для 
мистецтва театру – соцреалістичного світобачення. 

"…Коли художник пройнятий діялектично-матерія-
лістичним методом, тобто, коли його світогляд є світо-
гляд пролетаріяту, то, показуючи своє ставлення до 
твору, він тим самим вже подає філософське тлума-
чення постави. 

Робота художника, починаючи із шкіців і кінчаючи 
макетом, мусить переходити через виробничі наради, 
худполітради театрів, а перед тим, як реалізується на 
кону – мусить перейти обговорення всього театрально-
го колективу. 

Ми вже маємо окремі спроби художників виявляти 
філософію постави. Одною з перших ластівок на цьому 
фронті була робота художника В. Меллера над "Дикта-
турою" (театр "Березіль"). 

Проте ця спроба була невдала. Режисер постави 
Л. Курбас схибив у виявленні основної ідеї п'єси, а ра-
зом із ним схибив і художник. Оформлення виявляло 
філософію, але філософію ворожу, непролетарську. 
Блискуче розв'язання завдання не цілком повно дохо-
дило до глядача. Це ще раз стверджує, що правдиве 
висвітлення ідеї на базі марксо-ленінського світогляду є 
основне завдання театрального художника на сьогодні. 
На цю основну лінію треба скерувати роботу театраль-
них майстрів. Хто піде з нами, а хто проти нас – покаже 
найближче майбутнє" [32, с. 10–11].  

Зазначимо, що у 1931 році, коли було надруковано 
вищенаведену статтю, вже можна побачити тенденцій-
ність автора, у подальші ж роки радянської влади про 
об'єктивну мистецьку критику було надовго забуто. 

Як зазначає О. Роготченко у розділі "Театр 1930–
1950-х рр. очима художника і глядача" з монографії "Со-
ціалістичний реалізм і тоталітаризм", залежність театру 
(а також і художників) від державної ідеології вплинула 
на творчий шлях багатьох митців. Продовжили працю-
вати у сценографії вищезгадані А. Петрицький, 
О. Хвостенко-Хвостов та В. Меллер.  

О. Хвостенко-Хвостов основні сценографічні рішен-
ня здійснював у театрі опери і балету, а принцип фор-
мування художнього образу вистави змінився. Від конс-
труктивних, рухливих декорацій він відмовляється на 
користь живописного принципу, збагаченого об'ємно-
просторовими архітектурними та декоративними дета-
лями. Вдалим сценографічним рішенням було оформ-
лення вистави "Продана наречена" Б. Сметани (1937, 
Київ, режисер В. Мандій): "…Під час роботи над "Про-
даною нареченою" в Київському оперному театрі пос-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 73 ~ 

 

 

тановники були відряджені до Чехії, де художник зро-
бив серію етюдів і замальовок у чеських селах, вивчав 
побут, народні костюми. Сценографу у декораціях вда-
лося передати легку комедійність, мажорний настрій 
твору Б. Сметани. Контури декорацій були легкі та кан-
тиленні, співучі; були відсутні різкі кольорові контрасти, 
панували сонячні відтінки жовтих тонів. Етнографічна 
обґрунтованість, документальний, але не описовий іс-
торизм, глибоке проникнення в характер музики прине-
сли цій роботі успіх" [27, с. 389]. 

З 1936 року А. Петрицький також зосередився на 
роботі сценографа у Київському театрі опери та балету, 
там було здійснено, як зазначає О. Роготченко, у 
1937 р. одну з етапних робіт довоєнного періоду – офо-
рмлення опери М. Лисенка "Тарас Бульба" (реж. 
І. Ланицький). Художник у декораційне середовище ввів 
краєвиди-панорами: "Січ", "Київський Поділ", "Облога 
Дубно". Костюми та зброя козаків, жіночі костюми, по-
бутові речі були створені на реальній історичній основі. 
"Зоровий образ вистави загалом мав емоційно піднесе-
ний характер, тон вистави був героїко-романтичного 
звучання" [27, с. 389]. 

Після закінчення Другої cвітової війни стан театрів 
був невтішний – від нестачі приміщень до неможливості 
знайти не тільки матеріали для постановки, а і продукти 
харчування, тому вистави у репертуарі українських те-
атрів з'являлися далеко не високоякісні. "Саме в цей 
час театр став ареною великодержавної боротьби із 
"космополітизмом" і "націоналізмом", "низькопоклонст-
вом". Відгомін цієї каламутної хвилі можна було прочи-
тати вже в кінці 1950-х рр., у добу хрущовської "відли-
ги", в академічному (українському!) виданні, затвердже-
ному на найвищому рівні та редагованому М. Йоси-
пенком і Ю. Костюком у стінах Інституту мистецтвоз-
навства, фольклору та етнографії ім. М. Рильського – 
"Український драматичний театр. Т. ІІ. Радянський 
період" (К., 1959), де всі події театрального життя роз-
глядаються під кутом зору постановки ЦК КПУ "Про 
репертуар драматичних і оперних театрів УРСР" від 
1946 р." [27, с. 415]. 

В. Меллер після закінчення Другої cвітової війни по-
вернувся у Київ, як і А. Петрицький та О. Хвостенко-
Хвостов, але його творчий доробок післявоєнного пері-
оду належить драматичному театрові, зокрема Театру 
ім. Івана Франка. На думку О. Роготченка, сценографія 
вистави "Вишневий сад" А. Чехова, що її було здійсне-
но у 1946 році, продемонструвала бажання В. Меллера 
відмовитися від традиційних прийомів оформлення цієї 
п'єси і скористатися засобами виразності живопису та 
книжкової графіки. "Подібно до функції бордюру на ти-
тульній сторінці книги або багетної декорованої рами 
сцену облямовувала по всьому периметру порталу 
драпіровка з канделябрами та запаленими свічками. 
Між глядачем і театральним середовищем утворюва-
лася умовна межа. Подані тонко, поетично і адекватно 
до стилю твору прикмети та деталі епохи, коли руйну-
валися "новими руськими" початку ХХ ст. старі дворян-
ські гнізда, загострювали зоровий образ вистави, де у 
фіналі чути стук сокири, що рубає стовбури старого 
вишневого саду" [27, с. 416]. 

У 1959 р. відбулася постановка "Короля Ліра" в 
Київському українському драматичному театрі  
ім. І. Франка, режисер В. Оглоблін, сценографія 
В. Меллера. Як зазначає О. Роготченко, художник май-
стерно поєднав елементи умовно-конструктивного ви-
рішення із живописно-об'ємним принципом побудови 
зорового образу. "В сценічному середовищі були сміли-
во застосовані контрастні монтажні стики, де масивні 
стіни замку зіставлені з ланцюговими мостами, фактур-

но обіграними дерев'яними переходами, звіриними 
шкурами навколо трону. Емблема лапи на червоному 
тлі – королівський герб – була однією із образних лейт-
мотивів вистави. Художник і режисер винесли цю емб-
лему і в прем'єрну афішу "Короля Ліра". Синтез умовно-
го і конкретного допомагав досягти більш гострої харак-
теристики місця дії" [27, с. 416]. Отже, спадщина 
В. Меллера, А. Петрицького та О. Хвостенка-Хвостова 
напередодні та після Другої cвітової війни не вирізня-
ється новаторськими, неординарними сценічними рі-
шеннями, що пояснюється об'єктивними причинами. 

Перемога у Другій cвітовій війні позбавила Радянсь-
кий союз від нацистської навали, але репресії та вини-
щення інтелігенції тривали. Як зазначає В. Заболотна: 
"Інтелектуалів винищували вже не стільки розстрілами і 
каторгою, скільки закриттям цілих наукових напрямів, 
культивуванням псевдонауки, "моральним ґвалтуван-
ням", залякуванням, приниженням, зняттям з роботи, 
виключенням з інститутів, проробками на відкритих і 
закритих партзборах, доведенням до самогубств та 
інфарктів" [11, с. 538]. Підвалини єдиного дозволеного 
на теренах Радянського союзу стилю – соцреалізму – 
довгий час впливали на естетичні засади творчості у 
всіх галузях мистецтва. Не було виключенням і мистец-
тво театральне – регламентований, ідеологічно витри-
маний репертуар, єдина дозволена теорія, що її засто-
совували на практиці усі без виключення театральні 
колективи – теорія Станіславського, звісно, і сценогра-
фічні рішення були радше ілюстративними, аніж худож-
ньо-образними. Як зазначає В. Заболотна: "З відстані в 
півстоліття здається, що вся керуюча політика партії та 
Міністерства культури середини ХХ ст. була спрямова-
на на те, щоб гасити яскраві таланти, тримати українсь-
кий театр на короткому ретязі, не давати йому по-
справжньому розвиватися вглиб і вшир, не допускати 
"випередження" ним російського театру. Видатним ак-
торам не давали грати великі ролі, не дозволялося ви-
ставляти трагедії і психологічно тонкі драми, обмежува-
вся вибір зарубіжної драматургії, зменшувалась кіль-
кість українських театрів (закривалися театри пересувні 
і районні), митці залякувались "космополітизмом" і "бу-
ржуазним націоналізмом", їм ставили на карб співробіт-
ництво з Курбасом, роботу під час окупації, з критичних 
статей робились оргвисновки щодо практиків театру, за 
природою вразливі митці зіштовхувались лобами – 
руйнівні закулісні інтриги часто провокувалися керівни-
ми органами" [11, с. 548]. 

Попри всі заборони та залякування, можна навести 
приклади непереборної мужності українських молодих 
митців. Ось що пише у монографії "Сценографічна 
практика у просторі ХХ століття: київські реалії" 
О. Ковальчук: "Наприкінці 1950-х рр. фактично студен-
тами М. Крушельницького у Києві було засновано Клуб 
Творчої Молоді. Все почалося зі зборів представників 
театрального інституту та учнів консерваторії: всі мали 
бажання поновити різдвяні й новорічні звичаї, вертепні 
вистави та щедрування. Початок вдався, виникло заціка-
влення і бажання продовжувати, об'єднувати однодум-
ців, до Клубу потягнулася молодь, і не тільки гуманітар-
них спеціальностей (літератори, режисери-актори, музи-
канти, художники, етнографи-фольклористи). Велика 
група художників пришла із Аллою Горською" [15, с. 84].  

Надзвичайний за значущістю внесок у розвиток ук-
раїнської культури зробив Лесь Танюк. Саме його твор-
чий та науковий доробок, спогади, щоденники є неви-
черпним джерелом для сучасної української культуро-
логії. В. Заболотна відзначає, що "…Танюк починав в 
КТМ роботу над п'єсою М. Куліша "Отак загинув Гуска". 
Та не сталося. Поїхав з тим задумом до Львова, тала-



~ 74 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

новита художниця Алла Горська зробила виразні, обра-
зні декорації в стилі Вадима Меллера, що працював з 
Курбасом. Вистава за участю колишнього курбасівця 
Даміана Козачковського та видатних актрис Лесі Криви-
цької і Надії Доценко була на випуску, генеральні репе-
тиції дивилось львівське студентство, і раптом її за-
крили навіть без офіційного перегляду. Клуб Творчої 
Молоді врешті-решт ліквідували, до чого активно до-
кладали руки секретар ЦК КПУ Андрій Скаба із засту-
пником Юрієм Кондуфором, з мистецького "генералі-
тету" художник Олександр Лопухов та артистка Ната-
ля Ужвій, яка вбачала в діяльності театру при клубі 
загрозу авторитету театру ім. І. Франка, що котився у 
творчу кризу. Молодих поетів, художників і публіцис-
тів, членів клубу, кого налякано, кого заарештовано. 
Художницю Аллу Горську, яка була, по суті, душею 
КТМ, в кінці 1970 р. вбито" [11, с. 556]. 

 Незважаючи на шалений ідеологічний тиск, деякі 
вистави у тодішній Україні можемо навести у приклад 
як такі, що мали художньо-образне сценографічне рі-
шення. Важливу роль у формуванні інших, неілюстра-
тивних або суто декораційних, елементів сценічного 
оформлення відіграла можливість спілкування молодих 
художників, чий шлях нерозривно буде пов'язано із ми-
стецтвом театру, із Майстрами українського авангарду. 
"Духовний міст, перекинутий митцями з 1960-х у рево-
люційні 1920-ті над прірвою театрально-бутафорського 
реалізму 1940-х – 1950-х, повернув до життя цілі пласти 
"розстріляної" і "загратованої" культури, що являла со-
бою органічний сплав європейського мистецтва і націо-
нальної традиції. Це й стало визначальним фактором 
формування творчих індивідуальностей цілої плеяди 
самобутніх українських сценографів, які так яскраво 
заявили про себе у 1970–1980-ті" [4, с. 28]. 

 Так, у 1957 році Київський театр ім. Франка бере 
до постановки п'єсу "Кров'ю серця" за повістю 
О. Бойченка "Молодість". Інсценізацію було зроблено 
молодими режисерами П. Пасекою та М. Кабачок, які 
запросили до співпраці такого ж молодого сценографа 
Д. Боровського. На думку О. Ковальчук, "запропонова-
на ним метафора – образ українського села – склада-
лася з плетених тинів (горизонталь) і колодязного ле-
леки (вертикаль), розташованих на обертовому колі. 
Під час дії "село крутилося, між тинами, немов по дво-
рах, бігали люди" […] Пластичне рішення вистави не 
обмежувалось введенням ритмічних тем. Молодий 
художник грав сміливо і з азартом. У одній із дії він 
відтворить на сценічному майданчику сірий простір 
залізничного депо, накладаючи на нього скляно-
світлову решітку вікна, на півколо підлоги поставить 
паровоз. Розташований під невеликим кутом, цей діа-
гонально-висхідний нахил включав до дії асоціативний 
ряд. У фіналі художник матеріалізував тюлеву фату, 
про яку мріяла героїня. Сцену вкривало 30 метрів лег-
кої білосніжної тканини "від землі до неба" […] Вбита 
бандитською кулею наречена падала, тягнучи за со-
бою вертикаль сліпучої білизни, що сягала аж колос-
ників. Метри тканини злітали униз і ховали її. Це було 
пронизливо, набуваючи звучання справжньої високої 
трагедії" [15, с. 83]. О. Коваленко стверджує, що це 
художньо-образне рішення Д. Боровського викликало 
активний спротив М. Крушельницького, який наполя-
гав на традиційній для тодішньої української сценог-
рафії квітучій яблуневій гілці. 

Така позиція М. Крушельницького дивує – саме він 
фактично став ініціатором створення Клубу Творчої 
Молоді у Києві, співпрацював із Лесем Курбасом. "Ні-
якої окремої школи Крушельницького не існує, – пояс-
нював режисер своїм студентам у Київському театра-

льному інституті, – є розстріляна школа Леся Курбаса, 
а ми всі його учні, кожен в силу своїх можливостей, 
намагаємось її продовжити чи інтерпретувати. Це суто 
національна школа українського сценічного мистецт-
ва, від знання перших вертепних вистав та народних 
ігрищ – через спонтанні досягнення й практичні вті-
лення корифеїв українського театру – до цілісної сис-
теми, яка розуміє театр як школу образного перетво-
рення дійсності, як повернення українського мистецт-
ва до лона світових культур – через осягнення знище-
них певними умовами резервів. Це школа протистоян-
ня тій уніфікації, яка панувала й панує в радянському 
театрі" [15, с. 84]. Ці слова М. Крушельницький промо-
вляв до студентів, але як тодішній керівник Театру 
ім. І. Франка він мав триматися загальновизначеного 
соцреалістичного стилю у всіх мистецьких проявах, і, 
звісно – у сценічному оформленні кону.  

Такий приклад свідчить про надскладну і несприят-
ливу атмосферу для новаторських художніх рішень в 
українській сценографії того часу. Зазначимо, що пода-
льші сценографічні пошуки Д. Боровського сприятимуть 
поступовому розвиткові художньо-образних рішень вис-
тав на кону українського театру. 

 Характеристику традиційно-дозволеного оформ-
лення вистави наводить В. Заболотна, цитуючи уривок 
із статті Є. Старинкевич, надрукованої у 1958 році. У 
статті йдеться про постановку п'єси М. Зарудного "Ве-
селка", що її було узято до репертуару у 1958 році 
Театром ім. Івана Франка у Києві (сценографія 
Д. Боровського) та театром у Вінниці (сценографія 
К. Вітавського): "…Чи можна в цьому аляповатому 
заднику з ядучо-зеленими деревами і небесно-
блакитною річкою, в цих важезних муляжах, що обтя-
жують гілля яблунь, в цій пересолоджено-місячній ночі 
(сцена пісень і танців у саду) – бачити реалізм і харак-
тер українського пейзажа? Думається, що театр у да-
ному випадку спрощено зрозумів своє завдання, не 
виявив достатнього смаку і почуття міри. Наскільки 
більш виразна обстановка обійстя Косяка в театрі 
ім. Франка: хирляве безлисте дерево стирчить тут, за-
свідчуючи ту тюремну атмосферу, котра панує за висо-
ченними стінами. Так же пропадає тут і всяка жива ду-
ша, якщо вчасно не вирветься звідси" [11, с. 559].  

Особливе місце серед художників сцени, чий твор-
чий доробок рясніє художньо-образними рішеннями 
вистав, належить Мирону Кипріяну. Як стверджує 
О. Шпакович, якій вдалося скористатися особистим 
архівом митця, "чорний екран сцени, який художник 
першим почав застосовувати в повоєнній українській 
сценографії, був наповнений різними за тональністю 
вертикальними прямокутними площинами задника та 
куліс, які динамічно переформовували простір під час 
дії вистави. Для глядача це був абсолютно новий дос-
від, який допомагав відірватись від реальності буття 
та зануритись у світ надреальний, філософський" [38, 
с. 236]. М. Кипріян практично одразу у власному ба-
ченні декоративного оформлення кону сформував 
принцип "лаконічної" сценографії, відмовившись від 
важких штучних архітектурних елементів та розписа-
них живописних полотен.  

Філософська п'єса на космічну тематику О. Левади 
"Фауст і смерть" була взята до репертуару Львівського 
державного ордена Трудового Червоного Прапора 
українського драматичного театру ім. М. Заньковецької 
у 1960 році. Режисер Б. Тягно та М. Кипріян продемон-
стрували гдядачеві фантастичний вимір театральної 
вистави. Сценічне рішення художника можемо сміливо 
звати художньо-образним, а принцип функціонування 
сценічного оформлення – "дієвою" декорацією. "Худож-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 75 ~ 

 

 

ник використав мотив спіралі для конструктивної побу-
дови сценографії, й цей вираз її пластичного рішення 
завихрює простір за вертикаллю вгору, стає траєкторі-
єю польоту міжзоряного корабля, орбітою з безмежнос-
ті людських можливостей" [38, с. 237]. Треба зазначити, 
що костюм робота Механтропа – одного з персонажів 
п'єси, був схожий на скафандр, у якому пізніше 
Ю. Гагарін полетить у космос. Нових декораційних при-
йомів вистачало – ось що згадує сам Мирон Кипріян: 
"Коли ми приїхали на декаду українського мистецтва до 
Москви, там усі були приголомшені. Адже у виставі було 
залучено нечувані на тоді речі: я вигадав таку собі кібер-
нетичну машину з величезним екраном, на якому проек-
тувалася смерть Ярослава – як він гинув" [38, с. 237]. 

У Києві М. Кипріян співпрацював із режисером 
О. Барсегяном, продовжуючи спільну творчу роботу, 
розпочату у Львові. Разом вони працюють у київському 
ТЮГу і у 1964 році демонструють київській публіці "Мо-
лоду гвардію" А. Фадєєва, сценографія якої вирізнялася 
єдиним художньо-образним монументальним рішен-
ням. Саме у ТЮГу вперше у Києві було взято до репер-
туару "Ромео та Джульєтту" Шекспіра у 1965 році. Як 
вважає О. Шпакович, художник ніби відмовляється від 
власної "сольної партії" та звільняє сцену для режисера 
й акторів, але у моменти найвищих емоційних зльотів 
його присутність стає помітною. Так, наприклад, в епі-
зоді смерті Меркуціо, одночасно з його пронизливим 
передсмертним криком, велика червона тканина падає 
з колосників і, огортаючи смертельно поранене тіло, 
починає наче стискати та душити його. Таке загальне 
мінімалістичне рішення оформлення кону свідчить про 
художньо-образну природу бачення сценографом самої 
сутності трагедії кохання Ромео та Джульєтти – просто-
ру і чистоти почуття [38, с. 239].  

На наш погляд, львівські театри 60-х років могли по-
хвалитися багатшим репертуаром у порівнянні із теат-
рами центру України. Зокрема, у 1967 році Сергій Дан-
ченко та Мирон Кипріян беруться за постановку "Мак-
лени Ґраси" М. Куліша. "Робота М. Кипріяна в "Маклені 
Ґрасі" заслуговує найвищої оцінки. Конструктивно офо-
рмлення вирішено таким чином, що дія на сцені розви-
вається не паралельно, а як би одночасно – нагорі і в 
підвалі. Теми "верху" і "низу", "панів" і "злиднів" переп-
літаються, як в складному музичному творі. Тому з 
першої ж сцени спектакль починає звучати поліфонічно 
та об'ємно" [38, с. 241].  

На думку О. Шпакович, у виставі було чимало есте-
тичних новацій, які на той час були відкриттям для укра-
їнської сцени: строї акторів не відповідали сюжету, були 
суголосними тогочасній моді 60-х років – такий прийом 
М. Кипріян застосовував і в інших виставах. "Велике 
дерево, що проростає з лівої частини планшету сцени, 
балкончик, на якому повинна з'являтися Анеля, висить 
у повітрі на ланцюгах, а посередині сцени конструкція-
розріз триповерхового будинку – вибудуваного завихо-
реною по вертикалі спіраллю. Кручені сходи, що тяг-
нуться через усю споруду, нагадували залізне павутин-
ня. Герої вистави опинялися у цьому лабіринті немов за 
ґратами" [38, с. 241]. На відміну від багатьох сценогра-
фів, що працювали у львівських театрах у дусі тради-
ційного соцреалістичного ілюстративно-декораційного 
стилю, М. Кипріян якщо і вводив побутові елементи в 
оформлення сцени, то це було ретельно вписано у 
єдину концепцію загального художньо-образного сцено-
графічного рішення.  

Отже, підкреслимо, що українська сценографія у  
50-х – 60-х роках загалом відповідала засадничим 
принципам стилю соцреалізм, тобто оформлення кону 
було або перевантажено побутовими предметами та 

умеблюванням, або намальовані сільські вулиці, річки, 
типові краєвиди, гілки квітучої яблуні мали описовий 
характер. Декорація функціонально тільки ілюструвала 
та фіксувала місце дії. Шаблонними прийомами корис-
тувалися більшість художників сцени, але траплялися і 
художньо-образні сценографічні рішення, що вибива-
лися із загальної звичної практики. 

Як зазначає В. Фіалко, у наступний період – 70– 
80-ті роки – процес становлення сценографії у масшта-
бах українського театрального мистецтва ґрунтувався 
на схожих із попереднім часом стандартах. "Творчу 
поживу для художніх пошуків в останню чергу продуку-
вала сучасна драматургія. Найкращі твори закордон-
них, у тому числі і російських, авторів аж до середини 
1980-х лише іноді пробивалися на сцену театрів Украї-
ни. Натомість п'єси О. Коломійця, М. Зарудного та тво-
ри літераторів "другого ешелону" – І. Рачади, 
О. Левади, В. Канівця, В. Фольварочного, Ю. Бедзика, 
Ю. Мокрієва та ін. – буквально заполонили театральні 
підмостки. Що, в свою чергу, унеможливлювало розви-
ток будь-яких сучасних естетичних систем" [34, с. 608]. 

Важливо, що репертуар українських театрів суворо 
регламентувався, обов'язковими були вистави до най-
важливіших у Радянському союзі дат – річниці Жовтне-
вої революції, перемоги у Великій Вітчизняній війні то-
що. Тому вистави, сповнені героїкою, звитягами під час 
історичних подій, мали почесне місце у репертуарі кож-
ного театру в Україні. "Проте, особливе місце в цьому 
переліку посідала драматургія, що продовжувала тра-
диційну для української сцени романтичну лінію [...] 
Сформувався певний ідейно-естетичний канон сценіч-
ного втілення героїчного, епіко-романтичного спектак-
лю. Критично переосмислювалися його окремі складові, 
основні ж параметри залишалися незмінними, забезпе-
чуючи створення сценічних міфологем, що інтерпрету-
валися як "багатоспекторне і багаторівневе уявлення 
про світ і людину". Проте, слід відзначити, що наприкі-
нці 1950-х рр. та у першій половині 1960-х рр. саме 
робота над епіко-романтичними виставами давала 
змогу шукати образи поза побутовим сценічним мис-
ленням. Умовно-символічні форми сценічної лексики 
часто були єдиною альтернативою натуралістично-
побутовим структурам" [34, с. 608–609]. 

З плином часу змінюються основні критерії у вирі-
шенні сценічного оформлення – замість нагромадження 
предметного світу і побутовізму з описовістю з'являєть-
ся стриманість, натяки на конструктивні декорації, увага 
до художніх деталей. "Поза тим, вже у середині 1960-х рр. 
стало очевидним, що з театру до театру, з вистави у 
виставу перекочовують однотипні конструкції, напівго-
ризонти і екрани, на які проектувалися різні сюжети; все 
частіше почали лунати застороги, що в бажанні "сконс-
труювати так званий новий сучасний стиль ховається 
небезпека підміни одних театрально-естетичних норма-
тивів іншими, старих канонів – новими". Десятиліття 
потому застарілі естетичні канони продовжували пану-
вати на сцені" [34, с. 610]. За свідченням В. Фіалка, ху-
дожньо-образне рішення тої чи іншої вистави ґрунтува-
лося на "єдиній метафоричній установці", тобто акцен-
тували в оформленні вистави певну центральну де-
таль. Додамо, що частіше ця деталь все ж таки була 
ілюстративною – за власною функцією, і розвитку про-
тягом вистави таке сценічне оформлення не набувало.  

Варто навести приклад типового сценічного оформ-
лення, що його подає В. Фіалко: "Красномовний приклад 
– епізод з "Думи про тебе", коли у бою з фашистами по-
ранений один з героїв п'єси М. Стельмаха: "Пластичний 
етюд, насичений гострим драматизмом, йде на музиці, – 
пише дослідник В. Гайдабура про творчість В. Грипича – 



~ 76 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

…У хвилину перемоги над безпорадністю тіла, коли Бог-
дан – Кропивницький вперше стає на широко розставле-
ні ноги, на екрані, що знаходиться за спиною виконавців 
(улюблена деталь вистав В. Грипича), вимальовується – 
немов це образ матері спливає в пам'яті солдата – жінка 
з рушником на витягнутих руках… Уособлення благосло-
вення Батьківщини… Через певний час Ярина по-
особливому висвітлюється цим самим ритуальним жес-
том. Турботливо і величаво вона накриває рушником 
короваї хліба, випечені для партизанів. Це вузлові точки 
вистави. В них сконцентрована її поетична енергія, ідей-
ний пафос". Така "сконденсована поетична енергія" ста-
не не лише "візитною карткою" режисури В. Грипича, але 
й основою так званого "поетичного стилю" цілого ряду 
постановок" [34, с. 612]. 

Отже, помітні зрушення вбік художньо-образних 
сценічних рішень спостерігаються протягом 70-х років в 
українському театральному мистецтві, і, безперечно, 
чільне місце серед не менш обдарованих художників 
сцени посідає Данило Лідер. Поруч з його творчими 
досягненнями цінуємо внесок в розвиток українського 
мистецтва – створення власної школи і теоретично-
практичні студії для українських сценографів. 

Поява митця у Києві припадає на початок 60-х років, 
невдовзі його запрошують у Театр імені Івана Франка 
головним художником. Першою виставою в оформленні 
Д. Лідера стала п'єса О. Корнійчука "Сторінка щоденни-
ка", що її у 1965 році узяв до постановки С. Лизогуб. 
Сценографічне рішення, запропоноване художником, 
вражало незвичністю – дія відбувалася на природі, біля 
Дніпра – тож, Д. Лідер створив на кону безмежну дале-
чінь піщаних кіс, серед яких було розташовано баржу, 
човни та стовп високовольтної електропередачі. Сам 
автор сценічного рішення пізніше пояснював, що саме 
спонукало його віднайти такий образ вистави. "…Я ви-
рішив Дніпро у тому вигляді, в якому він вже тоді був. 
…Я не побоюся сказати цього слова, – трагічно знищи-
ли Дніпро каскадами електростанцій. І для мене це бу-
ло трагічне явище; проїхав Дніпром до Херсона, повер-
нувся назад, і з того часу я біля Дніпра майже не бу-
ваю… І в мене з'явився привід зобразити Дніпро прав-
диво, таким, яким він був: безбережжя, десь кілометрів 
за 20 берег. Вода і коси. Але коси не живі, а мертві ко-
си. Геометричні. Зелені – ніякої! Є лише вивернуті пні. 
А в центрі стоїть оця наша улюблена електропередача, 
високовольтна. Стовпи із дротами, що вдерлися до 
глядацької зали. Мені цього вторгнення не дозволили. 
Дроти повинні були тягнутися через зал на гальорку…", 
– розповідав Д. Лідер розмові з автором та режисером 
телепередачі "Гонка за Лідером" В. Маниловим [39,  
c. 46]. Тому художньо-образне рішення цієї вистави при-
мушувало глядача не тільки слідкувати за розвитком 
сюжету, а і підсвідомо перейматися безжальним втру-
чанням людини у природне навколишнє середовище. 

У п'єсі "Коли мертві оживають" Івана Рачади, ма-
лообдарованого драматурга (справжнє прізвище якого 
Зайцев, генерал-лейтенант інженерних військ), йдеть-
ся про війну, трагедії та звитяги страшних часів. У по-
становці О. Барсегяна 1968 року із сценографічним 
рішенням Д. Лідера слабенька драматургія набула 
певної цілісності – художньо-образна природа задуму 
сценографа підказала фактуру матеріалу для оформ-
лення кону. Як зазначає О. Ковальчук, художник звер-
тається до металу і формує сценічну скриню саме з 
металевих пластин, додаючи майстерно розроблену 
палітру освітлення. 

Як стверджують українські театрознавці, які дослі-
джують творчість Данила Лідера, його сценографія ви-
різнялася "дієвістю" та наявністю конфлікту. "Психофі-

зичний простір сцени, вважав Лідер, має бути насиче-
ним художньою енергетикою, як навколишній світ фізи-
чним єством. Так народилася його знаменита і в жодній 
засаді непозичена теорія конфліктності середовища 
сцени  –  осердя його методу визволення енергії проти-
лежних значень. Прозріння Данила Лідера завжди ся-
гали самої суті проблеми, що поставала з обставин 
драми, а тому ніколи не залежали від рівня п'єси, яка 
була вихідним плацдармом акту його мислення й пі-
знання. А вже тільки потому його світоглядне й естети-
чне тлумачення теми знаходило собі художню форму, 
"розкладаючись" на явища-антагоністи. Їхній неприми-
ренний конфлікт  –  це важливо пам'ятати –  здійснюється 
у свідомості глядача і ніде більше" [29, с. 9].  

Отже, зазначимо, що художньо-образні рішення 
Д. Лідера вирізняються масштабністю зіставлень та 
глобальністю проблематики – відштовхуючись від дра-
матургічних текстів, митець прагне віднайти художньо-
образне рішення споконвічного і планетарного значення.  

Нагадаємо, що період 60–70-х років для українсь-
кого театрального мистецтва був надзвичайно не-
сприятливий для творчих пошуків. Як вважає 
В. Заболотна, "недолугою в більшості своїй сучасною 
драматургією живився і захлинався тоді український 
театр. Скажімо, у 1965 р. з 350-ти випущених в Україні 
прем'єр 204 були п'єсами радянських драматургів. 
Рівня Рачади" [11, с. 565]. 

Відповідно, художньо-образні варіанти сценографіч-
ного втілення примітивних п'єс не віталися. Але таке 
ставлення у театральному колі та серед чиновників від 
культури не впливало на стійку позицію Д. Лідера у ми-
стецтві. У бесіді із О. Клековкіним митець сказав: "Що 
таке сценографія? Сценографія – особистісна, дійова 
розвідка в навколишні проблеми буття, це вживання в 
проблемні категорії буття на рівні космосу та побуту 
одночасно. Це спосіб композиційного мислення, влас-
тивий розумній істоті. Спосіб освоєння та перебудови 
світу. Там, де виникає монтажний ряд, де людина спів-
відноситься зі Всесвітом, там виникає і сценографія" [7, 
с. 27]. Тому рівень пропонованих митцем варіантів сце-
нічного оформлення далеко перевершував тогочасну 
українську драматургію і, на превеликий жаль, часто-
густо режисерські постановки. 

У 1970 році відбулися прем'єри народної драми 
М. Зарудного "Вірність" одразу у кількох українських 
театрах, зокрема у Театрі ім. Івана Франка, режисер – 
В. Лизогуб, сценографія – Д. Лідера. Як вважає 
В. Фіалко: "Сценографія, запропонована Д. Лідером, 
безперечно, належить до явищ театрального процесу. 
Як і цілий ряд інших його робіт, вона визначить перспе-
ктиву не тільки сценографії, але й оновлення естетики 
театру в цілому. …Максимально відкритий простір сце-
ни. Могутні пласти землі, нагромаджені один над од-
ним, утворювали величезну піраміду. Пошматованість, 
здибленість цих пластів і хиткість позбавлених реальної 
опори маленьких макетів хат, млинів, церков провоку-
вали відчуття неспокою, напружували сценічну атмос-
феру. Соціальні потрясіння, що зруйнували звичний 
спосіб життя, його традиційний уклад, позначилися і в 
душах, і в свідомості людей. У їхній психології були по-
рушені базові мотивації і серед них – ставлення до зе-
млі. Заявивши в образі розірваної землі тему розмежу-
вання людей (соціально-епічний план), художник роз-
робляє її на наступному – соціально-психологічному 
рівні" [34, с. 618]. Матеріалізація співставлення людини 
та землі відбувалася за допомогою гострих кілків, що їх 
було встромлено у пласти землі, функціонально вони 
протягом розвитку сюжету то провалювалися у землю, 
то загрозливо підносилися, а у кульмінаційній масовій 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 77 ~ 

 

 

сцені бунту перетворилися на зброю боротьби. Отже, 
художньо-образна програма, запропонована художни-
ком, свідчила про підкреслений візуальний конфлікт – 
горизонтальні чорні напластування землі та білі верти-
кальні кілки. Такий варіант оформлення кону одразу 
підштовхував глядача до включення в атмосферу не-
спокою, ворожнечі між людьми різних верств села й 
спонукав на підсвідомому рівні занурюватися у вир по-
дій, пропонованих у п'єсі. 

Не менш яскравим прикладом втілення програми 
Д. Лідера ("Важливе не місце дії, а що відбувається в 
кожнім акті драматургії. Навколо "що", а не "де", треба 
зосереджувати свою увагу" та "Сценографія починаєть-
ся з почуття конфлікту") буде робота над виставою 
О. Левади "Здрастуй, Прип'ять!" у 1974 році, режисура 
С. Сміяна. П'єсу, сюжет якої оповідає про звитяги буді-
вничих на Чорнобильській АЕС, Д. Лідер побачив як 
непримиренний конфлікт природи та урбанізованої лю-
дини – квітучий сад було перекрито для глядача мета-
левими риштуваннями, конструкціями, і тільки час від 
часу за допомогою освітлення пробивалася природа – 
сад – крізь безжальний метал і дроти. Як писав сам 
митець про антагонізм образів – образ квітучого саду та 
образ будівництва – "образ – котрий виникає з того, що 
на сцені повнокровне і явне життя кожного образотвор-
чого шару. Образ – що "спалахує" у зіткненнях цих пла-
стів, що народжується і живе в моменти крайньої на-
пруги кожного пласту, коли їхня взаємодія максималь-
на, загрожує вибухом. Металеве риштування та квітучі 
яблуні існують одночасно; точніше, обидва ці образи – 
частина одного образу, котрий ніби коливається між 
двома своїми граничними іпостасями. І не тільки коли-
вається, а живе – тому що в основі своїй виражає спо-
конвічні протиріччя: природа і творіння людських рук, 
поезія і розрахунок..." [20, с. 195]. 

Та, мабуть, наймасштабнішим за глибиною задуму і 
втілення стало сценічне рішення Д. Лідера до постано-
вки п'єси І. Кочерги "Ярослав Мудрий" у 1971 році, що її 
режисером був Б. Мешкіс. Як відзначає О. Ковальчук: 
"Дві стихії співіснують та трагічно протиставлені у сце-
нічному просторі – фрескове середовище, яке обіймає 
увесь простір, та металева конструкція навпроти нього. 
Перше відтворює фрески Софії, але на відміну від сво-
го історичного прототипу, з його врівноваженістю, кра-
сою та гармонією, тут все не на місці, все трохи зсуну-
те, зміщене, розкидане. Софіти у виставі будуть вихоп-
лювати благословенний образ Оранти, стурбовані пог-
ляди святих, вказуючі персти… але багато що зали-
шиться у дематеріалізованому стані, у стані народжен-
ня, очікування. Фресковий хаос, невтілена, неусвідом-
лена гармонія, яка болісно народжувалася тоді, за часів 
Ярослава і продовжує народжуватися у сьогоденні. 
Паралельно фресковому середовищу постають конс-
трукції (будівельні, реставраційні, або за нагодою, пло-
щадки для вбивства). Вони унаочнюють ідею жорсткої 
металевої раціональності. Два образні мотиви існують 
в нерозривній єдності" [14, с. 43].  

На думку багатьох дослідників спадщини Д. Лідера, 
таке сценічне рішення вистави "Ярослав Мудрий" запо-
чаткувало процес розвитку так званої "дієвої сценогра-
фії" та "великий стиль" в оформленні вистав. Художньо-
образне рішення, запропоноване Д. Лідером, відкрива-
ло глядачеві нові обрії у можливостях сприймати уна-
очнене, матеріальне оформлення кону крізь призму 
глибинних сенсів та метафоричність, долучало до роз-
мислів про вічні питання життя і смерті. 

Прикро, але треба наголосити на неможливості 
адекватного режисерського та акторського втілення 
масштабних за задумом і довершених за майстерніс-

тю елементів сценічного оформлення Данила Лідера 
протягом його роботи у Театрі ім. Івана Франка у  
70-х роках. У 1975 році він залишить місце головного 
художника театру й працюватиме як сценограф у ін-
ших містах України та Росії. 

Створений у 1973 році макет для вистави 
В. Шекспіра "Макбет" не сприйняли у Театрі ім. Івана 
Франка, але через два роки режисер Хмельницького 
музично-драматичного театру ім. Петровського Вален-
тина Булатова запропонувала Данилу Лідеру співпра-
цю. Це був творчий експеримент – єдине сценографіч-
не рішення для двох вистав: "Кар'єра Артура Уї" 
Б. Брехта та "Макбет" В Шекспіра. Ось як описує офор-
млення сцени "Кар'єри Артуро Уї", прем'єра якої відбу-
лася у 1975 році, М. Френкель: "Головне рішення – ву-
лиця, перехрестя історії, ...зовні – парадна і урочиста… 
та за зовнішньою чистотою та глянцем ховаються тра-
гедії та виразки несправедливої дійсності…" [35, с.33]. 

Металеві частини вулиці із каналізаційними люка-
ми ховають бандитів і злодіїв, при нагоді люки викори-
стовують як стільці, вони імітують стіл та миску, у сце-
ні на цвинтарі – віко труни. З дірок висуваються голови 
з плечима, що їх підсвічують знизу блакитним світлом 
на тлі вертикально стоячих люків, створюється вра-
ження надгробків. 

Для вистави "Макбет" (1977 рік) художник також ви-
користовує систему люків, залишаючи і перехрестя. "На 
кону, – продовжує Френкель, – якісь купини з ганчір'я, 
брудного, болотного кольору, ніби зіткані з трясині, мо-
тузок… Купини оживають, перетворюючись на відьом, 
що злітають угору на власних довгих хвостах-
спідницях" [35, с.34] Люк буде мискою, у якій Макбети 
змивають кров з рук, з нього ж з'явиться голова Банко-
привида. Хвости-спідниці відьом то перетворюються на 
колони зали – коли вони сидять високо на гойдалці, то 
стають шатрами на полі битви. Фактура спідниць – за-
плутана сітка. У неї потрапляє леді Макбет, цими ж спі-
дницями відьми накривають труп Макбета, перетворю-
ючи його на гнило-зелену брудну купину.  

Отже, відзначимо, що Д. Лідером тоді було створено 
універсальну модель оформлення кону: художньо-
образне рішення полягало конструктивно у подібних 
структурах та елементах і водночас підкреслювало в 
обох виставах самостійну головну ідею. 

Наступні кілька років Данило Лідер буде керівником 
театральної майстерні Київського художнього інституту 
(нині Національна академія образотворчого мистецтва і 
архітектури), де сформувалася "школа Лідера", але ви-
мушена перерва у викладацькій діяльності тривала з 
1980-го до 1990 років. Ось про що свідчить О. Ковальчук: 
"Художник намагався вводити в учбові плани нові підхо-
ди підготовки майбутніх сценографів, але нерідко зіткав-
ся із протидією чиновників навчального закладу. Їх не 
влаштовували його творча розкріпаченість, наявне ба-
жання реформувати зашкарублість соціалістичних про-
грам […] система його позбулася. Д. Лідер не зупинявся, 
його творчий "штаб" було перенесено: протягом 1970- 
80-х років сценограф вів лабораторні заняття при Укра-
їнському театральному товаристві (далі – УТТ). Дві ла-
бораторії – художників і режисерів, сценограф об'єднав в 
єдину – Лабораторію художників і режисерів, тому що з 
самого початку планував (точніше, мріяв) сприяти засну-
ванню майбутніх творчих об'єднань, котрі, в ідеальному 
майбутньому, могли привести до створення справжніх 
творчих союзів" [15, с. 181].  

Саме у ті роки прилучалися до творчої майстерні 
Д. Лідера його учні – майбутні талановиті сценографи, 
чий доробок буде розглянуто нижче у контексті худож-
ньо-образної системи сценічного оформлення. Серед 



~ 78 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

них – А. Александрович-Дочевський, Л. Безпальча, 
Н. Гомон, В. Карашевський, С. Каштелянчук, М. Ле-
витська, С. Маслобойщиков, Т. Медвідь, І. Несміянов, 
І. Нірод, В. Риданих, Н. Рудюк, Л. Чернова та інші. Оль-
га Островерх вважає, що за структурою школа Лідера 
водночас нагадувала античну філософську школу, де 
за бесідами шукалися і знаходилися істини, та серед-
ньовічний ремісничий цех, у якому майстер з рук в руки 
передає підмайстрам робочі навички. Учнів Лідера 
вкрай важко звести у площині певної усталеної естети-
чної програми. "Проте коли йдеться про принципи ана-
лізу, про здатність до перетворення та особливу мета-
форичність мислення, безперечно, йдеться про школу. 
Школу, в основу якої лягла методологія творчого, обра-
зного мислення […] Лідер завжди твердив і наполягав 
на тому, що образне мислення треба тренувати – тран-
сформувати реальність у творчій уяві, бачити сутність 
речей за їхньою зовнішньою оболонкою. Для розвитку 
цієї навички Лідер розробив та записав справжній обра-
зний тренаж. Він адресував його театральним художни-
кам, хоча насправді це тренаж для будь-кого, для кого 
творче, перетворююче мислення є важливою компоне-
нтою діяльності. "Образність у мистецтві зароджується 
від співставлення двох несхожих понять або явищ, у 
результаті чого ми отримуємо "третє поняття про світ", 
що досі не існувало […]. Згідно з Лідером, "верхній шар" 
роботи театрального (і будь-якого) художника зводить-
ся до пошуку тих явищ, фактур, форм, наслідком зітк-
нення яких стане народження образу" [25, с. 64–65].  

Завдяки завзяттю, прагненню висловити власне 
бачення місця сценографії у мистецтві театру випуск-
ники театральної майстерні Данила Лідера фактично 
змінюють та візуалізують у власних проєктах нові 
принципи формування художньо-образного оформ-
лення кону. На думку О. Ковальчук, "покоління молоді, 
чий професіоналізм з самого початку був досить висо-
ким, органічно сприймало й підтримувало запропоно-
ваний попередниками високий сценографічний рівень. 
Проте у створюванні своєрідних мистецьких програм 
молоді художники здатні були виявити справжній нігі-
лізм, звертаючись, насамперед, до власного досвіду, 
інтелекту, інтуїції, пропонуючи, нерідко, оригінальні 
сценографічні ідеї" [23, с. 789].  

Учитель згадував про процес навчання таке: "Я нама-
гався не заважати розвиткові їхніх індивідуальностей. 
Адже у мистецтві важлива лише індивідуальність… Кри-
тика завжди намагається підстроюватися під загальні 
тенденції – періоди, товариства, але я не беру цього до 
уваги – для мене є тільки особистість. Як особистість 
розвивається і сягає свого апогею, так виникає ще один 
вид мистецтва. Закінчується він із смертю особистості. 
Було таке мистецтво, і немає більше" [8, с. 19]. 

Варто розглянути значний внесок у розвиток україн-
ської сценографії теоретика і практика Михайла Френ-
келя. У Київському театрі юного глядача з 1964 року 
з'являється режисер О. Барсегян, театр стає місцем 
творчих пошуків молодих режисерів та сценографів. 
Михайло Френкель потрапляє на посаду головного ху-
дожника за рекомендацією Д. Лідера. Варто зазначити, 
у ТЮГу молоді митці могли відчути певну свободу – 
театр для малечі, контроль керівних органів був трохи 
слабшим, але все ж вистава "Маленький принц" (режи-
сер В. Судьїн, сценографія М. Френкеля) відбулася 
тільки тричі, її було знято з репертуару, як свідчить 
В. Фіалко: "За надзвичайний песимізм, формалізм і мо-
дернізм" (1968 рік).  

Прикладом художньо-образного рішення оформ-
лення кону є вистава за повістю В. Тендрякова "Весня-
на Мадонна", що її режисером був В. Пацунов, а сцено-

графом – М. Френкель. Прагнучи передати почуття та 
внутрішні монологи головного героя – підлітка Дюшки, 
його мрії, закоханість, дорослішання й поетичну скла-
дову драматургічного матеріалу, було вирішено худож-
ником затягнути скриню кону чорною тканиною, а на 
цьому тлі розташувати заготовлені для сплаву стоси 
зрізаних беріз. "Переміщуючись у просторі, вони утво-
рюють стіни школи, квартири, вулиці містечка. Разом з 
тим, ажурна композиція з дерев'яних зрізів робить шта-
белі на диво легкими, невагомими і надає їм якихось 
загадкових обрисів. Розвиваючи заявлену лінію поети-
чно перетвореного образу внутрішнього світу героя, з 
глибини сцени на крихітному острівці випливала береза 
в сріблястій павутині і золочена рама, а в ній – хлопчи-
сько… В експозиції вистави відразу було зауважено 
наявність двох світів – сфери внутрішнього "я" героя і 
довкілля – та принцип контрасту, як принцип побудови 
вистави загалом" [34, с. 677]. 

Таке художньо-образне рішення дозволяло гляда-
чеві зчитувати сценічне багатоголосся дій та потаємних 
думок персонажів, водночас сприймаючи акценти, що їх 
пропонували автори вистави. 

Отже, наприкінці 70-х – на початку 80-х років плеяда 
молодих митців змінює естетичну програму в українсь-
кій сценографії, що привело до тектонічних зрушень у 
майбутньому українського театру. Як вважає В. Фіалко, 
у період певної стабілізації та удосконалення знайдено-
го художники стверджували новаторство як естетичну 
норму, змінювали функціонування та візуалізацію прос-
торово-часових структур, шукали нові образні ресурси 
фактур предметно-речового світу й повертали значу-
щість сценічного живопису. Приклади художньо-
образних рішень оформлення кону, що їх ми розгляну-
ли, свідчать про стійку тенденцію до співавторства 
режисера та художника вистави. Художник апелює "до 
різних культурних просторів, наповнюючи образність 
вистави асоціативними зв'язками, використовуючи і 
стихію народних видовищ, і побутову відповідність 
психологічного театру. Сценографію вибудовували за 
законами мистецької логіки, інтуїції, образних проз-
рінь, і вона розкривала власну сутність лише процесу-
ально, у ході вистави, взаємодіючи з актором-
персонажем. Змінювалася не лише роль, а й сутність 
подання образу у виставі, значно ускладнювалася 
його внутрішня структура" [15, с. 696]. 

Молоді митці вважали за необхідне повернути офо-
рмленню сценічного простору роль у створенні худож-
нього образу вистави, яку було відібрано протягом існу-
вання панівної ідеології та естетики соцреалізму. Поо-
динокі приклади умовної, дієвої, метафоричної декора-
ції, що ми розглядали у період 60–80-х років в українсь-
кому мистецтві театру, знаходять масштабну підтримку 
серед нових художників сцени. "Художник у сучасному 
театрі – це творча індивідуальність із власним ставлен-
ням до світу і життя. Це – людина, яка любить колір, 
фактуру, вміє перетворювати простір. Він володіє влас-
ним творчим потенціалом, художнім смаком… Він зда-
тен до перетворювання – цього феномена сценічного 
мистецтва, коли в глибині власної творчої пам'яті він 
вишукує ті думки, почуття і образи, які потім починають 
домінувати в цій роботі і на основі яких він створює 
новий для нього, цілісний художній світ, який розкри-
ває в образах ідею драматурга… Постійні зустрічі ми-
тця в роботі з новими темами, новими ідеями, соціа-
льними верствами суспільства, звичаями, архітектур-
ними стилями вимагають від нього глибокої освіти і 
внутрішньої культури" [16, с. 696]. 

Прикладами переосмислення учнями Д. Лідера ґру-
нтовних засад його творчого кредо: у мистецтві важли-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 79 ~ 

 

 

ва лише індивідуальність, – стають художньо-образні 
рішення оформлення сценічного простору, що демон-
струватиме кожний на власний кшталт. 

Так, скажімо, надзвичайно оригінальним було ху-
дожнє рішення Лариси Безпальчої для вистави Київ-
ського ТЮГу у 1981 році за Р. Кіплінгом "Кицька, що 
гуляла сама по собі". Сцена була оформлена за до-
помогою різнокольорових вовняних клубків: "Пасма 
різнобарвної вовни, клубки кольорових ниток ставали 
непрохідними джунглями, водночас створюючи атмо-
сферу затишку і домашнього тепла. Ліс Л. Безпальчої, 
олюднений і водночас таємничий, заворожував гляда-
чів, вабив їх у свої казкові нетрі. Кольорова гама кос-
тюмів персонажів гармонійно поєднувалася зі сценіч-
ним простором, вони здавалися продовженням ліан, 
гілок, коренів. Запропонований сценографічний образ 
сприяв усвідомленню основної ідеї – протистояння та 
єднання людини з "природою, дикого світу джунглів і 
домашнього світу людей"" [33, с. 287].  

Художньо-образні сценічні рішення Володимира Ка-
рашевського варті уваги – іще навчаючись на остан-
ньому курсі Художнього інституту у майстерні Д. Лідера, 
молодий художник сцени у 1978 році отримав пропози-
цію оформлення вистави, що її режисером був 
В. Малахов, за п'єсою С. Шальтяніса і Л. Яцинявічуса 
"Казка про Моніку" на кону театру ім. Лесі Українки. Як 
пише С. Сулименко, у сценічному рішенні художника 
домінував принцип використання – обігрування – одно-
го предмета у різних варіаціях залежно від того, що 
відбувається на кону. Сам сценограф пояснював, що 
прагнув так званої "бездекораційності", тобто викорис-
товував звичайні предмети, те, що існує у кімнаті, на 
кухні, на вулиці, перетворюючи їх на різні за функцією 
деталі. Два стани – буденний та святковий – змінювали 
сценічне існування певного предмета. Конструктивно 
кін було оформлено за допомогою металевих рейок, що 
рухалися: "Ці універсальні, прикрашені гірляндами рей-
ки перебувають у русі, відтворюючи той чи інший образ. 
У сцені вокзалу рейки "проїжджають" одна повз другу, 
немов поїзди; розгойдуючись, утворюють човен, на 
якому пливуть закохані…" [31, с. 23].  

Також напрочуд мінімалістськи (за кількістю конс-
труктивних деталей), але метафорично за глибинним 
змістом та асоціаціями формує простір кону 
В. Карашевський у виставі "Балада про веселих жай-
воронків" за Т. Ян у Львівському ТЮГу (режисер 
А. Куниця, 1984). "У виставі, – пише С. Сулименко, – 
художнього оформлення як такого, здавалося б, не-
має. До двох паралельних рейок підвішено великий 
чотирикутний шмат полотна. Є ще широка, на зразок 
великого корита, посудина з водою. І ще є дія. Полот-
но, яке певним чином постійно освітлюється, перебу-
ває в русі, грає, живе… Ворухнулися рейки – перед 
нами багатостраждальне, понівечене, у воронках від 
вибухів мінне поле, по якому обережно рухаються са-
пери, адже їхня перша помилка – завжди остання. 
Полотно потрапило у воду – на ґрунті з'явилися холо-
дні темні калюжі. У нього безліч функцій, бо воно, вла-
сне, об'єднує все алегорією…" [31, с. 25]. 

Художньо-образне рішення п'єси В. Розова "Вічно 
живі" сценограф Ірина Нірод пропонує глядачеві через 
конфліктне сполучення буденних речей та фактур. На 
думку В. Фіалка, вир війни спотворює усе довкола, ви-
вертає звичні предмети, що оточують людину, з контек-
сту природного існування. Саме цей образ – понівече-
ного людського побуту – уособлював зруйновані людсь-
кі долі та надавав масштабності і трагізму. 

"Еволюція творчих пошуків І. Нірод віддзеркалює 
одну з провідних тенденцій розвитку сценографії  

80-х років – художники почали відходити від концепту-
альної метафоричності зорових структур. Як і раніше, 
опікуючись збагаченням асоціативного ряду вистави, 
вони перейшли "від глобальності сценічних концепцій 
до почуттєвої, "рукотворної", а не умоглядної відчут-
ності предметного світу, з розрідженої атмосфери гір-
ських висот думки в інші, але по-своєму такі ж безме-
жні простори людської теплоти й одухотворених реа-
лій побуту, від макрокосмосу вселенських ідей у мік-
рокосмос людини". Добуваючи образну енергію зі сце-
нічного життя предметно-речового світу спектаклю, 
І. Нірод водночас постійно та різноманітно використо-
вувала увесь діапазон виражальних можливостей теа-
трального живопису" [33, с. 283]. 

Художник сцени Ігор Несміянов створив сценографію 
до вистави "Настасія Філіпівна" (інсценізація В. Розова за 
твором Ф. Достоєвського) для Театру на Лівому березі у 
1982 році. Художньо-образне рішення формувало для 
глядача простір, що змінює власне призначення: зала 
суду, помешкання Іволгіних тощо cконцентровано на 
прямокутному майданчику, де було встановлено поміст, 
що перетвориться на ешафот, та вигороджено дерев'я-
ними балясинами місця підсудного, свідків, судді. Гляда-
чі розташовувалися таким чином, як у залі суду розта-
шовують свідків, й тільки асоціативний ряд перетворення 
простору примушував у власній уяві окреслювати місце, 
де відбувалася та чи інша сцена. 

Вісімдесяті роки для української сценографії були 
часом пізнання і втілення, долученням до зарубіжних 
та вітчизняних видатних рішень оформлення кону. Як 
зазначає О. Ковальчук, протягом попереднього деся-
тиліття зв'язки між людиною та світом сягають більш 
психологічних глибин, стають різноманітними. Тенде-
нція залучати до постанов у театрі нову драматургію 
стає все виразнішою, але часто – густо головний ге-
рой перестає бути центром вистави, тоді образну ене-
ргію починає за нього випромінювати простір. Саме 
простір вбирає в себе глибокі філософські категорії, 
ставить складні запитання, апелює до різних культур-
них епох. Художники починають створювати дивовиж-
ні сценічні простори, які, на перший погляд, ідентичні 
тільки тому, що вони складаються не за законами логі-
ки, а за законами драматургічних зв'язків. 

 Знамениті гасла "перебудови", "прискорення", "гла-
сності" не могли не зачіпати театральне життя на тере-
нах Радянського союзу і, відповідно, в Україні. Певне 
розкріпачення, подув свободи сприяє активним пошу-
кам митців у всіх галузях творчості, практика постано-
вок театральних вистав на невеличких сценах або на-
віть у фойє вивільняє задіяних у такому творі від надмі-
рного пафосу та неприродно голосної інтонації. Такі 
вистави надавали можливість виявити власний потен-
ціал молодим режисерам та сценографам. Саме з та-
ких практик народжуються численні театри-студії. На 
думку Н. Єрмакової, "найвища точка розвитку студійно-
го руху та народження нових мистецьких колективів 
припадає на середину 80-х років, коли у столиці в один 
сезон працювало більше 60 театрів, а згодом – постали 
і регулярні фестивалі театрів-студій. Можна сміливо 
твердити, що інтерес нових поколінь українських гляда-
чів до окремих спектаклів саме тоді змінюється інте-
ресом до театрального життя… Постійним виглядає 
стійке тяжіння до "карнавалізації" театральної практи-
ки, створення специфічних "резервацій", в яких до 
центру уваги публіки потрапляв сам театральний про-
цес. Таку можливість закладання "території творчої 
свободи", що опосередковано відбивала громадський 
підйом на межі 1980-х – 1990-х рр., зреалізовували 
численні фестивалі, єднаючи митців і публіку, розви-



~ 80 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ваючи принципи театрального свята як вияву ідеї но-
вої театральності" [23, с. 789]. 

Отже, на зламі 1980–1990-х років у культурі України 
відбуваються кардинальні зміни – країна отримує Неза-
лежність і творчу свободу. Процес вивільнення мистец-
тва загалом і театрального зокрема зрушив та невпин-
но розвивався убік позбавлення від диктату світогляд-
них принципів та естетичних систем, що визначали 
шляхи розвитку мистецтва попередніх років. Як зазна-
чив О. Резнік: "Характерною рисою в сценографічному 
мистецтві стає принцип умовно-абстрактного та ме-
тафоричного рішення завдань візуалізації художнього 
образу постановки, а також злиття характеристик реа-
льного та підсвідомого, раціонального та символічно-
го, міфопоетичного та побутово-повсякденного змісту 
буття. Сценографія остаточно набуває окрім просто-
рово-типологічних властивостей часову характеристи-
ку сценічного простору. Відтак, сценографія стає пов-
ноправною діючою одиницею спектаклю й трактується 
як динамічний організм, що розвивається та контактує з 
глядачем" [26, с. 97].  

Візуалізація художньо-образного рішення вистави із 
використанням дієвих предметних елементів оформ-
лення кону представлена творчим доробком Тетяни 
Медвідь. На думку Н. Руденко-Краєвської, "особливе 
місце в її творчості посідали предметні, архітектурні та 
фактурні атрибути, які протягом дії вистави ставали 
візуальними дійовими особами" [28, с. 112].  

Так, скажімо, у сценографічному рішенні п'єси "Ге-
дда Габлер" Г. Ібсена, що її поставив у 1993 р. режисер 
І. Борис на кону Харківського театру ім. Т. Г. Шевченка 
"Березіль", сцена у першій дії заллята світлом, що ви-
промінює умеблювання, строї акторів та конструкція 
величезного каміну посередині композиції – усі атрибу-
ти сліпучо-білого кольору. Від каміну догори тягнулися 
переплетені білі мотузки, прикрашені білими квітами. З 
розвитком дії, коли стосунки героїв драми перестають 
бути безхмарними, "чорні коси химерного плетення 
з'являлися угорі і, як струмочки всепроймаючого бруду, 
поволі, протягом усієї другої дії, заповнювали простір. У 
фіналі чорне плетиво мотузок з чорними квітами повні-
стю накривало камін, білі меблі та, ніби кубло змій, роз-
повзалося по білому половику. Актори протягом дії змі-
нювали костюми, спочатку на сірі, а у фіналі на чорні. 
Глядач розумів – зрада, хіть і брехня зруйнували под-
ружнє щастя" [28, с. 113].  

Не менш виразним було сценічне художньо-образне 
рішення вистави "В лабіринті" за п'єсою В. Винниченка 
"Пригвождені", яку поставлено у 1996 році в Харківсь-
кому театрі ім. Т. Г. Шевченка "Березіль" режисером 
М. Яремківим. На думку Н. Руденко-Краєвської, пласти-
чна тема архітектурних елементів – колон – слугує сце-
нографу за потреби зміни атмосфери вистави та поси-
лення емоційного впливу на глядача. Так, у вищезгада-
ній постановці "у просторі сцени, на колі, яке оберта-
лось, сім різновисоких колон, висотою від 3 до 5 м. Во-
ни спиралися на білу ажурну базу і були увінчані такими 
ж прозорими металевими капітелями, виконаними в 
стилі модерн. Колони височіли над деталями інтер'єру: 
меблями, прозорими сходами, світильниками, музич-
ними інструментами, заповнюючи весь простір і надаю-
чи місце для дії кожної сцени узагальненого спряму-
вання. Кожна колона між базою та капітеллю мала ме-
талевий каркас, у який вмонтовано тригранні призми. 
Конструкція нагадувала середньовічні теларії або анти-
чні періакти… кожну грань оформлено різними факту-
рами: чорним оксамитом, білим тюлем та дзеркальною 
плівкою. Коли призми розверталися тим чи іншим бо-
ком, колони або розчинялися і ніби зависали в повітрі, 

зливаючись з чорним оксамитовим задником, або біли-
ми стрімкими вертикалями підкреслювали піднесеність 
сцени, або зчиняли емоційний хаос світловими відблис-
ками від дзеркальної поверхні призми" [28, с. 114].  

Творчість Андрія Александровича-Дочевського у  
90-х роках дає приклади художньо-образних рішень 
вистав, як-от "Король Лір" В. Шекспіра, що її режисером 
був С. Данченко у 1997 році. Як згадує сценограф, 
"простір коробки був абсолютно відкритим з оголеною 
театральною машинерією. Добудовані технократичні 
деталі: галерея праворуч і ліворуч, тильна іржава сто-
рона утворювали умовний пакгауз. Інтермедійною заві-
сою служила мапа Євразії ХІІІ століття в тому незвіда-
ному вигляді, в якому її уявляли собі сучасники. Таким 
чином знищувалося відчуття часу – минуле та сучасне 
одночасно. Король Лір (Богдан Ступка) на початку ви-
стави мечем розсікав мапу на шматки, кидаючи їх своїм 
дочкам, в які вони куталися як в одяг. За розірваною 
мапою з'являвся проржавілий пакгауз – королівство. У 
момент бурі іржава стіна розліталася в різні боки, ого-
люючи піщану пустелю. Безліч етюдів з піском: поси-
пання голови короля, фонтани з піску, тощо, говорили 
про марність буття" 24]. Сама атмосфера вистави – 
трагігротеск, як сформулював письменник В. Мельни-
ченко, – потребувала сучасного, як на ті роки, й водно-
час позачасового сценічного рішення. 

Іще приклад активізації ролі візуально-дійового ком-
понента сценічного оформлення знаходимо у сценог-
рафії А. Александровича-Дочевського до вистави "Каїн" 
Дж. Байрона, яку поставив у Львівському театрі "Воск-
ресіння" режисер Я. Федоришин у 1993 році. "Велика 
металева ферма утворювала в плані величезний ла-
біринт. До ферми було причеплено мішковину і пряди-
в'яні канати, пофарбовані в колір червоної глини. Фе-
рма на підвісах то злітала вгору, перетворюючись в 
скелі, то зникала за порталом, показуючи глядачеві 
тільки кінці обірваної тканини, що нагадували сталак-
тити печери царства тіней, то опускалася вниз, що 
створювало піднесення з жертовниками, або лягала 
на планшет сцени, стаючи лабіринтом, по якому Лю-
цифер водив Каїна. Після вбивства Авеля Люцифер 
кидав в руки Каїна велику матерчату ляльку. Замість 
обличчя в ляльки була золота посмертна маска. Ляль-
ка ніби приростала до Каїна, стаючи вічною ношею. 
Контрастом до умовної фактурі мішковини-глини було 
справжнє морське каміння" [24].  

На думку В. Фіалка, у сценічному прочитанні режи-
сера Станіслава Мойсеєва і художника Сергія Масло-
бойщикова "Дон Жуана" Ж. Б. Мольєра (Київський 
молодий театр, 1997) саме витікання "пилу часів" – 
білого порошку зі старовинного гобелену-муру – ство-
рює змістовний і образний коментар подіям, що розго-
ртатимуться на сцені. Як тільки герої вистави торка-
тимуться меморіального надгробку з ледь помітним 
написом "Дон Жуан", їхні одяг, волосся, обличчя, руки 
вкриватимуться білим шаром пилу. Виникатимуть різ-
номанітні асоціації, однак жодна з них не буде пов'я-
зана з життєстверджуючими сенсами людського буття. 
Від кожного дотику до гобелену-стіни повітря вистави 
ніби наповнюватиметься флюїдами змертвілих по-
чуттів, слів, що втратили свій сенс, вихолощеної сут-
ності людських відносин.  

Прикладом художньо-образного сценічного рішення 
сценографа Олени Богатирьової є вистава "І сказав 
Б…" за О. Шипенком у постановці В. Більченка у 
1991 р. Приміщення Молодого театру – кін і навіть гля-
дацьку залу – було трансформовано: широкий поміст 
навпіл перерізав глядацьку залу і сам утворювався з 
двох – відкритого і напівзакритого – майданчиків. На 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 81 ~ 

 

 

кону було збудовано станок-сцену, таким чином ство-
рено можливість використання симультанних мізан-
сцен. "Гра просторових змістів додатково ускладнюва-
лася тим, що кожний окремий епізод, варіант сюжетно-
го модуля, міг мати цілком різні стильові ознаки, вирі-
шуватися у різних стильових моделях."[10, c.6] Вражав 
фінал вистави – остання сцена була вирішена як кар-
навальна, галаслива, жвава хода усіх персонажів, зда-
валося, виставу закінчено. Але через паузу завіса знову 
здіймалася і глядач бачив заллятий зелено-чорним 
освітленням кін, яким "просто  на глядача, повільною 
церемоніальною ходою, у повній тиші рухалися дві хи-
мерні постаті, огорнуті жахливими і, водночас, прекрас-
ними блискучо-прозорими тканинами. Два грандіозні 
поліетиленові кокони, що у них  сконцентровано уся 
незбагненність життя, таємниця нашого приходу у цей 
світ, і залишення його були пластичним знаком неспо-
діваного  постскриптуму, що сприймався як головний 
модуль-коментар" [10, с. 7].  

Отже, вищенаведені приклади художньо-образних 
сценічних рішень належать творчому доробку україн-
ських сценографів, які або вчилися у Данила Лідера, 
або були причетними до занять у його лабораторній 
майстерні.  

Характеризуючи українську сценографію 90-х років, 
можемо відзначити повноправну функцію оформлення 
сценічного простору як важливої складової у форму-
ванні художньо-образного рішення вистави. Динаміч-
ність та акцентуація візуально-просторового оформ-
лення, прагнення митця-сценографа продемонструвати 
розвиток художнього образу протягом вистави торує 
шлях подальшим експериментам, що їх будуть пропо-
нувати українські сценографи у ХХІ столітті.  

"Відбувається утвердження постмодерністської 
сценографічної інтерпретації, характерною особливіс-
тю якої є деконструкція – твір сценографічного мисте-
цтва мислиться художником не автохтонною цілісніс-
тю, а рухливою мозаїкою, яка наповнена принципово 
вторинними дискретними елементами, які постійно 
змінюються відносно один одного. В якості універса-
льного художнього методу виступає принцип колажної 
організації сценічного простору, в якому відбувається 
гра культурно-семіотичних знаків, що, в свою чергу, 
утворюють поліфонічне семантичне середовище. Це 
задає всій структурі твору сценографічного мистецтва  
програмно-еклектичну конструкцію, яка складається з 
семантичних, жанрово-стилістичних різновидових 
фрагментів" [26, с. 97]. 

Наприкінці ХХ століття у мистецтві сценографії ос-
таточно стверджується паритетна роль художника по-
ряд із режисером у формуванні художньо-образного 
рішення вистави. Митці звертаються до різноманітних 
художніх прийомів у прагненні втілення символічного 
підтексту та філософського змісту драматургічного ма-
теріалу за допомогою збагачення палітри виражальних 
і технічних засобів. Образна система сценографії  
об'єднує розмаїті елементи, візуальні і пластичні харак-
теристики матеріалів для метафоризації дії. Масштаб-
не, монументальне пластичне втілення основної ідеї 
художника-сценографа співіснує із деталізованим 
оформленням кону або навіть із порожнім простором 
сцени. Сценографія – єдиний пластичний образ, який 
може не змінюватися протягом усієї вистави, але не-
сти в собі всі дієві течії п'єси, а може активно та функ-
ціонально реформуватися. Така декорація вимагала і 
від глядача нового досвіду для розуміння ускладнених 
метафор, тому наприкінці ХХ століття спостерігаємо 
взаємозбагачення та духовне зростання митців-
сценографів, що формують художньо-образне рішен-

ня вистави, та глядачів, здатних сприймати й перей-
матися метафорично-символічною сферою пластич-
но-просторових координат вистави. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Анатолій Петрицький. Спогади про художника / А. Петрицький. 
– К.: Мистецтво, 1981. – 112 с. 

2. Бачелис Т. Эволюция сценического пространства / Т. Бачелис 
// Западное искусство. ХХ век. – М.:Наука, 1978. – С. 148 – 212. 

3. Болобан Л. Подвійна перемога / Л. Болобан // Радянський те-
атр. – 1931. – № 3–5. – С. 48 – 55. 

4. Боровська Л. Мирон Кипріян / Л. Боровська // Український те-
атр. – 1994. – № 2. – С. 28 – 32. 

5. Буревій К. Шекспір чи Куліш? / К. Буревій // Лесь Курбас у теат-
ральній діяльності, в оцінках сучасників: Документи.: Балтимор–
Торонто, Смолоскип,1989. – 1026 с. 

6. Горбачев Д. Анатолий Галактионович Петрицкий / Д. Горба-
чев. – М.: Советский художник, 1971. – 162с. 

7. Данило Лідер: Людина та її простір / Д. Лідер // Український те-
атр, 1995, № 1. – С. 26 – 29. 

8. Данило Лідер: Людина та її простір / Д. Лідер // Український те-
атр. – 1995. – № 4. – С.19 – 21. 

9. Драк А. Олександр Веніамінович Хвостенко-Хвостов / А. Драк. 
– К.: Державне видавництво образотворчого мистецтва і музичної літе-
ратури УРСР, 1962. – 45 [16] с. 

10. Єрмакова Н. Знак можливості / Н. Єрмакова // Український те-
атр. – 1999. – № 1–2. – С. 5 – 9. 

11. Заболотна В. Театральна Україна в полудень віку: український 
драматичний театр 40–60-х років ХХ століття / В. Заболотна // Нариси з 
історії театрального мистецтва України ХХ століття. – К.: Інтертехноло-
гія, 2006. – С. 533–586. 

12. Игнатович Г. Pro future / Г. Игнатович // Лесь Курбас. Статьи и 
воспоминания о Лесе Курбасе. – М.: Искусство, 1987. –  463 с. 

13. Канішина Н. Художньо-естетичні засади українського авангар-
дного мистецтва першої третини ХХ століття. Автореф. дис. канд. наук. 
/ Н. Канішина – К., 1999. – 21 с. 

14. Ковальчук О. Давид Боровський, Данило Лідер: Пошуки плас-
тики сценічного простору у сценографії / О. Ковальчук // Художня куль-
тура.Актуальні проблеми. – 2009, №6, С.29 – 45. 

15. Ковальчук О. Сценографічна практика у просторі ХХ століття: 
київські реалії / О. Ковальчук. – Київ.: Видавництво "ФЕНІКС", 2019. – 
272 с. 

16. Ковальчук О. Художники українського театру 1950-х –  
1980-х років: образні пошуки у часовому контексті / О. Ковальчук // 
Нариси з історії театрального мистецтва України ХХ століття. – К.: 
Інтертехнологія, 2006. – С. 695–786. 

17. Корнієнко Н. Лесь Курбас: репетиція майбутнього / Н. Корнієн-
ко. – К.: Факт, 1998. – 468с.   

18. Кучеренко З. Вадим  Меллер / З. Кучеренко. – К.: Мистецтво, 
1975. – 82 с. 

19. Лавріненко Ю. Розстріляне Відродження / Ю. Лавріненко. – К.: 
Просвіта, 2001. –  794 с.. 

20. Лидер Д. Размышления художника / / Д. Лидер // Советские ху-
дожники театра и кино' 79. – М.: Советский художник, 1981. – С. 203–
206. Цит. за: Фіалко В. "Пластична драматургія" Данила Лідера // Нау-
ковий вісник КНУТК. 2017, вип. 21. – С.63 – 68. 

21. Михайлова А. Образ спектакля / А. Михайлова. – М.: Ис-
кусство, 1978. –247с. 

22. Михайлова А., Кречетова Р. Давид Боровский / А. Михайлова, 
Р. Кречетова. – М.: Артист. Режиссер. Театр. 2002. – 270с.  

23. Нариси з історії театрального мистецтва України ХХ століття.  
К.: Інтертехнологія, 2006. –  1053с. 

24. Овчаренко Е. Приховані міфи [Електронний ресурс] / Е. Овча-
ренко. – Режим доступу: https://i-ua.tv/culture/14891-prykhovani-vytoky-mifu 

25. Островерх О. Щеплення Лідером, або Досвід конфліктного мо-
нтажу / О. Островерх // Антиквар. – 2017. – № 5–6 (102). – С. 60–65.  

26. Резнік О. Л. Досвід театралізації дійства: зміна функціонально-
го поля сценографії України в кінці ХХ століття / О. Л. Резнік // Вісник 
ХДАДМ. – 2014. – № 2. – С.94 – 97. 

27. Роготченко О. Соціалістичний реалізм і тоталітаризм / О. Ро-
готченко. К.: Феникс, 2007. – 608 с. 

28. Руденко-Краєвська Н. Сценографічні персонажі Тетяни Мед-
відь / Н. Руденко-Краєвська // Культура України. – 2021. – Вип. 71. – 
С.111 – 118. 

29. Саква О. Соляріс Данила Лідера / О. Саква // Антиквар. – 2017. 
– № 5–6 (102). – С. 8–18. 

30. Смолич Ю. Українські драматичні театри у сезоні 1927-28 року 
/ Ю. Смолич // Життя і революція, 1928. – № ІХ. – С.146 – 158. 

31. Сулименко С. Формування особистості / С. Сулименко // Укра-
їнський театр.  – 1985. – № 3. – С 23 – 26. 

32. Сушицький Б. Нові завдання художника на театрі / Б. Сушиць-
кий // Радянський театр. – 1931. – № 19–20. – С. 10–11. 

33. Фіалко В. "Нова хвиля" сценографів українського театру  
80-х років ХХ століття / В. Фіалко // Мистецтвознавчі записки. – 2014, 
№26,- С. 277 – 287.  

34. Фіалко В. Український театр 1970-х – 1980-х років: режисерсько-
сценографічні пошуки / / В. Фіалко // Нариси з історії театрального мис-
тецтва України ХХ століття. – К.: Інтертехнологія, 2006. – С. 607–694.  



~ 82 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

35. Френкель М. Современная сценография / М. Френкель. – К.: 
Мистецтво, – 1980, –  30 с.  

36. Хмурий В. Анатоль Петрицький / В. Хмурий // Життя і револю-
ція. – 1928. – № 3. – С. 141 – 160. 

37. Чечик В. Театрально-декораційне мистецтво Харкова: Аванга-
рдні пошуки 1910 – 1920 років. Автореф. дис. канд. Наук / В. Чечик. – Х., 
2006. – C.20. 

38. Шпакович О. Сценографічна діяльність М. Кипріяна в 60-х ро-
ках ХХ ст. / О. Шпакович // Народознавчі зошити. – 2020. – № 1 (151). – 
С. 233 – 244. 

39. Манилов В. Гонки за Лідером / В. Манилов // Кіно – Tеатр, 1995, 
№2. – С.44 – 48. 

 
REFERENCES 

1. Anatoliy Petrytsky, (1981). Spogadi pro hudojgnika. [Memories of the 
artist]. Kyiv, Mystectvo. 

2. Bachelis, T. (1978). Evolyutsiya stsenicheskogo prostranstva ot An-
tuana do Krega [Evolution of the stage space from Antoine to Craig]. In 
Zapadnoe iskusstvo XX veka [Western art of XX century], pp. 148-212. 
Moscow, Nauka Publ.  

3. Boloban, L. (1931). Podvijna peremoga [Double victory]. Radjansky 
teatr., №3-5, pp.48 – 55. 

4. Borovska, L. (1994). Myron Kiprijan [Myron Kyprian]. Ukrainsky 
teatr., №2, pp.28 – 32 

5. Burevij, K. (1989). Shekspіr chi Kulіsh? [Shekaspeare or Kulish?]. In 
Les' Kurbas u teatral'nіj dіjal'nostі, v ocіnkah suchasnikіv: Dokumenti [Les 
Kurbas. Collection of works on theatre, essays by his contemporaries. Doc-
uments]. Baltimor – Toronto,:Smoloskip. 

6. Gorbachov, D. (1971). Anatolij Galaktionovych Petritckij [Anatoly Ga-
laktionovich Petritsky]. M. Sovetskij Hudognik. 

7. Danylo, Lider (1995). Ljudina ta її prostіr [Man and his Space]. 
Ukrainsky teatr, № 1,  pp..26 – 29. 

8. Danylo, Lider (1995). Ljudina ta її prostіr [Man and his Space]. 
Ukrainsky teatr, № 4. pp.19 – 21. 

9. Drak, A. (1962). Oleksandr Vensaminovych Hvostenko – Hvostov 
[Alexander Veniaminovich Khvostenko-Khvostov]. Kyiv, Derjgavne vi-
davnitctvo obrazotvorchogo mystectva I muzichnoji literature URSR. 

10. Jermakova, N. (1999). Znak moglivosti [A sign of opportunity] 
Ukrainsky teatr, № 1–2, pp. 5 – 9.  

11. Zabolotna, V. (2006). Teatraljna Ukraina v poludenj viku:ukrainskij 
dramatichnij teatr 40 – 60h rokiv XX stolittja [Theatrical Ukraine at Noon: 
Ukrainian Drama Theater of the 1940s and 1960s]. In Narisi z istorii 
teatraljnogo mystectva Ukraini [Outlines of theatrical history in Ukraine  
XX century], рр.533 – 586. Кyiv, Intertehnologija.  

12. Ignatovych, G. (1987). Pro future. In Lesj Kurbas. Statji I vospo-
minanija o Lese Kurbase. Moscow, Iskusstvo. 

13. Kanishina, N. (1999). Hudojgnjo – estetichni zasady ukrainskogo 
avangardnogo myatectva pershoi tretiny XX stolittja [Artistic and aesthetic 
principles of Ukrainian avant-garde art of the first third of the twentieth 
century]. Avtoreferat dis.kand.nauk. Kyiv. 

14. Kovaljchuk, O. (2009). David Borovsky, Danylo Lider:Poshuki plas-
tiki scenichnogo prostoru u scenografii [David Borovsky, Danilo Leader: 
Search for the plasticity of stage space in scenography]. Hudognja kuljtura. 
Aktualni problemy, №6, рр.29 – 45. 

15. Kovaljchuk, O. (2019). Scenografichna praktika u prostori XX sto-
littja:kyivsjki realii [The practice of scenography in the 20th century 
space:Kyiv reaities]. Kyiv, Fenix. 

16. Kovaljchuk, O. (2006). Hudogniki ukrainsjkogo teatru 1950h – 
1980h rokiv:obrazni poshuki u chasovomu konteksti [Artists of the Ukrainian 
theater of the 1950s – 1980s: figurative searches in a temporal context]. In 
Narisi z istorii teatraljnogo mystectva Ukraini.[Outlines of theatrical history in 
Ukraine XX century], pp. 695–786. Кyiv, Intertehnologija. 

17. Kornienko, N. (1998). Lesj Kurbas: repeticija majbutnjogo [Les' Kur-
bas:The Rehearsal of the Future]. Kyiv, Fact. 

18. Kucherenko, Z. (1975). Vadim Meller [Vadim Meller]. Kyiv, Mystectvo. 
19. Lavrinenko, U. (2001). Rozstriljane Vidrodgennja [Shot Revival]. 

Кyiv, Prosvita.  
20. Lider, D. (1981) Razmishlenija hudognika [Reflections of an artist]. 

In Fialko V. Plastichna dramaturgija Danila Lidera. Naukovij visnik KNUTK, 
2017, № 21. рр.63 – 68. 

21. Mihajlova, A. (1978). Obraz spektaklja [Image of the Play]. Moscow, 
Iskusstvo.  

22. M,ihajlova, A. Krechetova, R. (2002). David Borovsky. Moscow. 
23. Narisi z istorii teatraljnogo mystectva Ukraini. [Outlines of theatrical 

history in Ukraine XX century] (2006). Кyiv, Intertehnologija. 
24. Ovcharenko, E. Prihovani miphy [Hidden myths].Retrieved from 

https://i-ua.tv/culture/14891-prykhovani-vytoky-mif 
25. Ostroverh, O. (2017). Shcheplennja Liderom abo dosvid kon-

fliktnogo montagju [Vaccination by a Leader, or Experience of Conflict 
Installation]. Antiquary, № 5–6 (102), рр. 60–65. 

26. Reznik, O. (2014). Dosvid teatralizacii dijstva: zmina funkcion-
aljnogo polja scenographii Ukrainy v kinci XX stolittja [The experience of 
theatrical action: changing the functional field of scenography of Ukraine in 
the late twentieth century]. Visnik HDAD, № 2, рр.94 – 97.  

27. Rogotchenko, O. (2007). Socіalіstichnij realіzm і totalіtarizm [Social-
ist Realism and Totalitarianism]. Кyiv, Fenix. 

28. Rudenko – Krajevsjka, N. (2021). Scenographichni personagi Te-
tiani Medvidj [Scenographic characters by Tatiana Medvid]. Cultura Ukraini, 
№ 71, рр.111 – 118.  

29. Sakva, O. (2017). Soljaris Danila Lidera [Daniel Leader's Solaris]. 
Antiquary, № 5–6 (102), рр. 8–18. 

30. Smolich, U. (1928). Ukrainsjki dramatichni teatri u sezoni 1927 – 28 
roku [Ukrainian Drama Theaters in the 1927-28 Season]. Jittja I revoljucija, 
№ ІХ, рр.146 – 158. 

31. Sulimenko, S. (1985). Formuvannja osobistosti [Personality 
formation]. Ukrainsky teatr, № 3, рр.23 – 26.    

32. Sushitsky, B. (1931). Novs zavdannja hudognika na teatri [New 
tasks of the artist in the theater]. Radjansjkij Teatr, № 19–20, pp. 10–11. 

33. Fialko, V. (2014). "Nova hvilja" scenographiv ukrainsjkogo teatru 
80h rokiv XX stolittja ["New Wave" by stage designers of the Ukrainian 
theater of the 80s of the twentieth century]. Mystectvoznavchi zapisky, 
№ 26, рр. 277 – 287. 

34.Fialko, V. (2006). Ukrainsjkij teatr 1970-h – -1980-h rokiv: regis-
ersjko – scenographichni poshuki [Ukrainian theater of the 1970s – 1980s: 
directorial and scenographic research]. In Narisi z istorii teatraljnogo mys-
tectva Ukraini. [Outlines of theatrical history in Ukraine XX century], рр. 607 
– 694. Кyiv, Intertehnologija. 

35.Frenkelj, M. (1980). Sovremennaja scenographija [Modern scenog-
raphy]. Kyiv, Mystectvo. 

36. Hmurij, V. (1928). Anatolj Petrytcky [Anatoly Petritsky]. Gittja I 
revoljucija, № 3, рр 141 – 160. 

37. Chechik, V. (2006). Teatraljno – dekoracijne mystectvo Harkova: 
Avangardni poshuki 1910 – 1920 rokiv [Theatrical and decorative art of 
Kharkiv: Avant-garde searches of 1910-1920]. Avtoref. Dis. Kand. Nauk. 
Kharkiv.  

38. Shpakovoch, O. (2020). Scenographichna dijaljnistj M. Kiprijana v 
60-h rokah XX st. [Scenographic activity of M. Kyprian in the 60s of the 
XX century]. Narodoznavchi zoshiti, № 1 (151), pp. 233 – 244. 

39.Manilov, V. (1995). Gonki za Liderom [Race for the Leader]. Kino – 
Teatr, №2, pp. 44 – 48. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  08 .1 1 . 21  

 
T. K. Ognieva, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Strit, Kyev, 01033, Ukraine 

ARTISTIC AND FIGURATIVE STATEMENTS IN UKRAINIAN SCENOGRAPHY OF THE XX CENTURY 
The article "Artistic and figurative statements in the Ukrainian scenography of the XX century" analyzes the conditions and factors of develop-

ment of the art of theater and scenography as a component during the XX century in Ukraine. The scenographic space provides an opportunity to 
synthesize elements of plastic arts to create an artistic and figurative solution and to form the emotional climate of a theatrical performance. During 
the development of the art of theater, an evolution of the scenography took place.  

The level of scenography in Ukraine in the 1920s and 1930s not only corresponded to the standards of the world art, but also exceeded its value 
orientations, provided the key to understanding artistic searches and discoveries on a global scale. Ukrainian scenographers offered independent 
artistic and figurative solutions of performances. In the scenography of the 1920s, O. Khvostenko-Khvostov used various means of design of space – 
construction, painting, fabrics, mobile machine, banner, film projection, light, photomontage, etc. A. Petritskyi even managed to give constructivism 
diversity and emotionality, perfectly synthesize the spatio-temporal characteristics of theatrical art, forming an artistic and figurative solution of the 
play. W. Meller's work in the 20s-30s of the XXth century is also an example of artistic  figurative stage design of the play and the most fruitful inter-
pretation of European innovative trends on the basis of Ukrainian theatrical art. The "social realism" style approved by the  influenced the develop-
ment of Ukrainian culture; in theatrical art and, in particular, scenography, we observe a gradual departure from the artistic and figurative organiza-
tion of the stage towards realistic reproduction of the place of action.  

Thus, the legacy of V. Meller, A. Petritskyi and O. Khvostenko-Khvostov before and after World War II is not distinguished by innovative, ex-
traordinary stage solutions, which is explained by objective reasons. D. Borovskyi was one of the first scenographers of the post – war period who 
demonstrated artistic and figurative interpretation of dramatic material in Ukraine.  Myron Kyprian has a special place among the artists of the 
stage, whose creative work of the 60s – 70s of the XX century abounds in artistic and figurative solutions of performances. We emphasize that the 
Ukrainian scenography in the 50's – 60's generally corresponded to the basic principles of the style of socialist realism. Most artists of the stage 
used standard techniques, but there were also artistic and figurative scenographic solutions that stood out from the general usual practice.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 83 ~ 

 

 

The process of liberation of art in general and theatrical in particular has shifted and is constantly evolving towards getting rid of the dictates of 
worldview principles and aesthetic systems that determined the ways of development of art in previous years. The solution of the problems of visu-
alization of the artistic and figurative organization of the stage space is the principle of universalism of the stage environment, plastic embodiment 
of ideas. At the end of the XXth century artists turned to a variety of artistic techniques in an effort to embody the symbolic subtext and philosophi-
cal content of the dramatic material by enriching the palette of expressive and technical means. The scenography system combines various ele-
ments, visual and plastic characteristics of materials to metaphorize the action. The large-scale, monumental plastic embodiment of the main idea 
of the artist – scenographer coexists with the empty space of the stage. At the end of the twentieth century we observe the mutual enrichment and 
spiritual growth of artists – scenographers who form the artistic and figurative solution of the play and the audience, able to perceive and care 
about the metaphorical symbolic sphere of plastic – spatial coordinates of the play. 

Key words: scenography, performance, artistic image, Ukrainian theater. 
 

Т. К. Огневая, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

ХУДОЖЕСТВЕННО-ОБРАЗНЫЕ ОСОБЕННОСТИ УКРАИНСКОЙ СЦЕНОГРАФИИ ХХ СТОЛЕТИЯ 

Осуществлен анализ условий и факторов развития театрального искусства и сценографии как его неотъемлемой части на 
протяжении ХХ столетия в Украине. Уровень сценичного оформления в Украине 20–30-х годов соответствовал эталонам мирового 
искусства, был ключом для творческих поисков и оригинальных художественно-образных решений. Среди сценографов-новаторов 
того времени стоит отметить наследие А. Петрицкого, В. Меллера и А. Хвостенко-Хвостова. Впоследствии утвержденный по указа-
нию коммунистической партии стиль "соцреализм" воздействовал на развитие украинской культуры. В театральном искусстве, и, в 
частности, сценографии, наблюдается постепенный отход от художественно-образной трактовки оформления сцены в сторону 
реалистического визуального ряда, изображавшего место действия пьесы. Несмотря на давление идеологии, некоторые спектакли в 
Украине можно привести как пример попыток воплотить художественно-образное сценографическое решение. Видное место среди 
не менее даровитых художников сцены послевоенной Украины занимает Даниил Лидер. Кроме творческих достижений, ценен его 
вклад в развитие украинского искусства в целом – создание собственной школы сценографии и теоретически-практической лабора-
тории для художников сцены. Художественно-образные решения Д. Лидера отличаются масштабом сопоставлений и глобальностью 
проблематики. Благодаря стремлению продемонстрировать собственное видение места сценографии в искусстве театра выпуск-
ники мастерской Д. Лидера фактически меняют и визуализируют в личных проектах новые принципы формирования художественно-
образного сценического оформления. На рубеже 1980–1990-х годов в культуре Украины происходят кардинальные изменения – страна 
получает Независимость и свободу творчества. Решением задач визуализации художественно-образной организации сценического 
пространства становится принцип универсализма, что предполагает использование разнообразных элементов, пластических ха-
рактеристик материалов, новых технических возможностей для метафорично-символической реализации идеи спектакля. Масштаб-
ное, монументальное пластическое воплощение основной идеи художника-сценографа сосуществует с детализированным оформле-
нием или даже с пустым пространством сцены. Этот период характерен взаимообогащением и духовным ростом сценографов, 
формирующих художественно-образное решение спектакля, и зрителей, способных воспринимать метафорично-символическую сфе-
ру пластически-пространственных координат спектакля.  

Ключевые слова: сценография, спектакль, художественный образ, украинский театр. 
 

 
 

УДК: 316.772.2:391.9:81'33 
О. А. Пушонкова, канд. філос. наук, доц.  

Черкаський національний університет імені Богдана Хмельницького,  
бул. Тараса Шевченка, 81, м. Черкаси, 18031, Україна 

krapki@ukr.net 
 

АНТРОПОЛОГІЯ ЖЕРТВИ В КУЛЬТУРНИХ ПРАКТИКАХ ПОСТСУЧАСНОСТІ 
 

Досліджено антропологічний вимір дослідження феномену жертви крізь призму концепції Рене Жирара та сучасних 
розвідок нігілістичних тенденцій культурних сценаріїв з домінуючими полярними психотипами. Досліджено значення 
теорії Рене Жирара у вивченні архетипної основи жертовної поведінки, її історичних джерел та міфоритуального 
підґрунтя. Виявлено культуротворчу специфіку сучасних форм протидії віктимності та ціннісні суперечності фігу-
ри жертви в умовах нових загроз людству, зміни комунікаційного простору культури у напрямі все більшої залежно-
сті від медійних платформ. Встановлено зв'язок деяких аспектів жертовної поведінки від зразків ідентичності, що 
пропонує формат гедоністично-розважальної культури, яка обумовлює нарцисично спрямований вибір або ескапіст-
ську поведінку. З'ясовано характер взаємовпливу між образами жертви доби полімедійної комунікації та культурних 
практик, які набувають характеру ритуального відреагування архаїчного внутрішнього конфлікту в контексті ку-
льтурно-травматичного дискурсу. 

Ключові слова: антропологія жертви, культурні архетипи, жертвопринесення, віктимність, психологія агресії, нарцисизм, еска-
пізм, культурно-травматичний дискурс. 

 
Постановка проблеми. ХХІ століття здійснює нові 

виклики проєкту "людина" і, зважаючи на те, що зміни 
відбуваються надто швидко, ситуативні міфи залиша-
ються ситуативними, а увага зміщується до більш уста-
лених архетипних форм та універсалій, на основі яких 
підспудно вибудовується культура. Жертвопринесення 
– найдавніша архаїчна форма, один з елементів ритуа-
льних практик, наче забутий, але ожилий у нових куль-
турних контекстах та реаліях. Дослідники приділяють 
цьому достатньо уваги на міждисциплінарній платфор-
мі, проте актуальності набуває дослідження антрополо-
гії жертви у культурних практиках, які протягом ХХ – на 
початку ХХІ ст. демонструють яскраві закономірності 
рольових інверсій, що сходять до архаїчних форм. Тим 
більш важливим є звернення до нового синонімічного 
ряду понять, які оформлюють постсучасний дискурс 
жертви. Нові форми каналізації агресії складають дещо 

змінене уявлення про статус жертви у сучасній культурі 
та форми її адаптації. Це потребує звернення до сучас-
них психологічних досліджень, що базуються на сцена-
рному підході, та культурфілософських розвідок новіт-
ніх форм сучасного нігілізму. 

Аналіз досліджень і публікацій. Антропології жер-
тви приділив багато уваги у своїх працях Р. Жирар 
("Насильство і священне" (1972), "Цап відбувайло" 
(1982)). Міметичну теорію Р. Жирара розвивають його 
учні Д. Алісон, Б. Шантр, Ж.-М. Угурлян, В. Палафер. 
Д. Фрезер – основний попередник Р. Жирара – приді-
лив багато уваги вивченню ритуальних практик жертво-
принесення. Також різні аспекти антропології жертви 
розкрито у Гійома де Машо, де Местра, Ф. Ніцше, 
З. Фрейда, В. Савчука, О. Зігмонта. Г. Михайлов розг-
лядає жертвопринесення як перформативний феномен 
сучасної поп-культури; О. Зігмонт досліджує проєкції 

© Пушонкова О. А., 2021



~ 84 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

міметизму жертвопринесення у сучасній культурі; 
І. Сидоренко вивчає феномен "жертвенної кризи" су-
часності; В. Бочарова, спираючись на теорію 
Р. Жирара, приділяє увагу насильству як соціальному 
феномену. Дослідники архаїчного "магічного мислення" 
– Е. Еванс-Прітчард, К. Леві-Стросс, К. Леві-Брюль, 
А. Юбер, М. Мосс, А. ван Геннеп – розкривають про-
блематику чистого-нечистого, сакрального-світського у 
ритуальних практиках, що побудовані на жертвоприне-
сенні. З. Фрейд, Е. Фромм, Е. Берн, С. Карпман, 
П. Горностай розглядають сценарні аспекти поведінки 
жертви. Проблематику її культурних репрезентацій роз-
горнуто у теоріях М. Фуко, З. Баумана, В. Крауса та ін. 

Мета статті. Дослідити особливості антропології 
жертви у полі культури кінця ХХ – поч. ХХІ ст. та ку-
льтурні практики, у яких ми знаходимо міф про жерт-
вопринесення. 

Виклад основного матеріалу дослідження. З точ-
ки зору культурної антропології ідея жертви виходить з 
практики жертвопринесення, а відтак – тісно пов'язана з 
проблемою насильства. Рене Жирар досліджує суспі-
льну природу жертвопринесення, розкриває станов-
лення його ритуальних форм, образ "цапа відбувайла" 
у різних історичних умовах, використовуючи передусім 
контексти структурної антропології К. Леві-Стросса. 
Дослідження привертає увагу своєю багатоаспектністю.  

Рене Жирар звернув увагу на процес сакралізації 
жертви, але водночас на амбівалентне до неї ставлен-
ня. Жертва є об'єктом ненависті, але може стати об'єк-
том поклоніння й обожнювання (проте лише після її 
принесення). Відомий постулат теорії Рене Жирара 
відображує цей парадокс: "вбивати жертву це злочин, 
оскільки вона є священною […] але жертва не буде 
священною, якщо її не вбити" [4, с. 7]. Цей парадокс 
виникає у роздумах вченого над функціями жертвопри-
несення у теорії Юбера і Мосса [10]. 

Продуктивним є вивчення жертвопринесення з точ-
ки зору ритуальних практик. Як зазначає Р. Жирар, 
"ритуали – це теми або мотиви всередині величезного 
культурного тексту" [4], і, звісно, невід'ємним є зв'язок 
міфу і ритуалу, що виступають основою його сцена-
рію. Але зв'язок жертвопринесення з насильством 
обумовлює культурний припис, що "потрібно знайти 
радикально інше насильство, насильство воістину ви-
рішальне і остаточне, яке б раз і назавжди з насильст-
вом покінчило" [3, с. 40]. І цей пошук має також втіли-
тися у певній ритуальній формі. 

Рене Жирар у книзі "Насильство і священне" поси-
лається на Конрада Лоренца, австрійського вченого-
етолога. Теорія Лоренца базується на ідеї внутріш-
ньовидового насильства, яке є проявом істинної агре-
сії. Насильство всередині виду виходить за межі при-
родної обумовленості самозбереження. Посилаючись 
на Лоренца, Р. Жирар згадує про різновид риб, які, не 
маючи довгий час супротивника, "звертають свої агре-
сивні тенденції проти власної родини і в результаті її 
знищують" [4, с. 2]. У цій теорії ритуал є формою ка-
налізації агресії, яка протистоїть деструкції. Тому люд-
ство створило жертвопринесення як форму відреагу-
вання спонтанного насилля. Це дозволяє приборкати 
вибух агресії, коли треба уникнути війни, і ця спроба 
врегулювання, за Р. Жираром, обслуговується міфом. 
Біблія, на відміну від міфу, дає слово жертві, сироті, 
вдовиці, навіть царю. В ідеалі деструктивне насилля 
може зупинити цап відбувайло. Ідеал жертви в хрис-
тиянстві – добровільна жертва.  

Жертва завжди винна, проте вона водночас віднов-
лює мир і злагоду в суспільстві. Розвиток правової ку-

льтури привів до того, що держава бере на себе функ-
цію вирішувати долю жертви. Проте у ХХ ст. ми бачимо 
вибух насильства, адже не працюють ніякі фільтри об-
меження агресії. В сучасному суспільстві залишаються 
архаїчно-язичницький і християнський способи здолан-
ня ескалації насилля. Ідея колективної відповідальності 
стає все більш умовною. Як зазначали Е. Еванс-
Прітчард, Л. Леві-Брюль, К. Леві-Стросс, магічне мис-
лення завжди шукає жертву, тобто цапа відбувайла. У 
колективному несвідомому людства зберігається в ар-
хетипній основі тенденція до гоніння.  

У книзі "Цап відбувайло" Р. Жирар досліджує жорс-
токі культурні практики під час епідемій, коли відбував-
ся пошук того, хто порушив базові правила спільноти та 
має бути покараний як причина епідемії. Це питання, 
хто саме стає жертвою. Раніше віктимність залежала 
лише від однієї ознаки – жертва мала бути чужинцем. 
Тут має прояв тема колективно вигнаного або вбитого 
чужинця. Друга ознака – жертва є фізично поневіченою, 
і це завжди було основою для гоніння. Розглядаючи 
феномен колективних гонінь, Р. Жирар згадує побиття 
євреїв під час Чорної чуми, полювання на відьом тощо. 
Він пише: "під колективними гоніннями я розумію акти 
насильства, здійснені безпосередньо смертоносними 
натовпами" [3, с. 5]. На думку вченого, такого роду дис-
кримінація розгортається в кризові періоди, які послаб-
люють регулятивну функцію суспільних інститутів. Мета 
жертовного заміщення – "обманути" насилля. Жертва є 
заміщенням усіх членів суспільства, і вона одразу їм 
усім приноситься, "невгамовне насилля шукає і в ре-
зультаті завжди знаходить замісну жертву" [3, с. 8]. 

В ритуальних системах у жертву приноситься тва-
рина (як заміщення людини) або сама людина, тому 
"функція ритуалу в тому, щоб "очищати" насильство, 
тобто "обманювати" його та переключати на жертв, 
помсти за яких можна не боятися" [4, с. 49]. 

Ідея ритуальної нечистоти формує цілий комплекс 
дій очищення та запобігання контакту з такими жертва-
ми, на кшталт заразної хвороби. У виборі жертви грає 
роль так зване міметичне уподібнення. Окремі його 
аспекти було досліджено Р. Кайуа та Ж. Лаканом як 
підсвідоме тяжіння до мімікрійного злиття. Жертва має 
бути схожою і несхожою водночас, належати водночас 
до внутрішнього і зовнішнього.  

О. Зигмонт, відомий дослідник спадщини Р. Жирара, 
зазначає, що причина ворожнечі якраз полягає у бажанні 
стати таким, як хтось інший, тому Р. Жирар "виходить від 
поняття міметичного бажання: людина хоче що-небудь 
лише тому, що цього хоче інший" [5, с. 35]. І ця супереч-
ність тотально проявляється насамперед у братських 
взаєминах. Адже брати схожі і несхожі водночас. 

Ідеал наслідування завжди передбачає дистанцію, 
але у боротьбі за блага відбувається своєрідне присво-
єння собі якостей іншого. Наше бажання спрямовується 
не лише на речі, а на буття іншої людини, стаючи ба-
жанням поглинути, щоб нею стати. Ресентимент висту-
пає як заздрість, ненависть, неприязнь. Згадаймо рев-
нощі Каїна до Авеля, взаємини Кастора і Поллукса. Це 
відносини також у дзеркальних парах ворогуючих бра-
тів: між Осірісом і Сетом, Отом і Ефіальтом та ін. 

Відносини "вчитель – учень" у культурі також є амбі-
валентними. Наприклад, Геракл вбив Ліна і Хірона, і 
таких міфологічних пар багато. Аспекти суперництва 
свідчать про те, що культура розвивається на неприяз-
ні. Річ у тому, що ідея боротьби двійників (вічно воро-
гуючих братів та побратимів) полягає не у їх відміннос-
ті, а, навпаки, схожості – і в цьому полягає конфлікт 
взаємного віддзеркалення. Ми часто у конфліктах помі-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 85 ~ 

 

 

чаємо схожість в агресії, методах та зброї опонентів. 
Під час зіткнення вже не зрозуміло, хто у чому винен. 
Насилля у крайнощах значно прискорюється, коли від-
повідь на удар є більш потужною, ніж сам удар. 

У суспільстві, побудованому на моделі змагальності, 
відбувається пошук рятівних жертв, що знизять рівень 
агресії. Р. Жирар показує, що цап відбувайло – це не 
лише сучасна яскрава метафора з дещо зневажливою 
конотацією. Ми звикли сприймати цапа відбувайла як 
віктимну постать (від лат. victima – жертва), проте у 
контексті християнства цей образ пов'язуєтся з добро-
вільною жертвою, яка після вигнання або смерті стає 
сакральною. Чому? Тому що вона виступила медіумом 
деструктивної агресії і врятувала суспільство від її над-
міру. З іншого боку, це нагадує колективне санкціоно-
ване вбивство, за яке ніхто не несе відповідальність. І з 
цього дійства твориться мир і злагода. 

Як зазначає Р. Жирар, "трагічний агон – це агон 
без рішення", "трагедія – це рівновага ваг, але ваг не 
справедливості, а насильства" [4, с. 60]. Це ситуація, 
коли конфлікт принципово не може бути вирішений 
мирним шляхом. Метафізичне бажання веде до само-
руйнування, проте є вихід у певній конверсії свого ба-
жання, свідомій відмові від нього. Звідси – ідея релі-
гійного звернення. Жертва рятує ситуацію у міфологі-
чній логіці саморуйнування. Жертва цапа відбувайла 
після смерті або вигнання стає сакральною, тому що 
вона врятувала суспільство від надмірної агресії. Же-
ртва виступає як медіум агресії, і це стає двигуном 
розвитку культури. Наявність цапа відбувайла заміщує 
велике насилля на більш локальне. 

Р. Жирар помічає, що у ХХ ст. насилля набуває ко-
лективного характеру, це століття геноцидів і терактів. 
Жертвопринесення у ХX ст. перестає бути лише індиві-
дуальним і набуває колективного характеру. Напри-
клад, геноциди цілих народів, теракти, дискримінація 
спільнот за різними ознаками. Р. Жирар не робить чіт-
ких висновків у роботі 1972 року, проте цю тенденцію 
він помічає, а сьогодні ми бачимо її розгортання. Він 
аналізує війни з точки зору проявів насилля, де має 
значення, хто нападає, а хто обороняється. Те, що лю-
ди наносять один одному удари, збільшуючи їх силу в 
геометричній прогресії, проявляється не лише у війні, а 
й у, наприклад, потлачі, де відплата стає все більшою, 
що робить обмін нерівноцінним. Нерівноцінність у на-
силлі призводить до того, що посилюється неприязнь, 
коловорот насилля стає тотальним і з нього неможливо 
вийти. Двійники переживають конфлікт взаємного від-
дзеркалення, будучи схожими в агресії та її методах. 
Насилля у крайнощах прискорюється, звідси новий об-
раз апокаліпсиса Р. Жирара – повсюдна радикалізація.  

Суголосними до цих ідей є ідеї французького філо-
софа М. Маффесолі. Він досліджує соціокультурний 
парадокс кінця ХХ – початку ХХІ ст. – особливу форму 
соціальності як сукупності маргінальних співтовариств, 
колективна чуттєвість яких презентує особливий дух 
емоційної співпричетності, де розум та раціональність 
заміщуються емоційним реагуванням. Це соціальність 
множини, "племінна соціальність" або "нова соціаль-
ність малих груп". Приєднання до колективних емоцій 
дає безпеку, проте ці колективні емoційні сили 
М. Маффесoлі розуміє в конфліктній перспективі, при-
писуючи динамічну енергію переважно "темній" компо-
ненті, адже лише борoтьба й аморальні дії можуть 
ствoрити соціальну сoлідарність. Сучасне суспільство 
він бачить як мережу егоцентричних локальних афек-
тивних груп, які oтримують життєву енергію за допомо-
гою боротьби і насильства. З одного боку, в невелич-

ких спільнотах твориться простір суверенності, що 
відчужує людину від економічного та політичного по-
рядку, з іншого – влада усіляко має підтримувати цю 
суверенність. Стабільність цієї системи М. Маффесолі 
пропонує розглядати як "конфліктну гармонію" [9]. 
М. Маффесолі продовжує скептичну лінію Р. Жирара, 
який, власне, сперечався з К. Лоренцом стосовно оці-
нки внутрішньовидової агресії, про яку вже йшлося. 
Напружені стосунки "завдяки інстинкту агресії і ство-
реному ним ранговому порядку можуть надавати сус-
пільству у багатьох відношеннях корисну структуру і 
міцність" [8, c. 93]. Сам Р. Жирар вважав, що агресія, 
яка проникає всередину групи, "руйнує механізми со-
ціального буття і ставить суспільство в цілому на 
грань життя і смерті" [4, с. 70]. 

Отже, насилля завжди бореться проти істини. При-
мирення – складний процес усвідомлення, що розріз-
нень немає і ми можемо дійти згоди, адже "… хто б не 
грав насиллям, зрештою, сам стане його іграшкою" [4, 
с. 342]. Р. Жирар пише про "принципове значення, яке 
має метаморфоза згубного насильства для будь-якої 
людської спільноти. І оскільки є принципова нездатність 
будь-якої спільноти проникнути в секрет цієї метамор-
фози, це призводить до того, що люди стають прирече-
ними на ритуал" [4, с. 143]. 

Сьогодні повсюдний радикалізм розгортає інверсій-
ну модель жертвопринесення, коли жертви стають ма-
совими (війни, геноциди, теракти). Австрійський вчений 
В. Краус пише про особливості сучасних форм нігілізму, 
говорячи про мутацію його історичних моделей. На його 
думку, проблема нігілізму замовчується, адже "нігілізм 
злився зі своєрідним неврозом і відбувся їхній "ядерний 
синтез"" [7, с. 53]. Проте властиві людині агресивні по-
тяги, на думку філософа, приборкати можливо лише 
через поступовий розвиток ціннісної сфери. Це єдине, 
що може запобігти самознищенню людства. В. Краус 
зазначає, що "у політичних диктатурах, як-от гітлерівсь-
кий режим чи комуністичні держави, нігілістичні настрої 
можуть стати масовим явищем у колосальних масшта-
бах і з жахливими наслідками" [7, с. 93].  

У цьому контексті ідея міметизму, запропонована 
Р. Жираром, набуває більш загрозливого характеру. Не-
гативний міметизм у зв'язку з біологічними механізмами 
мімікрії розглядає Р. Кайуа, і він зазначає, що уподібнен-
ня може бути негативним. Так, "нерідко комаха уподіб-
нюється не просто рослині або речовині, а й гнилій рос-
лині або речовині, що розкладається" [6, с. 98]. Р. Кайуа 
говорить про викривлені форми психастенії, адже пі-
знання "прагне до усунення усіх розрізнень, до редукції 
усіх опозицій, так що метою його є запропонувати нашій 
чуттєвості ідеальне вирішення конфлікту з навколишнім 
світом і тим самим задовольнити її прагнення уходу від 
свідомості і життя" [6, с. 102]. 

У врегулюванні конфліктів архаїчна жертва, за  
Р. Жираром, могла стати причиною усунення конфлікту 
через жертвопринесення. У сучасних конфліктах часто 
присутня маніпулятивна стратегія – жертва, навпаки, 
стає причиною конфлікту та зумовлює його виникнення. 
Тому ідея жертви для нас сьогодні означає дещо інше. 
Уявлення про індивідуальну жертву усувається на дру-
гий план. Сьогодні дискурс жертви – це статистика сме-
ртей в авіакатастрофах, автокатастрофах, нещасних 
випадках, пандеміях тощо. Рефлексувати власну тра-
гедійність буття та "жертву в собі" стає практично не-
можливим в нарцистично-гедоністичній орієнтації ку-
льтури. За В. Краусом, сьогодні агресія не знаходить 
виходу, вона спрямовується або на себе, або на ін-
ших, є знищенням або самознищенням. Як і в трикут-



~ 86 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

нику С. Карпмана, усі учасники драматичного трикут-
ника (Жертва, Переслідувач, Рятівник), або "трикутни-
ка долі", – є жертвами. 

Феномен жертви також набуває нової актуальності 
для культури кінця ХХ – початку ХХІ століття, коли 
оформлюється культурно-травматичний дискурс з його 
ідеями "вимушеного повторення" культурної травми. 
Так, Дж. Александер розглядає процеси травматизації 
історичної пам'яті у контексті також індивідуальних по-
ведінкових патернів. Жертва конструюється відповідно 
до моделі культурної травми, і це загострює проблему 
культурної ідентичності. Часто культурне самоусвідом-
лення жертви стає неможливим у зв'язку з замовчуван-
ням. Тоді травма, яка не вербалізується, візуалізується, 
і ми можемо бачити її невимовлені репрезентації у ку-
льтурі. Складні схеми процесу травми допомагають 
зрозуміти основну суперечність, чому "дії, спрямовані 
на вбивство цілого народу, такі травматичні для міль-
йонів безпосередніх жертв, так рідко відбивались у сві-
домості більш широкого кола людей" [1, с. 37]. Це свід-
чить про актуалізацію архетипного рівня прояву. Конс-
трукції образу жертви в медіа об'єднують спільноту, 
проте часто десакралізація жертви призводить до того, 
що вона втрачає функцію посередництва між богами і 
людьми, світом живих і мертвих. 

Христос викриває людську природу насилля – це 
одна з основних думок Р. Жирара. Жертва – доброві-
льна. Проте історично вона перестає бути добровіль-
ною, а стає примусовою. При цьому, за психоаналітич-
ними приписами переживання травми, люди не усвідо-
млюють себе жертвами, будучи в ролі жертви. Разом з 
тим сучасні форми жертвопринесення носять інверсій-
ний характер. Практики сучасної повсякденної культури – 
булінг, газлайтинг, тролінг, цькування, у яких кожен по-
тенційно може стати жертвою. 

У більш глобальному масштабі Р. Жирар говорить 
про сучасну ескалацію насилля з пошуком жертв, адже 
вже не працюють ніякі фільтри обмеження. Відбуваєть-
ся повернення до примітивних язичницьких форм. Вони 
повторюються в усіляких видах цькування і насильства. 
Образи небезпек створюють сучасний медійний дис-
курс боротьби з токсичними людьми, рептилоїдами, 
злоякісними нарцисами і, традиційно, з демонами.  

Ідея ізоляції жертви є архетипною. У Р. Жирара є 
роздуми стосовно епідемій. Ставлення до вірусу в усі 
часи – це однозначно його заперечення та виключення 
з суспільства разом з його носіями, навіть на рівні сло-
вовжитку. Р. Жирар прямо ув'язує це ставлення до не-
безпечного вірусу з проблемою каналізації деструктив-
ної агресії в суспільстві. Ми звичайно обираємо обо-
ронну позицію стосовно небезпечного вірусу, активно 
вилучаємо його з нашого внутрішнього простору. Це 
відбувається за принципом давньої заборони торкатися 
вбивці, щоб не заразитися від нього негативом і злом. У 
давнину вбивці не можна було торкатися навіть оком, 
тобто дивитися на нього. Звідси виникла ідея вигнання 
як такого. Але у сучасного вірусу є не лише ім'я, в нього 
є образ – ми знаємо, як він виглядає, з численних кар-
тинок в Інтернеті, і хоча він невидимий в реальному 
житті, ми не можемо від нього відділитися в медіа, він 
серед нас, хочемо ми цього чи ні. Тривале перебування 
в ситуації усвідомлення, що ми усі можемо бути його 
потенційними жертвами, нагадує "лімінальне зависан-
ня" в стані жертви, яке очікує розв'язки. 

У А. ван Геннепа, відомого франко-бельгійського 
дослідника ритуалів, ініціація розглядається крізь при-
зму трьох стадій ритуалу: сепаративна (вихід учасника 
ритуалу з повсякденної соціальної структури); ліміна-

льна (перехідна стадія перебування "ні тут ні там"); 
реінтегративна (повернення в рамки звичної соціоку-
льтурної ситуації). Саме на лімінальній стадії відбува-
ється "випадіння" з соціуму. Є випадки, коли цей "пе-
рехідний, або проміжний, період розтягнутий настіль-
ки, що він є автономним (самостійним) етапом" [10, 
с. 5]. Саме у ритуалах очищення ця стадія грає визна-
чальну роль, а тому має відношення до антропології 
жертви, функція якої – через себе очистити суспільст-
во. Тому "серія обрядів переходу (відділення, проміж-
ний стан, включення) складає основу ритуалу жертво-
принесення" [2, с. 70]. В лімінальній фазі перестають 
діяти соціальні обмеження, соціальний контроль, а 
часто ініційовані переживають стани, наближені до 
жертви, стани між життям і смертю. 

Стан лімінальності також цікавить і британського ан-
трополога В. Тернера, який у своїй теорії намагається 
представити соціальні ритуали як динамічний процес, 
через пояснення змісту ритуальних дій та їх ціннісних 
засад [11]. Розглядаючи різновиди ритуалів, він окремо 
виділяє "ритуали лих, які виконуються для умиротво-
рення або вигнання надприродних істот або сил, які 
накликають, згідно з повір'ями, хвороби, невдачі, гіне-
кологічні нездужання, серйозні тілесні ушкодження то-
що" [11, с. 32]. Вивчаючи ритуальні системи абориген-
них народів, він доходить висновку, що важливості на-
буває дослідження генезису ритуалу і його функцій у 
процесі виникнення соціальності. 

Висновок. Досліджуючи сакральний характер жерт-
ви за Р. Жираром у процесах десакралізації сучасної 
культури, ми робимо висновок про збереження і сутніс-
ну трансформацію цього визначального архетипу як 
медіума агресії.  

Зважаючи на деяку зміну функцій жертвопринесен-
ня у ХХ столітті, виправданим є підхід з точки зору дос-
лідження ритуальних практик та здобутків сучасного 
сценарного підходу з врахуванням основних ідей куль-
турно-травматичного дискурсу. 

У новітніх сценаріях формується модель тотальної 
жертви, яка втратила функцію каналізації суспільної 
агресії, потрапляючи у замкнене коло знищення або 
самої себе, або інших (В. Краус), або яка "застрягає" у 
"трикутнику долі", де усі виявляються жертвами 
(С. Карпман). Гедоніст, який страждає від нестач у пла-
скому повсякденні, втративши трагедійність власного 
буття в культурі, виступає як її репресований суб'єкт, 
який, проте, згідно з психоаналітичною теорією культу-
рної травми, не усвідомлює цього.  

У практиках повсякдення (булінг, газлайтинг, тро-
лінг) жертвою може виступити будь-хто і в будь-який 
час. У більш глобальному вимірі йдеться про колекти-
вний характер жертвопринесення, про що свідчать 
тенденції радикалізму, тероризм, війни, геноциди то-
що. Архаїчне відреагування внутрішнього конфлікту 
жертви породжує нові практики, нарцистичний вибір 
або ескапістську поведінку.  

Властиві людині агресивні потяги приборкати мож-
ливо лише через поступовий розвиток ціннісної сфери 
(В. Краус). Це єдине, що може запобігти самознищен-
ню людства та вирішити проблему внутрішньовидової 
агресії, яка з різних точок зору розглядалася 
К. Лоренцом і Р. Жираром. 

Перспективами наступних розвідок є дослідження 
тілесності, яка поступово позбавляється сама себе і 
виводить проблематику жертви на рівень фізичного 
існування людства. 

 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 87 ~ 

 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Александер Дж. Культурная травма и коллективная идентич-

ность / Дж. Александер // Социологический журнал. – 2021. – № 3. – 
С. 6–40. 

2. Геннеп А. ван. Обряды перехода. Систематическое изучение  
обрядов / А. ван Геннеп. – М: Издательская фирма "Восточная литера-
тура" РАН, 1999. – 198 с.  

3. Жирар Р. Козел отпущения / Пер. с фр. Г. Дашевского; Преди-
сл. А. Эткинда / Р. Жирар. – СПб.: Изд-во Ивана Лимбаха, 2010. – 336 с. 

4. Жирар Р. Насилие и священное / Р. Жирар. – СПб.: Новое лит. 
обозрение, 2010. – 448 с. 

5. Зыгмонт А., Дюков Д. Философия насилия и сакрального Жор-
жа Батая и Рене Жирара в сравнительной перспективе [Електронний 
ресурс] / А. Зыгмонт, Д. Дюков. – Режим доступу: https://cyberleninka.ru/ 
article/n/filosofiya-nasiliya-i-sakralnogo-zhorzha-bataya-i-rene-zhirara-
v-sravnitelnoy-perspektive/viewer 

6. Кайуа Р. Миф и человек. Человек и сакральное / Р. Кайуа. – 
М.: ОГИ, 2003. – С. 83–104. 

7. Краус В. Нігілізм сьогодні, або Терплячість світової історії / Пе-
рекл. з німецької М. Павлюка / В. Краус. – К.: Основи, 1994. – 124 с. 

8. Лоренц К. Оборотная сторона зеркала / Пер с 
нем. А. И. Федорова; Под ред. А. В. Гладкого; Сост. А. В. Гладкого, 
А. И. Федорова; Послесл. А. И. Федорова / К. Лоренц. – М.: Республика, 
1998. – 393 с.  

9. Маффесоли М. Околдованность мира или божественное соци-
альное [Електронний ресурс] / М. Маффесоли. – Режим доступу: 
http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Sociolog/Article/Maff_OkMir.php 

10. Мосс М., Юбер А. Очерк о природе и функции жертвоприно-
шения / М. Мосс, А. Юбер // Мосс М. Социальные функции священного: 
Избр. произведения; пер. с франц. под общ. ред. И. В. Утехина. – СПб.: 
Евразия, 2000. – С. 7–103. 

11. Тэрнер В. В. Символ и ритуал / В. В. Тэрнер. – М.: Наука, 1983. 
– 277 с. 

 

REFERENCES 
1. Aleksander, Dzh. (2021). Kul'turnaya travma i kollektivnaya 

identichnost' [Cultural trauma and collective identity]. Socziologicheskij 
zhurnal, № 3, 6–40. 

2. Gennep, A. van. (1999). Obryady' perekhoda. Sistematicheskoe 
izuchenie obryadov [Rites of passage. Systematic study of rituals]. Moskow, 
Izdatel'skaya firma "Vostochnaya literatura" RAN. 

3. Zhirar, R. (2010). The Scapegoat. SPb., Izd-vo Ivana Limbakha (In 
Russian). 

4. Zhirar R. (2010). Violence and the Sacred. SPb., Novoe lit. 
Obozrenie (In Russian). 

5. Zy'gmont, A., Dyukov, D. Filosofiya nasiliya i sakral'nogo Zhorzha 
Bataya i Rene Zhirara v sravnitel'noj perspektive [The philosophy of vio-
lence and the sacred by Georges Bataille and René Girard in a comparative 
perspective]. Retrieved from https://cyberleninka.ru/article/n/filosofiya-
nasiliya-i-sakralnogo-zhorzha-bataya-i-rene-zhirara-v-sravnitelnoy-perspektive/ 
viewer 

6. Kajua, R. (2003). Myth and a Man. Man and the Sacred. Moskow, 
OGI, 83–104 (In Russian). 

7. Kraus, V. (1994). Ni'gi'li'zm s'ogodni', abo Terplyachi'st' svi'tovoyi i'-
stori'yi [Nihilism today, or Patience of World History]. Kyiv, Osnovi.  

8. Lorenz, K. (1998). Behind The Mirror. Moskow, Respublika.  
9. Maffesoli, M. Okoldovannost' mira ili bozhestvennoe soczial'noe [The 

enchantment of the world or the divine social]. Retrieved from 
http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Sociolog/Article/Maff_OkMir.php 

10. Moss, M., Yuber, A. (2000). Ocherk o prirode i funkczii 
zhertvoprinosheniya [Essay on the nature and function of sacrifice]. In Moss, M. 
Soczial'ny'e funkczii svyashhennogo: Izbr. proizvedeniya. SPb., Evraziya. 

11. Turner's  V. V. (1983). Simvol i ritual [Symbol and ritual]. Moskow, 
Nauka. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  31 .1 0 . 21  

 
O. A. Pushonkova, PhD, Аassociate Professor 
Bogdan Khmelnitsky National University of Cherkassy 
81, Taras Shevchenko Вoulevard, Cherkassy, 18031, Ukraine 

ANTHROPOLOGY OF VICTIM IN POSTMODERN CULTURAL PRACTICES 

The article examines the anthropological dimension of the victim phenomenon through the prism of Rene Girard's concept and modern studies 
of nihilistic tendencies of cultural scenarios with dominant polar psychotypes. The significance of Rene Girard's theory in the study of the arche-
typal basis of victim behavior, its historical sources and myth-ritual basis is studied. The cultural specifics of modern forms of counteracting vic-
timhood and value contradictions of the victim's figure in the conditions of new threats to humanity, changes in the space of culture in the direction 
of increasing dependence on media communication platforms, are revealed. Some aspects of the victim's behavior have been linked to identity 
patterns which suggests a hedonistic-entertaining culture format that results in narcissistic choices or escapist behavior. The article clarifies the 
nature of the interaction between the images of the victim in the era of multimedia communication and cultural practices which acquire the charac-
ter of a ritual response to the archaic internal conflict in the context of cultural-traumatic discourse. 

Examining the sacred nature of the victim in the processes of desacralization of modern culture, according to R. Girard, preservation and es-
sential transformation of this defining archetype as a medium of aggression is concluded. 

In the modern scenarios a model of total victim is formed that has lost the function of channeling social aggression, falling into a vicious circle 
of destruction of either oneself or others (W. Kraus), or which is "stuck" in the "triangle of fate", where everyone is a victim (S. Karpman). 

A hedonist who suffers from shortcomings in a flat everyday life, having lost the tragedy of his own existence in the culture, acts as its re-
pressed subject, but is not aware of it, according to the psychoanalytic theory of cultural trauma. However, in everyday practices (bullying, gaslight-
ing, trolling) anyone can be a victim at any time. In a more global dimension, we are talking about the collective nature of sacrifice, as evidenced by 
the tendencies of radicalism, terrorism, war, genocide, etc. 

It is possible to eliminate human inherent aggressive instincts only through the step-by-step development of the value sphere (W. Kraus). This 
is the only thing that can prevent the self-destruction of the mankind and solve the problem of intraspecific aggression, which was considered from 
different points of view by K. Lorentz and R. Girard. 

Key words: victim anthropology, cultural archetypes, sacrifice, victimhood, psychology of aggression, narcissism, escapism, cultural-traumatic discourse. 
 

О. А. Пушонкова, канд. филос. наук, доц. 
Черкасский национальный университет имени Богдана Хмельницкого, 
бул. Тараса Шевченко, 81, г. Черкассы, 18031, Украина 

АНТРОПОЛОГИЯ ЖЕРТВЫ В КУЛЬТУРНЫХ ПРАКТИКАХ ПОСУЩЕСТВЕННОСТИ 

Рассмотрено антропологическое измерение исследования феномена жертвы сквозь призму концепции Рене Жирара и современ-
ных исследований нигилистических тенденций культурных сценариев с доминирующими полярными психотипами. Проанализировано 
значение теории Рене Жирара в изучении архетипной основы жертвенного поведения, ее исторических источников и мифоритуаль-
ного основания. Выявлена культуротворческая специфика современных форм противодействия виктимности и ценностные проти-
воречия фигуры жертвы в условиях новых угроз человечеству, изменения коммуникационного пространства культуры в направле-
нии все большей зависимости от медийных платформ. Установлена связь некоторых аспектов жертвенного поведения от образцов 
идентичности, предлагающих формат гедонистически-развлекательной культуры, которая обуславливает нарциссически направ-
ленный выбор или эскапистское поведение. Проанализирован характер взаимовлияния между образами жертвы эпохи полимедийной 
коммуникации и культурных практик, приобретающих характер ритуального отреагирования архаического внутреннего конфликта 
в контексте культурно-травматического дискурса. 

Ключевые слова: антропология жертвы, культурные архетипы, жертвоприношение, виктимность, психология агрессии, нарциссизм, эскапизм, 
культурно-травматический дискурс. 

 
 
 



~ 88 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 130.2:[7.035.7:7.045](4) 
С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц., 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

sstoyan1974@gmail.com 
 

УКРАЇНСЬКЕ БАРОКО В ОБРАЗОТВОРЧОМУ МИСТЕЦТВІ –  
НАЦІОНАЛЬНІ СИМВОЛИ В КОНТЕКСТІ ЄВРОПЕЙСЬКОЇ КУЛЬТУРИ 

 
Розглянуто специфіку прояву символічного типу візуального образу в мистецькій практиці українського бароко. 

Зазначається, що в ХVІІ – ХVІІІ ст. барокова культура активно поширюється на українських теренах. Українське мис-
тецтво цих часів розвивається у тісній взаємодії з мистецтвом країн центральної Європи, Росії та балканських на-
родів. Реалістичні західноєвропейські традиції активно вкорінюються на українських теренах, формуючи альтерна-
тиву сакральному православному мистецтву. Символічно-алегоричний вид візуального образу використовується 
переважно в дидактично-виховних (І. Галятовський), оповідальних цілях (І. Бондаревська) й задля більшої зрозумілості 
доповнюється текстовими поясненнями. Символічні мотиви присутні практично в усіх творах Г. Сковороди, який 
розмежовує суто символічні образи та фантастичні. Він вважає, що символічне зображення – це "мудра картина". Із 
розвитком книговидання відбувається поширення емблематично-символічних книг із символічно-алегоричними ілю-
страціями-гравюрами. Алегоричні мотиви використовуються також у жанрі парсуни. Зазначається, що українське 
образотворче мистецтво доби бароко під впливом раціоналістичних тенденцій європейської культури відходить від 
візантійських канонів із їхньою символічною умовністю, все більше наближаючись до реалістичного типу образу 
(особливо в жанрі портрета), але зберігаючи при цьому символічно-алегоричні прийоми, що набувають своєрідної 
етно-національної специфіки.  

Ключові слова: українське бароко, символізм, символ, алегорія, образотворче мистецтво, культура. 
 

Постановка проблеми. У ХVІІ–ХVІІІ ст. барокова 
культура активно поширюється на українських теренах, 
охоплюючи практично усі сфери культурного життя, 
незважаючи на складні соціально-політичні обставини 
та релігійно-конфесійні конфлікти, зумовлені постійною 
ворожнечею між православними, католиками та уніата-
ми. Невщухаюча боротьба за українські землі з боку 
Речі Посполитої, Російської імперії зумовлювала підне-
сення національного духу і звернення до національних 
традицій, які проникали у різні сфери культури й нада-
вали їм своєрідного етнічного колориту. При цьому, як 
зазначає українська дослідниця І. Бондаревська, не 
слід абсолютизувати барокові інтенції й розглядати усі 
прояви української культури ХVІІ–ХVІІІ ст. лише крізь 
призму цього феномена, що виходить далеко за межі 
лише мистецької площини й стосується насамперед 
системи мислення. "Культура якоїсь країни або регіону, 
при детальному і неупередженому аналізі, радше пос-
тає у наукових описах як парадоксальне співіснування 
абсолютно протилежних тенденцій, уявлень, мистець-
ких та життєвих практик" [3, с. 57], що перегукується із 
концепцією Сорокіна про постійне співіснування різно-
рідних елементів ідеаціональної, ідеальної, візуальної 
(чуттєвої) та змішаної форм культури в абсолютно усіх 
періодах людського існування із циклічним тимчасовим 
домінуванням тієї чи іншої форми. 

Як зазначає П. Білецький, "українське мистецтво 
ХVІІ–ХVІІІ ст. розвивалося у щільній взаємодії не лише 
з мистецтвом країн центральної Європи – західних су-
сідів України, а й з мистецтвом Російської держави, 
балканських народів і, певною мірою, мистецтвом країн 
ісламу. Ці різноманітні зв'язки надали йому неповтор-
них відтінків" [2, с. 6].  

Тривалий час знаходячись у складі Речі Посполитої, 
Україна зазнавала значного впливу, а також тиску з 
боку католицької церкви, яка мала свої інтереси в укра-
їнських землях, намагаючись навернути як можна біль-
ше вірян до своїх лав, у тому числі й за посередницт-
вом мистецтва, ренесансні й барокові мотиви якого 
активно розповсюджувались в українському культурно-
му просторі на противагу давнім православним тради-
ціям. Як зазначає П. Жовтовський, "нові погляди на 
мистецтво стали з'являтися насамперед серед міських 
освічених кіл, про що свідчить декрет львівського місь-
кого уряду 1597 р., в якому говориться про "шляхетність 
малярського мистецтва, яке через наслідування натури 

служить релігії і є радше ділом духу, ніж рук людських"" 
[6, с. 9]. Античний принцип мімезису в католицькій інте-
рпретації, таким чином, був легітимізований у вітчизня-
ному мистецтві, відкриваючи нові горизонти для його 
розвитку і трансформацій у дусі європейської культури.  

Аналіз досліджень і публікацій. Питання символі-
зму в українському образотворчому мистецтві розгля-
дають Л. Баранович, І. Галятовський, І. Максимович, 
Ф. Прокопович, Г. Сковорода, Д. Чижевський та ін.; су-
часні дослідники: І. Бондаревська, Л. Довга, С. Кримський, 
А. Ліпатов, А. Макаров, М. Ольховик, Б. Парахонський, 
М. Попович, Л. Сафронова та ін.; у сфері мистецтвоз-
навства: П. Білецький, А. Денисенко, П. Жовтовський, 
Л. Міляєва та ін.. 

Мета статті. Проаналізувати специфіку націона-
льних символів в образотворчому мистецтві україн-
ського бароко. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Реа-
лістичні традиції західноєвропейського живопису актив-
но вкорінювалися на українських теренах, формуючи 
альтернативу сакральному православному мистецтву, 
в якому зберігалися візантійські традиції відношення до 
іконописного образу. Але при цьому наслідувальні мо-
тиви були прийнятними лише у християнсько-
релігійному контексті, світське мистецтво, що відтворю-
вало античні традиції і претендувало на автономію і 
самодостатність, піддавалося нищівній критиці й суворо 
засуджувалось. "Так, Фабіан Бірковський в одній із своїх 
проповідей говорить: «Наші єретики… образ Христа 
розп'ятого з опочивалень та помешкань викидають і на 
те місце фавнів і мальованих купідонів, Венер і Фортун 
над столом вішають, з пекла викликають безстидну 
богиню… яка срамота… і немає місця образу найсвяті-
шої панни… а плюгава Венера має зображення і міс-
це»" [6, с. 10]. При такому засудженні античних мотивів 
захисники латинської культури, такі як З. Копистенсь-
кий, наголошують на тому, що вона веде свій родовід 
від грецької, по суті, будучи її нащадком й черпаючи 
мудрість від Платона з Аристотелем. Із засудженням 
світського мистецтва виступали й представники уніатів. 
Як зазначає М. Попович, єпископ Кирило Терлецький 
критикував бажання аристократії прикрашати свої оселі 
пейзажами, натюрмортами, античними стилізаціями та 
іншими видами світського живопису, що у такий спосіб 
починав переважати над релігійними творами – ікона-
ми. "Щоправда, портрет, який мав коріння ще в зобра-

© Стоян С. П., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 89 ~ 

 

 

женнях ктиторів у церквах, залишається визнаним жи-
вописним жанром і набуває оригінального своєрідного 
розвитку, пов'язаного з підкресленою, навіть зухвалою 
реалістичністю зображення – «сарматським стилем», 
властивим і польському портрету. Поширюється мисте-
цтво західного стилю – передусім у зібраннях магнатів. 
Наприклад, у збірці живопису у Вишневецькому замку 
було лише одних портретів близько 600, в галереї Ви-
шневецьких – майже 60 портретів" [8, с. 195]. Українсь-
кий портрет тих часів під впливом західноєвропейських 
ренесансних тенденцій відзначався максимальною на-
ближеністю до реального образу, що зазначав сірієць 
Павло Алеппський у своїх нотатках під час подорожі 
Україною. "Посилаючись на портрет Феофана, патріар-
ха константинопольського, якого він знав особисто, 
Алеппський відзначив і те, що «козацькі живописці … 
мають велику спритність у малюванні портретів з най-
вищою схожістю»" [8, с. 10]. 

Прибічники ж православ'я, зважаючи на войовниче 
протистояння із католицизмом, виступають противни-
ками латинської західноєвропейської культури з її інно-
ваційними для українського світу мистецькими принци-
пами. Такої антизахідної позиції дотримувалися Ісайя 
Копинський, Іван Вишенський та інші, вважаючи, що 
негоже користуватися єретичними і язичницькими тра-
диціями Платона з Аристотелем і потрібно "відхилити 
православних від черпання води чужих вчень і дати їм 
для пиття воду з своїх криниць та джерел" [6, с. 9]. Саме 
братські школи з їх орієнтацією на грецькі та слов'янські 
корені, на їхню думку, могли виступати потужною збро-
єю у боротьбі із латинізацією української культури.  

Але, незважаючи на потужний супротив, нові захід-
ноєвропейські бароково-реалістичні тенденції у сере-
дині ХVІІ ст. починають активно трансформувати укра-
їнську культуру, вмонтовуючись у структуру соборів, 
іконостасів, гравюр та світського живопису, що, незва-
жаючи на початкове негативне ставлення, розвиваєть-
ся у портретному та історичному жанрах. Як зазначає 
Попович, "гнуті барочні лінії настільки змінювали художні 
смаки, що у Львові знатних громадян – як католиків, так і 
православних – ховали у вишуканих барочних трунах з 
писаними маслом портретами покійних" [8, с. 192]. Відхід 
від суворої релігійності й аскетизму давньослов'янських 
православних традицій поступово приводить до десак-
ралізації культури й образотворчого мистецтва, зовніш-
ньо-емоційний бік якого відповідає характеристикам 
візуальної (чуттєвої) мистецької форми, запропонованої 
П. Сорокіним і охарактеризованої у попередньому під-
розділі. Виходячи ж із нашої дослідницької концепції, у 
період українського бароко наявне домінування реаліс-
тичного типу візуального образу, паралельно із яким 
співіснують змішаний домодерний і символічний тип, 
позначені універсальними й національно-своєрідними 
ознаками. Присутність значної кількості традиційних 
українських символічно-алегоричних мотивів, що бу-
дуть розглянуті у подальшому викладі матеріалу, не 
дає нам права розглядати барокове мистецтво лише 
крізь призму домінування реалістичного типу візуально-
го образу або виключно у контексті запропонованої Со-
рокіним схеми його віднесення до візуально-чуттєвого 
стилю. При цьому не підлягає запереченню наявність 
потужного емоційно-чуттєвого підґрунтя даних мисте-
цьких образів, що відповідають ментальним особливос-
тям українців, в яких ще з давньоруських часів чуттє-
вість піддавала суттєвій трансформації суворі й аскети-
чні традиції візантійського мистецтва.  

Барокова культура повною мірою візуалізувала ная-
вні протиріччя людської природи, що складається із так 
званих "раціо" та "емоціо", недооцінка яких призводить 

до суттєвих дисбалансів та криз. Як зазначає 
А. Макаров у своєму дослідженні мистецтва українсь-
кого бароко, "увівши поняття перцепції та аперцепції, 
Г. Лейбніц став засновником доктрини двомірності 
психічної діяльності людини, яка розпадається на ус-
відомлювані й неусвідомлювані її аспекти. І тому не 
дивно, що в XVII столітті внутрішнє роздвоєння люди-
ни осмислювалося в дусі традиційної християнської 
символіки" [7, с. 36-37].  

Але християнський символізм також піддавався сут-
тєвій трансформації, як і уявлення ортодоксальних 
прибічників відображення образотворчим мистецтвом 
краси первообразу, як це було у давньоруській традиції. 
Ортодокси поступово пом'якшували своє ставлення до 
розширення меж канонів, що приводило до їх поступо-
вого розчинення в ідеалах земного уявлення про красу 
та чуттєвих образах народної культури. Як зазначає 
Жолтовський, поблажливість до інноваційних змін у 
мистецтві поступово намічалася в позиціях таких укра-
їнських діячів, як Лазар Баранович, Іоаникій Галятовсь-
кий, Антоній Радивиловський та інші. Ідеали земної, 
чуттєвої краси людини віталися навіть у раніше незмін-
них образах Христа та Богоматері, що у бароковому 
контексті набували зовсім нового культурно-естетич-
ного змісту. На думку Бондаревської, "у зображеннях 
ХVІІ–ХVІІІ ст. ми зустрічаємо достоту людський погляд. 
На обличчях (не ликах) святих – гама емоцій: ніжність і 
невловима суворість, замріяність і співчуття, умиротво-
рення, розчуленість і піднесеність, туга і щира радість, 
тобто цілий світ нескінченно мінливих людських станів. 
Ікона звертається до нас мовою людського спілку-
вання, застосовуючи коди співчутливості, душевної 
проникливості, а часто просто дружньої бесіди" [3, 
с. 152]. Психоемоційна природа цих релігійних зобра-
жень вже не потребує глибокої роботи духу по "вхо-
дженню" у символічний образ, що передбачає певний 
стан духовного піднесення, готовності й здатності до 
сприйняття цього образу, смисли якого відкриваються 
далеко не кожному. Барокові українські ікони розмов-
ляють зі своїм глядачем побутовою, абсолютно зрозумі-
лою йому мовою, що у деяких випадках доповнюється 
також зрозумілими й не досить важкими для тлумачення 
алегоричними атрибутами повчального характеру.  

Західноєвропейські традиції художньої майстерності 
із ухилом до реалістичної образності активно пропові-
дуються серед українських майстрів, що значну увагу 
починають приділяти питанням колористики й компози-
ційної побудови твору. Феофан Прокопович наголошує 
на провідному значенні володіння художньою майстер-
ністю, що дозволяє максимально близько до реальної 
дійсності зобразити, наприклад, батальну сцену, яка, 
звісно, вже не має жодного відношення до релігійно-
сакрального живопису. Легітимізація реалістичної обра-
зності усе більше вводить українських художників у ло-
но західноєвропейської художньої традиції, на довгий 
час закріплюючи її вплив на сферу образотворчості. 
При цьому все більше зростає роль художника в суспі-
льстві, про що свідчать думки І. Галятовського, 
І. Максимовича та інших. Подібні впливи європейського 
способу візуальної репрезентації художніх творів на 
українське образотворче мистецтво свідчать про відк-
ритість української культури до діалогу з іншими куль-
турними регіонами, й подібний діалогізм, як зазначає 
українська дослідниця Л. Довга, "трактують і як взаємне 
визнання/зацікавлення різних культур одна одною, і як 
утворення нових ідентичностей на їх пограниччі, коли ті 
вступають у зв'язок на рівні "Я-Ти""[5, с. 293]. 

Незважаючи на потужні віяння раціонально-
реалістичних тенденцій, символічно-алегорична образ-



~ 90 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ність і, відповідно, спосіб мислення й світовідчуття не 
були викоренені із української культури, але її викорис-
тання переважно було зосереджено на дидактично-
виховних аспектах, що не передбачало наявності гли-
боко символічного сакрального змісту художніх творів. 
"Символіці та емблематиці надавалось широкого синк-
ретичного змісту. Маючи прямий стосунок до літерату-
ри, поезії, до всієї цілості духовної культури свого часу, 
вони глибоко сягали в усі види образотворчого мистец-
тва" [6, с. 17]. Використання алегоричних можливостей 
образотворчого мистецтва у процесі духовного повчан-
ня, поряд із впливом слова Святого Письма, на думку 
Галятовського, було вкрай необхідним і бажаним. Нао-
чність алегорично-образних морально-етичних посилів 
іноді була набагато впливовішою, аніж дія слова (при-
гадаймо західні аналогії щодо живопису як "Біблії для 
неграмотних"). Але у той же час Галятовський висту-
пає проти використання символічно-алегоричної обра-
зності античності (Нептуна із його символом – тризу-
бом, Аполлона із лютнею, Купідона із стрілами та лу-
ком тощо), зважаючи на її язичницьке походження. 
Йосип Туробойський, що навчався у Київський акаде-
мії, також відзначає наявність філософсько-етичної 
складової в алегоричних зображеннях, які у такий спо-
сіб виступають повчаннями для людей. 

Символічно-алегоричне світобачення присутнє 
практично в усіх творах Г. Сковороди, притчеподібна й 
багатозначна мова якого є надзвичайно складною для 
багатьох дослідників саме з причини множинності інте-
рпретацій. Як зазначає Д. Чижевський, "мова Сковоро-
ди є мова образів і символів. Навіть ті слова, які вже 
придбали науково-філософічне значіння в сучасній йо-
му філософії або ще в античності, він повертає до їх 
первісного образного значіння. Мова Сковороди повер-
тається до материнського лона символіки. Тут на допо-
могу йому приходить і символіка народної поезії, і сим-
воліка античного неоплатонізму, і символіка християн-
ська, як отців церкви, так і української полемічної та 
проповідної літератури XVI–XVIIІ віків" [12, с. 36]. На 
думку Чижевського, Сковороду варто було б порівнюва-
ти не із Сократом, що відзначався суворою логічністю й 
раціоналізмом, а із досократиками, погляди яких містили 
символічну багатозначність уявлень про першопричини 
буття, які вони шукали у чотирьох першоелементах. 

Сковорода зазначав, що давні мудреці, на відміну 
від сучасників, користувалися символічною мовою, яка 
надавала можливості у повній мірі передавати істинні 
смисли, що не піддаються буквальній передачі. Такими 
були Піфагор і Платон, про це також писав і Цицерон у 
праці "Про старість", наголошуючи, що "древні мудреці 
мали свою мову особливу, вони зображували думки 
свої образами, ніби словами. Образи ті були фігури 
небесних і земних тварей, наприклад, сонце означало 
істину, кільце або змій, звитий у кільце, – вічність, якір – 
твердження або пораду, голуб – сором'язливість, птах 
бусел – богопочитання, зерно та насіння – помисел і 
думку. Були й вигадані образи, наприклад, сфінкс, си-
рена, фенікс, семиголовий змій та інші. Печатка кесаря 
Августа мала із кільцем якір, оповитий стрімким морсь-
ким звіром дельфіном із цим підписом: Festina lente, 
тобто поспішай (завжди) поволі. Образ, що містив у собі 
таємницю, називався по-еллінськи emblema" [9, с. 377-
378]. Можна сказати, що Сковорода розмежовує суто 
символічні образи, що виводять нас на розуміння смис-
лу, який лежить за їх межами і на який цей образ вка-
зує, та фантастичні – образи міфічних істот, які, на його 
думку, позбавлені символічної наповненості, оскільки 
не можуть бути використані для певних дидактичних 
повчань і передачі прихованої мудрості. В одному із 

своїх діалогів Сковорода вкладає в уста Лонгіна розмір-
ковування про символічну природу Біблії, що створена 
Богом "із священно-таємничих образів. Небо, луна, со-
нце, зірки, вечір, ранок, хмара, дуга, рай, птахи, звірі, 
людина та інше. Усе це суть образи висоти, небесної 
премудрості, показаної Мойсею на горі; усе це й уся 
твар є стень, що утворює вічність" [9, с. 379]. Тут про-
ступають неоплатонічні мотиви уявлення про внутріш-
ню наповненість усього живого божественною сутністю, 
частина якої є в усіх божественних створіннях, що пос-
тають символами Творця, унаочненням його мудрості. 
Символізм ізраїльської картини Сковорода розтлумачує 
в діалозі між Фаррою та Ізраїлем, вказуючи на те, що 
пташка летить через море до невидимого берега, оскі-
льки на її березі відсутній мир. 

Як зазначає Жолтовський, "є підстави вважати, що 
Г. Сковорода власноручно ілюстрував рукописи своїх 
творів символічними малюнками. В "Алфавите, или 
Букваре мира", прикрашеному малюнками з відомого 
видання петровської доби "Символы и эмблемы", він 
говорить, що символічне зображення це – "мудрая кар-
тина", вона "есть планом, представляющим обшир-
ность целой книги", тобто підкреслює сконцентрова-
ність та глибину символічного зображення. В дальшому 
тексті філософ тлумачить у філософсько-етичному 
плані низку образних алегорій" [6, с. 20]. Ці висловлю-
вання Сковороди чітко визначають пріоритетність куль-
тури Слова над культурою Візуального образу, що мо-
же бути лише символічним продовженням або унаоч-
ненням утаємниченого смислу тексту – книги. Візуальні 
образи не є для Сковороди більш значущими, ніж сло-
во, вони підпорядковані йому. 

І. Бондаревська також наголошує на "оповідальній" 
[3, с. 148] функції українських релігійних зображень ба-
рокової доби, які позбавляються аскетизму й відсторо-
неної статичності канонічного мистецтва і ніби вступа-
ють у діалог із глядачем, промовляють до нього, доно-
сячи певний біблійний зміст, викликаючи емпатію до 
живописних персонажів, ніби вони є живими й реально 
присутніми у повсякденному житті. "Наголос на тому, 
що ікона "ніби говорить" і що "не вистачає тільки сло-
ва", щоб зображення було зовсім живим і натуральним, 
вказує на риторичний спосіб сприйняття зображення як 
висловлювання, яке виявилося красномовним і переко-
нливим" [3, с. 147]. Подібна оповідальність вперше в 
історії образотворчого мистецтва з'являється у Джотто, 
який у розписах падуанської капели дель Арена (Скро-
вен'ї) вдається до подібного новаторства, сюжетно роз-
гортаючи історію Святого Письма у "блоках" фрескових 
образів, що ще позбавлені такої потужної емоційності, 
чуттєвості й іманентності, як барокові зображення. Хоча 
фрески Джотто й вперше демонструють нам наявність 
емоційної складової в релігійних сюжетах, але її наси-
ченість і концентрація не йде у жодне порівняння із об-
разами бароко. Ця оповідальність в українському обра-
зотворчому мистецтві доповнюється текстовими пояс-
неннями, завдяки яким ще у більшій мірі на розумовому 
рівні нам стає зрозумілий сюжет. Як зазначає українсь-
ка дослідниця Л. Стромилюк, "у розписах Софійського 
собору так само, як і у розписах Троїцької надбрамної 
церкви, прослідковується одна з найсуттєвіших рис ба-
рокового живопису – його дидактичність, а розписи пос-
тійно виступають разом зі словом. Тексти не просто 
пояснюють зміст зображеного, але й надають їм певно-
го багатства сенсів" [10]. 

Широке розповсюдження друкарства книжок, що 
приходили на зміну рукописним – скарбам, раритетам, 
– й відкриття нових можливостей граверної техніки 
привели до зближення культури Слова й Візуального 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 91 ~ 

 

 

образу, але все ж таки на засадах підпорядкованого 
положення останньої, що виступала засобом посилен-
ня дидактичної функції тексту. Саме алегорично-
символічна образність з її можливостями здійснення 
повчання у непрямій, переносній формі надзвичайно 
пасувала книжковому оформленню й ілюструванню, 
про що пише в листі до Варлаама Ясинського Лазар 
Баранович [6, с. 20], обговорюючи алегоричне оформ-
лення до видання власних проповідей. Він намагається 
за допомогою алегоричних ілюстрацій, сюжети яких 
відсилають до біблійних текстів, а також образів народ-
них свят, візуально передати основний лейтмотив так 
званої "книги живота". Центральний образ Христа, роз-
міщений на титульному аркуші, символічно знаменує 
спрямованість тексту. Він зображений в оточенні святих 
та янголів, а також Богоматері, що гуртом тримають 
книгу, виступаючи алегоричним унаочненням божест-
венної підтримки книжної премудрості. "Доповнюючи 
далі свій проект складними алегоричним мотивами, 
Л. Баранович називає його "емблематичною поезією"" 
[6, с. 21]. Також у дусі "емблематичної поезії" із викори-
станням різноманітних алегоричних образотворчих ілю-
страцій, із застосуванням розпису олійними фарбами 
по блакитному шовку зроблений "панегірик почепського 
протопопа Матвія Телесницького, піднесений ним в 
1742 р. імператриці Єлизаветі Петрівні" [6, с. 21]. Він 
рясніє традиційними християнськими символами, які 
розсудливо використовуються у контексті прославлен-
ня монаршої влади й усієї Російської імперії, що візуалі-
зується в образі імператриці, над якою розміщений три-
кутник, що вказує на її божественне походження, а та-
кож янголи, які прославляють її могутність. Пророк Са-
муїл благословляє й помазує її на царство, цар Давид 
подає цариці корону і скіпетр – символи монаршої вла-
ди, а розміщені внизу апостоли Андрій та Петро закла-
дають під її ногами твердий камінь – алегорію вічності й 
непорушності правління – та вручають орден Андрія 
Первозванного. Також присутні на зображенні й свята 
Катерина, й Петро І зі своєю дружиною Катериною, бла-
гословляючи нову царицю на управління державою. 

У символічно-емблематичному стилі була виконана 
й титульна сторінка книги І. Галятовського "Ключ разу-
мінія", "в центрі якої – зображення ключа. Назву книги 
пояснює вміщена на ключі цитата з Євангелія від Луки 
зі згадкою про ключ розуміння. В медальйонах рамки 
зверху зображення вінчання Богородиці, зліва сюжетні 
ілюстрації, яким надається символічного значення, що 
його пояснюють відповідні цитати зі Старого і Нового 
Завіту. Так, в лівому верхньому кутку – зображення сі-
вача, над яким вислів з Євангелія" [4]. 

Подібні зразки емблематичної поезії із алегорични-
ми ілюстраціями-гравюрами набули поширення в укра-
їнських колегіумах – Київському, Харківському, Переяс-
лавському та Чернігівському. Численні видання панегі-
риків, наукових і просвітницьких творів уособлювали 
органічне поєднання тексту й візуальних зображень-
алегорій. Наприклад, у ""Євхаристиріоні" – панегірику 
на честь Петра Могили, складеному київськими "спуде-
ями" у 1632 р., – дев'ять парнаських муз на чолі з Апо-
ллоном прославляють митрополита" [6, с. 26]. 

Розуміння символічно-алегоричних образів не ви-
кликало в тогочасних українців особливих труднощів, 
що говорить про ефективність багатовікової традиції 
привчання слов'ян до сприйняття та розуміння біблійної 
образності, візуалізованої в іконописних творах за су-
ворими канонами, вкоріненими у візантійську традицію. 
Але, оскільки як у російському, так і в українському об-
разотворчому мистецтві відбувалися численні зміни, 
пов'язані із розширенням канонічної образності й вико-

ристанням великої кількості нових символічно-
алегоричних варіацій, з'явилися друковані видання, 
покликані роз'яснювати символічно-алегоричні образи. 
Так, у виданні 1705 року під назвою "Символи та емб-
лемати" [11], що було ініційоване Петром І, були викла-
дені основні символічні значення емблем – під ними 
розумілися саме візуальні зображення, що мали сим-
волічний зміст. Наприклад, емблематичні зображення 
їжака і черепахи мали декілька символічно-алегоричних 
тлумачень. Український аналог роз'яснення символічно-
алегоричної іконографії мав назву "Ифика ієрополітика, 
или Філософія нравоучительная символами и пріудоб-
леніями изьяснена к наставленію і пользе юним" й був 
надрукований у 1712 році та, користуючись великим 
попитом, тричі перевиданий. Як зазначає Жолтовський, 
художники того часу активно користувались цим видан-
ням під час здійснення монументальних розписів, в іко-
нописі, а також у повчальних мотивах світського живо-
пису, іноді сповнюючи його народним колоритом або 
спрощуючи художні форми. 

Дослідниця символічних особливостей українських 
стародруків А. Денисенко вважає подібні видання емб-
лематично-символічними, підкреслюючи, що "емблема-
тичні, або символічні книги – особливий жанр, що поєд-
нує образ зі словом і є своєрідним словником іноска-
зань. Емблема (або символ у цьому сенсі) складалася з 
трьох частин: inscriptio (titulus, motto, lemma) – девізу, 
pictura – малюнка та subscriptio (declaration, epigramma) 
– віршованого підпису. При цьому малюнок був не ілю-
страцією до тексту, а одним із елементів творення сен-
су. Вважають, що виникнення цього жанру зумовила 
"Ієрогліфіка" елліністичного автора Гораполлона – тра-
ктат, в якому зроблено спробу тлумачити давньоєги-
петські ієрогліфи як ідеограми, а не як літери. Згаданий 
твір було віднайдено у 20-х рр. XV ст. Тричленна струк-
тура емблематичних книг і особливе співвідношення в 
них образу та слова – це те, що було визначено внаслі-
док викладу міркувань Гораполлона" [4]. Подібне поєд-
нання візуального образу зі словом ще раз підкреслює 
рівноправне й взаємодоповнююче існування цих форм 
художнього вираження в межах барокової культури. 

Важливим постає факт, що спектр символічно-
алегоричних образів, який містився в "Ифиці", не був 
обмежений лише біблійною тематикою, роз'яснюючи 
прихований зміст зображень з античної міфології або 
історії, народних обрядів та звичаїв тощо. Це свідчить 
про поступове послаблення ворожості до використання 
античних мотивів в українській образотворчій традиції й 
усе більше розповсюдження європейського духу на 
теренах вітчизняної барокової культури, що зумовило 
мирне співіснування біблійних персонажів із "пагансь-
кими" божествами, адже "серед гравюр "Ифики…" по-
ряд з Бахусом на бочці бачимо зображення жертвопри-
ношення Авраама" [6, с. 24]. Образи античних героїв 
також охоче використовувались у дидактичних цілях, 
візуалізуючи, наприклад, безрозсудність молодості в 
алегоричній фігурі Геракла. Безглуздість безтурботного 
і метушливого існування представляла алегорична пос-
тать Амура, який розважається пусканням мильних бу-
льбашок. Ці алегоричні персонажі могли потрапити як 
до світських розписів будинків або декорування речей 
та предметів побуту, так і до церковних розписів, у за-
лежності від бажання й мети замовників. 

"У графічному циклі «Ифіки…» простежується кілька 
тематичних ліній. Наприклад, тему моральних цінностей 
розкриває ряд гравюр: «Стидіниє», де зображено дівчи-
ну, що закриває обличчя серпанком. На гравюрі «Друже-
ство» відтворено два крилатих серця. На гравюрі «Щед-
рість» бачимо джерело води. Тут людська риса характе-



~ 92 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ру порівнюється з джерелом. Доводиться думка, що ма-
теріальний статок щедрої людини ніколи не зменшиться, 
як і вода в джерелі. Далі "Ифіка…" розвиває тему про-
славлення освіти і вченості в гравюрах «Академія» і 
«Книг чтеніє». Темі картання суспільних вад присвячені 
гравюри «Хищение», «Зависть», «Осужденіє»" [4]. 

У зв'язку із широкою затребуваністю подібних тлу-
мачних видань поряд із "Ификою.." у Петербурзі в 
1788 р. було видано Нестором Амбодиком-Максимо-
вичем книгу під назвою "Емблемы и символы" [6, с. 25], 
в якій було надруковано понад тисячу символічних зо-
бражень із детальними поясненнями. "Христофор Джи-
арда (1626) описує сутність і призначення «символічних 
зображень», зазначаючи, що «ці алегоричні персоніфі-
кації – не просто слова, перекладені мовою малюнка, а 
каталізатори, завдяки яким душа, ув'язнена до темної 
печери тіла, може схопити образ справжньої природи 
чеснот і мистецтв»" [4]. 

Як і в країнах Західної Європи, українська культура 
цього часу загалом й образотворче мистецтво зокрема 
поставали достатньо неоднорідним феноменом із різ-
ними векторами спрямування та внутрішнього живлен-
ня, що, з одного боку, відповідали запитам аристократії 
й духовенства, а з іншого – були максимально набли-
женими до низової, народної культури. На відміну від 
західної низової, яку Бахтін визначив як "карнавальну", 
українська народна культура більше співвідноситься з 
образом "вертепу", що поставав певним протиставлен-
ням культурним зразкам "верхів". Як зазначають 
Л. Сафронова і А. Ліпатов у збірці "Бароко у слов'ян-
ських культурах" [1, с. 7], специфічні прояви бароко були 
досить відмінними на різних рівнях культури, серед яких 
низовий активно продовжував середньовічні традиції, 
використовуючи популярні образи народної культури у 
нових барочних контекстах, а також у сплаві із професій-
ною творчістю. На думку авторів, барокові низові образи 
у силу своєї наближеності до традицій сміхової культури 
містили у собі елементи певного примітиву, наївної реа-
лістичності, завдяки чому ставали набагато зрозумілі-
шими й доступнішими за більш професійні та майстерні 
зразки, виконані у класичній манері. 

Одним із найбільш розповсюджених образів так 
званого жанру народної картини в українському ама-
торському живописі XVIIІ ст. був козак Мамай (перші 
згадки пов'язані із ляльковим персонажем українського 
вертепу), зображення якого у побуті українського се-
лянства займало не менш поважне місце, аніж тради-
ційні ікони. Незмінні атрибути Мамая – кінь, кобза, дуб, 
чарка та штоф – набували алегоричного змісту й візуа-
лізували характерні риси української ментальності, такі 
як воля (зображення коня), могутність (образ величез-
ного дуба), співучість (кобза) тощо.  

Народні мотиви наповнювали національним алего-
ричним колоритом й інший жанр українського живопису 
– народну ікону, в якій також втілювалися образи селя-
нського примітиву із потужною силою чуттєвої насиче-
ності, які були притаманні реальному життю українсько-
го люду. Особливого колориту набув народний іконопис 
Гуцульщини і Карпат, унікальні зразки якого знаходять-
ся в колекції Національного художнього музею України. 
Невідомий гуцульський майстер із села Космач, що є 
автором цілого ряду ікон із колекції музею, вводить у 
свої роботи завдяки наївній, аматорській техніці вико-
нання надзвичайне відчуття не-потойбічності біблійних 
персонажів, де навіть обличчя Христа (ікона "Деісус") 
нагадує лице простого сільського гуцула й тому є над-
звичайно близьким і зрозумілим для українця тієї міс-
цевості. Площинність і умовність зображення, відсут-
ність пропорційності, наявність символічно-алегоричних 

атрибутів та фольклорних елементів різко контрастують 
із бароковим іконописом професійних живописців, що 
вже на той час віддавали перевагу західноєвропейсь-
ким реалістичним традиціям. У цій же манері виконані 
ікони "Апостоли", що були частиною іконостасу гуцуль-
ської церкви Святої Параскеви, а також "Покрова". 

Народні мотиви присутні й у таких найбільш розпо-
всюджених і популярних у XVII–XVIIІ ст. в Україні іконо-
писних символічно-алегоричних композиціях, як "Хрис-
тос-виноградар", "Недріманне око", "Розп'яття із виног-
радною лозою", "Пелікан", "Христос у виноградному то-
чилі" тощо, які із використанням традиційних прийомів 
разом із фольклорними мотивами зображують сутність 
євхаристичної таємниці. "Більшість таких зображень ма-
ла певні зв'язки з образами народного мистецтва, зокре-
ма з "деревом життя". Перекликаються з цим мотивом і 
генетично споріднена з середньовічною культурою гера-
льдична композиція "Древо від кореня Ієсеєвого" або 
хрест, обвитий виноградною лозою, Христос витискає 
гроно винограду, Христос в чаші та інші" [6, с. 37].  

"Зображення пелікана, що роздзьобує свої груди, 
годуючи пташенят власним м'ясом і кров'ю, було поши-
рене у католицькій іконографії. Пензлем українських 
живописців воно було перетворене на картини, по суті, 
декоративні, в яких замість незграбного пелікана малю-
вався граціозний лебідь" [2, с. 132]. Не дивно, що сим-
волічно-алегоричний образ пелікана, який, за серед-
ньовічними легендами, вириває частини свого тіла, щоб 
нагодувати ним своїх пташенят, і уособлює, за христи-
янською традицією, жертовну смерть Спасителя, спів-
відноситься в українській ментальності із любов'ю бать-
ків до своїх дітей та самопожертвою заради їхнього 
щасливого життя, відходячи при цьому від суто каноні-
чного розуміння даного символічного образу. Сімейні 
цінності для українця мають стрижневе, фундамента-
льне значення, навантажуючи іконописне зображення 
пелікана суто іманентним, національно забарвленим 
змістом. Елементи народного примітиву, умовність зо-
браження й фольклорні елементи ще більше наближу-
ють даний образ до широких верств простого населен-
ня, трансформуючи ідеї християнської жертовності зро-
зумілою й широкодоступною мовою. 

Як зазначає П. Білецький, "дуже поширеним був 
сюжет "Недріманне око". Хлопчик-Христос зображував-
ся в таких іконах сплячим, зручно примостившись на 
хресті, біля якого лежать призначені йому для майбут-
ніх тортур знаряддя – цвяхи, списи, терновий вінець, 
канчук, стоїть стовп, до якого його мають прив'язати 
катуючи" [2, с. 130].  

Символічно-алегоричний іконописний образ "Христа-
виноградаря" містить у собі не тільки натяк на євхарис-
тичну таємницю причастя, яка із національним колори-
том уособлена фігурою Христа, що вичавлює виноград-
ний сік – символ крові Спасителя – в ритуальну євхарис-
тичну чашу на фоні дерев'яного хреста, оповитого вино-
градною лозою, та кам'яної труни, а й мотиви селянської 
щоденної праці – важкої та жертовної. "Є тут щось від 
образу того доброго божества, яке допомагає селянинові 
і його праці, того Христа, що ходить за селянським плу-
гом, як про це співається в народній щедрівці. Мабуть, у 
цьому й полягає основа популярності цього образу в 
старому українському іконопису" [6, с. 38]. 

Серед представників так званої високої культури ук-
раїнської "верхівки" був дуже розповсюджений іконопи-
сний сюжет "Покрови", інтерпретований у національно-
му ключі як захист та покровительство духовенства, 
монарших осіб та козацького гетьманства, що предста-
влені на іконі першої пол. XVIII ст. з колекції Національ-
ного художнього музею України "Покрова з Богданом 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 93 ~ 

 

 

Хмельницьким", на якій зображений російський монарх, 
гетьман та православні священики, вкриті візерунковою 
одежею Богоматері, що символізує її покровительство і 
заступництво. Як зазначає Жолтовський, також образ 
Богородиці у царській короні, що зображена в апокаліп-
тичному дусі із крилами у вигляді мантії, яка вкриває 
герб Російської імперії із двоглавим орлом, в оточенні 
Христа та печерських старців Антонія з Феодосієм на 
фоні Києво-Печерської Лаври, у вигляді гравюри місти-
вся на авантитулі "Києво-Печерського патерика", що 
був виданий у 1661 році. У такий спосіб символічно-
алегоричні художні зображення використовувались 
провладною елітою у своїх суспільно-пропагандистсь-
ких цілях, доступною візуальною мовою представляючи 
стратегічні напрямки розвитку українського суспільства. 
Невдовзі сюжет "Покрови" починають використовувати 
й у світському живописі, зразок якого із села Сулимівка 
представлений у київському музеї. На ньому в характе-
рній для даного сюжету манері, в реалістично-
алегоричній техніці, представлена світська козацька 
спільнота, монарші особи в оточенні аристократично 
вдягнених придворних дам на фоні іконостасу з зобра-
женням Богоматері-Покрови. 

Знаком приналежності до панівної верстви виступа-
ли у тогочасному українському суспільстві, слідом за 
російським, парсуни – живописне синтезоване поєд-
нання світського портрету й іконопису, на якому зобра-
жувалися видатні, заможні особи в оточенні алегорич-
ної атрибутики, що вказувала на основні ознаки їх ста-
тусу й положення у суспільстві. "Поважні достойники у 
статуарно фіксованих позах, з неприпустимо серйозним 
виразом обличчя (власне "парсуни" – парадні портрети, 
що висіли у покоях шляхти та козацької старшини, за-
свідчуючи їх соціальний стан і місце в суспільній ієрар-
хії), з сумновідстороненим поглядом для живого особи-
стісного співчуття (епітафальні та поховальні портре-
ти)" [3, с. 153]. Подібний атрибутивний "мікс" наближе-
ної до реалізму, але позбавленої будь-якої життєвості й 
емоційності образності з емблематично-алегоричною 
атрибутикою, що також відзначалась своєю фактажніс-
тю, штучністю й геральдичністю, з одного боку, робив 
парсуну певним різновидом втілення національно-
своєрідних форм, відмінних від західноєвропейських 
зразків, а з іншого – позбавляв її глибини, залишаючи 
на рівні емблематики статусу.  

За свідченнями Жолтовського, алегоричні повчальні 
мотиви були також у розписах не тільки церковних, але 
й світських приміщень, що, на жаль, у переважній біль-
шості були знищені часом, і відомості про них наявні 
лише у писемних джерелах. Із мандрівних описів Дол-
горукого ми довідуємось про алегоричні сюжети розпи-
сів Київської академії, що рясніють античними образа-
ми Вергілія, Цицерона та інших давніх мислителів, а 
також язичницькими божествами й міфологічними пер-
сонажами на кшталт Аполлона, Фаетона та інших. Але-
горичними сюжетами також сповнені розписи будинку 
архієрея в с. Андруші на Київщині, в яких "традиційний 
алегоризм поєднаний з сатиричною тенденцією. Тут ви-
сміюються багатослівні та пусті, на думку гордовитого 
єпископа, відвідувачі його кабінету, зарозумілі вискочки, 
безталанні поети та ворожі українському народові єзуїти" 
[148, с. 35]. У такий спосіб, знову ж таки, живописні але-
горичні зображення виступають у ролі повчальних звер-
нень, послань до їх глядачів, що покликані донести істи-
ни життєвої мудрості до широкого загалу, а також пред-
ставити їх замовника у ролі мудрої, освіченої людини. 

Барокові мотиви в українській архітектурі у цей пері-
од були позначені наявністю двох тенденцій, підпоряд-
кованих західним католицьким впливам та власне укра-

їнській традиції, що втілилась у зразках так званого "ко-
зацького бароко", яке у вигляді вихідних будівельних 
принципів зверталося до типу древніх хрещатих храмів. 
Як зазначає М. Попович, ""хрещатий" означає таку спо-
руду, що в плані являє собою хрест, між кінцями якого 
вбудовуються квадратні виступи. Ще у давньоруських 
соборах бачимо хрещаті колони" [309, с. 269]. Про сим-
волізм давньоруських хрестово-купольних храмів вже 
було згадано у попередніх розділах, але варто повтор-
но вказати на важливе значення обрання у вигляді фу-
ндаменту храму одного зі стрижневих символів христи-
янства – хреста, на якому було розіп'ято Спасителя. 
Звісно, що дуже багато елементів в оздобленні було 
запозичено із західноєвропейських барокових зразків, 
що ще раз свідчить про неможливість повного відокре-
млення національних форм від привнесених. Інший тип 
споруд, позначений західноєвропейськими впливами, 
іноді називають "єзуїтським бароко" (собор св. Юра, 
каплиця Боїмів у Львові, Костел єзуїтів у Луцьку тощо). 
Символічно-алегоричні біблійні образи у подібних хра-
мових спорудах, як правило, були представлені скульп-
турними групами, що, на відміну від православних хра-
мів, домінували в їх інтер'єрі. 

До розгляду етно-національної специфіки українсь-
кої барокової образотворчості зверталися у своїх дос-
лідженнях такі вітчизняні науковці як Л. Довга, 
С. Кримський, М. Ольховик, Б. Парахонський та інші. 

Східноукраїнський культурний простір того часу 
більш схилявся до реалістично-академічних тенденцій 
російського мистецтва, завдяки чому твори образотво-
рчого мистецтва "набувають більш прозорого змісту, 
майстерної композиційної побудови і якісного худож-
нього виконання" [6, с. 40]. 

Таким чином, можна зробити висновок про те, що 
українське образотворче мистецтво ХVІІ–ХVІІІ ст. пос-
тає надзвичайно складним і неоднорідним феноменом, 
який поєднує у собі як західноєвропейські впливи, так і 
своєрідний, унікальний національний колорит, що зна-
ходить своє відображення як у змішаному домодерному 
типі візуального образу, так і в символічному (символі-
чно-алегоричний вид) й реалістичному типі (реалістич-
но-чуттєвий вид) візуального образу, що наявні у тво-
рах українських авторів. 

Висновок. Потрібно зазначити, що в результаті по-
тужної взаємодії із західноєвропейськими тенденціями 
реалістичної образності, українське образотворче мис-
тецтво доби бароко відходить від візантійських канонів 
із їх символічною умовністю, все більше наближаючись 
до реалістичного типу (особливо у жанрі портрету), але 
зберігаючи при цьому символічно-алегоричні прийоми, 
що набувають своєрідних етно-національних форм і 
специфіки. Одними із найбільш розповсюджених іконо-
писних символічно-алегоричних композицій стають 
"Христос-винградар", "Недрімане око", "Розпяття із ви-
ноградною лозою", "Пелікан", "Христос у виноградному 
точилі" тощо, що із символічно-фольклорними мотива-
ми зображують сутність євхаристичної таємниці. Сим-
волічно-алегорична образність українського мистецтва 
активно використовує поєднання візуального образу зі 
словом, що розповсюджується як у монументальних 
розписах, так і в емблематично-символічних стародру-
ках, що стають надзвичайно поширеними в українсько-
му культурному просторі, виконуючи важливі просвіт-
ницькі функції й розширюючи обізнаність у сприйнятті 
символічних образів. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Барокко в славянских культурах / Под ред. А. В. Липатов, 
А. И. Рогов, Л. А. Сафронова. – М.: Наука, 1982. – 352 с. 



~ 94 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

2. Білецький П. О. Українське мистецтво другої половини XVII–
XVIII століть / П. О. Білецький. – К.: Мистецтво, 1981. – 159 с. 

3. Бондаревська І. А. Парадоксальність естетичного в українській 
культурі ХVІІ–ХVІІІ століть / І. А. Бондаревська. – К.: Вид. ПАРАПАН, 
2005. – 308 с. 

4. Денисенко А. Емблематичні, алегоричні та символічні сюжети в 
українських стародруках другої половини XVII–XVIII століть [Електрон-
ний ресурс] / А. Денисенко. – С. 201–202. – Режим доступу: 
http://mari.kiev.ua/ PDF_2011/Hud-Kultura_7-2010/195-213.pdf 

5. Довга Л. Система цінностей в українській культурі ХVІІ століття 
(на прикладі теоретичної спадщини Інокентія Гізеля) / Л. Довга. – К. – 
Львів: Вид. "Свічадо", 2012. – 343 с. 

6. Жолтовський П. М. Художнє життя на Україні в XVII–XVIII ст. / 
П. М. Жолтовський – К.: Наукова думка, 1983. – 180 с. 

7. Макаров А. М. Світло українського барокко / А. М. Макаров. – 
К.: Мистецтво, 1994. – 288 с. 

8. Попович М. В. Нарис історії культури України / М. В. Попович. – 
К.: "АртЕк", 1998. – 728 с. 

9. Сковорода Г. Повне зібрання творів у 2-х томах. Т.1. / 
Г. Сковорода – К.: Наукова думка, 1973. – 532 с. 

10. Стромилюк Л. Європейський вплив на українське малярство та 
барокові розписи Софії Київської [Електронний ресурс] / Л. Стромилюк. 
С.7 – 8 – Режим доступу: http://nauka.uagate.com/wpcontent/uploads/ 
2014/03/1_Stromyliuk_2014_03_28_08_54_47_682.pdf 

11. Тесинг Я., Копиевский И. Символы и Емблемата / Я. Тесинг, 
И. Копиевский. – Амстердам: Типография Генриха Ветстейна, 1705. – 
306 с. 

12. Чижевський Д. Філософські твори: у 4 т. Т. 1. / Д. Чижевський; 
[під заг. ред. В. Лісового]. – К.: Смолоскип, 2005. – 402 с. 

 
REFERENCES 

1. Barokko v slavjanskih kul'turah [Baroque in Slavic cultures], 
(1982). Moscow, Nauka. 

2. Bіlec'kij, P. O., (1981). Ukraїns'ke mistectvo drugoї polovini XVII–
XVIII stolіt' [Ukrainian art of the second half of the XVII-XVIII centuries]. 
Kyiv, Mistectvo. 

3. Bondarevs'ka, І. A., (2005). Paradoksal'nіst' estetichnogo v 
ukraїns'kіj kul'turі HVІІ–HVІІІ stolіt' [The paradox of the aesthetic in the 
Ukrainian culture of the seventeenth and eighteenth centuries]. Kyiv, Vid. 
PARAPAN. 

4. Denisenko, A. (2001) Emblematichnі, alegorichnі ta simvolіchnі 
sjuzheti v ukraїns'kih starodrukah drugoї polovini XVII–XVIII stolіt' 
[Emblematic, allegorical and symbolic plots in Ukrainian old prints of the 
second half of the XVII-XVIII centuries]. Retrieved from http://mari.kiev.ua/ 
PDF_2011/Hud-Kultura_7-2010/195-213.pdf 

5. Dovga, L. (2012). Sistema cіnnostej v ukraїns'kіj kul'turі  
HVІІ stolіttja (na prikladі teoretichnoї spadshhini Іnokentіja Gіzelja). Kyiv-
L'vіv, Vid. "Svіchado". 

6. Zholtovs'kij, P. M. (1983). Hudozhnє zhittja na Ukraїnі v XVII–XVIII st. 
[Artistic life in Ukraine in the XVII-XVIII centuries]. Kyiv, Naukova dumka. 

7.  Makarov, A. M. (1994). Svіtlo ukraїns'kogo barokko [The light of 
the Ukrainian baroque]. Kyiv, Mistectvo. 

8. Popovich, M. V. (1998). Naris іstorії kul'turi Ukraїni [Essay on the 
history of culture of Ukraine]. Kyiv, "ArtEk". 

9. Skovoroda, G. (1973). Povne zіbrannja tvorіv u 2-h tomah [Com-
plete collection of works in 2 volumes]. V.1. Kyiv, Naukova dumka. 

10. Stromiljuk, L. Єvropejs'kij vpliv na ukraїns'ke maljarstvo ta barokovі 
rozpisi Sofії Kiїvs'koї [European influence on Ukrainian painting and 
baroque paintings of Sophia of Kyiv]. Retrieved from 
http://nauka.uagate.com/wpcontent/uploads/2014/03/1_Stromyliuk_2014_03_ 
28_08_54_47_682.pdf 

11. Tesing, Ja.; Kopievskij, I. (1705) Simvoly i Emblemata [Symbols 
and Emblem]. Amsterdam, Tipografija Genriha Vetstejna. 

12. Chizhevs'kij, D. (2005). Fіlosofs'kі tvori: u 4 t. [Philosophical works: 
in 4 vols.] T. 1. Kyiv, Smoloskip. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  09 .0 1 . 21  

 
S. P. Stoian, Doctor of Philosophical Science, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

UKRAINIAN BAROQUE IN VISUAL ARTS – 
NATIONAL SYMBOLS IN THE CONTEXT OF EUROPEAN CULTURE 

The article studies the peculiarities of visual image symbolic type originating in the artistic practice of Ukrainian baroque. It is stated that ba-
roque culture of 17-18 cent. was spreading across Ukrainian territories. Meanwhile Ukrainian art of that period was developing in close interaction 
with the art of Central Europe, Russia and Balkan countries. Realistic traditions of Western Europe were actively taking roots on Ukrainian territory 
thus forming the alternative for sacral orthodox art.  Symbolic and allegoric type of visual art is mostly used for didactic and educational aims  
(I. Galyatovsky), narrative ones (I. Bondarevska) and to be more precise and clear it is accompanied by text explanations. Symbolic motives are also 
represented in virtually all works of H. Skovoroda distinguishing purely symbolic images and fantastic ones. He believes that symbolic imagery is a 
"picture of wisdom". Emblem-embedded and symbol-embedded books with symbolic and allegoric illustrating engravings become more common 
and widespread due to the typography development. Publication of "Symbola et Emblemata" and "Iphika Hieropolitica" promotes the usage of 
these murals, icon paintings, and didactic motives of secular arts. Symbolic and allegoric contents of ethno-national coloring fill the imagery of 
Ukrainian national icon paintings ("Cossack Mamay", etc.) and symbolically-allegoric compositions of icon paintings ("Jesus Christ the Husband-
man", "The Eye of Providence", "Crucifixion with Vine", "Christ in the Winepress", etc.). Also allegoric motives are used in parsuna genre. 

The article states that, due to the rationalistic tendency influence of European culture, Ukrainian visual art of baroque period moves away from 
Byzantine canons with their symbolic conventionality thus turning more and more to realistic type of imagery (especially in portrait genre) and at 
the same time retaining symbolic and allegoric techniques which gained some ethno-national peculiarities. 

Key words: Ukrainian baroque, symbolism, symbol, allegory, visual art, culture. 
 
С. П. Стоян, д-р филос. наук, доц., 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

УКРАИНСКОЕ БАРОКО В ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОМ ИСКУССТВЕ – 
НАЦИОНАЛЬНЫЕ СИМВОЛЫ В КОНТЕКСТЕ ЕВРОПЕЙСКОЙ КУЛЬТУРЫ 

Рассмотрена специфика проявления символического типа визуального образа в художественной практике украинского барокко. 
Отмечается, что в ХVІІ–ХVІІІ ст. барочная культура активно распространяется на украинских территориях. Украинское искусство 
этого времени развивается в тесном взаимодействии с искусством стран центральной Европы, России и балканских народов. Реа-
листические западноевропейские традиции активно укореняются на украинских территориях, формируя альтернативу сакральному 
православному искусству. Символически-аллегорический вид визуального образа используется преимущественно в дидактически-
воспитательных (И. Галятовский), повествовательных целях (И. Бондаревская) и для большей понятности дополняется текстовы-
ми объяснениями. Символические мотивы присутствуют практически во всех произведениях Г. Сковороды, разграничивающих чи-
сто символические образы и фантастические. Он считает, что символическое изображение – это "мудрая картина". С развитием 
книгоиздания происходит распространение эмблематично-символических книг с символически-аллегорическими иллюстрациями-
гравюрами. Аллегорические мотивы используются также в жанре парсуны. Отмечается, что украинское изобразительное искусство 
эпохи барокко под влиянием рационалистических тенденций европейской культуры отходит от византийских канонов с их символи-
ческой условностью, все более приближаясь к реалистическому типу образа (особенно в жанре портрета), но сохраняя при этом сим-
волически-аллегорические приемы, приобретающие своеобразную этно-национальную специфику. 

Ключевые слова: украинское барокко, символизм, символ, аллегория, изобразительное искусство, культура. 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 95 ~ 

 

 

НАУКОВІ ЕСЕ, ОГЛЯДИ, АНАЛІТИЧНІ ДОСЛІДЖЕННЯ 
 
 

М. І. Коробко, канд. філос. наук, асист. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
margarytakorobko@gmail.com 

 
ОПИТУВАННЯ "УКРАЇНСЬКИХ КУЛЬТУРОЛОГІЧНИХ СТУДІЙ": 
ТРАНСФОРМАЦІЇ КУЛЬТУРНИХ ПРАКТИК УНІВЕРСИТЕТУ  
В УМОВАХ ДИСТАНЦІЙНОГО НАВЧАННЯ ТА КАРАНТИНУ 

 
Ростислав Фанагей (магістр спеціальності "куль-

турологія", Київський національний університет 
імені Тараса Шевченка): Звичайно, що наразі най-
простіше розглядати короткострокові наслідки карантину, 
які прикладаються до повсякденного життя. Водночас 
видається доволі безглуздою популістська риторика, яка 
імплікує певні висновки щодо докорінної зміни системи 
виходячи з наявних наслідків, які стосуються виключно 
медично-гігієнічного виміру. Водночас змістовно 
збіднілими постають думки про роль пандемії як ка-
талізатора давно прогнозованої економічної кризи. Тобто 
ми не можемо зосередитися на карантині суто як на 
відповіді на загрозу медичного ґатунку – окрім того що це 
є спрощенням проблеми, тут зникає проблемність як 
така, бо передбачається відновлення звичної повсякде-
нності після критичного періоду. Водночас акцент суто на 
економічному знімає з порядку денного саму пандемію. 

Можливість лавірувати у цьому проблемному полі 
дає практичний вимір як такий. Ми можемо розглядати 
практику у фукіанських формулюваннях як діяльність, 
яка включає в себе і свою мету, і свої ж умови здійснен-
ня. Тут певним чином можна прослідкувати аналогію із 
гегелівським становленням духу як субстанції-суб'єкта у 
зв'язку із марксівськими формулюваннями стосовно 
взаємної зміни у практиці і суб'єкта, й об'єкта.  

І саме біля цих двох "навкологегельянських" форму-
лювань обертаються дві мої думки стосовно наслідків 
пандемії: на соціальному рівні ми маємо говорити не 
про економічну кризу, а про кризу світ-системи 
посткапіталізму із неоліберальною гегемонією. А на 
онтологічному рівні – про перехід до темної об'єкт-
орієнтованості. Стосовно ж самого карантину, поєдну-
ючи ідеї макросоціологів та фукіанський аналіз дисци-
плінарних практик, можна сказати про втілення логіки 
потоків у вимірі дисциплінарного інфраконтролю.  

Певним чином взаємопов'язано відбувається криза 
геополітики та біополітики, і обидві у своїй кризі розши-
рюються у специфічному системному хаосі. Тут доречне 
щось подібне до бодріярівського неологізму "імплозія". 
Перша та остання думка пов'язані. Стосовно ж об'єкт-
орієнтованої онтології можна уточнити, що відносно пан-
демії її варто розглядати у варіанті віталізму Вударда, 
який він наділяє значенням просторово-темпорального 
здійснення досвіду. У межах його побудов важливими 
для нас є не загальні антикореляціоністські погляди на 
існування живого, а його тлумачення вірусного існування. 
Воно здійснюється на межі завершеності тіла та принци-
пової відкритості. Людина в даному випадку у самій 
взаємодії із вірусом, а що важливіше, в усвідомленні 
його та себе постає шизоїдом, який існує на межі своєї 
скінченності (і стосовно усвідомлення смерті, і передусім 
своєї тілесної завершеності) та необхідності соціокуль-
турної екстеріоризації задля виживання.  

Вірус в такому випадку руйнує самі засади суб'єктив-
ності, адже окреслені шизоїдні полюси взаємовиключні – 
у своїй завершено-закритості людина неспроможна як 

така, у принциповій відкритості вона втрачає себе. А тех-
ніко-державна екстеріоризація (на яку покладається 
надія) повністю долає суб'єктну орієнтованість, бо у своїх 
біополітичних потугах остаточно розташовує існування 
людини відносно самої можливості вірусу. 

Стосовно ж гео/біополітичної кризи ми бачимо, що 
наддержавні інститути зразка американської гегемонії 
виявили свою неспроможність, сам по собі глобальний 
капіталістичний лібералізм / ліберальний капіталізм 
показав безпорадність у подоланні кризової ситуації, та 
більш того – став її причиною. Тут ми бачимо, що геге-
монія, яка мотивувала остаточне подолання тери-
торіалістської логіки у капіталістичному накопиченні, 
втрачає силу, сам гегемон (який, звичайно, вже давно 
поступово слабшає) опинився в епіцентрі проблеми. 
Відбувається ситуація, в якій потоки придушуються, а 
територія обмежується – держави "зачиняються", але 
ця умовно територіалістська логіка направлена всере-
дину. І тут можна сказати вульгарну банальність – на 
"невидимого ворога", але це повертає нас до попе-
реднього абзацу. Більш того, ця ситуація вимушеної 
"незацікавленості" дає можливість сказати про об'єкт-
орієнтовану геополітичну імплозію. Сам по собі 
неолібералізм як економія управління, яка у варіанті 
Фуко не несе в собі свою мету, в цій ситуації при ко-
лапсі світ-системи (як умови свого існування) або вий-
шов на грань дефіциту управління, або ж, навпаки, у 
надмірність, таким чином нівелювавши сам себе для 
невдоволеного громадянського суспільства.  

Стосовно ж впливу на безпосередні повсякденні 
практики здається, що специфічним чином на місце 
біополітичної проблеми дисциплінарного розмежування 
стає проблема поєднання розпорошеного людського 
ресурсу посткапіталістичної економіки. Просторовість 
досвіду долається. Прозорість дисциплінарного про-
стору й офісу, й вищої школи для "наглядача" 
заміщується прозорістю для кожного, зникає перспек-
тива. Якщо раніше дисциплінарність обумовлювала/ся 
дискурсивність/ю, то тепер єдина можливість (а водно-
час непереборна сила) її існування – це бути самим 
візуальним. Але не у варіанті візуального нагляду (ока 
за тілом, яке може бути покаране), а у варіанті власної 
відкритості – обернена паноптичність – можливості бути 
побаченою. Але ця відсутність перспективи, залиття 
світлом, повна відкритість – це все відсутність диспо-
зиції, яка не дає реально бачити ні просторове, ні 
соціальне, а отже, не дає бачити взагалі.  

Марина Процюк (магістр спеціальності "культу-
рологія", Київський національний університет імені 
Тараса Шевченка): У контексті освітніх практик варто 
згадати дихотомічність демократичності та елітарності 
в історії освіти. У XIII столітті зникають голіарди. Їх за-
чепили переслідування і прокльони, але і власна 
схильність до чисто руйнівної критики не дозволила їм 
знайти своє місце в будівництві університету, який вони 
так часто залишали, щоб встигнути насолодитися жит-

© Коробко М. І., 2021



~ 96 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

тям і подорожувати. Закріплення інтелектуального руху 
відбувалося в організованих центрах, в університетах, 
звідки згодом пішли ці мандрівники. 

В університетах відбувається десакралізація приро-
ди, критика символізму – необхідні у будь-якій науці. 
Християнство зробило це можливим з моменту свого 
поширення, переставши вважати природу, зірки, явища 
– богами. До того ж університети знайшли могутнього 
захисника – папство. У Парижі папа в ХІ ст. дарував 
університетській корпорації перші привілеї, а наступні 
папи затвердили її автономію. Той, хто отримував 
ступінь, складав іспити серед студентства, – прослав-
лявся, той, хто вступав на перший курс, – терпів 
висміювання під час вступу: ніби має звірині очі, вуха, 
зуби, роги, що слугувало виробленню солідарності в 
особливій освітній спільноті. Студенти вірили, що так 
позбавляються провінційності. У ХІІІ столітті про-
фесійна мораль – це вже привілейований бік релігії 
кліриків. Церква хотіла безкоштовної освіти, бо знання 
– це дар Божий, яким не можна торгувати. В 
ХІV столітті вже нема інтелектуала-працівника, хоча 
викладачі вимагають у студентів винагороду за лекції. У 
наступному столітті в університетах було лише по од-
ному студенту, що вчиться безкоштовно. В ХV столітті, 
після справи Жанни д'Арк, король відібрав у універси-
тету судові та податкові привілеї, підвладний парла-
мент, пізніше він був позбавлений права на страйк. Із 
поширенням національних мов схоластична латина 
стала мовою привілейованих, скарбом без вжитку. В 
цьому контексті гуманісти-вчені починають писати тіль-
ки для посвячених та одразу претендують на геніаль-
ність. Їхні праці присвячено закритій групі, створено для 
еліти інституту Колеж де Франс. 

Освіта є формою виробництва соціальної структури 
через статусність. Освіта – це виробництво знання 
(двох видів: наукового і звичайного), спільноти 
(взаємодія з державою та іншими установами), еко-
номіки. На сьогодні освіта не слугує для вироблення 
національної держави і бюрократії для неї, як це було у 
французів, а на німецький лад – виконує послуги "нав-
чання" на замовлення, тобто це взаємодія на основі 
співробітництва, тут суб'єкт, що продукує знання, – 
індивід. Карантинні практики опосередкування отри-
мання знання через технічні засоби сприяють функціо-
налізації навчальної діяльності та впорядковують дії 
акторів. Це дуже добре грає на якісність сучасної 
освіти, проте варто уникати того, щоб функція абсолю-
тизувалася щодо змісту, формальності.  

Дистанційне навчання потребує ще більш інтенсив-
ного коучингу з боку викладачів щодо плану дій, пріори-
тетності виконання певних завдань, розподілення часу, 
методів оцінювання, обґрунтування обрання певного 
формату взаємодії зі студентами, тому тут стає зро-
зумілим, що артикуляція значущості виділених змістів 
та етапів покращує зміст навчання. 

Дистанціювання від міміки, невербальних впливів 
між суб'єктами та об'єктами навчання (атмосфери жи-
вої співприсутності) дещо згладжує емоційний аргумент 
на користь важливості і цікавості матеріалу, проте мак-
симально мотивує до самоорганізації, підвищення про-
дуктивності та функціоналізму. 

Оскільки під час самоізоляції візуалізація ін-
терсуб'єктивності соціального простору, а також 
соціальних інтеракцій переноситься більшою мірою у 
площину віртуального, а вибір, підпадати чи не підпа-
дати під вплив дисциплінарних практик, – радше ле-
жить на самому індивіді, залученість у них визначаєть-
ся глибинною вмотивованістю індивіда та його залу-
ченістю у структурні зв'язки. Коли соціальний нагляд 

перестає бути наочним, все менше дій людини обумов-
лено реактивністю (діяти доти, доки діє примус), 
соціальною конформністю. Під час самоізоляції, все-
таки продовжується нагляд за індивідом у форматі па-
ноптикуму Фуко (камери на дорогах, поліція, мобільні 
додатки, що перевіряють, чи дотримується людина об-
сервації), а також і у форматі "нагляд всіх за всіма", як 
на міській площі, коли, скажімо, той, хто порушує ізо-
ляцію, моментально опиняється на фото в соціальних 
мережах, зроблених іншими громадянами, і піддається 
суспільному осуду. Варто лише згадати подібні проце-
си, коли сакральна людина в Римі, що засуджена 
народом, не могла стати священною жертвою, проте 
була вбита державою. Також у догляді за собою та в 
залученні до дисциплінарних практик за відсутності 
нагляду суспільства та унаочнення взаємодії виклада-
ча і студента у віртуальному просторі починає відігра-
вати все більшу роль самонагляд і самоконтроль – 
графіки продуктивності, блокноти-планери, to-do ли-
сти, мобільні додатки, де можна отримувати призи за 
дотримання умов карантину.  

Важливість співприсутності, соціальних інтеракцій 
під час вироблення людиною себе, створення певного 
продукту (робота, хобі) підтверджує таке незвичне 
явище, що деякі люди ведуть відеотрансляції зі своїх 
домівок на широкий загал, знімають більше "сторіс" в 
соціальних мережах, аби наявність спостерігача та ви-
дима актуалізація їх соціального Я, соціального об-
личчя спонукала до професійної діяльності у домашніх 
умовах наодинці із собою.  

Також в умовах віртуалізації соціальних інтеракцій 
варто звернути увагу на все більш актуальний фено-
мен інформаційного саботажу в ЗМІ. Засоби масової 
інформації створюють спрощену картину світу і підри-
вають її за можливості. Новини щодо коронавірусу 
змінюють локальні та глобальні події у реальному 
житті. Медіасаботаж фактів діє більш довговічно та 
потужно, ніж PR-компанії, проте інформаційні "вкиди" 
нейтралізують маргіналізацію складних феноменів. 
Фейкові новини говорять про множинність картин 
світу, висміюють механізм медіа, іронізують. Приклад 
вірусних новин – розповідь про те, що в одній із серій 
американського мультфільму "Сімпсони" ще багато 
років тому була передбачена епідемія невідомого ко-
ронавірусу, що розпочалася у Китаї. 

Тут можна сказати, що, по-перше, за допомогою 
трансляції успішно створених скандальних новин мо-
жуть культивуватися актуальні ідеї, закріплюватися в 
масовій свідомості соціально значущі інформаційні 
коди, суспільні норми. Мобільність таких новин дозво-
ляє їм миттєво ставати актуальними. В умовах інфор-
маційного хаосу, породженого не тільки технологіями, 
а й імплозією сенсу, вірусні новини можуть допомогти 
в упорядкуванні інформації, виділенні бажаних зна-
чень з нестабільної текстової семантики, симулювати 
можливість повернення розгубленої свідомості 
індивіда епохи постмодерну до гарантованої онто-
логічної стабільності смислів. 

По-друге, обговорення фейкових фактів про коро-
навірус, таких як те, що через тести "заражають лю-
дей", може перешкодити формуванню окремих прога-
лин в освіті, організовуючи таким чином пізнавальні 
процеси і формуючи глосарій. 

По-третє, певні радикальні новини можуть слугувати 
своєрідною точкою біфуркації, в якій переосмислюється 
минуле, ламаються стереотипи, долається громадський 
консерватизм, іншими словами, формується власна 
думка. Скандальні новини, скажімо, про адреси хворих 
коронавірусом, що не дотримувались обсервації, та 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 97 ~ 

 

 

розпочата слідом за цим "охота на відьом" – пропону-
ють подивитися на звичні речі під новим кутом зору. З 
іншого боку, ідеологічно вивірені новини допомагають 
зберегти стабільність суспільства. 

В-четверте, скандальні новини про вірус здатні стати 
точкою зростання суспільної свідомості, ініціювати про-
цес обговорення замовчуваних з якихось причин сус-
пільних проблем, винести ці проблеми на обговорення.  

Також під час карантину як надзвичайної ситуації ак-
туалізувалася проблема прогалин у демократії та "ілюзії 
рівності". Біополітика держави впроваджує надзвичайний 
стан, що виражається в нерозділенні зовнішнього і 
внутрішнього, що підриває договірні теорії держави. 
Певний авторитаризм під час карантину у демократичних 
країнах легітимізується порушенням звичних умов життя, 
"загрозливою ситуацією" та відсутністю офіційного ого-
лошення надзвичайного стану. Проте політика щодо об-
меження громадянських прав фактично засвідчує усі 
ознаки надзвичайного стану. Варто лише згадати, як 
Римський диктат мав владу в ситуації надзвичайного 
стану. Надзвичайний стан вводився неявним чином, як 
колись у США і Британії у відповідь на теракти 11 верес-
ня. Виконавча влада на практиці нівелювала встановлені 
правові процедури до тих, хто під вартою. Надзвичайний 
стан, що приймається на невизначений час, продов-
жувався до кінця сутичок, як це було у нацистській 
Німеччині до 1945-го, і весь цей час не було офіційної 
артикуляції зміни правлячих режимів. 

Друга пастка таких дисциплінарних практик поля-
гає в тому, що всезагальні права на свободу пересу-
вання, користування місцями громадського відпочинку 
і т. д. гарантуються якимись всесвітніми інстанціями із 
захисту прав людини, до яких як до абсолютного ав-
торитету апелюють країни, а внутрішні проблеми дер-
жави вирішуються місцевою адміністрацією, а не все-
світніми інстанціями. Природне і всезагальне право 
гарантується в ліберальних країнах тільки всесвітніми 
конвенціями, а не політикою конкретної держави. Були 
виключення в історії, на які не діяла Женевська кон-
венція або американське законодавство, як це було з 
євреями, індіанцями, також в англо-бурській війні. Ав-
торитаризм генетично присутній у національній дер-
жаві. Держава забирає людське життя із сфери боже-
ственного і піддає своєму авторитарному довільному 
рішенню. Громадяни – це об'єкт біополітики, управлін-
ня звичайним біологічним життям людини, що ак-
туалізується з ХVI ст. відповідно до розповсюдження 
дисциплінарних та візуальних практик Нового часу. В 
центрі конституційної законності надзвичайного стану 
ховається абсолютний суверен держави.  

Анастасія Мішустіна (магістр спеціальності 
"культурологія", Київський національний універси-
тет імені Тараса Шевченка): Постає питання гло-
балізації: з одного боку, вона виявилася причиною по-
ширення пандемії та показала реальну природу "гло-
бального селища" й ризоматичності загальносвітових 
зв'язків. З іншого ж боку, продемонструвала людську 
здатність мобілізуватися та потенціал взаємодопомоги 
на міжнародному рівні, коли для всього світу вигідна 
боротьба задля безпеки людства як виду. Звідси – 
усвідомлення власної тілесності та біологічної природи 
існування, а також єдиної основи с УСІМА людьми (що 
в останні роки було неможливо уявити через постійну 
диференціацію з іншими через належність до соціаль-
них груп, починаючи з сім'ї та закінчуючи конфесією чи 
нацією). Тілесність теж починає відрефлексовуватися 
до найменших деталей (рукостискання, доторк до об-
личчя, миття рук, доторк до дверних ручок і кнопок ліф-
ту тощо), що перевантажує людську психіку, але протя-

гом часу формує нові звички в особистій гігієні, сприяю-
чи звуженню тілесної схеми й самообмеженню. Можли-
во, це приведе до більшої толерантності та відкритості. 
У тому числі це стосується, наприклад, гендерних сте-
реотипів чи розподілу праці, зокрема й виховання дітей 
та хатньої роботи. Унаочнення та демонстрація про-
блематичності провокуватимуть (сподіваюся) ре-
флексію та більшу міру співпереживання. 

Свідоме ставлення до світу та інших людей стало 
основою виживання, а це може виявитися причиною 
більш свідомого споживання, раціоналізації власних 
звичок та реалізації реальних потреб. Людина усвідом-
лює, що є рабою своєї соціальної реальності, та почи-
нає вибудовувати нову ієрархію пріоритетів (залежно 
від фінансової ситуації та можливостей під час каран-
тину) – це стосується не тільки способів проведення 
дозвілля (кав'ярні, парки, кіно, театри, бари і рестора-
ни), але й кола знайомих та друзів. Відбувається пере-
розподіл ресурсів, у тому числі психоемоційних – тобто 
людина починає усвідомлювати те, що було витіснене в 
підсвідоме та сублімоване. Найяскравіші наслідки, 
напевно, можна зазначити в сімейних та дружніх сто-
сунках, а також у питанні самореалізації – якщо людина 
в умовах карантину опиняється наодинці з ненависною 
роботою та сім'єю, з якою просто не здатна спілкувати-
ся, не має хобі та інших шляхів саморозвитку, то вона 
максимально фрустрована та має знаходити нові фор-
мати діяльності. З одного боку, такий наслідок є пози-
тивним, адже духовно людина шукає себе та своє при-
значення та може нарешті знайти свою "сродну працю" 
чи чітко сформувати ціннісні орієнтири. З іншого боку, 
вона все одно дуже сильно обмежена у своїй діяльності 
та варіантах самовираження чисто економічно. 

Це усвідомлення пов'язане також з умовами життя – 
коли простір діяльності обмежується однією квартирою 
чи будівлею і світ навколо звужується до маленьких 
розмірів, відбувається акцентуація всього того, що в 
цьому просторі не відповідає вимогам комфортного 
існування. Схожа увага звертається на тіло та тілес-
ність – тобто індивід здатний фізично змінювати свій 
простір під себе (у тому числі й тіло як вмістилище 
свідомості через практики спорту), що сприяє здорово-
му індивідуалізму, який нікому не заважає, бо ніхто не 
бачить його проявів. Можна бути ким завгодно, але 
першим кроком на шляху ставання собою є величезний 
стрес від залишання наодинці з самим собою (чи прин-
ципової неможливості цього через співжиття з іншими). 
Чисто психологічно дуже складними стають як 
соціалізація, так і самотність – ризик та недовіра до 
інших людей надтяжко переживаються комунікаційними 
індивідами постмодерну. 

У межах подрібнених просторів відбувається ди-
ференціація функцій – куток для робо-
ти/їжі/медитацій/відпочинку і т. д. Диференціація при-
ватного та публічного також відбувається в рамках тра-
диційного простору. Окрім цього, така просторова об-
меженість також продукує дві можливі стратегії по-
ведінки – це креативність чи прокрастинація. Власний 
простір – єдиний безпечний простір, світ навколо пред-
ставляє собою небезпеку, причому невидиму та смер-
тельну. При цьому цінність своєї нерухомості зростає 
мірою економічної визначеності в тому, що ця оселя 
буде твоєю й надалі. Рухоме майно стає елітарною 
умовою пересування (а не просто комфорту), коли лю-
дина позбавлена всіх переваг громадського транспорту. 
Це також дає підґрунтя для дослідження та переосмис-
лення локальних просторів та районів у місті, їхньої 
урбаністичної комфортності, і тут радянські проєкти 
типу Русанівки здаються набагато більш адекватними, 



~ 98 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ніж хаотична забудова Позняків і т. д. Культурні райони 
втрачають свою цінність на користь спальних. 

Простір взагалі стає більш цінним, ніж час. Якщо 
людина не працює за традиційним офісним графіком, 
вона може навіть не усвідомлювати день тижня чи да-
ту, адже не має соціальних, зовнішніх маркерів, які 
легітимують час як такий. Не потрібно знати, котра го-
дина, аби встигнути на громадський транспорт чи в ре-
сторан/магазин або запланувати дзвінок другові, тому 
що всі усюди на карантині (якщо він введений та кон-
тролюється державою). А от нестача простору як забо-
рона вільного пересування вже є критичною. 

Усі карантинні практики потребують самодисципліни 
як внутрішнього елементу, який стає ірраціоналізова-
ним через страх смерті. Комунікація в українських ЗМІ 
була спрямована якраз на цей аспект дуже довго, на 
відміну від більшості західних, які намагалися раціо-
налізувати сплющення кривої та навантаження на ме-
дицину. Звичайно, що типи комунікації взагалі відобра-
жають стан суспільства – кампанія Кличка "Не шастай" 
дуже по-панібратськи та іронічно обіграє серйозну про-
блему самоізоляції. Набагато продуктивнішою була б 
організація державою реальної зручної інфраструктури 
існування в місті, але це наштовхується на дуже низь-
кий рівень зручності проживання в Києві. І взагалі на 
прикладі України можна побачити нову хвилю ак-
тивізації волонтерських рухів, які взялися допомагати 
забезпечувати лікарів необхідними елементами захисту, 
переорієнтували виробництва на пошиття масок і т. д. 
Це говорить знову ж таки про колабораційну природу 
українського суспільства, яке здатне мобілізуватися 
перед обличчям серйозної проблеми, але і про принци-
пову нездатність держави забезпечувати такий само 
рівень прийняття рішень. У межах карантинних заходів 
на поверхню вийшли проблеми з поліцією, законодав-
ством у цілому, медициною та урбаністикою. 

Вперше потенціал Інтернету та онлайн-спілкування 
став реально використовуватися, причому в якості 
єдиної можливості комунікації. Якщо раніше переваги 
були лише де-юре, то зараз усвідомлюються де-факто. 
Тут варто зазначити, що такий злам відбувся саме в 
даних історичних умовах – цивілізаційно в рамках 
спільноти, яка здатна їх прийняти та майже повноцінно 
в них існувати, продовжуючи свою діяльність. Освіта, 
робота та дозвілля, сплата комунальних послуг, спілку-
вання, замовлення їжі та ліків – усе це відбувається 
онлайн вже давно, просто в умовах карантину повною 
мірою. За цих умов старшому поколінню доводиться так 
чи інакше адаптуватися та ставати користувачами ма-
лознайомих гаджетів, і такими форсованими умовами 
відбувається майже повна діджиталізація, що потен-
ційно може призвести до почастішання випадків 
шахрайства, спрямованого на новачків. 

Альона Тапол (магістр спеціальності "культуро-
логія", Київський національний університет імені 
Тараса Шевченка): 2020 рік запам'ятається як такий, 
що підтвердив на практиці всі висунуті тези про тоталь-
ну віртуалізацію життєвого простору і комунікації, знову 
актуалізуючи славнозвісну тезу Маршала Маклюена 
"The medium is the message". С. Жижек пише нову 
працю про коронавірус і закликає до нового комуністич-
ного режиму в єдності європейських країн, а шведський 
уряд починає фінансувати філософську діяльність 
задля рефлексії над сучасним станом тотальної не-
визначеності. В контексті тілесної і просторової роз'єд-
наності та автономізації суб'єктність редукується до 
рамкової картинки зі звуком в Zoom чи Skype. Хтось 
вважає себе абсолютно захищеним, обмежуючи свої 
контакти технічними можливостями власної техніки, а 

хтось впадає в стан відчуження від комунікативного 
процесу і навіть власного знання. 

Демократичність мережі презентує різні боки на етапі 
повної влади над простором комунікації. Тілесно-
просторова відсутність індивіда переносить відповідаль-
ність повністю на техніку та трансформує повсякденний 
habitus. Академічний простір є площею субординаційних 
відношень та диспозицій, чим вибудовується ідентич-
ність індивіда як студента, викладача, науковця чи про-
сто того, хто є причетним до освітнього або наукового 
дискурсу. Перед екраном монітору індивід існує на межі 
того, як не загубити свою ідентичність, адже його іден-
тифікаційна схема звужена до власної кімнати, де 
простір не диференціюється на діловий та домашній 
закритими від родичів чи котів дверима. Окрім самого 
простору, в режим перелаштування вводиться і час нав-
чання, і щоденний режим окремих індивідів. Всі в одна-
кових умовах стають прозорими у стані змішання при-
ватного і публічного, змінюється і налаштування сприй-
няття в межах навчального процесу. 

Карантинний стан став викликом, на який не всі у 
своєму повсякденні виявились здатними відповісти – 
матеріально, технічно, психологічно тощо. Одні 
індивіди показують легкість і майстерність у володінні 
технічними засобами комунікації, інші опиняються пе-
ред новими для них можливостями мережі, а є ті, хто 
робить свідомий вибір залишитись в консервативних 
межах реального простору, а не віртуального. За 
логікою важливості потреб в стані первинного шоку і 
зміни габітусу освітні потреби далеко не завжди 
посідають ті привілейовані позиції, на яких вони знахо-
дяться за нормальних умов. Часто освітня діяльність 
пов'язана з практиками соціалізації, пошуку можливості 
особистісного прояву, значимість яких нівелюється в 
умовах перебудування життя і необхідності вирішувати 
первинні потреби самозабезпечення. 

Практика показує, що за умов можливості відсутності 
викладача чи студента він більшою мірою випадає не 
просто з навчального процесу, але і з реальної дійсності 
для інших суб'єктів комунікації. Сприйняти відсутність на 
парі, заради присутності на якій треба зробити очевидні 
зусилля: транспортні, фізичні, організаційні, – простіше, 
ніж послідовну відсутність в мережі. Багатьом не виста-
чило психологічної підготовки задля такого специфічного 
виду сприйняття і перевірки знань. Режим онлайну про-
являється на психологічному рівні в крайнощах – або в 
абсурдності ситуації монологу, коли ти більше спікер, ніж 
учасник бесіди (в якій часто вимкнені камери і мікрофо-
ни), або у відчутті тотального нагляду камери та страху 
того, що за тобою постійно спостерігають з вимкненою 
камерою, а ти не є тільки об'єктом цього нагляду, схожо-
го на паноптичний ефект. Хочеться просто нагадати сло-
ва Жоржа Діді-Юбермана, який казав, що те, що ми ба-
чимо, має вагу – існує – в наших очах тільки за рахунок 
того, що дивиться на нас. Тим не менш розкол, який 
роз'єднує в нас те, що ми бачимо, і те, що на нас дивить-
ся, не можна скасувати. 

В дистанційних практиках навчального процесу важко 
уявити підтвердження гумбольдтівської моделі універси-
тету як сфери найвищої гуманізації, оскільки все, що 
вирізняє гуманність академічних відношень, має свої 
коріння та прояви в реальному перебуванні і безпосе-
редній присутності. Для викладачів, які навчають цілі 
потоки студентів, останні стають складовими елемента-
ми структури онлайн-трансляції, часто безликими і бай-
дужими в контексті особистісних стосунків "викладач – 
студент". Ізольовані викладачі (за різних причин) можуть 
власне не ставати учасниками комунікації, не надавати 
лекційну інформацію чи не проводити семінарські занят-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 99 ~ 

 

 

тя – і в результаті знання і навички студента не 
оцінюються в їх повноті, а оцінюється наповненість до-
кументів з конспектами чи рефератами, що не виражає 
вмінь студента реагувати на певні твердження. Окрім 
цього, власне оцінюється здатність студента реагувати 
на виклики стану пандемії, оскільки змінюється не просто 
хід навчання, але й особистісні обставини та психологічні 
стани. Карантин стає змаганням за соціальне виживання, 
яке може для певних індивідів виливатися в тотальний 
ескапізм від усього звичного життя. 

Якщо казати e феноменологічних термінах, то 
тілесна схема людини розширюється на її комп'ютер і 
телефон, без цього людина перестає бути соціально 
важливим актором. Вона поширюється через свої де-
вайси, як про це і казав Маршал Маклюен. Вади цих 
девайсів стають вадами самого індивіда, він стає без-
помічним у своїй технічній дезактивності. Неактивні 
користувачі інтернет-простору виключаються з голов-
них інформаційних потоків. Але і вмілі користувачі ста-
ють нездатними фільтрувати свою увагу та погляд у 
вирі вибуху інформації та посилань.  

Тобто можна побачити, що дистанційність транс-
формує практики, глобальніші, ніж просто навчальний 
процес. У контексті нового формату переформато-
вується система соціальних, тілесних стосунків і проце-
си індивідуальної ідентифікації. Нові параметри дійс-
ності вимагають тотальної самодисципліни від суб'єкта, 
здатності його відповідати новим формам нагляду і 
практикам перевірки в формах дистанційної 
відповідальності. Але, на мою думку, людина за нових 
форм віртуальної дійсності втрачає головні чинники 
формування власної гуманності та включеності в про-
фесійний, освітній та соціальний простір.  

Марія Громова (магістр спеціальності "культу-
рологія", Київський національний університет імені 
Тараса Шевченка): Увесь світ майже одночасно увій-
шов у фазу, яку умовно можна окреслити як стагнацію, 
або "зупинку", адже через посилення карантинних за-
ходів зупинилися майже усі індустріально-виробничі 
процеси, які забезпечували видимість постійного ро-
звитку та прогресу суспільства, зупинилися "живі" ко-
мунікації між людьми в тому обсязі, якими вони були 
присутні до карантину. Однак зупинка роботи майже 
усіх сфер діяльності не означала зупинку в існуванні, а 
отже, необхідно було в короткий строк винайти певні 
методи та засоби, які б на базовому рівні могли забез-
печувати роботу певних підприємств та цілих сфер 
задля попередження їхнього повного знищення.  

Акцент одразу ж було поставлено на сферу 
віртуалізації комунікацій шляхом переведення діяль-
ності в тотальний онлайн, і через те що карантин на 
початку здавався таким, який триватиме декілька тиж-
нів, можливо, цей метод зміг би протягом такого корот-
кого строку і справді підтримати повсюдну діяльність 
інституцій, малого бізнесу тощо. В переведенні діяль-
ності онлайн одразу ж постали очевидні "герої" – всі ми 
дізналися про існування платформи Zoom, згадали, що 
таке Skype. Але якщо говорити про забезпечення 
повноцінної довготривалої діяльності, стає очевидним, 
що контакт у віртуальній сфері не завжди є повним та 
навряд чи зможе замінити повноцінний контакт між 
співробітниками. Але альтернативи платформам вірту-
ального спілкування під час карантину не було.  

Віртуалізація контактів між суб'єктами почала 
трансформувати ці самі контакти в силу власної спе-
цифічності. Безкоштовні зум-зустрічі тривають 40 хви-
лин, через що поступово вибудувалась нова логіка про-
ведення нарад/занять відповідно до цього проміжку 
часу. Як сучасна свідомість змінюється під впливом 

платформи Instagram-історій, які тривають 15 секунд 
(тепер це саме той проміжок часу, на який акумулюєть-
ся увага дитини, саме на 15 секунд орієнтуються сфери 
реклами у створенні своїх повідомлень), так і свідомість 
працівника підприємств тепер заточена під 40 хвилин, і, 
з однієї точки зору, це дозволяє чітко та оперативно 
донести суть наради/презентації, з іншої точки зору, 
"жива" комунікація уявлялася такою, яка є все одно 
підвладною членам цієї комунікації, і припинялася вона 
лише за бажанням та згодою суб'єктів комунікації. Те-
пер же комунікація між суб'єктами контролюється та 
регламентується певним об'єктом впливу, який відліком 
цих 40 хвилин зум-зустрічі наглядає та створює дисци-
плінарну практику над її учасниками.  

Стосовно режиму самоізоляції в період карантину 
також можна відзначити деякий дисциплінарний харак-
тер, а точніше, складову самонагляду. Зовнішні об'єк-
тивні сили вибудовують стосовно суб'єкта жорсткі пра-
вила контролю невідвідування публічного простору, 
таким чином провокуючи створення дисципліни та зго-
дом – осмисленої самодисципліни в членів соціуму. 
Зовнішня дисципліна в умовах постійного перебування 
в звичному для суб'єкта пристосованому приватному 
просторі змушує вибудувати логіку самодисципліни та 
самонагляду. Приватний простір суб'єкта (дім), який 
раніше виступав для нього простором дозвілля та 
відпочинку, тепер трансформується в простір роботи, 
яким раніше був публічний простір. Таким чином, в од-
ному просторі поєднується і приватна, і публічна діяль-
ність суб'єкта, і для того щоб продовжувати свою робо-
ту, суб'єктові потрібно постійно реалізувати над собою 
практику самонагляду мірою створення графіків робо-
ти-відпочинку, зонування власного простору на робочу 
частину та зону відпочинку.  

Також важливою трансформацією стала діяльність 
культурних інституцій, зокрема галерей та музеїв. Як 
було зазначено вище, переведення ефективної діяль-
ності таких інституцій онлайн можливо лише за умови 
недовгого часу такої трансформації, але за умов  
2–3-місячного карантину онлайн-практики втрачають 
свою ефективність. Якщо раніше відвідування музеїв та 
галерей дарувало суб'єктові принципово новий та 
відмінний досвід від тієї діяльності, яку він відтворював 
на роботі, то тепер здобуття такого досвіду та виконан-
ня роботи звелися до одного інструмента – девайса з 
Інтернетом. До того ж в набутті досвіду співіснування з 
артефактами мистецтва дуже важливою є фактична 
комунікація один на один, без залучення транслятора у 
вигляді ноутбуку та телефону. Реципієнт мистецтва не 
здатний сприйняти особистісний досвід крізь призму 
інтерпретації ще одного суб'єкта (фотографа або відео-
графа, який, навіть знімаючи артефакт мистецтва з усіх 
сторін, все одно привносить свою конотацію в цю 
діяльність). Таким чином, ті інституції, які фокусувалися 
виключно на унікальності своєї діяльності через фак-
тичну присутність, протягом декількох тижнів просто 
вичерпали усі можливі інструменти для підтримання 
своєї ефективної діяльності.  

Стосовно практик дистанційного навчання говори-
тиму з власного досвіду, адже, перебуваючи на графіку 
індивідуальних занять вже третій рік, я сприймаю пере-
несення навчання не як погіршення, а як покращення 
умов. Через постійний робочий графік відвідування 
лекцій для мене видавалося неможливим, а тепер я 
маю нагоду розділяти досвід трансляції знань від 
викладача до студента так само, як і мої колеги. І якщо 
раніше я отримувала знання від викладача виключно 
шляхом переписування лекцій в одногрупників, зараз я 
нарешті знаходжуся в тих самих умовах, з можливістю 



~ 100 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

сприйняти знання від викладача не через інтерпретацію 
лекції іншим студентом, а самостійно. Якщо ж говорити 
про трансформацію праці самих викладачів, очевидним 
є те, що умови дистанційного навчання погіршили їхнє 
сприйняття власної діяльності, адже і під час лекцій, і 
під час семінарів викладач має змогу комунікувати та 
співіснувати з групою осіб, з якими, шляхом обговорень 
та дискусій, є можливість чистого пізнання в розумінні 
гумбольдтівського університету, є можливість знаход-
ження певної наукової істини силою спільної співпраці. 
Не говорячи вже про те, наскільки складнішою є транс-
ляція знань крізь знову ж таки призму девайсів.  

Як висновок хотілося б зазначити, що та точка, в 
якій ми знаходимося на даний момент, є повністю 
унікальною, і ті досвіди та трансформації, яких набув і 
суб'єкт, і реальність навколо нього, ще вивчатимуться, 
на мою думку, певну кількість років. Навіть наше сприй-
няття себе в соціальному бутті змінилося тією мірою, 
що деякі маркери, які давала нам соціальність задля 
повноцінного існування в ній (вибір одягу, макіяж для 
жінок тощо), за цей час просто нівелювалися і викрили 
свій умовний та штучний характер.  

Анна Пустовіт (магістр спеціальності "культуро-
логія", Київський національний університет імені 
Тараса Шевченка): Пандемія коронавірусу охопила 
весь світ, всі сфери життя, суттєво зачепивши і галузь 
освіти. Школи й університети вимушені переходити в 
онлайн-режим, і питання в тому, чи ефективним є такий 
перехід? Чи достатньо для отримання освіти відеод-
звінків та електронних письмових робіт? 

Аспект онлайн-навчання, який неможливо ігнорува-
ти, – радикальне змішування приватних і публічних 
просторово-часових координат. Фактично участь у 
відеодзвінках з метою проведення занять передбачає 
те, що студент, знаходячись вдома (простір, який 
начебто знімає усі дисциплінарні поведінкові очікуван-
ня), має поводити себе так, начебто він знаходиться у 
публічному просторі, відповідаючи вимогам поведінки у 
присутності Іншого. Змішування приватного й публічно-
го простору руйнує базові структури топосів, які визна-
чають параметри нашої поведінки. 

Кардинальна реструктуризація повсякденності та-
кож відображається й у часових координатах. Найбільш 
очевидний наслідок самоізоляції – втрата опозиції ро-
бочих та вихідних днів, що перетворює нашу реальність 
на "день бабака". Така темпоральна дезорієнтація по-
в'язана з втратою "громадського часу", який має 
функцію синхронізації ритмів життя кожного індивіда. 
Таким чином, коли у нас майже зникають можливості 
синхронізувати свій особистий час із зовнішнім, ми 
опиняємося немовби відірваними від соціальної реаль-
ності як такої. Наприклад, очні заняття в університеті 
регламентували час на зразок того, як за допомогою 
церковного дзвону регламентується життя монахів у 
монастирі (як це описує М. Фуко). В умовах ди-
станційного навчання заняття уже не виконують цю 
функцію, адже вони здебільшого позбавлені цілковито-
го темпорального закріплення. 

Така раптова й неуникненна дедиференціація мар-
керів публічного й приватного, як на мене, вносить сут-
тєву фрустрацію й у процес навчання зокрема. 

Разом з тим можливо, що за форматом онлайн-
навчання майбутнє освіти як такої. Уже зараз можна 
спостерігати успішні кейси здобуття необхідних знань і 
навичок не завдяки навчанню в університеті, а завдя-
ки, наприклад, онлайн-курсам, які точково заповнюють 
прогалини практичних знань, необхідних для виконан-
ня конкретних робочих завдань. Однак хоча онлайн-
курси і можуть бути ефективними для здобуття прак-

тичного знання, але вони не здатні виконувати 
функцію формування спільноти, яка покладена на 
університет. Суттєва популярність онлайн-курсів ра-
зом з тим свідчить, що університет як інститут транс-
ляції знання на сьогоднішній день, як мінімум, позбав-
лений позицій монополіста. 

Цікаво, що лише карантин посприяв злиттю цих 
двох моделей, що приведе до переосмислення нав-
чальних практик. Кембриджський університет, напри-
клад, відмовився від проведення очних лекцій аж до 
кінця наступного навчального року – до літа. 

Проте здебільшого студенти (неочікувано навіть для 
себе) надали б перевагу очним заняттям. Психотера-
певтка Лора Вауелс зазначає, що відеодзвінки не здатні 
замінити живої комунікації, тому що ми звикли зчитува-
ти невербальні натяки інших людей, відчувати їх при-
сутність. При онлайн-спілкуванні, таким чином, вели-
чезний пласт комунікації стає, на жаль, неможливим. 
Через це ми вимушені більше концентруватися, і, 
відповідно, комунікація через відеодзвінки має тенден-
цію психологічно втомлювати людину і навряд чи може 
виступити заміною звичним параметрам спілкування. 

У цілому мені здається, що карантин і всі його мож-
ливі наслідки однозначно вплинуть на сферу освіти. 
Однак разом з тим самоізоляція чудово й однозначно 
засвідчила вітальну необхідність людини у живій 
соціальній інтерактивності. 

Анастасія Резнікова (магістр спеціальності 
"культурологія", Київський національний універси-
тет імені Тараса Шевченка): За мить перевівши весь 
світ в режим онлайну, пандемія коронавірусної інфекції, 
безсумнівно, стала потужним стимулом переходу до 
цифрових технологій в усіх культурних практиках. У 
тому числі й в освіті. Несподівано освітній процес в 
навчальних закладах повністю перемістився у вірту-
альне середовище, викладачі та студенти опинилися на 
самоізоляції. Суб'єктам освітнього процесу довелося 
терміново освоювати дистанційне навчання. 

Якщо раніше онлайн-формат розглядався як ще один 
спосіб або компонент "змішаного" навчання, то в умовах 
карантину він моментально витіснив всі традиційні "очні" 
форми роботи, ставши єдиним можливим та доступним, 
причому для всіх без виключення суб'єктів освітнього 
процесу. Не давши їм жодного часу на попереднє ство-
рення необхідного матеріально-технічного забезпечення, 
розробку цифрових освітніх ресурсів і нових технологій 
навчання. Без додаткової підготовки викладачів та без 
методичного супроводу їх діяльності. Особливо це сто-
сується тих педагогів, які належать до доцифрового по-
коління і, на відміну від студентів, не так вільно почува-
ються у віртуальному середовищі. 

Цей карантинний експеримент, ця вимушена циф-
ровізація має свої результати та вплив на навчальний 
процес. Пошук інформації в Інтернеті призводить до 
того, що студенти звикають до швидкого споживання 
інформації без поглиблення в її суть, що веде до втрати 
здатності сприймати великі тексти цілісно. При орієнта-
ції на пошук готових відповідей знижується здатність 
мислити, аналізувати, обробляти інформацію. Можна 
припустити, що цифрові технології в такому випадку 
дещо звільняють студента від розумової аналітичної 
роботи. Такий формат споживання інформації лише 
підживлює "кліповість" мислення, для якої характерни-
ми є швидкість обробки даних, переважання візуально-
го сприйняття, проблеми зі сприйняттям тривалої 
лінійної послідовності й однорідної інформації. 

Дистанційна освіта вибудовує певну "цифрову стіну" 
між педагогом і студентом. Така "стіна" дещо спотворює 
реальність і змушує сприймати навчальну інформацію 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 101 ~ 

 

 

не цілісно, що знову ж таки не є чимось новим для 
кліпового мислення постмодерної особистості. Також 
навчання онлайн повністю нівелює письмовий аспект 
діяльності. Тепер все друкується на клавіатурі. Письмо 
від руки вимагає певного рівня абстрактного мислення, 
уяви. Друк на клавіатурі цього не потребує, адже є 
можливість в будь-який момент будь-що змінити. 

Очевидно, що втрата навичок письма сприяє втраті 
творчих здібностей. І хоча онлайн-навчання передбачає 
доступність необмеженої кількості додаткового освітньо-
го контенту в різних формах, роль педагога набуває, 
певно, найбільших трансформацій. Тут згадується досвід 
європейських країн та навчання у школах, де концепція 
уроків та місце викладача в освітньому процесі були по-
вністю змінені. У Швеції в школах викладач тепер не є 
буквально "викладачем" інформації, а скоріш ментором. 
На уроках учні отримують інформацію з наданих вчите-
лем різних онлайн-матеріалів, найчастіше відео. Після 
чого їм надається певний обсяг часу для консультацій з 
вчителем та уточнення незрозумілих моментів. Далі 
учень знову лишається сам на сам вже з завданнями для 
самостійного виконання. Комунікація викладача та учня 
змінена. Форми нагляду-слідкування обмежуються тех-
нічними можливостями. Усувається класична взаємодія, 
але збільшується особистісна, проте зовсім нового ха-
рактеру – віртуальна. 

Французький філософ Жан-Франсуа Ліотар, опи-
суючи трансформації освітнього процесу в постмо-
дерній культурі в роботі "Ситуація постмодерну", дав 
такий прогноз ролі професора, мовляв, він вже є не 
компетентнішим від мережі запам'ятовуючих при-
строїв у справі передачі встановленого знання. Не 
виключено, що в перспективі професор у класичному 
розумінні цього слова може бути виключений з 
освітнього процесу. Але те, що його роль зазнає пев-
них трансформацій, – вже очевидно. 

Інші культурні практики так само в форматі форс-
мажору вимушені були трансформуватись. Неабияких 
змін зазнала й івент-індустрія, в якій я задіяна. Каран-
тин в один момент вимкнув всю концертну індустрію, та 
на даний момент вона в буквальному сенсі замороже-
на. Всім суб'єктам цієї сфери довелось ніби відбудо-
вувати її з нуля, створюючи нові правила гри в абсо-
лютно нових умовах. 

Так, новою концертною формою стали концерти 
онлайн. Комунікаційний аспект концертів змінився. 
Якщо раніше концерти передбачали обов'язкову 
фізичну наявність і аудиторії, і виконавця, і концертно-
го майданчика, то тепер комунікація відбувається ли-
ше у форматі онлайн, де присутні лише виконавці, а 
вся взаємодія між ними та їх аудиторією відбувається 
тільки через листування. 

Карантинні концерти – це відеотрансляція виступу 
музикантів та онлайн-чат під час цієї відеотрансляції. В 
цьому чаті слухачі мають змогу спілкуватись між собою 
та з музикантами через модератора, "ведучого" такого 
концерту. Варто зазначити, що в докарантинний період 
спілкування взагалі не грало такої визначної ролі в кон-
цертних практиках, яку воно отримало в карантинний 
період. Нині ж саме цей аспект є визначним та 
вирішальним, адже лише за рахунок такої комунікації 
онлайн-концерти мають змогу взагалі відбутися. 

Такі трансформації вже встигли народити новий 
прошарок сенсів, що отримало свій прояв, наприклад, у 
певному пласті жартів, смисл яких полягає в уявному 
відтворенні концертів у класичному їх розумінні. Слу-
хачі жартома залишають коментарі під час концертів на 
кшталт "а хто останній в черзі в гардеробі?", "хто загу-

бив взуття на танцполі?", вигуки "на біс" у вигляді тек-
стових повідомлень в онлайн-чаті тощо. 

Те ж саме стосується й інших форматів культурних 
подій. Тепер світ зустрів нові типи івентів, такі як: он-
лайн-музеї, zoom-спектаклі, телеграм-хепенінги, ситуа-
тивні перформанси в тік-тоці тощо. І хоча певна 
віртуалізація всіх сфер соціального життя була наявна і 
раніше, нині культурні діячі та керівники культурних 
майданчиків однаково говорять про те, що після каран-
тину світ вже не буде колишнім, але поки мало хто ро-
зуміє, якими стануть нові теми та способи художнього 
висловлювання в цифровому майбутньому. 

Всі ці нові формати і теми ще тільки належить ос-
мислити, й очевидно, що після того як світ звільнить-
ся від пандемії, будуть проводитись сотні культуро-
логічних досліджень про вплив карантину на куль-
турні практики, до яких цікаво буде долучитись. А 
поки нам залишається тільки намагатися вловити 
можливу нову культурну революцію. 

Анастасія Алексеєнко (магістр спеціальності 
"культурологія", Київський національний універси-
тет імені Тараса Шевченка): У даній темі вважаю до-
цільним виокремити коло питань, що стосуються ди-
станційної освіти як безпосередньо, так і опосередко-
вано. Хочу зауважити на мотиваційному чиннику учас-
ників освітнього процесу (як студентів, так і викладачів), 
обраній моделі взаємодії під час навчання – формі, у 
якій проходитиме спілкування студентів і викладачів, 
можливості безпосередньої взаємодії під час обгово-
рення проблемних питань. Потрібно забезпечити дво-
сторонню комунікацію – отримання зворотного зв'язку з 
приводу відповідей на певні питання студентами, мож-
ливість критичного обговорення та аналізу обраного 
матеріалу, оскільки це надзвичайно важливо для якості 
навчання та кінцевого рівня знань кожного із учасників 
освітнього процесу. Адже і студенти здатні внести корек-
тиви у погляд викладачів на певне питання, і навпаки – 
викладачі можуть направити думку студента у конкрет-
ному розрізі та навести на дискусію чи роздуми з певних 
питань. У цьому і полягає ефективність взаємодії викла-
дача і студента в рамках університетської моделі отри-
мання освіти, адже студент вступає до закладу вищої 
освіти з певною метою, частіше за все – це сформувати 
власний багаж знань, опанувати коло конкретних питань, 
необхідних як у подальшій професійній діяльності, так і у 
повсякденному житті у якості бази знань, якими має во-
лодіти освічена людина у сучасному соціокультурному 
середовищі. На власному прикладі хочу зауважити де-
тальніше на мотиваційному чиннику під час дистанційної 
освіти як формі самоконтролю. 

Карантин вплинув на сферу освіти як позитивно, так 
і негативно – усе залежить від конкретної моделі 
взаємодії, яку вибудовують між собою учасники 
освітнього процесу. Варто зважати і на психологічні 
особливості особистості здобувача освіти, рівень його 
знань та підготовки, можливості побудувати ефективну 
комунікацію під час навчання шляхом опанування пев-
ного матеріалу. Також треба зауважити і на вмінні 
викладача пристосуватися до зовнішніх викликів – 
навіть елементарно до освоєння нових технічних за-
собів і платформ для проведення занять, перебудува-
тися з аудиторної моделі взаємодії, де викладач може 
розраховувати на реакцію та сприйняття студента, без-
посередню дискусію та ефект присутності, тоді як про-
тягом так званої "екранної моделі взаємодії" викладач 
стикається з цілковитою особистою відсутністю студен-
та з вимкненим екраном чи мікрофоном. Не менш важ-
ливим фактором у якості дистанційної освіти з власних 
спостережень хочу назвати якість зв'язку та рівень сиг-



~ 102 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

налу, що значно впливає на сприйняття матеріалу, 
адже коли у студента або викладача є проблеми зі 
зв'язком та мережею, якість значно падає – відбува-
ються затримки, втрачається думка та частково сенс 
деяких цінних моментів, які надолужити потім буває 
доволі важко. Оскільки з власного досвіду можу сказати 
– на найцікавіших місцях зв'язок якимось дивовижним 
чином умів пропадати і якість сприйняття матеріалу від 
цього у моєму випадку дуже страждала. 

Доводилося постійно перезавантажувати пристрій, 
втрачався час, тоді як у інших учасників зі зв'язком усе 
було добре. Або навпаки, коли у всіх учасників заняття 
зв'язок втрачається одночасно – переривається думка 
як викладача, так і студента. Особисто у мене була 
навіть ситуація, коли протягом відповіді на семінарсь-
кому занятті у мене зник зв'язок і я не почула зауважень 
викладача, його коментарів, початку виступу іншого 
студента. А у моєї колеги на захисті курсової роботи 
теж раптом перервався зв'язок, що вплинуло на якість 
сприйняття інформації. Отже, підсумовуючи вищеза-
значене, однією із найважливіших умов успішного 
функціонування дистанційної освіти є налагодження 
технічної комунікації, вирішення технічних питань у 
процесі вибудови нової, незвичної для нас раніше 
взаємодії, оскільки при навчанні в аудиторії будь-який 
технічний засіб і несправності здатне замінити живе 
спілкування, тоді як з дистанційною формою освіти це 
живе спілкування забезпечується за допомогою різно-
манітних технічних засобів, і якщо вже трапляється 
якась проблема – втрачається якість зв'язку, а отже, це 
впливає і на якість освітнього процесу. 

Технічний бік питання може мати як негативні якості, 
так і позитивні – з точки зору можливості присутності 
студентів на парах, незважаючи на робочий процес, і 
невтрачання часу на те, щоб дістатися з однієї точки 
міста до іншої, втрачаючи при цьому ефективність ро-
боти (на прикладі думки однієї з колег по групі). З одно-
го боку, це стирає кордони простору і часу, даючи 
майже необмежений доступ до певних матеріалів та 
дисциплін (на відміну від певного моменту, обмеженого 
в аудиторії), можливість мобільності у тому, щоб назна-
чити зручний для більшості час заняття без відриву від 
виробництва, так би мовити, забезпечивши пов-
ноцінний освітній процес якомога якісніше та доступ-
ніше як для викладача, так і студента (можливість бра-
ти участь у занятті з будь-якої точки, де є мобільний 
зв'язок та робочий телефон). 

Отже, ми вже перерахували такі особливості, що 
впливають на якість дистанційної освіти загалом, як 
мотиваційний чинник, технічні можливості, мобільність, 
гнучкість та менша обмеженість у сприйнятті інфор-

мації, психологічний – перебудова моделі взаємодії в 
електронному форматі, зміна сприйняття, підлаштуван-
ня під виклики сучасного середовища. 

Також до особливостей в умовах карантину варто за-
рахувати економічну складову – можливості професійно-
го зростання за обмеженості ресурсів або, навпаки, за-
непад звичного середовища і можливість пошуку аль-
тернативи, яка була б здатна замінити звичний режим і 
задовольнити необхідні потреби у спілкуванні. За час 
карантину змінився погляд і на дисциплінарні практики. 
Змінилася точка зору на зміст знання – воно стає більш 
структурованим (чітка вибудова взаємодії, дотримання 
певних вимог в умовах вимушеного обмеження). Пе-
реглядаються ціннісно-орієнтаційні складові, що вира-
жається у наданні більшої цінності особистому спілку-
ванню, осягненні переваг і недоліків глобалізаційних 
процесів, зміні соціальних парадигм та умов взаємодії – 
соціальна дистанція і засоби захисту на певний час ста-
ють новими умовами реальності, які і після завершення 
карантину існуватимуть певний час. За час карантину 
кардинально змінилася модель соціальної взаємодії. 

Те, що раніше вважалося негативним явищем – ча-
сте сидіння в Інтернеті, віртуальна комунікація, – в пев-
ний період часу стає порятунком в умовах обмежень і 
новою рушійною силою як економічної та соціальної 
сфери в цілому, так і дистанційної освіти в рамках нової 
моделі взаємодії. За умови правильного та ефективно-
го використання та врахування вищезазначених харак-
теристик дистанційна освіта здатна посісти значне 
місце у новій моделі взаємодії та стати суттєво ефек-
тивнішою, проте вона не здатна замінити тієї звичної 
моделі безпосередньої взаємодії, ефекту присутності 
та соціальної цінності, яку освіта мала завжди. У те-
перішніх умовах розвиток дистанційної освіти як моделі 
побудови соціальної взаємодії та культурної практики 
залежить суто від учасників освітньої сфери, осо-
бистісних і групових характеристик у рамках навчально-
го процесу та вміння побудувати комунікацію залежно 
від вимог і характеристик певного проміжку часу, рівня 
освіти, наявного у здобувачів освіти, для побудови 
ефективної комунікації та професійного зростання в 
рамках непередбачуваності та соціальних змін. Варто 
враховувати нівелювання певних цінностей, зміну по-
ведінкових моделей і ціннісних орієнтацій для того, щоб 
ефективно використати наявні переваги, які може за-
пропонувати модель дистанційної освіти. Має значення 
самоконтроль, рівень знань та комунікації, стосунки 
всередині групи та вміння пристосуватися до змін. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  17 .1 1 . 21  

 
M. I. Korobko, PhD, Assistant Professor  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

SURVEY OF "UKRAINIAN CULTURAL STUDIES": 
TRANSFORMATIONS OF THE UNIVERSITY'S CULTURAL PRACTICES  

IN THE CONDITIONS OF DISTANCE LEARNING AND QUARANTINE 

 
М. И. Коробко, канд. филос. наук, ассист. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

ОПРОС "УКРАИНСКИХ КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИХ СТУДИЙ": 
ТРАНСФОРМАЦИИ КУЛЬТУРНЫХ ПРАКТИК УНИВЕРСИТЕТА  
В УСЛОВИЯХ ДИСТАНЦИОННОГО ОБУЧЕНИЯ И КАРАНТИНА 

 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 103 ~ 

 

 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна   
invinover19@gmail.com 

 
Огляд круглого столу  

"VISUAL STUDIES IN THE CONTEXT OF THE THEORY AND HISTORY OF CULTURE, 
що відбувся онлайн 22 квітня 2021 р. 

 
Дана дискусія була спробою узагальнення та ре-

флексії щодо розуміння не лише предметного поля 
візуальної культури загалом, переліку його актуальних 
проблем, але й насамперед колізії та перспективи його 
становлення. Текст огляду відтворює не всі колізії роз-
мови, лише ті, що, на думку автора, зосереджувалися 
навколо наукових міркувань. 

Валентина Панченко (д-р філос. наук, професор, 
професор кафедри етики, естетики та культурології, 
Київський національний університет імені Тараса Шев-
ченка) була фундатором запропонованої проблематики 
наукових досліджень та викладання відповідних курсів 
кафедри в межах підготовки здобувачів освіти. Вона 
зазначила, що розробляла проблематику візуальних 
досліджень з ранніх років своєї наукової діяльності, 
зокрема вивчала творчість Рудольфа Архейма. Особ-
ливо гостро питання звернення до нової проблемати-
ки постало в часи незалежності, коли виникла потреба 
вийти в аудиторію з новими курсами. Візуальна куль-
тура була необхідна для факультету журналістики, а 
потім і решта гуманітарних спеціальностей здійснюва-
ли запит на її викладання. Рефлексія над візуальною 
проблематикою була здійснена в контексті досліджен-
ня contemporary art, з приводу якого було проведено 
ряд конференцій. Осмислення також проводилося в 
межах викладання на філософському факультеті, а з 
відкриттям напряму "Культурологія" це стало цен-
тральною темою. Також ця тематика стала актуаль-
ною для кандидатських та докторських дисертацій, які 
захищалися на наші кафедрі, що дозволило нам суди-
ти про рівень та стратегії розробки поля візуальних 
досліджень в Україні в цілому.  

На сьогодні ми можемо судити не лише про окремі 
аспекти візуальних практик, які стосуються гносеології, 
специфіки візуального мислення, але й про можливість 
інтеграції окремих питань візуальних практик. Такі 
підстави нам дають дисертаційні роботи, що пишуться 
аспірантами нашої кафедри, зокрема стосовно проблеми 
нових медіа як семіотичної та комунікаційної структури 
культури. Поняття нових медіа більше схоплюють новий 
тип культури, логіка чуттєвого та раціонального неми-
слима поза єдністю візуального, зокрема візуальних та 
тілесних метафор, для формування спільних сенсів.  

Альміра Усманова (д-р філос. наук, професор, 
професор департаменту соціальних наук Європейсько-
го гуманітарного університету (Вільнюс, Литва), керів-
ник Лабораторії досліджень візуальної культури і сучас-
ного мистецтва ЄГУ) представила розробку проблема-
тики візуальних досліджень в рамках Лабораторії до-
сліджень візуальної культури і сучасного мистецтва 
Європейського гуманітарного університету. У дев'яно-
стих роках Європейський університет знаходився ще у 
м. Мінськ. Дуже близькою є історія, де подолання орто-
доксальних підходів до викладання культури спричини-
ло інтерес до нових парадигм та методологій. Коли 
університет з політичних причин перемістився у Віль-
нюс, цілий ряд бакалаврських та магістерських програм 
орієнтувались на логіку візуальних досліджень з 
2005 року. Ми займались перекладами, але також було 
амбіційне завдання – розвивати теорію. В першу чергу 
цікавили постсоціалістичні трансформації в Білорусі та 

регіоні, аби за допомогою вивчення різних оптик ро-
зуміти, що відбувається в нашій культурі. Було видано 
декілька серій книг з 2008 року, зокрема такі роботи: 
"Бі-текстуальність та сінематограф", "Гендер та транс-
гресія у візуальних мистецтвах", "Візуальне (як) насил-
ля", "Білоруський формат: невидима реальність",  
"P.S. ландшафти: оптика міських досліджень", а також 
переклади чиказького колеги Джеймса Елкінса, який 
регулярно брав участь у наших школах, та французько-
го теоретика кіно Алена Фішера (учня Ролана Барта). 
Всі роботи лабораторії представлені на її сайті 
(https://www.viscultstudies.org/book-series). Окрім пред-
ставлених видавничих проєктів тематичні номери жур-
налу нашого університету "Топос" також часто присвя-
чені зазначеній тематиці. Зокрема, моя робота "Огуглене 
знання" присвячена Digital Humanities. Для нас також 
було важливо знаходити нові форми присутності та по-
пуляризації нашої діяльності за межами університету, 
тому важливим проєктом виявилася виставкова діяль-
ність, хоча вона не була регулярною. Описання виставок 
є також на сайті Лабораторії візуальної культури.  

Як методологічну основу візуальних досліджень ми 
розглядали не численні мистецтвознавчі підходи, які 
виходили з теорії образу та історії мистецтва, а ту тра-
дицію міркування, яка походить від британської школи 
Cultural studies та – ширше – від цифрової культури. 
Тобто це швидше соціальна теорія візуальності. Тому в 
наших курсах і дослідженнях багато критичної теорії.  

Тетяна Павлова (д-р мистецтвознавства, професор, 
завідувач кафедри візуальних практик Харківської дер-
жавної академії дизайну та мистецтв) зазначила, що по-
чинала вивчення феномену фотографії, зокрема 
харківської групи "Час" (рос. "Время"), з класичних ме-
тодів мистецтвознавства. Проте це була поразка. Допо-
могли сучасні теорії, в першу чергу Ролан Барт. Теорію 
удару, яка є маніфестом харківської фотографії, можна 
розглядати як передчуття бартівської концепції 
studium і punctum. Подібно до punctum в харківській групі 
було сформульовано, що фотографія має діяти як удар 
кулаком. Мені видається, що Барт, досліджуючи три 
структури (Operator, Spectator та Spectrum), недооцінює 
функцію Spectrum з боку Operator. Важко зрозуміти роль 
Operator. Згадаємо Шевченківську премію, яка була 
надана лідеру харківської школи Борису Михайлову. 
Навіть мем, що з'явився в мережах, де Шевченко зі свого 
оголеного автопортрету подає руку Михайлову, який 
взятий з його серії оголених фотографій, постає в знако-
вих контекстах. Таке поєднання тем важко було уявити.  

З Університетом Шевченка харківську групу пов'язує 
зроблена у 2017 році випускниками Юрієм Поліщуком і 
Юрієм Весельским у галереї Зоомузею КНУ в рамках 
проєкту INTERVENTSIA виставка "Євгеній Павлов, Те-
тяна Павлова – Метод: Тотальна фотографія" 
(http://univ.kiev.ua/news/9155). Доводилося, що фото-
графія – це новий артмедіум, що було проманіфесто-
вано в теорії удару в 1983 році в Харківському будинку 
вчених. Ця інституція була започаткована в двадцятих 
роках XX століття, стала свідком розквіту фізики і пов'я-
зана з постаттю Ландау. Саме в цьому осередку науки 
та мистецтва, в добу, коли намагалися загравати з 
молоддю, відбулася ця публічна виставка, вперше за 

© Павлова О. Ю., 2021



~ 104 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

дванадцять років з 1971 року, коли у рамках облас-
ного фотоклубу була заснована група "Час" 
(https://archive.pinchukartcentre.org/reviews/grupa-chas-
rezyume-doslidnitsya-tetyana-pavlova). Це була важлива 
подія – ратифікація нового арт-медіума, яка відбулася в 
атмосфері скандалу та епатажу. Тоді на прес-
конференції, коли учасники групи озвучували свою тео-
рію удару, директорка Будинку вчених почала виклика-
ти КДБ. Поки йшла боротьба з нею за слухавку, худож-
ники прибрали роботи зі стін, таким чином нівелюючи 
склад злочину. Все сталося як сюрреалістичний акт. 
Але що було апокаліптичного в цих фотографіях, які 
показували інший бік радянськості? Мені здається до-
речним висловлювання мистецтвознавця Даніїла Арсо-
на: "Апокаліпсис – це одкровення, де речі постають 
такими, як вони є". Це були такі орлепінги – накладан-
ня, коли два різні знімки, які подаються разом, утво-
рювали оксюморон, розпакування підсвідомості через 
вибухи візуальності. Теорія удару є початком нового 
ракурсу осмислення теми візуальності.  

Андрій Горних (д-р філос. наук, професор, профе-
сор департаменту соціальних наук Європейського гу-
манітарного університету (Вільнюс, Литва), учасник 
Лабораторії досліджень візуальної культури і сучасного 
мистецтва ЄГУ) відмітив важливість рефлексії над ге-
неалогією візуального поля. Вперше слова "культуро-
логія" та "культуролог" почув в лекціях Ж. Дерріда, коли 
він приїжджав та виступав на пострадянському про-
сторі. Тоді стало зрозумілим, що мистецтво та історія 
мистецтва без філософії є пустими, а історія без філо-
софії є сліпою. Ми намагалися не міркувати на рівні 
абстракцій, а показати щось загальне в культурі, перш 
за все історії мистецтва. Такий кантіанський синтез 
надала культурологія, яка забезпечила естетичну на-
повненість гуманітаристики. Тут ключовою була геге-
лівська методологія з його настановою експресивної 
причинності, яка передбачала, що культура, історична 
епоха має певний Дух, що може проявлятися по-
різному. Так вісь колеса розходиться спицями як вида-
ми культури. На цьому була заснована наша перша 
програма з культурології, починаючи з робіт Гільде-
бранда та Вельфліна. Намагалися зрозуміти, що спіль-
ного між диференціальним обчисленням і монадо-
логією Лейбніца як квінтесенцією культури бароко. По-
ступово відбулася переорієнтація вбік культурних та 
візуальних досліджень (Бірмінгемська та Рочестерська 
школа, американські візуальні дослідження) з їх 
аналітикою влади. Ми зрозуміли, що ідеологія не зник-
ла, вона трансформувалася в проблеми влади, нерів-
ності, пригнічення, експлуатації. Відтоді плюс-мінус ми 
розуміємо культурологію як аналітику культурних форм. 
Останні – від форм високого мистецтва до реклами – 
містять у собі соціальну логіку, ідеологічні коди, які по-
трібно розшифрувати, розкрити, реконструювати. Це є 
завдання культурології другого покоління. В моєму ро-
зумінні і курсах відбувся методологічний зсув від геге-
лівської моделі експресивної каузальності до структур-
ної причинності (Альтюссер, Джеймісон). Культурні 
форми розумілися не як вираження духу епохи або 
національного духу, а як феномени, що знаходяться в 
більш складному діалектичному зв'язку з соціальною 
логікою, що їх породила: не відображення, а компенса-
ція або навіть витіснення цієї самої логіки. Тобто не як 
відображення та подвоєння цієї логіки як прихованої 
причини, але компенсування і навіть витіснення її, пе-
ретворення на дещо протилежне. В цих складних 
діалектичних і навіть динамічних термінах. У мене є 
роботи з монтажу, де я намагаюсь зрозуміти монтаж як 
культурну форму перш за все в концепції Ейзенштейна 
як теоретика та практика монтажу, якщо не мови кіно в 
цілому. Як монтаж співвідноситься с раціоналізацією 

капіталістичної праці в цілому, як Ейзенштейн 
співвідноситься з Тейлором. Ейзенштейн, тейлоризм, 
фордизм, з одного боку, це одне і те саме – розбиття 
органічної цілісності праці як візуальної події на фраг-
менти, а потім комбінація цих фрагментів для більш 
ефективної праці або виразної картинки. А з іншого бо-
ку, завдання повністю протилежне – Ейзенштейн за 
допомогою картинки хотів повернути цільність зобра-
ження світу, яка була втрачена в ході монтажного виро-
бництва. З такими сюжетами ми з тих пір працюємо в 
рамках структурної причинності.  

Широке коло питань було охоплено в доповідях  
Оксани Пушонкової (канд. філос. наук, доцент ка-
федри філософії та релігієзнавства Черкаського націо-
нального університету імені Богдана Хмельницького). 
Вона зазначила, що її інтерес до проблеми візуального 
іде від практики. Робота одночасно в університеті та 
музеї дозволяє прояснити зв'язок теорії та практики – 
викладання візуальних дисциплін та здійснення 
соціальних проєктів в музеї. Важливий висновок, який 
виникає в процесі систематизації таких видів діяльності. 
В ньому ми спираємося на зсув методологій від ми-
стецтвознавчих до культурно-антропологічних. Я ви-
ходжу з тричасткового поділу. Перша – класична мо-
дель, в центрі якої стоїть поняття реальності, культура 
споглядання, культура уяви, центральним концептом є 
присутність. В плані хронології вона не належить мину-
лому, вона функціонує і зараз, в сучасній культурі си-
мулякру. В філософії симулякру ми розглядаємо різно-
манітні форми дистанціювання від реальності і нама-
гаємося визначити, що є реальністю і що нею не є. Дру-
га модель пов'язана з теоретико-інформаційною есте-
тикою, яка межує з семантичною філософією ми-
стецтва, розглядає візуальну мову як текст. Я навіть 
більше зв'язала би її з медіаархеологією, історією тех-
нічних медіа. Останні зберігають образи та їх транслю-
ють (фотографія, кіно). Це базова модель ХХ століття. 
Третя ґрунтується на соціально-комунікативних теоріях, 
феноменолого-герменевтичних. Я би назвала їх ще 
інтегративними, і з цим пов'язані мої дослідження ар-
хаїзації візуальності. Це деяке повернення до першод-
жерел, сприйняття світу як певного палімпсесту, де світ 
є складним і багатогранним, де є первообраз. В сучас-
ному світі існує тенденція до спрощення візуальних 
форм. Молодь говорить про те, що навіть подивитися 
кіно дві години вже може бути важкою справою. Тікток – 
це більш спрощена форма, що прагне до обнуління. 
Цей момент обнуління не можна розглядати як 
примітивізацію, але як нову форму бачення. Виникає 
концепт утробного бачення з практики Оксани Чепелик. 
Настанова мікроестетики реалізується як нові способи 
бачення ковіду: невидиме візуалізується новим чином. 
Ми шукаємо гарного лікаря, який створить цей образ, 
який би корелював з нашими відчуттями. З вмінням 
створювати нові образи пов'язані і музейні практики. 
Останній наш проєкт – випадковість та її місце в аб-
страктному мистецтві, а також в контексті музейної арт-
терапії. Це ще один з напрямів, які я веду. Ми розгля-
дали картини черкаських абстракціоністів Світлани Ти-
хомірової та Олександра Шипенька. У нас є свій квад-
рат, він не чорний. Квадрат Шипенька. Говорили про 
пошук сутності речі – як вихідну настанову творчості. 
Ми пропонуємо самим відтворити випадковість в аб-
стракції, а також з психологом інтерпретувати образи, 
приховану душу речей, первообраз – те, з чого все по-
чинається. Саме в таких експериментах ми можемо 
бачити, як трансформується практика на рівні сприй-
няття, на рівні невидимого.  

Ірина Адамська (канд. філос. наук, доцент кафедри 
української філософії та культури, Київський національ-
ний університет імені Тараса Шевченка) запропонувала 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 105 ~ 

 

 

візуальну історію як дослідницький проєкт і дисципліну 
для викладання на третьому аспірантському рівні 
спеціальності "культурологія". Візуальний поворот за-
чепив історичну науку пізніше, ніж культурологію та 
соціологію. Візуальні джерела завжди були в історії, 
але вони були другорядними. Домінував позитивістській 
підхід, який виходив з домінанти письма. Потім додали-
ся усні джерела. Зараз починають звертатися до візу-
ального джерела, що може грати головну роль. Тому 
виникає проблема його інтерпретації за допомогою ін-
ших джерел. Остаточно підхід до візуальної історії не 
сформувався. Можна її розглядати у контексті ми-
стецтвознавства. Тоді візуальна історія виглядає як 
розширена історія мистецтв. Потрібний додатковий 
контекст, аби сягнути царини політичного та економіч-
ного. Тобто постає питання про розширення поля візу-
альних матеріалів. Важливо ці два підходи поєднати з 
теорією образів та їх можливостями в інтерпретації тем 
минулого через відтворення сучасних їм соціальних, 
культурних, економічних, політичних контекстів. А також 
відтворення пропагандою їх ідеологічних сенсів. Крім 
того, варто вивчати причини необхідності появи таких 
образів, їх створення та трансформації в певні 
періоди, їх впливу на суспільство. Цей комплекс, з 
одного боку, вивчення джерел, а з іншого – вивчення 
образів, а також уявлення минулого про себе або уяв-
лення про минуле за допомогою образів візуальна 
історія намагається об'єднати. Важливим є зауважен-
ня Данилевського про структуру джерел, чи є вони 
переказами. В залишку культури важливо те, чи є вони 
тим, що досліджується, тим, що було у відповідний 
період історії. Треба дослідити, як історичні перекази й 
інтерпретації трактують певні візуальні джерела, як 
використовують для пропаганди та ідеологічного тла. 
Тут допомагає теорія мистецтва Варбурга.  

Анна Юхимець (бакалавр спеціальності "культуро-
логія", Київський національний університет імені Тараса 
Шевченка) запропонувала проєкт дослідження повсяк-
денності у місті на засадах концепту М. де Серто та 
Г. Гумбрехта. Намагання організувати простір раціо-
нально, тобто згідно плану, відповідає ідеї Лефевра. 
Проте дієвці, агенти культури, втручаються у простір зі 
своїми тактиками. Це робота з тимчасовістю власної 
присутності у полі зору іншого може бути не лише так-
тикою, але й стратегією. Вибуховість цих практик на тілі 
мережі міста створює поле рухливої взаємозалежності. 
Вони детероризують для себе міський простір та роз-
сіюють міську анонімність згідно з їхніми намірами. 
Мешканці генерують своє споживання конкретних місць 
досвідів. Це локуси переживань, які можна назвати 
просторовим промовлянням, навіть бормотінням. Спе-
цифічною візуальною практикою є практика скорботи 
вздовж доріг, або придорожньої скорботи. Це практика 
самочинної меморіалізації пам'яті загиблих в автоката-
строфі. Де живі розвішують атрибутику скорботи: вінки, 

хрести, стрічки. Ми всі спостерігали такі приклади. Тут 
можна побачити подвійну операцію оприсутнення: з 
одного боку, відбувається оприсутнення загиблого, чия 
смерть або образ починає нависати над місцем. По-
мерлий та його образ крізь поховальну атрибутику при-
в'язується до цього цілком пересічного місця. Таким 
чином реалізується нове місце як простір присутності 
загиблого. Виходить, зі шляху, що виконує утилітарну 
функцію прибуття, дорога набуває безіменного, але 
цілком конкретного образу померлого. Дорога стає про-
стором фантомного болю чиєїсь відсутності та нестачі. 
Тут слід згадати широко знаний приклад Мерло-Понті 
про відчуття фантомного болю від втраченої кінцівки. 
Створення цього тимчасового пам'ятного болю прив'я-
зує покійника до культурного порядку, до світу живих, 
що існують у видимому порядку та режимах видимості. 
Й інші, для кого це обличчя є цілком анонімним обра-
зом, виявляються мимоволі залучені до цього режиму 
видимості трагедії та смерті. З іншого боку, ми прихо-
димо до того, що ця тактика оприсутнення не стільки 
працює з мерцем, його тілом, яке виноситься за дужки, 
скільки з носіями скорботи. Саме вони є центральними 
акторами цього розгорнутого плачу, саме вони 
відповідальні за візуальні практики, залишаючи слід 
присутності та відповідаючи за продукування присут-
ності мерця та образу його смерті. Виходить, що за ат-
рибутикою смерті іншого стоїть вже не стільки сам ін-
ший, скільки ті, хто залишилися в світі живих. Йдеться 
про підривний потенціал цієї маргінальної травматич-
ності. Поверхня повсякденності не ховає, але усуває 
травматичний досвід. Пафос трагедійності не прогово-
рюється дрібницями наших звичок. Коли індивід 
опиняється в новій для себе ситуації, він має ор-
ганізувати новий простір, який умовно можна іменувати 
простором втрати. Те, що можна назвати скорботним 
письмом, стає своєрідною риторичною фігурою промо-
вляння та культурною практикою впорядкування цього 
відчуття відсутності когось або чогось. У підсумку ця 
подвійність може розглядатися як з ракурсу аналізу 
сакрального, самочинної сакралізації простору, низової 
практики меморіалізації, так і з огляду на те, що в деса-
кралізованому міському просторі модерну і постмодер-
ну відбувається така практика скорботи, яка підриває 
звичний режим видимості.  

Як підсумок огляду дискусії можна зазначити, що 
в процесі обговорення стала зрозумілою наявність 
двох вимірів візуальних досліджень як проблематики 
та оптики, яка дозволяє зрозуміти та здійснити деди-
ференціацію науки та освіти, виробництва та спожи-
вання, образу та тексту, культури значення та присут-
ності, а також визначити актуальність подальших пер-
спектив їх розробки. 

  
Надійшла  до  редколег і ї  04 .1 1 . 21  

 
O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

Review of the round table  
"VISUAL STUDIES IN THE CONTEXT OF THE THEORY AND HISTORY OF CULTURE",  

which took place online on April 22, 2021 

 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

Обзор круглого стола  
"VISUAL STUDIES IN THE CONTEXT OF THE THEORY AND HISTORY OF CULTURE",  

прошедшего онлайн 22 апреля 2021 г. 

 
 



~ 106 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
mrogozha@ukr.net 

 
НОТАТКИ НА ПОЛЯХ  

(ЧИТАЮЧИ "АНТРОПОЛОГІЧНИЙ КОД УКРАЇНСЬКОЇ КУЛЬТУРИ І ЦИВІЛІЗАЦІЇ") 
 

Минулого року побачила світ третя монографія ав-
торського колективу відомих українських істориків Оле-
га Рафальського, Ярослава Калакури, Михайла Юрія, 
до написання якої доєднався і Віктор Коцур. Двотомна 
праця "Антропологічний код української культури і циві-
лізації" (2020) [1; 2] продовжує дослідження національ-
ної культури українців, розпочаті у попередніх проєктах 
"Українська культура: цивілізаційний вимір" (2015) [10] 
та "Ментальний вимір української цивілізації" (2017) [12]. 

Двотомник має амбітну мету – дослідити сутність 
української людини, відстежити провідні тенденції зрос-
тання ролі людини в розвитку української культури і 
цивілізації від доісторичних часів до сьогодення [1, 
с. 14]. Для її реалізації автори визначають завдання, які 
й задають логіку розгортання матеріалу: роз'яснити 
методологію дослідження; "висвітлити особливості ан-
тропологічного коду культури давньої і княжої України, 
його еволюцію під впливом християнства" [1, с. 15]; з'я-
сувати "антропокультурні і ментальні процеси" в україн-
ських землях епох Ренесансу і Реформації, Просвітниц-
тва, модернізму; показати складну долю людини укра-
їнської культури і цивілізації у ХХ столітті та у перші два 
десятиліття нинішнього, ХХІ століття; "опрацювати і 
сформулювати пропозиції, спрямовані на подальше 
зростання ролі антропологічного чинника в розвитку 
культури і цивілізації" [1, с. 15]. 

Ґрунтовне осмислення цієї праці – справа майбут-
нього, адже в ній порушено серйозні питання, пред-
ставлено безліч тем і сюжетів, серед яких є багато 
справді маловивчених до цього часу, окремі частини 
вибудовані на маловідомих документах, деякі сюжети 
представлені в нових інтерпретаціях, з нетривіальни-
ми авторськими акцентами, осучасненими підходами 
до трактування широковідомих подій тощо. Тому на-
разі йдеться про нотатки на полях в ході читання. 
Це, так би мовити, перше наближення до тексту на 
теми, що ставали більшою чи меншою мірою предме-
том власного наукового інтересу. 

Сама назва праці "Антропологічний код…" задає ве-
ктор побудови матеріалу. Як вказують автори, вони 
прагнуть висвітлити "тяглість прихованої або закодова-
ної сутності людини, її подвижницької ролі в культурі і 
цивілізації" [1, с. 6]. Отже, найперше йдеться про осми-
слення сутності людини в культурно-історичному про-
цесі. У методологічному розділі автори докладно розг-
лядають особливості антропологічних досліджень з 
часів їх становлення та специфіку філософської, істо-
ричної, культурної, політичної та соціокультурної ан-
тропологій як галузей соціогуманітарних досліджень і, 
як уявляється, пристають на позиції соціокультурної 
антропології. Автори зазначають її предмет: "найбільш 
загальні закономірності і тенденції розвитку людини в 
контексті суспільно-політичних, соціокультурних, госпо-
дарських, інституційних, міжособистісних зав'язків, її 
уявлень про свої потреби і проблеми, які спонукають 
підтримувати, порушувати і створювати елементи вла-
сної соціокультурної діяльності" [1, с. 27]. Ідеться про 
прагнення вивчити людину шляхом пізнання того соціо-
культурного простору, до якого вона належить [1, с. 48]. 
Тому автори й зазначають, що в центрі їхньої уваги 
українська людина, визначення якої автори дають на 

основі досліджень Михайла Грушевського: "Українська 
людина – це частина природи, представник світового 
людства…, це той, хто зроду є українець, родився і ви-
ріс з українською мовою на устах і усвідомлює себе 
свідомим сином і часткою свого народу, яка працює для 
його добра, бореться за його свободу і кращу долю. 
Українською людиною може бути не тільки той, хто має 
українське походження, але й хто живе в Україні, щиро 
хоче бути з українцями, почуває себе їх однодумцем і 
товаришем, членом українського народу, бажає працю-
вати для його добра" [1, с. 11]. 

У колі читання авторів, безумовно дуже широкому 
(що потребує окремої розмови), немає класичного текс-
ту Іммануїла Канта "Антропологія з прагматичної точки 
зору". У цьому останньому прижиттєво виданому творі 
Кант представив свою концепцію антропології – викла-
дене у систематичному вигляді вчення про людину, 
оскільки людина є найважливішим предметом у світі. 
Неперевершений систематизатор, Кант розрізняв фізі-
ологічну і прагматичну антропологію. І якщо фізіологіч-
на антропологія стосується природного в людині, як-то 
стать, вік, раса, то прагматична – розбирає питання, що 
людина як вільна істота робить, може і повинна робити. 
Притому для Канта антропологічне з прагматичної точ-
ки зору виходить на проблеми соціального буття люди-
ни: "Людина своїм розумом визначена до того, щоб бути 
у спілкуванні з людьми і в цьому спілкуванні за допомо-
гою мистецтва і науки підвищувати свою культуру, циві-
лізованість і моральність і щоб, якою би не була сильною 
її тваринна схильність пасивно віддаватися спонукам 
спокою і благополуччя, які вона називає щастям, стати, 
ведучи діяльну боротьбу з перешкодами, нав'язаними їй 
грубістю її природи, гідною людства" [13, с. 578].  

Власне, цей кантівський пасаж, сповнений оптиміз-
му щодо людини, суспільства й історії, відбиває загаль-
ну спрямованість і "Антропологічного коду…". З тексту 
очевидно, що в центрі уваги авторів знаходиться люди-
на в історичному бутті з наголосом на людиномірному, 
особистісному аспекті. "Особистість, – пишуть автори, – 
явище завжди індивідуальне, яке символізує соціальну 
природу і унікальність людини як суб'єкта усіх, без ви-
нятку, соціокультурних процесів, складає сукупність 
найрізноманітніших утаємничених характеристик" [1, 
с. 9]. І у книзі вибудована схема становлення особисті-
сного начала, продемонстрована його тяглість від се-
редньовічного до сучасного образу з наголосом на ста-
новленні індивідуальності в добу Відродження.  

Тут доречно зауважити, що бібліографія у працях 
цього авторського колективу вже традиційно дуже по-
тужна. Вони активно використовують як найновіші іс-
торичні джерела і монографії, так і класичні для вітчи-
зняного наукового товариства праці. До прикладу, для 
визначення характерних рис особистості Відродження 
залучаються праці Марії Кашуби, Леоніда Баткіна, Ері-
ха Фромма, Якоба Буркгардта, Еудженіо Гарена, 
Чарлза Тейлора. Таке поєднання традицій і новацій 
дозволяє вписати "Антропологічний код…" в сучасний 
науковий дискурс. 

Примітно, що в загальну схему вдало вписуються 
конкретні історичні персонажі, життєписи і/або короткий 
або детальний аналіз їхрнього творчого доробку. Стані-

© Рогожа М. М., 2021



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 107 ~ 

 

 

слав Оріховський, Григорій Сковорода, Тарас Шевченко 
та інші особистості є провідниками історичного процесу. 
Їм приділена значна увага у тексті. Але важливий і ін-
ший ракурс – згадки пересічних акторів історичного 
процесу. Наприклад, у розділі 3 другого тому надають-
ся "відомості про конкретних людей, вихідців з України і 
задіяних у війні, про їх долі" [2, с. 184] під час Першої 
світової війни. Це діячі української культури, мистецтва, 
військові, науковці. Найвиразніше орієнтація авторів на 
людиноцентризм проглядається у підрозділі 1.4 другого 
тому "Життя та творчість Тараса Шевченка як ключ до 
антропологічного коду українців". Можна погодитися з 
авторами, що Шевченко "приніс свою особливу модель 
антропологічного коду української культури і цивіліза-
ції, ставши найпотужнішим його виразником і носієм. 
Усім життям і творчістю він заклав принципово новий 
формат людиноцентризму і людинолюбства" [2, с. 61–
62]. Так конкретизується ідея людиноцентричності 
сучасних історичних досліджень Ярослава Калакури, 
одного зі співавторів "Антропологічного коду…", яку 
він активно просуває у своїх виступах на конференціях 
та у публікаціях [наприклад: 11]. 

Слід зазначити, що такий людиноцентризм корелює з 
загальними установками новітніх історичних і культурно-
історичних досліджень. Про це пишуть і самі автори: 
"Однією з особливостей новітньої української історіогра-
фії є те, що вона дедалі послідовніше переймає і реалі-
зує досвід людиноцентризму і антропологічного повороту 
в західноєвропейській гуманітаристиці, новий етап якого 
започаткований у середині ХХ століття. Перехід від "іс-
торії подій" до "історії людей" невіддільний від цивіліза-
ційного підходу до історичного процесу, який орієнтуєть-
ся на пріоритетну роль людини в ньому" [1, с. 17]. Уста-
новки сучасних історичних досліджень у даному контекс-
ті актуалізуються принаймні у трьох аспектах. 

По-перше, можна згадати, що відомий німецький іс-
торик Андреас Хюссен показує людиноцентричний 
вектор через зміну парадигми від "теперішніх майбу-
тніх" до "теперішніх минулих" [29, с. 11–29]. Майже 
все ХХ століття, натхненне революційними ідеями 
ХІХ століття, було спрямоване у прийдешнє, надихало-
ся ним, "в ім'я майбутнього" приносилися жертви тощо. 
А вже наприкінці ХХ століття західна гуманітаристика 
починає активно осмислювати сучасність не через 
майбутні звершення, а крізь призми минулого, яке сфо-
рмувало схеми мислення сучасності і досвід людей, що 
живуть нині. Минуле зумовлює сьогодення. В "Антропо-
логічному коді…" автори очевидно орієнтовані на тепе-
рішнє минуле, акцентуючи викривлення, які радянська 
історіографія провокувала своєю спрямованістю на те-
перішнє майбутнє, обґрунтовуючи жертви і проводячи 
генеральну лінію партії "в ім'я світлого майбутнього".  

По-друге, німецька дослідниця Алейда Ассман у 
своїх історичних студіях показує, як зміщується фокус 
академічної уваги з ключових історичних діячів і подій 
історичного процесу на долі конкретних осіб в контексті 
історії повсякденності, індивідуальних людських травм і 
невиліковних душевних ран [3]. 

Цей останній момент важливий для розуміння нові-
тніх досліджень історії України. І автори "Антропологіч-
ного коду…" слідують саме в руслі травматичного дос-
віду, що його отримали українці від перебування у 
складі різних імперій. Про це свідчать назви (і відповід-
но зміст) підрозділів. Так, наприклад, у підрозділі 3.1 
другого тому "Перша світова війна як культурна і мен-
тальна травма української людини" лейтмотивом про-
ходить думка про те, що українці опинилися по різні 
боки лінії фронту і стали жертвами чужої війни. А там 
само підрозділ 4.3 "Тоталітарна культура і українська 

людина в ній" розкриває драматичний досвід українсь-
кого життя від становлення радянської влади до почат-
ку Другої світової війни. Також у другому томі підроз-
діл 4.4 "Повсякдення української людини в роки Другої 
світової війни і повоєнних лихоліть" висвітлює особли-
вості життя українців під нацистською окупацією, так 
само як і за радянської влади. Автори зазначають: "По-
всякденне життя українців воєнного і повоєнного часу 
підтверджує злочинну сутність тоталітарних режимів, 
вся історія яких – зневага до людини, переслідування 
"критично мислячих", "ресурсне" використання як со-
вєтською владою, так і окупантами" [2, с. 362]. 

По-третє, не можна не згадати і наукові розвідки 
французького історика П'єра Нора, який запропонував в 
гуманітаристиці цілу галузь досліджень – історію  
пам'яті, яка виступає як управління минулим в сучас-
ності. Якщо традиційно історична наука, на думку Нора, 
являла собою "проблематичну і неповну реконструкцію 
того, чого більше немає", то "пам'ять – це життя, носія-
ми якого завжди виступають живі соціальні групи, і в 
цьому сенсі вона знаходиться у процесі постійної ево-
люції, вона відкрита діалектиці запам'ятовування і ам-
незії" [19, с. 20]. Сучасні трансформації в гуманітарис-
тиці зумовлюють перетворення пам'яті на історію. "Те, 
що сьогодні називається пам'яттю, належить не до па-
м'яті, але вже до історії… Це – пам'ять добровільна і 
обміркована, переживається як обов'язок і позбавлена 
спонтанності, психологічна, індивідуальна і суб'єктивна, 
а не соціальна, колективна і всеосяжна… Ця трансфо-
рмована пам'ять… є архівною" [19, с. 28]. 

Отже, в сучасних західноєвропейських досліджен-
нях очевидна зверненість (а) до теперішнього минулого 
(б) в антропологічному, особистісному вимірі і (в) в ак-
сіологічному модусі. Щодо (а) і (б) ми відмічали актива-
цію цих тенденцій в "Антропологічному коді…". Про 
аксіологічний модус ітиметься нижче. Тут же варто за-
значити, що така актуалізація в історичній науці особис-
тісного начала супроводжується зміною оптики історії. 
П'єр Нора зазначає, що традиційно на відкуп історикам 
віддавалися події, віддалені у часі принаймні на 50–
60 років. Історики працювали з архівними джерелами і 
мали справу з об'єктивними судженнями. "Історія могла 
бути тільки історією минулого, теперішнє належало до 
політики" [20, с. 13]. Але історія пам'яті знімає цю супе-
речність в момент, коли стирається розрив між тепері-
шнім і минулим, коли історія перестає займатися лише 
минулим, а вводить в свою орбіту сучасність і стає іс-
торією сучасності. 

Саме в цьому руслі рухаються автори "Антропологіч-
ного коду…". Заключний розділ другого тому "Антропо-
логічний поворот в умовах утвердження незалежності 
України, сучасних інтеграційних та глобалізаційних про-
цесів" завершується хронологічно 2019 роком, коли було 
обрано шостого Президента України та новий парламент 
(т. 2, підрозд. 5.7). Події останніх років осмислюються у 
праці в режимі реального часу. Викладення фактів, ав-
торські коментарі та розмисли стосуються болючих пи-
тань сучасного політичного життя України. Можливе пи-
тання щодо об'єктивності авторських суджень, прита-
манної традиційній історичній науці, знімається в кон-
тексті історії пам'яті апеляцією до особистісних, психоло-
гічних аспектів, на яких наголошують Нора і Ассман. 

Тут доречно повернутися до аксіологічного змісту 
"Антропологічного коду…". Ціннісний аспект традиційно 
потужний в працях авторського колективу Рафальсько-
го, Калакури, Юрія. Ці дослідники виносять ціннісні су-
дження, дають моральну оцінку подіям, про які пишуть. 
Так, наприклад, у згадуваному підрозділі 4.4 другого 
тому вони резюмують: "Життя і побут українців у період 



~ 108 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

війни та повоєнний час через дослідницькі практики істо-
риків доносять сучаснику стратегії виживання в епоху 
повного ігнорування сталінським і гітлерівським режима-
ми людської етики і моралі, що в багатьох вимірах уподі-
бнювало націонал-соціалізм і більшовизм" [2, с. 362]. 

Підрозділ 5.3 другого тому "Українська особистість і 
постсовковий синдром" взагалі являє собою нарис по-
стсовкового синдрому української людини в руслі де-
скриптивної етики. Автори описують його складові: раб-
ську психологію і консерватизм; патерналізм; синдром 
"твердої руки"; пошук зовнішніх і внутрішніх ворогів та 
ксенофобію; страх і боягузтво; правовий нігілізм і соціа-
льну пасивність; невміння робити свідомий вибір, уніфі-
кованість та безальтернативність, відсутність критично-
го мислення тощо. Надалі вони резюмують: "Квінтесен-
цією цих рис совка є моральна ницість і культурна об-
меженість…" [2, с. 430].  

Так само етична складова міститься в описах соціа-
льно-політичних наслідків краху радянської системи, 
"неписаного кодексу поведінки", "успадкованого совєт-
ського психотипу" і т. д. Авторський висновок у цьому 
підрозділі не позбавлений моралізування: "… Совок все 
ще живий… Духовні цінності для певної частини наших 
громадян ще чужі, тому що їх не можна купити, як ков-
басу або одяг – перевдягнувся і все – я європеєць! Ці 
цінності можна виростити тільки у власній душі і у влас-
ній свідомості… Таке розуміння не можна купити, вкра-
сти або позичити. Воно виховується – довго, багатьма 
поколіннями. Але альтернатива тільки одна – совкове 
мислення і філософія розумової плісняви" [2, с. 441]. 

В етиці надзвичайно тонкою є грань між відстороне-
ним / об'єктивним описом фактів (дескриптивною ети-
кою) і винесенням оціночних суджень (моралізуванням). 
Тим більше, коли автори свідомо обирають собі роль 
ангажованих інтелектуалів. Це було виразно представ-
лено і в попередніх дослідженнях цього авторського 
колективу. В умовах інформаційної війни знані історики 
обрали громадянську позицію і зробили свій власний 
моральний вибір: "Український культурний фронт, – 
пишуть вони в одній з попередніх праць, – це диспози-
ція вибору культурних митців, де відбувається дифере-
нціація зразків, еталонів, норм та стереотипів поведінки 
щодо опозиції "імперська культура–постколоніальна 
культура"… Цей фронт також знаходиться на рівні змі-
ни набору зразків: від орієнтації на пострадянські зраз-
ки – до інноваційних власних культурних зразків, зокре-
ма, традиційних і самобутніх, але значною мірою зоріє-
нтованих на світові зразки і світову культуру" [10, 
с. 455–456]. Ми вже відмічали цю особливість авторсь-
кої ангажованості [22]. 

Така позиція авторського колективу примітна і в кон-
тексті трансформацій самої історичної науки, про що 
йшлося вище. Згадувана вже Алейда Ассман наголо-
шує на аксіологічному модусі історії: "Минуле ще тяж-
ким вантажем лежить на плечах теперішнього, вимага-
ючи до себе уваги і визнання, спонукаючи нас взяти на 
себе відповідальність за нього поряд з новими форма-
ми пам'яті і поминання" [3]. Наголошуючи на відповіда-
льності, Ассман вказує, що без цього аксіологічного 
фундаменту неможливо вести мову про ідентичність: 
"Благополуччя власної культури залежить від її спро-
можності актами пам'яті і поминання привносити своє 
минуле в теперішнє, причому не тільки задля того, щоб 
набути необхідний досвід і цінне знання, отримати зра-
зкові моделі і скористатися неминущими досягненнями, 
але і щоб пам'ятати про негативні події перед нею. Без 
минулого немислимі ніяка ідентичність, ніяка відповіда-
льність, ніяка орієнтація" [3]. 

Якісний текст з чіткою авторською позицією прово-
кує не тільки розмисли на цікаві для читача теми. Він 
так само підштовхує до дискусії з питань, які входять до 
кола наукових інтересів. Дискутування позицій є ціка-
вим і плідним з точки зору наукового життя. Зважаючи 
на обмеженість формату рецензії, зупинимось на двох 
аспектах, які постають на межі історії, філософії історії і 
культурології та стосуються періодизації культурно-
історичного процесу. 

У першому томі розділ 5 присвячено добі Просвітниц-
тва, яку автори пов'язують "з розвитком наукової, філо-
софської і суспільної думки. В підставі цього інтелектуа-
льного руху були раціоналізм і свобода думки" [1, с. 330]. 
І далі вони зазначають, що "Просвітництво вважають не 
стільки комплексом ідей, скільки певним напрямом філо-
софської думки, в основі якої лежала, з одного боку, кри-
тика негативних на той час явищ, властивих традиційним 
інститутам, звичаям і моралі, а з другого – ідея цінності 
людини й самоцінності особи. Цим просвітники відрізня-
лися від просвітителів, тобто безпосередніх носіїв освіти 
і прогресу" [1, с. 330]. Загальна налаштованість, вихідні 
позиції авторів задані саме так. 

Альтернативні погляди на Просвітництво пропону-
ють ширший контекст застосування цього поняття. Бри-
танський спеціаліст по Просвітництву Джонатан Ізраель 
стверджує, що інтелектуальний рух, що сьогодні асоці-
юється з Просвітництвом, спровокували французькі 
письменники і мислителі, які принципово дистанціюва-
ли себе від сучасного їм філософування. Натомість 
вони "представляли і популяризували нові відкриття, 
концепції і теорії" й "несподівано відкрили, що насправ-
ді вони могли здійснити практичний вплив у реальному 
світі – на ідеї, в першу чергу, але через ідеї також на 
освіту, політику, релігію і культуру взагалі. Філософія 
стала не лише вивільненою, але також і могутньою" [30, 
с. 10]. Саме у цьому й полягала у XVIII столітті різниця 
між традиційними філософами і французькими пись-
менниками / просвітниками – у можливостях і прагненні 
здійснювати своєю інтелектуальною діяльністю практи-
чний вплив на людей. Саме тому Просвітництво є прак-
тико-орієнтованим і соціально зумовленим явищем, що 
має виразний освітньо-виховний характер. І в цьому 
плані воно було просвітительством. Можна навести 
слова вже згадуваного вище Іммануїла Канта з його ві-
домого есею "Відповідь на питання: Що таке Просвітниц-
тво?". Він виголошує, що людству прийшла пора вирости 
з "неповноліття", тобто з нездатності спиратися на влас-
ний розум, й почати жити без стороннього керівництва, 
без опікунства щодо вибору життя. А просвітники – це 
"вчені", які "скинули з себе ярмо неповноліття, поширю-
ють навколо дух розумної оцінки власної гідності й пок-
ликання кожної людини мислити самостійно" [14, с. 28]. 

Прикладом такого практико-орієнтованого Просвіт-
ництва є "Енциклопедія" (1751–1772). Вона стала "ре-
зюме, підсумком розвитку "наук, мистецтв і ремесел", 
свого роду компендіумом знань, з якого черпали відо-
мості і факти спочатку французи, а потім інші євро-
пейці й американці. 17 величезних фоліантів, два такі 
ж довідникові томи і декілька томів креслень та ілюст-
рацій – ось що допомогло жителям XVIII і XIX століть 
стати освіченими людьми" [7, с. 329]. Характер знан-
ня, пропонованого "Енциклопедією", був схожий на 
текст підручника, де композиція статей постає у ви-
гляді елементарного викладення наукових досягнень і 
не містить текстів пошукового характеру. Але такий 
виклад матеріалу є не недоліком, а самою суттю Про-
світництва: за допомогою "Енциклопедії" кожен читач 
міг скласти своє власне уявлення про досягнення на-
ук, мистецтв і ремесел свого часу. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 109 ~ 

 

 

За Кантом, у Просвітництві вчений використовує 
свій розум, звертаючись до публіки, виступаючи перед 
публікою [14, с. 29]. Каналами спілкування просвітника 
з публікою є чи безпосередні зустрічі в клубах, кав'яр-
нях, пабах, чи за допомогою друкованого слова. Про це 
пишуть, зокрема, Юрген Габермас [28], Чарлз Тейлор 
[31], Михайло Мікешин [18]. 

Під таким кутом зору Просвітництво – це проєкт 
Модерну, який можливий в громадянському суспільст-
ві, зрозумілому, у руслі Габермаса, в своїй переважній 
соціальній та культурній функціях [28] як метаінстру-
мент виховання публіки у громадянському дусі. Факти-
чно у Франції, Німеччині, Великій Британії – провідних 
просвітницьких осередках Європи – орієнтувалися на 
загал освіченої публіки, переважно буржуазної. В 
цьому сенс Просвітництва. 

З огляду на це складно погодитися з однозначною 
атрибуцією процесів в Україні у XVII–XVIII століттях як 
просвітницьких. За об'єктивних історичних причин в 
українських землях того часу не відбулися буржуазні 
революції, не був сформований клас буржуазії, власне 
контингент, з якого формувалося громадянське суспі-
льство і на яке орієнтувалися просвітники в західно-
європейських просвітницьких центрах. 

Атрибуція Григорія Сковороди до Просвітництва є 
поширеною. Окрім перелічених у бібліографії [1, с. 395] 
можна згадати широковідомий підручник з культурології 
за редакцією Ірини Тюрменко. Там Тюрменко зауважує, 
що "творчість Г. Сковороди стоїть на перехресті двох 
історико-культурних епох. Вона підбиває підсумок ста-
рій бароковій літературі і одночасно започатковує про-
світницький реалізм, розвинутий у ХІХ столітті" [16, 
с. 249]. Власне, раціоналістичні засади Просвітництва 
не вбачають у творчості Сковороди й автори "Антропо-
логічного коду…" [1, с. 395]. Бароковий за стилем і зміс-
том мислення (метафоричність барокової думки дуже 
влучно і також метафорично передав Умберто Еко 
[26]), Сковорода є просвітителем у широкому значенні 
слова. Ємко стиль і зміст філософського доробку Ско-
вороди можна побачити на контрасті з його сучасником, 
просвітником Іммануїлом Кантом, чий есей "Відповідь 
на питання: Що таке Просвітництво?" у 1784 році став 
свого роду підсумком соціокультурного досвіду доби 
Просвітництва [21, с. 89]. 

В Освальда Шпенглера є думка, що фаустівська лю-
дина схильна бачити у всесвітній історії європейську іс-
торію, в якій інші культурні світи обертаються навколо 
західноєвропейського світу як "уявного центру всього 
світового звершення" [25, с. 144–147]. Хоча сам Шпенг-
лер не був позбавлений критикованого ним європоцент-
ризму, його твердження вірне. Дослідники завжди воліли 
підганяти етапи розвитку локальних культур під виведену 
гуманістами періодизацію західноєвропейського світу на 
Античність – Середні віки – Новий час. Але чим далі від 
сьогодення, тим більш виразною є строкатість палітри 
різних культурних світів і їх асинхронність абстрактній 
схемі. Різні культурні світи за конфігурацією та темпора-
льністю не завжди збігаються і не є синхронними захід-
ноєвропейському культурно-історичному процесу. У 
Дмитра Чижевського в есеї "Про початки і кінці нових 
ідеологічних епох" влучно підмічено, що в культурно-
історичному процесі складно знайти чіткі межі початків і 
кінців – радше комплекси змістів в силу різних обставин 
продовжують існувати в нових історичних обставинах, 
отримують нове оформлення, звучання [24]. 

Українські землі як фронтир зазнавали ворожих на-
бігів і пограбувань, що і створювало специфіку культур-
но-історичного процесу української цивілізації. Якщо 
надто зухвало стверджувати, що інші ритми змін куль-

турно-історичних епох задають унікальний світ україн-
ської культури і цивілізації і його не слід втискувати у 
прокрустове ложе хронології західноєвропейської куль-
тури, то принаймні заслуговує на увагу думка про неод-
нозначність віднесення творчого доробку Григорія Ско-
вороди саме до Просвітництва. 

Друге питання, яке варто поставити тут в рамках 
дискусії з авторами "Антропологічного коду…", стосу-
ється доцільності розмежування Модерну і модернізму 
як культурно-історичних епох. Розділ 2 у другому томі 
починається з протиставлення цих понять. За поняттям 
"Модерн" закріплюється "новий стиль епохи, культури і 
мистецтва", що "пов'язується з ідеєю нового, нетради-
ційного, відмінного від попереднього і складається як 
Високий стиль і напрям у різних видах і жанрах творчо-
сті" [2, с. 110]. А модернізм – "це більшою мірою форма 
світогляду, яка формується як протест проти застарілих 
поглядів та традицій, він відбиває прагнення його пред-
ставників створити нову, ідеальну модель пізнання і 
відмовитися від класичних моделей минулого" [2, 
с. 110]. Хронологічно до модернізму автори зараховують 
сорок років до Першої світової війни і наполягають на 
унікальності цього проміжку часу як культурної епохи, 
хоча у розділі звертають увагу переважно на процеси у 
мистецтві і більш широко – духовному житті того часу. 

Доба Модерну – надзвичайно складне поняття, на-
повнення його змістами складає дискурс (як у цитова-
ного авторами Юргена Габермаса – філософський 
дискурс Модерну [6]), до якого науковці долучаються 
мірою власного наукового інтересу. Тому наведемо 
тут власні міркування, які раніше вже знайшли своє 
втілення [21, с. 157–181]. 

Автори "Антропологічного коду…" згадують роз'яс-
нення трансформацій поняття modern, дане Габерма-
сом в його знаменитій промові з нагоди вручення йому 
премії Адорно [2, с. 112]. Габермас там обґрунтовує, 
чому термін, який активно використовували з античнос-
ті, у ХІХ столітті кристалізує значення протистояння 
традиції. "Модерном, сучасним з тих пір вважається те, 
що сприяє об'єктивному вираженню спонтанно понов-
люваної актуальності духу часу" [23, с. 41]. І якщо поча-
ток доби – 1500 рік – визначається умовно і знаменує 
поступовий перехід від "середньовічних часів до нового 
облаштування речей" [15, с. 320–321], то завершення – 
становить серйозну проблему. Є ряд авторів, які прин-
ципово не ведуть мову про постмодерн. Так, Ульріх Бек 
говорить про другий Модерн [4], а Ентоні Гідденс – про 
пізній Модерн [27]. "Нове облаштування речей", про яке 
вів мову Райнгарт Козеллек, пов'язується з формуван-
ням нового світогляду, похідного від порядку речей у 
повсякденні, що за великим рахунком зводиться до но-
вого типу господарювання – капіталізму. Капіталізм 
став економічною основою всіх суспільно-політичних 
процесів доби. Ця тема – невичерпна у своєму змісті і 
значенні, але варто обмежитись згадкою ґрунтовних 
досліджень Макса Вебера [5] і Вернера Зомбарта [9]. 
Далі можна навести думку Славоя Жижека, що він її 
розгортає на основі Марксового аналізу товарної фор-
ми, діалектика якої задає певну матрицю для широкого 
поля соціальних досліджень, дозволяючи узагальнюва-
ти явища у сферах, "що не мають, на перший погляд, 
нічого спільного із галуззю політичної економії" [8, с.24]. 
Формула Карла Маркса "Межею капіталу є сам капітал", 
як і її розшифрування – "Справжня межа капіталістич-
ного виробництва – це сам капітал, а це означає: капі-
тал і самозростання його вартості є вихідним і кінцевим 
пунктом, мотивом і метою виробництва… Межі, в яких 
лише і може здійснюватися збереження і збільшення 
вартості капіталу… впадають у протиріччя із тими ме-



~ 110 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

тодами виробництва, які сам капітал змушений засто-
совувати для досягнення своєї мети і які слугують без-
межному розширенню виробництва" [17, с. 274], – при-
вертає до себе увагу Жижека. Він вказує, що перманен-
тна економічна криза є суттю капіталізму, позначаючи 
собою всю добу, де розгортається капіталізм, печаткою 
кризовості, невизначеності і несталості. "Капіталізм від 
початку зазнає "розпаду", він вже завжди несе на собі 
родимки протиріччя, розпаду, дисгармонії, іманентного 
дисбалансу" [8, с. 59]. Але це є не межею капіталу, а 
його рушійною силою, що перманентно спрацьовує на 
його самовідтворення. "Саме тому він змінюється, без-
перервно розвивається; постійний розвиток – це, оче-
видно, єдиний спосіб вирішити його фундаментальний, 
конститутивний дисбаланс, його протиріччя. Отже, його 
межа виступає не стільки перешкодою, скільки рушій-
ною силою його розвитку" [8, с. 59]. 

Саме тому, що через перманентну кризовість не по-
долані системоутворювальні елементи доби, ми продо-
вжуємо жити в Модерні – метаепосі, яка вбирає в себе 
в якості складових і власні постмодерни, і навіть пост-
постмодерни. В межах Модерну є і ранній, і пізній, і 
другий Модерн, культурно-мистецькими течіями в яко-
му постають напрями від Ренесансу, бароко, класициз-
му до модернізму і постмодернізму. 

Наостанок варто зазначити, що одним із показників 
якісного тексту є його наповнення ідеями і змістами, 
якими автор(и) спроможний(і) ділитися зі своїми чита-
чами. До таких, безумовно, належить "Антропологіч-
ний код…". У такому тексті рядоположні змісти, які 
автори хотіли донести своїм читачам, і змісти, які чи-
тачі прочитали, інтерпретації, що їх для себе вони 
знайшли. Відсутність обмежень свободи читача до-
зволяє подолати замкненість змістів, представлених 
авторами, розкрити глибини, закладені в тексті, і знай-
ти там відповіді на питання, що хвилюють того, хто 
читає, й які автори могли і не передбачати під час ро-
боти над текстом. Як зазначав свого часу Михайло 
Бахтін, у великому часі культури текст живе своїм 
власним, незалежним від автора, життям. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Антропологічний код української культури і цивілізації (у двох 
книгах) / О. О. Рафальський (керівник авторського колективу), Я. С. Ка-
лакура, В. П. Коцур, М. Ф. Юрій (науковий редактор). – К.: ІПіЕНД  
ім. І. Ф. Кураса НАН України, 2020. Книга 1. – 432 с.  

2. Антропологічний код української культури і цивілізації (у двох 
книгах) / О. О. Рафальський (керівник авторського колективу), 
Я. С. Калакура, В. П. Коцур, М. Ф. Юрій (науковий редактор). – К.:  
ІПіЕНД ім. І. Ф. Кураса НАН України, 2020. Книга 2. – 536 с. 

3. Ассман А. Трансформации нового режима времени [Електрон-
ний ресурс] / А. Ассман; Пер. с англ. Вл. Кучерявкина под ред. 
А. Скидана // Новое литературное обозрение. – 2012. – № 4. – С. 16–31. 
– Режим доступу: https://magazines.gorky.media/nlo/2012/4/transformaczii-
novogo-rezhima-vremeni.html 

4. Бек У. Общество риска. На пути к другому модерну / У. Бек; Пер. 
с нем. В. Седельника, Н. Федоровой; послесл. А. Филиппова. – М.: 
Прогресс-Традиция, 2000. – 384 с. 

5. Вебер М. История хозяйства / М. Вебер; Пер. с нем. // Вебер М. 
История хозяйства. Город / Под ред. И. Гревса; коммент. Н. Саркитова, 
Г. Кучкова. – М.: Канон-пресс-ц, Кучково поле, 2001. – С. 5–332. 

6. Габермас Ю. Філософський дискурс Модерну / Ю. Габермас; 
Пер. з нім. та комент. В. М. Купліна. – К.: Четверта хвиля, 2001. – 424 с. 

7. Длугач Т. Б. Подвиг здравого смысла, или Рождение идеи суве-
ренной личности (Гольбах, Гельвеций, Руссо) / Т. Б. Длугач. – М.: "Ка-
нон+", РООИ "Реабилитация", 2008. – 336 с. 

8. Жижек С. Возвышенный объект идеологии / С. Жижек; Пер. с 
англ. В. Софронова под ред. С. Зимовца. – М.: Художественный жур-
нал, 1999. – 236 с. 

9. Зомбарт В. Буржуа / В. Зомбарт; Пер. с нем., подгот. текста 
Ю. Н. Давыдов, В. В. Сапов. – М.: Наука, 1994. – 443 с. 

10. Калакура Я. С. Українська культура: цивілізаційний вимір / 
Я. С. Калакура, О. О. Рафальський, М. Ф. Юрій. – К.: ІПіЕНД  
ім. І. Ф. Кураса НАН України, 2015. – 496 с. 

11. Калакура Я. Цивілізаційні орієнтири новітньої української історі-
ографії / Я. Калакура // Ейдос. – Вип. 7. – К.: Ін-т історії України НАН 
України, 2013. – С. 371–381. 

12. Калакура Я. С., Рафальський О. О., Юрій М. Ю. Ментальний 
вимір української цивілізації / Я. С. Калакура, О. О. Рафальський, 
М. Ю. Юрій – К.: Генеза, 2017. – 560 с. 

13. Кант И. Антропология с прагматической точки зрения / И. Кант; 
Пер. с нем. Н. М. Соколова; под общ. ред. В. Ф. Асмуса. // Кант И. Со-
чинения в шести томах. Т. 6. – М.: Мысль, 1966. – С. 349–588. 

14. Кант И. Ответ на вопрос: Что такое Просвещение? / И. Кант; 
Пер. с нем. Ц. Г. Арзаканьяна // Кант И. Сочинения в шести томах. – 
Т. 6. – М.: Мысль, 1966. – С. 25–36. 

15. Козеллек Р. Минуле майбутнє. Про семантику історичного часу 
/ Р. Козеллек; Пер. з нім. В. Швед. – К.: Дух і літера, 2005. – 380 с. 

16. Культурологія: теорія та історія культури. Навч. посіб. Вид.  
3-тє, перероб. та доп. / За ред. І. І. Тюрменко. – К.: Центр учбової літе-
ратури, 2010. – 370 с. 

17. Маркс К. Капитал: Критика политической экономии. Том третий 
/ К. Маркс; [пер. с нем.] // Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. – 2-е изд. – 
Т. 25. – Ч. І. – М.: Госполитиздат, 1961. – 545 с. 

18. Микешин М. И. Социальная философия шотландского Просве-
щения / М. И. Микешин. – СПб: Санкт-Петербургский центр истории 
идей, 2005. – 165 с. 

19. Нора П. Между памятью и историей. Проблематика мест памя-
ти / П. Нора // Франция – память / П. Нора, М. Озуф, Ж. де Пюимеж, 
М. Винок; Пер. с фр. Д. Хапаевой; науч. конс. пер. Н. Колосов. – СПб.: 
Изд-во С.-Петерб. ун-та, 1999. – С. 17–50. 

20. Нора П. Предисловие к русскому изданию / П. Нора // Франция 
– память / П. Нора, М. Озуф, Ж. де Пюимеж, М. Винок; Пер. с фр. 
Д. Хапаевой; науч. конс. пер. Н. Колосов. – СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-
та, 1999. – С. 5–14. 

21. Рогожа М. М. Соціальна мораль: колізії мінімалізму. Монографія 
/ М. М. Рогожа. – К.: Вид. ПАРАПАН, 2009. – 216 с. 

22. Рогожа М. М. "Увести минуле, хоча б частково, у простір життя 
теперішнього і зрозуміти його сенс…" // Гуманітарні студії: Збірник нау-
кових праць. Вип. 28. – 2016. – С. 68–73. 

23. Хабермас Ю. Модерн – незавершенный проект / Ю. Хабермас; 
Пер. с нем. Б. М. Скуратова // Хабермас Ю. Политические работы / 
Сост. А. В. Денежкина. – М.: Праксис, 2005. – С. 7–31. 

24. Чижевський Д. Про початки і кінці нових ідеологічних епох / 
Д. Чижевський // Чижевський Д. Філософські твори у 4 т. Т. 2: Між інте-
лектом і культурою: дослідження з історії української філософії. – К.: 
Смолоскип, 2005. – С. 15–23. 

25. Шпенглер О. Закат Европы. Очерки морфологии мировой исто-
рии. 1. Гештальт и действительность / О. Шпенглер; Пер. с нем. 
К. А. Свасьяна. – М.: Мысль, 1993. – 663 с. 

26. Эко У. Остров накануне / У. Эко; Пер. с итал. и предисл. 
Е. Костюкович. – СПб.: Симпозиум, 1999. – 490 с. 

27. Giddens A. Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late 
Modern Age / A. Giddens. – Cambridge; Oxford: Polity Press, 1995. – vii, 
256 p. 

28. Habermas J. The Structural Transformation of the Public Sphere: 
An Inquiry into a Category of Bourgeois Society / J. Habermas; tr. from 
German by Th. Burger. – Cambridge: Polity Press, 2003. – 301 p. 

29. Huyssen A. Present Pasts: Urban Palimpsests and the Politics of 
Memory / A. Huyssen. – Stanford, Ca: Stanford University Press, 2003. – 
177 p. 

30. Israel J. I. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of 
Modernity. 1650–1750 / J. I. Israel. – Oxford: Oxford University Press, 2001. 
– 810 p. 

31. Taylor Сh. Modernity and the Rise of the Public Sphere / 
Ch. Taylor. The Tanner Lectures on Human Values. – Stanford University, 
February 25, 1992. – URL: https://mercaba.org/SANLUIS/Filosofia/autores/ 
Contempor%c3%a1nea/Taylor,%20Charles/Modernity%20and%20the%20 
Rise%20of%20the%20Public%20Sphere.pdf 

 
REFERENCES 

1. Antropologіchnij kod ukraїns'koї kul'turi і civіlіzacії (u dvoh knigah) 
[Anthropological code of Ukrainian culture and civilization (in two books)], 
(2020). Kyiv, ІPіEND іm. І. F. Kurasa NAN Ukraїni. Kniga 1.  

2. Antropologіchnij kod ukraїns'koї kul'turi і civіlіzacії (u dvoh knigah) 
[Anthropological code of Ukrainian culture and civilization (in two books)], 
(2020). Kyiv, ІPіEND іm. І. F. Kurasa NAN Ukraїni. Kniga 2.  

3. Assman, A. (2012). Transformacii novogo rezhima vremeni [Transfor-
mations of the new time regime]. Novoe literaturnoe obozrenie. № 4, 16–31. 
Retrieved from https://magazines.gorky.media/nlo/2012/4/transformaczii- 
novogo-rezhima-vremeni.html 

4. Beck, U. (2000). Risk Society. Towards a New Modernity. Moscow, 
Progress-Tradicija (In Russian). 

5. Veber, M. (2001). Istorija hozjajstva [Farm history]. In Veber, M. Is-
torija hozjajstva. Gorod. Moscow, Kanon-press-c, Kuchkovo pole, 5–332. 

6. Habermas, Ju. (2001). The Philosophical Discourse of Modernity. 
Kyiv, Chetverta hvilja (In Ukrainian). 

7. Dlugach, T. B. (2008). Podvig zdravogo smysla, ili Rozhdenie idei 
suverennoj lichnosti (Gol'bah, Gel'vecij, Russo) [The feat of common sense, 
or the birth of the idea of a sovereign personality (Holbach, Helvetius, Rous-
seau)]. Moscow, "Kanon+", ROOI "Reabilitacija". 

8. Žižek, S. (1999). The Sublime Object of Ideology. Moscow, 
Hudozhestvennyj zhurnal (In Russian). 

9. Sombart, W. (1994). Der Bourgeois. Moscow, Nauka (In Russian). 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 111 ~ 

 

 

10. Kalakura, Ja. S. (2015). Ukraїns'ka kul'tura: civіlіzacіjnij vimіr 
[Ukrainian culture: civilization's dimension]. Kyiv, ІPіEND іm. І. F. Kurasa 
NAN Ukraїni. 

11. Kalakura, Ja. (2013). Civіlіzacіjnі orієntiri novіtn'oї ukraїns'koї 
іstorіografії [Civilizational landmarks of modern Ukrainian historiography]. 
Ejdos. Kyiv, Іn-t іstorії Ukraїni NAN Ukraїni, Vip. 7, 371–381. 

12. Kalakura, Ja. S., Rafal's'kij, O. O., Jurіj, M. Ju. (2017). Mental'nij 
vimіr ukraїns'koї civіlіzacії [The mental dimension of Ukrainian civilization]. 
Kyiv, Geneza. 

13. Kant, I. (1966). Anthropology from a Pragmatic Point of View. In 
Kant, I. Sochinenija v shesti tomah. Moscow, Mysl'. T. 6, 349–588 (In 
Russian). 

14. Kant, I. (1966). An Answer to the Question: What is Enlightenment? 
In Kant, I. Sochinenija v shesti tomah. Moscow, Mysl', T. 6, 25–36 (In 
Russian). 

15. Kozellek, R. (2005). Minule majbutnє. Pro semantiku іstorichnogo 
chasu [Past future. On the semantics of historical time]. Kyiv, Duh і lіtera. 

16. Kul'turologіja: teorіja ta іstorіja kul'turi. Navch. Posіb [Cultural stud-
ies: theory and history of culture]. (2010). Kyiv, Centr uchbovoї lіteraturi. 

17. Marx, K. (1961). Capital. A Critique of Political Economy. V 3. In 
Marx, K., Jengel's, F. Collected Works. Moscow, Gospolitizdat. T. 25. Ch. І. 
(In Russian). 

18. Mikeshin, M. I. (2005). Social'naja filosofija shotlandskogo Prosves-
hhenija [Social philosophy of the Scottish Enlightenment]. SPb., Sankt-
Peterburgskij centr istorii idej. 

19. Nora, P. (1999). Mezhdu pamjat'ju i istoriej. Problematika mest 
pamjati [Between memory and history. The problem of places of memory]. 
In Francija – pamjat'. SPb., Izd-vo S.-Peterb. un-ta, 17–50. 

20. Nora, P. (1999). Predislovie k russkomu izdaniju [Preface to the 
Russian edition]. In Francija – pamjat'. SPb., Izd-vo S.-Peterb. un-ta, 5–14. 

21. Rogozha, M. M. (2009). Socіal'na moral': kolіzії mіnіmalіzmu. 
Monografіja [Social morality: the collisions of minimalism. Monograph]. Kyiv, 
Vid. PARAPAN. 

22. Rogozha, M. M. (2016). "Uvesti minule, hocha b chastkovo, u 
prostіr zhittja teperіshn'ogo і zrozumіti jogo sens…" [Introduce the past, at 
least in part, into the space of present life and understand its meaning…]. 
Gumanіtarnі studії: Zbіrnik naukovih prac'. Vip. 28, 68–73. 

23. Habermas, Ju. (2005). Modernity: An Unfinished Project. In Haber-
mas, Ju. Politicheskie raboty. Moskow, Praksis, 7–31 (In Russian). 

24. Chizhevs'kij, D. (2005). Pro pochatki і kіncі novih іdeologіchnih 
epoh [On the beginnings and ends of new ideological epochs]. In: 
Chizhevs'kij D. Fіlosofs'kі tvori u 4 t. T. 2: Mіzh іntelektom і kul'turoju: 
doslіdzhennja z іstorії ukraїns'koї fіlosofії. Kyiv, Smoloskip, 15–23. 

25. Shpengler, O. (1993). The Decline of Europe. Essays on the mor-
phology of world history. V.1.: Gestalt and reality. Moscow, Mysl' (In 
Russian). 

26. Eco, U. (1999). Island Of The Day Before. SPb., Simpozium (In 
Russian). 

27. Giddens, A. (1995). Modernity and Self-Identity: Self and Society in 
the Late Modern Age. Cambridge; Oxford, Polity Press. 

28. Habermas, J. (2003). The Structural Transformation of the Public 
Sphere: An Inquiry into a Category of Bourgeois Society. Cambridge, Polity 
Press. 

29. Huyssen, A. (2003). Present Pasts: Urban Palimpsests and the Pol-
itics of Memory. Stanford, Ca, Stanford University Press. 

30. Israel, J. I. (2001). Radical Enlightenment: Philosophy and the Mak-
ing of Modernity. 1650–1750. Oxford, Oxford University Press. 

31. Taylor, Sh. (1992). Modernity and the Rise of the Public Sphere. In 
The Tanner Lectures on Human Values. Stanford University, February 25. – 
Retrieved from https://mercaba.org/SANLUIS/Filosofia/autores/Contempor% 
c3%a1nea/Taylor,%20Charles/Modernity%20and%20the%20Rise%20of%2
0the%20Public%20Sphere.pdf 

 
Надійшла  до  редколег і ї  08 .1 0 . 21  

 
M. M. Rohozha, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

NOTES ON MARGINS (READING "THE ANTHROPOLOGICAL CODE OF UKRAINIAN CULTURE AND CIVILIZATION") 

 
М. М. Рогожа, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

ЗАМЕТКИ НА ПОЛЯХ (ЧИТАЯ "АНТРОПОЛОГИЧЕСКИЙ КОД УКРАИНСКОЙ КУЛЬТУРЫ И ЦИВИЛИЗАЦИИ") 

 
 
 

УДК 94(3). 63.3(4Укр) 
А. О. Сошніков, д-р філос. наук, доц. 

Харківська державна академія культури,  
Бурсацький узвіз, 4, м. Харків, 61000, Україна  

soshnikov.ao1972@gmail.com 
 

ЕСЕ: 
ЄГИПТОЛОГІЧНА ТЕМАТИКА У ТВОРЧОСТІ ЛЕСІ УКРАЇНКИ 

 
Присвячено проблемі моделювання образу Стародавнього Єгипту у творчості Лесі Українки як одного з популярних 

спрямувань інтересів інтелектуалів ХІХ – початку ХХ ст. Визначено, що формування цього образу є результатом її со-
лідних єгиптологічних знань, сформованих як через знайомство із сучасною їй науковою східнознавчою та єгиптологіч-
ною літературою, так й через безпосереднє вивчення давньоєгипетської культурної спадщини під час її перебування у 
Єгипті та відвідання його музеїв і стародавніх пам'ятників. Наголошується на тому, що єгипетські нариси Лесі Україн-
ки стали першою спробою української орієнталістики впорядкувати знання про Схід на українській ментальній основі. 
Підкреслюється, що поезія Лесі Українки на єгипетські теми є оригінальним мистецьким увиразненням її "Історії східних 
народів", власне – висловлених у ній поглядів на особливості розвитку стародавніх цивілізацій. 

Ключові слова: Леся Українка, східнознавство, єгиптологія, Стародавній світ, Стародавній Схід, Стародавній Єгипет.  
 

Культура Стародавнього Єгипту – одна із найдавні-
ших в світі й одна з найрозвиненіших. Давні єгиптяни 
створили ієрогліфічну писемність, літературу, музику, 
скульптуру – монументальну та кам'яну та дрібну плас-
тику, настінні розписи тощо – й архітектуру, яка пере-
жила тисячоліття.  

На тлі загальноєвропейського захоплення східним 
мистецтвом на межі ХІХ – ХХ ст. цілком закономірним 
виявляється орієнтальний акцент у житті та творчості 
видатної української поетеси, письменниці, переклада-
чки Лесі Українки. Ще упродовж 1890–1891 рр. вона 
написала для навчання своєї молодшої сестри Ольги 

посібник "Стародавня історія східних народів". Основ-
ним джерелом служила книга Луї Менара "Історія дав-
ніх народів Сходу" 1882 р. Ця праця, що в силу своєї 
природи мала компілятивний, описово-дидактичний 
характер, усе ж увиразнювала ті періоди й колізії розви-
тку людства, які найбільше цікавили молоду авторку [8]. 
Вивчення Лесею Українкою сходознавчих досліджень, 
осмислення історії, вірувань, звичаїв східних народів 
поглибили орієнталістську тематику в її поетичній та 
драматичній творчості, спонукали до перекладацької 
діяльності. Я. Рудницький пише: "Перешукуючи істори-
чні джерела, вона натрапила на різні цікаві теми для 

© Сошніков А. О., 2021



~ 112 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

літературного опрацювання. Так, у поемі "Сфінкс", на-
писаній 24 липня 1900 р., Леся Українка відтворює істо-
рію походження славної скульптури" [10]: 

"Колись давно, під сонцем полудневим, / Серед мо-
вчазної розлогої пустині / І розпачливо-мертвого прос-
тору / В душі раба, що зріс в тяжкій неволі, / Вродилась 
мрія і запанувала / Над ним, своїм творцем, потужно й 
міцно, / Міцніш від влади сильних фараонів. / І наказала 
мрія взяти камінь / З гарячих скель лівійської пустині / І 
з нього витесать дивну подобу / На вічну загадку вікам 
потомним. / І став тесати раб гарячий камінь, /  І все 
було палким в годину творчу: /  І небо, і земля, і камінь, 
і різець, / І серце майстра; мов гарячий присок, / Летіли 
з-під різця уламки дрібні. / І згодом на розпеченім піску / 
З'явився твір, немов жива потвора: / Ліниве тіло лева 
простяглося, / Мов спекою пригнічене в полуднє, / Та 
загадкова людська голова / Здіймалась гордо і дивилась 
просто / Камінним поглядом поперед себе, / А на устах 
був усміх зловорожий. / Той погляд і той усміх був стра-
шніший, / Аніж убійче сонце у пустині. / І та потвора ста-
ла в людях богом, / Їй будувалися просторі храми / З 
важкими колонадами; а барки, / Убрані лотосом, несли їй 
жертви. / Легенди почали складать про неї, / Закрашені у 
густу барву крові; / Співали їй свої пісні поети, / А вчені 
будували піраміди / З книжок, що мали загадку вгадати / 
Очей таємних і ворожих уст. / Там списані були усі імен-
ня / Тої потвори: Сонце, Правда, Доля, / Життя, Кохання і 
багато інших. / Та краще всіх пристало слово: Сфінкс – / 
Воно таємне, як сама потвора" [9]. 

Вже наступного дня, 25 липня 1900 р., написала Ле-
ся Українка іншу поему, "Ра-Менеїс". Онім "Ра-Менеїс" 
пояснюється так: "Ра" у стародавніх єгиптян – верхов-
ний бог Сонце; друга частина імені, "Менеїс", пов'язана 
з першим царем Єгипту Меною. "Мена" означає "міц-
ний", "вічний". А обраний жанр легенди дав змогу доми-
слити образ, посилюючи конотацію деспотизму. Йдеть-
ся про те, як в добу панування однієї з численних дина-
стій (їх було десь більше трьох десятків) після смерті 
цариці повсталий народ розгромив похоронну процесію 
по дорозі з палацу до уготованої для владарки пірамі-
ди, а тіло цариці закинув в пустелю:  

"Ра-Менеїс була горда цариця, дочка фараонів, / 
Гарна й страшна, мов Урея, змія золотая, / Що обвива-
ла подвійний вінець двох Єгиптів, / Мала чоло діаман-
тове й темні рубінові очі. / Вдача в цариці була, мов 
Нілу підступнії води, / Що випливають з таємних дже-
рел, не відомих нікому; / Влада цариці була, немов аф-
риканськеє сонце, / Мов потужний самум, що не хоче й 
руїни лишити. / Весь Єгипет стогнав, мов співучий ко-
лос у пустині, / Владу важку несучи гордої Ра-Менеїс; / 
Часом він ворушивсь, наче лев у кайдани закутий, 
/ Глухо порикував, наче підземний вогонь, / Тяжко при-
давлений гнітом гори кам'яної. / Але як тільки з'явля-
лась до люду цариця / З гордим, немов діамантовим, 
чолом, як тільки / В темних, карих очах прокидались 
рубінові іскри, / Миттю лев той народний під ноги цариці 
лягав, / З усміхом сфінкса цариця йому наступала на 
шию. / Ра-Менеїс панувала і в храмах нарівні з богами. / 
Всі камінні богині робились до неї подібні; / Руки майст-
рів заселили пустиню навколо Єгипту / Людом колосів з 
обличчям гордої Ра-Менеїс. / І не було ні одної струни 
на єгипетських арфах, / Щоб не співала хвали повнов-
ладній цариці Єгипту. / Ра-Менеїс будувала собі пірамі-
ду в пустині, – / Більше лягло там людей, ніж каміння, 
паленого сонцем. / Але не встигла вгорі загостритися 
царська могила, / Як над Єгиптом було вже одне тільки 
сонце – небесне. / Ра-Менеїс на пурпурове ложе злягла 
– і не встала. / Тихо лежала цариця в сповивачах, пов-
них бальзаму, / З блідо-злотистим обличчям, неначе з 

слонової кості, / А над чолом, як і перше, сіяла корона – 
/ Двох Єгиптів вінець і змія золотая Урея. / Ра-Менеїс 
положили у барку червону, / І поніс її, тихо колишучи, 
далі, все далі / Ніл жовтоводий, свята непрозорая річка. 
/ В білих убраннях жерці в срібнії сістри дзвонили, / 
Плачем великим ридали невільниці чорні, / Шати свої 
роздираючи, ранячи тіло до крові, / Густо-червонії кра-
плі падали в жовтую воду; / Арфи сумні голосили, кви-
лили єгиптянок співи; / Лотоса квіти блакитні, в'янучи, 
гнулись додолу. / І плила так червоная барка, мов сон-
це, на захід. / Ледве ж на берег пісковатий, де вже вид-
нілись високі / Гори-могили царські, винесли тіло цари-
ці, – / Люд заступив йому путь. Бачив лев, що розбиті 
кайдани! / Білих жерців розігнав, потопив усіх чорних 
невільниць, / Вирвав арфи в єгиптянок і на тріски пола-
мав, / Лотоса квіти стоптав і барку спалив на кострищі, / 
Тіло цариці закинув далеко в пустиню, в піски. / Там їй 
вихри щороку могилу рухому робили. / Сонце лило свій 
огнистий бальзам на дочку свою вмерлу" [7].  

Поки "дочка сонця" перебуває на троні – вона на чі-
льному місці, перша в ряду. Зовсім іншим постає в творі 
уже посмертне буття богорівної цариці: її забувають. 
Араби знаходять мумію і продають європейцям – так 
дочка фараона потрапляє у вже зовсім іншу історичну 
добу, одначе весь колорит опису її – давньоєгипетсь-
кий. Тут Лувр чи то Британський музей – "новітній 
храм", робітники, що вивантажують саркофаг, – "білі 
раби", європейська еліта – "нові фараони".  

"Час летів, і пройшли над Єгиптом віки незчисленні. 
/ Вже й могили царські почали западати в руїну, / Вже й 
імення царські почали западати в непам'ять, / Руйну-
вать стали руки безбожних гробниці і храми, / І не раз, 
як рука, чи повітря, чи сонце торкались / Тисячолітнього 
трупа – він розпадався на порох, / І сміялись безумні 
нащадки, що й мумії предків не вічні… / Раз на північ 
ішов караван, щоб одправить за море / Награбовані 
скарби з руїн фараонів забутих. / Попереду везли сар-
кофаг величезний порожній, / Чорний камінь на сонці 
блищав, мов розпечена бронза, / Ледве сунули десять 
верблюдів тягар той пекучий. / Раптом передній пого-
нич, ідучи, спіткнувся. / Глянув додолу й відскочив, 
ужалений страхом, – / Під ногами у нього лежала гадю-
ча голівка, / І палали, мов іскри, на сонці червонії очі / 
"Ля Ілляга! – сказав йому шейх каравану. – / Ся гадюка 
не з тих, що збавляють життя правовірним, – / Гляньте, 
вона золота, в неї очі – коштовні рубіни". / І власноруч-
но почав підводить з піску ту гадюку, / Але слідом за 
змією з піску підвелося зненацька / Мертве обличчя в 
подвійній короні Єгипту, / Ра-Менеїс підвелася, дивно-
нетлінна цариця, / І здавалось, мов погляд таємний 
ховають закриті повіки, / А блідії уста ледве стримують 
усміх ворожий. / Скам'яніли погоничі, вгледівши мертву 
царицю. / Тільки шейх правовірний не втратив святого 
спокою, / Він не лякався жінок, ні живих, ані мертвих, / 
Звик тільки ціну складать їм на гучних базарах. / Він 
подумав: "Ся жінка ціни в нашім краю не має, / Але бе-
зумнії джаври заплатять безумнії гроші" – / І наказав 
обережно забрати з піску ту царицю / І покласти її в 
саркофаг, не грабуючи злота. / Царським ложем здава-
лася чорна важка домовина, / Як заблищала над нею 
змія золотая Урея. / Але закрилося гучно каміннеє віко, 
/ Ра-Менеїс заховалась назавжди від ясного сонця. / 
Далі пісками сипкими до моря подавсь караван, / Без 
перешкоди дійшов до приморського людного міста. / Не 
помилився розсудливий шейх: справді, джаври безумні 
/ Гроші безумні йому заплатили за мертву царицю / І 
повезли її геть через море на північ. / Там на півночі, 
далеко, в тім місті, що вкрите туманом, / Де так шумує 
життя, мов холодний потік верховини, / Люди північні 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 113 ~ 

 

 

поставили храм для богів всього світу, / Він же й гроб-
ницею був для всього, що колись панувало. / Тільки 
боги не були вже богами, а все неживеє / Там навіки 
втеряло надію воскреснути знову. / Отже, в тім храмі 
покласти хотіли гордую Ра-Менеїс. / Плив корабель, 
роздираючи хвилі, не день, не годину, / Витримав бурі, 
не збився з дороги в тумані, / Тишу морську переждав, 
минув усі скелі підводні, / Далі і далі все мчав, прониза-
ний вітром холодним. / І чим далі на північ плила нежи-
вая цариця, / Тим холодніша ставала пекуча колись 
домовина, / І виступали на чорному камені сльози со-
лоні. / Як привезли саркофаг вже до брами новітнього 
храму, / Був він холодний, важкий, мов крижина з півні-
чного моря,  / Як підняли його білі раби, щоб понести й 
поставити в храмі, / Руки не здержали, впав саркофаг, і 
земля застогнала. / Десять рабів він скалічив і сам роз-
коловся надвоє. / Леле! розбилося ложе гордої Ра-
Менеїс! / І сказали один до другого нові фараони, / Ті, 
що платили за неї безумнії гроші арабам: / "Хай там 
розбилась труна, але наша цариця зосталась, / Тися-
чоліття минали, вона ж не змінилася й досі. / Наша ца-
риця коштовна, владарка Ра-Менеїс". / І відхилили роз-
колене віко того саркофага… / Що ж там було? Жмут 
сповивачів тонких, твердих від бальзаму, / Жовтії кості, 
покритії порохом вогким, / Чорні пасма волосся, між 
пасмами тими / Матовим блиском ясніла подвійна ко-
рона Єгипту / І сіяли рубінові очі змії золотої Уреї. / Хо-
лод безжалісний, вогкий, знищив безсмертну царицю, / 
Що пролежала віки під єгипетським сонцем жарущим, 
/ Дивну нетлінність і вроду черпаючи з хвиль променис-
тих. / Ра, бог південного сонця, в північній країні не пра-
вив, / Правив там холод ворожий і вогкість байдужа ту-
ману. / Мусила в землю вернутись гордая Ра-Менеїс" [7]. 

Остаточна смерть Ра-Менеїс – розклад тіла під 
впливом сирого клімату, що, за віруваннями єгиптян, 
означало цілковите знищення/зникнення, – стає не 
лише пересторогою новочасній цивілізації у минущості 
земного панування, але й символом трагічності відри-
ву від рідної землі. 

У 1904 р. Леся Українка почала писати цикл під за-
гальною назвою "Єгипетські барельєфи". "Одна з поем 
того циклу "Напис в руїні" подає дуже цікаву поетичну 
антитезу – прагнення невідомого єгипетського волода-
ря жити вічно в написі на камені та втрату його імени 
для нащадків" [10]: 

"Я, цар царів, я, сонця син могутній, / Собі оцю гроб-
ницю збудував, / Щоб славили народи незчисленні, / 
Щоб тямили на всі віки потомні / Імення"... Далі круг і 
збитий напис. / І вже ніхто з нащадків наймудріших / 
Царського ймення прочитать не може. / Хто збив той 
напис – чи сперечник-владар, / Чи просто час потужною 
рукою, – / То невідомо. Дивним візерунком / Багато слів 
написано край нього / Про славу безіменного владаря, / 
Змальовано царя славетні вчинки: / Он цар сидить ви-
соко на престолі, / Народи подолані йдуть з дарами / 
Коштовними й додолу клонять чола, / А він сидить, не-
мов камінний ідол, / Під опахалами з барвистих пер. / 
Лице його подібне до Тутмеса, / І до Рамзеса, і до всіх 
тиранів. / Он далі він, схопивши за волосся / Одразу 
цілий гурт якихсь повстанців, / Кривим мечем над ними 
замахнув. / Лице його подібне до Тарака, / До Менефта, 
як і до всіх тиранів. / З лицем тим самим він левів по-
лює, / Левіафанів ловить, б'є пташок, / І їде полем че-
рез людські трупи, / І бенкетує по своїх гаремах, / І на 
війну жене своїх підданих, / І посилає на роботу люд – / 
На ту страшну єгипетську роботу, / Що має вславити 
царське імення. / Іде той люд, мов хвилі в океані, / Без 
ліку, без числа на бойовисько / І стелиться під ноги ко-
ням царським, / А хто живим зостався з того люду, / Той 

гине на єгипетській роботі; / З його могили хоче цар 
зробити / Для себе пам'ятник – хай гине раб! / І раб копає 
землю, теше камінь, / Приносить мул з ріки і робить цег-
лу, / Виводить мури, статуї великі, / Запрігшись, возить 
самотужки, й ставить, / І щось будує вічне і величне, / 
Щось незрівнянне і потужно гарне, / Мальоване, мере-
жане, різьблене; / І кожна статуя, колона, малювання, / 
Мережечка, різьба і навіть цегла / Незримими устами 
промовляє: / "Мене створив єгипетський народ!" / Умер 
давно той цар з лицем тирана, / Зоставсь по ньому – круг 
і збитий напис. / Співці! не марте, вчені! не шукайте, / Хто 
був той цар і як йому наймення: / З його могили утворила 
доля / Народу пам'ятник, – хай гине цар!" [6]. 

У 1909–1911 рр. Леся Українка перебувала на ліку-
ванні в єгипетському містечку Хелуані. Побачивши Єги-
пет на власні очі в 1909 р., Леся Українка написала в 
одному з листів до матері: "Бачили ми великі піраміди і 
великого Сфінкса – се справді щось єдине на цілім світі! 
Ніякі картини, фотографії і т. и. не можуть дати справж-
нього поняття про душу сих камінних істот. Особливо 
Сфінкс – він має велику тисячолітню душу, він має живі 
очі, він немов бачить вічність. А який там пейзаж перед 
очима в Сфінкса!.. Не розчарував мене Єгипет, а ще бі-
льше причарував, і тепер тілько я зрозуміла його до кінця 
ґеніальний хист, як побувала в Каїрському музею" [4]. 

"Коли Леся Українка відвідала Єгипетський музей у 
Каїрі, велике враження зробили на неї написи на каме-
нях, на гробівцях, папіруси. Вона цікавилася їхнім зна-
ченням і змістом. На щастя, вона була знайома із студі-
єю А. Відемана (A. Wiedemann) про давньоєгипетську 
літературу з перекладами її німецькою мовою, "Die 
Unterhaltungsliteratur der alten Ägypter", виданою в Лей-
пцігу в 1903 р. Вона почала перекладати деякі написи 
українською мовою (з німецької)" [10]. У листі до Б. Грі-
нченка від 15 лютого 1910 р. Леся Українка пише: "...між 
іншим перекладаю давньоєгипетські ліричні пісні (не з 
ієрогліфів, а з німецького перекладу), що заінтересува-
ли мене подібністю до… українських! Уже б хто споді-
вався! Збираюсь писати єгипетські враження, але ще ні 
слова не написала. Хороша се сторона, і я вже звикла 
любити її не як чужу" [2]. "Вже до січня 1910 р. вона 
виготовила дванадцять перекладів, які були опубліко-
вані згодом у "Літературно-Науковому Вістнику" в Києві, 
т. 9, 1910 р. під загальним заголовком "Ліричні пісні да-
внього Єгипту". Вона написала цікаву вступну статтю до 
цього циклу, високо оцінюючи поетичну вартість віршів" 
[10]: "Пісні, подані тут, не фантазія і не наслідування. 
Се справжні твори давньої єгипетської поезії, що дохо-
валися до нашого часу на каміннях, у трунах молодих 
дівчат – і на смітниках великих давніх міст (через те 
декотрі маємо тільки в уривках). Кожна з них має 
більш ніж 3000 літ, одна тільки ("Напис на стовпі") 
"молодша", бо походить з 700-го року до р[іздва] 
Х[ристового]. Перекладені вони на нашу мову не з єги-
петського первотвору, звичайно, а з наукового німець-
кого перекладу проф. А. Відемана [Див.: A. Wiedemann. 
Die Unterhaltungs-Literatur der alten Aegypter. – Leipzig. 
1903], причому з прозаїчної форми повернені в віршо-
вану. Зроблено се тому, що коли однаково точного пе-
рекладу дати не можна, не бувши єгиптологом, і коли 
ритміка єгипетського вірша та й сама вимова єгипетсь-
ких слів нікому не відома (єгипетське ж письмо дає тіль-
ки ідеї, а не звуки), то зоставалося єдино можливим 
перекладати не букву, а дух первотвору. Дух же той, 
гадаю, не можна було б передати, перекладаючи пісню 
не піснею, а прозаїчним переказом, – не можна собі 
уявити ніякої пісні в такій формі. Крім того, деякі з тих 
пісень, попри екзотичні подробиці, в цілому промовля-
ють чимсь таким близьким, знайомим, що ритм рідної 



~ 114 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

нашої пісні самохіть пристає до того тричі тисячолітньо-
го змісту. Таке було почуття перекладача, а якщо воно 
привело до помилки, то, може, колись український єгип-
толог настане, що ту помилку поправить. Тим часом 
хотілося показати хоч так сі зразки ясної, радісної поезії 
великого загадкового народу. Доля того народу не була 
веселою – вся історія його пройшла під гнітом або своїх 
деспотів, або чужих напасників – і все ж таки десь бра-
лася сила не закривати очей на радощі світу й життя; 
може, тому той народ і прожив так довго!.. Ясними ра-
дощами усміхаються сфінкси, веселі барви сяють на-
віть на стінах гробовищ і рідко трапляється сумний ви-
раз на скульптурних та мальованих поличчях тих папіру-
сових трун, де замикались мумії чорні. Така сама ясність 
і радощі духа виявляються і в перекладених тута піснях. 
Проф. Відеман вважає їх не "народними", а "літератур-
ними", але, минаючи вже те, що сі терміни взагалі не 
мають твердої наукової основи, українцеві, звиклому до 
своїх "високолітературних" народних пісень, скоріше, 
либонь, здається правдоподібним, що, власне, народ-
на душа могла зродити сі співи, прості, нештучні і щирі, 
хоч не позбавлені й майстерності в вислові. В перекладі 
додержано якнайближчої точності щодо тексту, поданого 
у проф. Відемана, і ніде зміст не віддавався на жертву 
формі (скоріш навпаки), тож коли ці прадавні пісні про-
мовляють до душі новітньому читачеві, то се буде заслу-
гою не перекладача, а народу-творця" [5]. 

"Ох, якби я був при милій негритянкою тією, / Я б 
ходив слідою за нею! / Ох, тоді б на любу постать дос-
хочу я надивився, / То б то радощів напився! ... 

Чи ж моє серденько не пристало щиро до твого ко-
хання? / Я б тебе не кинув, хоч би дізнавав я щодень 
катування, / Хоч би мене гнали в Сирію киями, в Нубію 
різками, / Хоч би проганяли вгору канчуками, в доли 
колючками. / Я ж би не послухав нічиєї ради, / Зроду б я 
не зрікся любої відради!" [5, 288].  

1910 р. український історик та археолог Дмитро Іва-
нович Яворницький відвідав Грецію, а затим – "країну 
пірамід". Під час подорожі він оглянув музеї Афін, Алек-
сандрії та Каїра, а в Хелуані розшукав Лесю Українку; 
вже літній вчений здивував її дивовижною життєвою та 
професійною енергетикою: "Леся Украинка – 
М. Кривинюку. 3 февраля 1910 р., Хелуан: Вчора був у 
мене Яворницький, що ледве знайшов мене, бо шукав у 
пансіоні п. Білинської, – казав, що се Ви йому таку ад-
ресу дали, але се він, певне, щось наплутав, бо я ж усі 
свої адреси подавала додому і Ви їх мали знати. Ну, та 
дарма, все ж він мене знайшов, і се дуже приємно, бо 
взагалі тут не часто українця побачиш, а, крім того, він 
видався мені симпатичним і інтересним чоловіком. Те-
пер він поїхав у горішній Єгипет оглядати тамошні руїни, 
а на поворіт проживе тут з тиждень на нашій віллі для 
відпочинку. Він завзятий дід – лазив і на піраміди, і в 
піраміди, і де його тільки не носило! Се в 60 літ і з рев-
матизмом! Ну-ну! Треба буде з ним ще раз 
в єгипетський музей поїхати – на "пані з золотим облич-
чям" подивитись (там є така одна красавиця)" [3]. Каїр-
ський національний музей був узятий Д. І. Яворницьким 
як зразок досконалої музейної будівлі, що відповідає 
всім вимогам зберігання й експонування пам'яток ста-
ровини. З Єгипту він привіз проєкт, який був використа-
ний катеринославськими архітекторами при проєкту-
ванні другого корпусу місцевого музею. 

"Після приблизно піврічного перебування в Хелуані 
Леся Українка створила дуже цікавий поетичний цикл 
"Весна в Єгипті" [1], що складався з семи поезій, відмін-
них щодо форми й змісту, але поєднаних спільним тлом 
єгипетського краєвиду. Перша поезія під заголовком 
"Хамсін" відноситься до гарячого вітру з пустині Саха-

ри, що триває коло п'ятдесяти днів від пізнього березня 
до раннього травня. В своїй поезії Леся Українка персо-
ніфікує хамсін і порівнює його із "злим богом" Сетом, 
який, згідно з єгипетською легендою, убив "доброго 
бога" Осіріса. Авторка, як у всій ліричній поезії, є учас-
ником дії. Тут хамсін остерігає поетку" [10]: 

"Рудий Хамсін в пустині розгулявся, / Жагою пале-
ний, мчить у повітрі, / Черкаючи пісок сухими крильми, / 
І дише густим полум'ям пекучим. / Якесь весілля дике! 
Мов сопілка – / Співа пісок, зірвавшися зненацька / З 
важкої нерухомості своєї, / А камінці на бубнах пригра-
ють. / Хто ж там у жовтій та сліпучій млі / На честь Хам-
сінові таночки водить? / Щось віє покривалами тонкими, 
/ Так прудко-прудко крутячись у танці… / Якісь таємні 
вітряні дівчата, / Веселі діти смутної пустині? / "Чужин-
ко, не дивись! Засиплю очі!" / І заздро загорнув Хамсін 
полою / Киреї жовтої своїх танечниць. / Ніхто не сміє ба-
чить їх. Араб / Серед пустині падає додолу, / Як на моли-
тві. "Вже ж! Молись! Молись! / Я давній бог, я той могут-
ній Сет, / Що тло Озірісове нетлінне / Розшматував і ки-
нув у пустиню. / Ох, як тоді Ізіда заридала". / І звеселився 
спогадом Хамсін, / І вся пустиня мов знялася вгору / І в 
небо ринула. На жовтім небі / Померкло сонце – око Озі-
ріса – / І стало так, мов цілий світ осліп… 

"Наступний вірш "Дихання пустині" зображує африка-
нський краєвид після хамсіну; природа і люди поверта-
ються у свій звичний лад, до щоденних чинностей" [10]. 

"Пустиня дише. Рівний подих, вільний, / Гарячий він 
та чистий, мов святий. / Пісок лежить без руху золотий, 
/ Так, як лишив його Хамсін свавільний. / Феллах пра-
цює мовчки, тихий, пильний, / Будує дім, – там житиме 
пустий, / Летючий рій мандрівців, і густий / Зросте на-
вколо сад. Феллах – всесильний. / Оази робить він се-
ред пустині, / Лиш не для себе… Он уже він пише / Бі-
гунчик по піддашші… Поколише / Гарячий вітер одіж на 
людині, / Обсушить піт… і далі по рівнині / Пролине… 
знов і знов… Пустиня дише. 

"Дуже цікавою з огляду на свої поетичні контрасти є 
поезія "Афра" – це ідеал африканської тиші. Створю-
ється враження, що природа закам'яніла в статичній 
нерухомій атмосфері. Тільки раз цю тишу нагло пере-
риває марш англійського війська здовж Нілу" [10]. 

"Тихо. Повітря стоїть нерухоме, як води стоячі. / За-
кам'янів на бананах широкий нерепаний лист. / Ніжні 
мімози – і ті розгорнули листочки гарячі. / Мліють без 
мрії… / Ой, звідки се вирвався свист? / Сурмлять у сур-
ми і гатять в різкі тарабани! / Гей, схаменіться! Хто сеї 
муки хотів? / Їм байдуже! Гучно силу свою англічани / 
Берегом Ніла несуть, щоб Єгипет почув і тремтів. / Лед-
ве пройшли, як замкнулася тиша за ними, / Наче в тає-
мному храмі велика запона важка. / Пальми поникли 
покірно гілками сухими, смутними, / Наче на їх налягла 
невидимого бога рука. / Небо, збіліле від спеки, вже 
сивіє, мов попеліє, / День до останку згорів і лишилася 
нічка бліда; / Світла немає, а темрява наче не сміє / В 
тишу пекучу вступити. Не видно зірок ні сліда; / Так, 
наче світ спорожнів. Не співа на добраніч пташина. / 
Тільки безгучно літають великі, чудні кажани, / Гасла 
неначе розносять, щоб стишилась ціла країна. / Летом 
своїм оксамитним ще збільшують тишу вони… 

Наступний вірш "Сон" порівнює Єгипет з Україною у 
сні поетки. 

"Тепло та ясно… Чи се Єгипет? / Так, се Єгипет… 
синій намет / неба високого міниться сяєвом… / Ох, та 
й високе ж! Як вільно, як радісно, / Так, се Єгипет… / 
Тихо та любо… чи се Вкраїна? / Так, се Вкраїна… Он і 
садок, / батьківська хата і луки зеленії, / темнії вільхи, 
ставочок із ряскою. / Так, се Вкраїна… / Можна спини-
тись… годі блукання… / Все буде добре… Рідний мій 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(9)/2021 ~ 115 ~ 

 

 

край / вкупі зі мною одужав від злигоднів, / небо не хво-
ре, не плаче, не хмуриться, / люди веселі і я… не бу-
діть… / Все буде добре… 

"Неначе для контрасту головною темою наступної 
(п'ятої) поезії циклу є буряна ніч, "Вітряна ніч". Туга по-
етеси за Україною переплітається з дійсним станом в 
Єгипті; вона відчуває в своїй кімнаті вітер, що дує з пів-
ночі, та він нічого відрадного не несе для неї з рідної 
сторони" [10]: 

"Чорна-чорна та глибока ніч – / (Є такі тут погляди жі-
ночі) – / Вітер мчить шалено із півночі, / Мов тікає від 
погоні пріч. / Розігрівся щось вітрець мій рідний, / Став 
палкий, неначе той Хамсін, / Запальний, рвачкий Сахари 
син, – / Чи давно ж покинув край мій бідний? / Там він по 
конаючих снігах / Волочив важкі та вогкі шати, / Забирав-
ся холодом до хати / І стогнав, мов пугач по лугах. / Чи 
його коханням запалила / Раптом ця пустиня золота, / 
Що над нею він огнем літа, / Мов його й не північ породи-
ла? / Він влетів до мене у вікно, / Наче приском в темну 
хату кинув / Тим дзвінким піском… і геть полинув! / Що ж, 
лети, промене все одно. / Ти чужий тут став у сій країні, / 
Не приніс для мене ні луни / Здалека, з моєї сторони, – / 
Тільки спів кохання для пустині. 

Шостий вірш "Вісті з півночі" знову присвячений віт-
рові з півночі – з України. Він приносить дощ Єгиптові. 
Поетка порівнює краплі дощу зі сльозами, і поезія кін-
чається такою песимістичною вісткою вітру: 

"Таки недарма прилітав / Північний гість… Дивлюся 
ранком – / Вже заволочено серпанком / Сіреньким не-
бо. Далі став / Помалу й дощик накрапати, / І вогким 
холодом до хати / Зайшов притихлий вітерець. / Щось 
охолонув молодець!.. / Чи не сподобались пустині / 
Його зальоти? Чи згадав / Далеку милу й заридав / 
Дрібними слізьми на чужині? / Шепоче вітер в мокрім 
листі: / "Се ж я з твоєї сторони / Приніс оці плакучі віс-
ті, – / Якої ще тобі луни ?.." 

"Кінцева поезія "Таємний дар" закриває ввесь цикл оп-
тимістичним акордом. Єгипетська легенда розказує, що 
одна з семи Гатор (богинь любові й радості) дала єгиптя-
нам невмирущу радість як зброю проти рабства" [10]:  

"Плакати довго Єгипет не вміє. Умив свої пальми, / 
Руно зелене та буйне ланів понаднільських скропив / І 
підновив позолоту блискучу в розлогій пустині, / Та й 
усміхається знову, – таємнії радощі Сфінкса! / Бачу: 
єгиптянок очі сміються з-під чорних серпанків, / Жінку 
Іслам пригнобив, але очі зосталися вільні!.. / Співом 
свій крам вихваляють жінки й чоловіки, / Гордо важен-
ную ношу несучи на головах гарних, / Так, мов на їх 
спочивають подвійні Єгипту вінці. / Весь у червонім іде 
водонос, – мов жартуючи, дзвонить / Ясним начинням 
і швидко жадібному люду / Воду холодну, солодку з 
важкої баклажки вділяє, / Жартом її приправляє, з 
усміхом плату бере. / Вбогі феллахові діти пустують 
безжурно на сонці; – / Жваві маленькі головки! Цікаві 
очиці зорять… / Мов для забави дитячої просять "ба-
кшиш" у мандрівця. / Дав чи не дав, – засміяться, не-
начебто їм і дарма. / От, аби був очерету солодкого 
дрібний уламок; – / Смокчуть і раді-веселі, мов панст-
во-багатство посіли. / "Звідки ся радість?" – гадаю… І 
мариться щось мені в думці, / Так, наче голос таємний 
забутую править легенду: / "В давню давнину, як Ніл 
народився в пустині, / Мати його положила в розкішну 
зелену колиску, / Батько з високого неба промінням 
утішним дивився, / Як його син виростав не по днях – 
по годинах, / В силу вбирався і ніс тую силу до моря… 
/ Отже, при тім народженні зібрались премудрі Гатори, 
/ Сім їх було і несли вони всі для дитини дари. / Перша 
сказала: "Даю тобі ситую землю в обладу". / Зважила 
друга: "Три жнива нехай тобі буде на рік". / Третя про-

мовила: "Ра буде вічно ласкавий до тебе". / Руку чет-
верта простерла: "Ось пальмовий щит проти Сета". / 
П'ята мовчазно папірус, і лотос, і камінь поклала. / 
Шоста шепнула: "Ніхто не вгадає твоїх таємниць". / 
Сьома всміхнулась крізь сльози і мовила щиро: / "З 
заздрощів, вічну неволю судили боги твоїм дітям, / Я ж 
у незламную радість озброю народную душу, – / Гніт 
фараонів, кормига чужинців її не здолає". / Так на по-
чатку віків обіцяли премудрі Гатори… / Вірю: до скону 
віків не порушиться слово богинь!" 

"Так сьома поезія про щасний дар сьомої Гатори за-
кінчує цей поетичний гептахорд" [10]. Твори Лесі Украї-
нки стають засновком до створення й утвердження ку-
льтурологічної парадигми Єгипту як однієї з найцікаві-
ших сторінок української поезії ХХ ст. 

Походи до Каїрського музею, споглядання пірамід 
Гізи та спілкування з Дмитром Яворницьким повернули 
Лесю Українку до рукопису "Стародавньої історії схід-
них народів". З епістолярної спадщини Лесі Українки 
відомо, що 1910 р. письменниця замислила готувати 
рукопис до друку і протягом 1911 р. старанно доопра-
цьовувала його, глибинно цікавилась тодішнім життям 
Сходу, вивчала новітні сходознавчі дослідження. В лис-
ті до сестри Ольги від 1 (14) жовтня 1911 р. Леся Украї-
нка вказувала: "Назвати її слід: «Історія давніх народів 
Сходу. Зложила Леся Українка по Менару, Масперо і 
інших»". Але за її життя книга так і не вийшла. Вона 
була надрукована лише після смерті авторки у Дніпрі 
(тоді – Катеринослав) у 1918 р. сестрою Ольгою Косач-
Кривинюк. Це був перший українськомовний підручник 
зі стародавнього сходознавства, у якому подано не лише 
основні історичні віхи життя стародавніх народів Близь-
кого і Середнього Сходу, але й описано їхній побут, зви-
чаї, культуру, торгівлю, державний устрій, письмо, коло-
нії, найбільші міста. В "Історії", у якій розглянуто шість 
стародавніх держав, країні фараонів присвячено непорі-
вняно більше місця, ніж усім іншим. І зумовлено це не 
лише достатньою джерельною базою або модою на Схід 
у Європі рубежу століть, а найперше особливою думкою 
самої авторки, яка вважала давньоєгипетську цивіліза-
цію не лише найдавнішою, а й такою, що справила сут-
тєвий вплив на розвиток усього людства. 

В київському Музеї Лесі Українки зберігаються деякі 
речі, які вона привезла з Єгипту: жук-скарабей, чадра, 
квиток єгипетської залізниці, меню з ресторану. До речі, 
в сучасній Александрійській бібліотеці є відкрита у 
2002 р. меморіальна дошка, присвячена Лесі Українці. 

Висновок. Єгипетські нариси Лесі Українки стали 
першою спробою української орієнталістики впорядку-
вати знання про Схід на українському ґрунті. Слід ви-
знати, що поезія Лесі Українки на єгипетські теми є ори-
гінальним мистецьким увиразненням її "Історії східних 
народів", власне – висловлених у ній поглядів на особ-
ливості розвитку давньої цивілізації. Під цим оглядом 
поетичні тексти сприймаються ще й як своєрідні баре-
льєфи-ілюстрації із життя Єгипту часів фараонів.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Українка Л. Весна в Єгипті / Л. Українка // Повне академічне зі-
брання творів: у 14 томах. Т. 5. Поетичні твори. Ліро-епічні твори; ред. 
О. Вісич, С. Кочерга; передм. С. Романов; упоряд., комент. С. Романов, 
О. Кицан, М. Моклиця та ін. – Луцьк: Волинський національний універ-
ситет імені Лесі Українки, 2021. – С. 406–410. 

2. Українка Л. Лист до Б. Д. Грінченка 2 лютого 1910 р. Хелуан / 
Л. Українка // Повне академічне зібрання творів: у 14 томах. Том 14. 
Листи (1907–1913). Ред. С. Романов; упоряд. В. Прокіп (Савчук); ко-
мент. В. Прокіп (Савчук), В. Агеєва. – Луцьк: Волинський національний 
університет імені Лесі Українки, 2021. – С. 188–191. 

3. Українка Л. Лист до М. В. Кривинюка 15–16 лютого 1910 р. Хе-
луан / Л. Українка // Повне академічне зібрання творів: у 14 томах. Том 14. 
Листи (1907–1913). Ред. С. Романов; упоряд. В. Прокіп (Савчук); ко-
мент. В. Прокіп (Савчук), В. Агеєва. – Луцьк: Волинський національний 
університет імені Лесі Українки, 2021. – С. 191–192. 



~ 116 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

4. Українка Л. Лист до О. П. Косач (матері) 3 січня 1910 р. Хелуан 
/ Л. Українка // Повне академічне зібрання творів: у 14 томах. Том 14. 
Листи (1907–1913). Ред. С. Романов; упоряд. В. Прокіп (Савчук); ко-
мент. В. Прокіп (Савчук), В. Агеєва. – Луцьк: Волинський національний 
університет імені Лесі Українки, 2021. – С. 178–180.  

5. Українка Л. Ліричні пісні давнього Єгипту / Л. Українка // Зіб-
рання творів у 12 т. АН УРСР. Редкол.: Є. С. Шабліовський (голова) та 
ін. Т. 2: Поеми. Поетичні переклади. Упоряд. та прим. О. В. Мишанича. 
Ред. тому Н. О. Вишневська. – Київ: Наукова думка, 1975. – С. 287–292. 

6. Українка Л. Надпис в руїні / Л. Українка // Повне академічне зі-
брання творів: у 14 томах. Т. 5. Поетичні твори. Ліро-епічні твори; ред. 
О. Вісич, С. Кочерга; передм. С. Романов; упоряд., комент. С. Романов, 
О. Кицан, М. Моклиця та ін. – Луцьк: Волинський національний універ-
ситет імені Лесі Українки, 2021. – С. 348–349. 

7. Українка Л. Ра-Менеїс так / Л. Українка // Повне академічне зіб-
рання творів: у 14 томах. Т. 5. Поетичні твори. Ліро-епічні твори; ред. 
О. Вісич, С. Кочерга; передм. С. Романов; упоряд., комент. С. Романов, 
О. Кицан, М. Моклиця та ін. – Луцьк: Волинський національний універ-
ситет імені Лесі Українки, 2021. – С. 239–243. 

8. Українка Л. Стародавня історія східніх народів / Л. Українка // 
Повне академічне зібрання творів: у 14 томах. Том 10. "Стародавня 
історія східніх народів". Конспекти. Виписки з книг. Нотатки та інше. 
Ред. Ю. Громик; передм. О. Огнєва; упоряд. А. Радько, О. Огнєва, 
І. Біскуб та ін.; комент. О. Огнєва, В. Приймаченко, О. Романова та ін. – 
Луцьк: Волинський національний університет імені Лесі Українки, 2021. 
– С. 39–347. 

9. Українка Л. Сфінкс / Л. Українка // Повне академічне зібрання 
творів: у 14 томах. Т. 5. Поетичні твори. Ліро-епічні твори; ред. О. Вісич, 
С. Кочерга; передм. С. Романов; упоряд., комент. С. Романов, О. Кицан, 
М. Моклиця та ін. – Луцьк: Волинський національний університет імені 
Лесі Українки, 2021. – С. 238–239. 

10. Рудницький Я. Єгипет у житті і творчості Лесі Українки [Електрон-
ний ресурс] / Я. Рудницький. – Режим доступу: https://md-eksperiment.org/ 
post/20180512-yegipet-u-zhitti-i-tvorchosti-lesi-ukrayinki  

 

REFERENCES 
1. Ukrainka, L. (2021). Vesna v Yehypti [Spring in Egypt]. In Ukrain-

ka, L. Povne akademichne zibrannia tvoriv: u 14 tomakh. Lutsk, Volynskyi 
natsionalnyi universytet imeni Lesi Ukrainky, T. 5, 406–410. 

2. Ukrainka, L. (2021). Lyst do B. D. Hrinchenka 2 liutoho 1910 r. 
Kheluan [Letter to B.D. Grinchenko February 2, 1910 Helwan]. In Ukrainka, L. 
Povne akademichne zibrannia tvoriv: u 14 tomakh.  Lutsk, Volynskyi 
natsionalnyi universytet imeni Lesi Ukrainky. T. 14, 188–191. 

3. Ukrainka, L. (2021). Lyst do M. V. Kryvyniuka 15–16 liutoho 1910 r. 
Kheluan [Letter to M.V. Krivinyuk February 15-16, 1910 Helwan]. In 
Ukrainka, L. Povne akademichne zibrannia tvoriv: u 14 tomakh. Lutsk, 
Volynskyi natsionalnyi universytet imeni Lesi Ukrainky. T. 14, 191–192. 

4. Ukrainka, L. (2021). Lyst do O. P. Kosach (materi) 3 sichnia 1910 r. 
Kheluan [Letter to O.P. Kosach (mother) January 3, 1910 Helwan]. In 
Ukrainka, L. Povne akademichne zibrannia tvoriv: u 14 tomakh. Lutsk, 
Volynskyi natsionalnyi universytet imeni Lesi Ukrainky. T. 14, 178–180.  

5. Ukrainka, L. (1975). Lirychni pisni davnoho Yehyptu [Lyrical songs 
of ancient Egypt]. In Ukrainka, L. Zibrannia tvoriv u 12 t. AN URSR. Kyiv, 
Naukova dumka. T. 2, 287–292. 

6. Ukrainka, L. (2021). Nadpys v ruini [The inscription in the ruin]. In 
Ukrainka, L. Povne akademichne zibrannia tvoriv: u 14 tomakh. Lutsk, 
Volynskyi natsionalnyi universytet imeni Lesi Ukrainky.  T. 5, 348–349. 

7. Ukrainka, L. (2021). Ra-Meneis [Ra-Meneis]. In Ukrainka, L. Povne 
akademichne zibrannia tvoriv: u 14 tomakh. Lutsk, Volynskyi natsionalnyi 
universytet imeni Lesi Ukrainky. T. 5, 239–243. 

8. Ukrainka, L. (2021). Starodavnia istoriia skhidnikh narodiv [Ancient 
history of oriental peoples]. In Ukrainka, L. Povne akademichne zibrannia 
tvoriv: u 14 tomakh. Lutsk, Volynskyi natsionalnyi universytetimeni Lesi 
Ukrainky. T. 10, 39–347. 

9. Ukrainka, L. (2021). Sfinks [Sphinx]. In Ukrainka, L. Povne 
akademichne zibrannia tvoriv: u 14 tomakh. Lutsk, Volynskyi natsionalnyi 
universytet imeni Lesi Ukrainky.  T. 5, 238–239. 

10. Rudnic'kij, Ja. (2018). Єgipet u zhittі і tvorchostі Lesі Ukraїnki 
[Egypt in the life and work of Lesya Ukrainka]. Retrieved from  
https://md-eksperiment.org/post/20180512-yegipet-u-zhitti-i-tvorchosti-
lesi-ukrayinki  

 
Надійшла  до  редколег і ї  07 .1 0 . 21  

 
A. A. Soshnikov, Doctor of Philosophy, Associate Professor 
Kharkiv State Academy of Culture,  
4, Bursatsky Descent, Kharkiv, 61000, Ukraine 

ESSAY: EGYPTOLOGICAL THEME IN THE WORKS OF THE LESIA UKRAINKA 

Dedicated to the problem of modeling the image of Ancient Egypt in the work of Lesya Ukrainka as one of the popular areas of interests of 
intellectuals of the 19th – early 20th centuries. It was determined that the formation of this image is the result of her solid Egyptological knowledge, 
formed both through acquaintance with contemporary scientific oriental and Egyptological literature, and through direct study of the ancient 
Egyptian cultural heritage during her stay in Egypt and visiting its museums and ancient monuments. It is emphasized that the Egyptian essays by 
Lesia Ukrainka became the first attempt of Ukrainian orientalism to organize knowledge about the East on a Ukrainian mental basis. It is 
emphasized that the poetry of Lesya Ukrainka on Egyptian themes is the original artistic expression of her "History of the Eastern Peoples", in fact, 
the views expressed in it on the peculiarities of the development of ancient civilizations. 

Key words: Lesya Ukrainka, oriental studies, Egyptology, Ancient world, Ancient East, Ancient Egypt. 
 

А. А. Сошников, д-р филос. наук, доц. 
Харьковская государственная академия культуры,  
Бурсацкий спуск, 4, Харьков, 61000, Украина 

ЭССЕ: ЕГИПТОЛОГИЧЕСКАЯ ТЕМАТИКА В ТВОРЧЕСТВЕ ЛЕСИ УКРАИНКИ 
Посвящено проблеме моделирования образа Древнего Египта в творчестве Леси Украинки как одного из популярных направлений 

интересов интеллектуалов XIX – начала ХХ в. Определено, что формирование этого образа является результатом ее солидных еги-
птологичних знаний, сформированных как через знакомство с современной ей научной востоковедческой и египтологической лите-
ратурой, так и через непосредственное изучение древнеегипетского культурного наследия во время ее пребывания в Египте и посе-
щение его музеев и древних памятников. Подчеркивается, что египетские очерки Леси Украинки стали первой попыткой украинской 
ориенталистики упорядочить знания о Востоке на украинской ментальной основе. Подчеркивается, что поэзия Леси Украинки на 
египетские темы является оригинальным художественным выражением ее "Истории восточных народов", по сути – высказанных в 
ней взглядов на особенности развития древних цивилизаций. 

Ключевые слова: Леся Украинка, востоковедение, египтология, Древний мир, Древний Восток, Древний Египет. 
 

 

 

 

 

 



 

 

Наукове видання 
 
 

 
 
 
 

УКРАЇНСЬКІ 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 

 
 
 

ЗБІРНИК НАУКОВИХ ПРАЦЬ 
 
 

 
 
 
 

№ 2(9)/2021 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Оригінал-макет виготовлено ВПЦ "Київський університет" 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Формат 60х841/8. Ум. друк. арк. 13,6. Наклад 300. Зам. № 221-10336. 
Гарнітура Arial. Папір офсетний. Друк офсетний. Вид. № Фл 7.  

Підписано до друку 28.12.21 
  

Видавець і виготовлювач 
ВПЦ ''Київський університет'' 

Б-р Тараса Шевченка, 14, м. Київ, 01601, Україна 
 (38044) 239 32 22; (38044) 239 31 72; тел./факс (38044) 239 31 28 

e-mail:vpc_div.chief@univ.net.ua; redaktor@univ.net.ua 
http: vpc.knu.ua 

Св і доц тво  с уб ' є к т а  видавничо ї  справи  ДК  №  1 1 0 3  в і д  3 1 . 1 0 . 0 2  
 


