
 Українські культурологічні студії 
 
 
 

Засновано 2017 року 
 

 

КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
№ 1(2)/2018 

Збірник наукових праць "УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ" – рецензоване наукове видання відкритого 
доступу, яке відображає найвагоміші результати фундаментальних та прикладних досліджень у галузі культурології, що ма-
ють важливе теоретичне або практичне значення для розвитку українського суспільства, української та світової культури.  

Програмні цілі та тематична спрямованість збірника: розвиток культурологічного знання в Україні; висвітлення 
актуальних проблем сучасної культурології; популяризація культурологічної проблематики; залучення молодих науковців 
до сучасного культурологічного дискурсу; публікація результатів досліджень науковців Київського національного універси-
тету імені Тараса Шевченка та інших ВНЗ у галузі культурології. 

 

Друкується два рази на рік. 
 
"UKRAINIAN CULTURAL STUDIES" is the peer-reviewed open access journal that reflects the most significant re-

sults of fundamental and applied research in the field of cultural studies, with great theoretical or practical importance for 
the development of Ukrainian society, Ukrainian and world culture. 

Program objectives and thematic focus of the journal are development of cultural research in Ukraine; coverage of ur-
gent problems of modern cultural studies; popularization of cultural issues; attracting young scientists to contemporary 
cultural discourse; publication of results of scientific research by scholars from Taras Shevchenko National University of Kyiv 
and other universities in the field of cultural studies. 

 

Published two times per year. 
 

ГОЛОВНИЙ РЕДАКТОР 
 

А. Є. Конверський, д-р філос. наук, проф.,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка  
 

ЗАСТУПНИК ГОЛОВНОГО РЕДАКТОРА 
 

В. І. Панченко, д-р філос. наук, проф., Київський на-
ціональний університет імені Тараса Шевченка 
 

ВІДПОВІДАЛЬНИЙ СЕКРЕТАР 
 

С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц., Київський націона-
льний університет імені Тараса Шевченка 
 

АДРЕСА РЕДКОЛЕГІЇ 
 

01033, Київ-33, вул. Володимирська, 60,  
філософський факультет (38044) 239 34 79 

 

ЗАТВЕРДЖЕНО 
 

Вченою радою філософського факультету  
23.04.18 (протокол № 8) 
 

ЗАРЕЄСТРОВАНО 
 

Міністерством юстиції України. 
Свідоцтво про державну реєстрацію  
КВ № 22614–12514Р від 24.03.17 
 

ЗАСНОВНИК ТА ВИДАВЕЦЬ 
 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет". 
Свідоцтво внесено до Державного реєстру 
ДК № 1103 від 31.10.02. 
 

АДРЕСА ВИДАВЦЯ 
 

ВПЦ "Київський університет" (кімн. 43), 
б-р Т. Шевченка, 14, Київ, Україна, 01601 
 (38044) 239 32 22; факс 239 31 28 
Інтернет-сторінка журналу: http://www.ucs-univ.kiev.ua 

Редакційна колегія 
 
Р. Аудроне, д-р гуманіт. наук, доцент, Вільнюський уні-
верситет (Литва) 
М. М. Бровко, д-р філос. наук, професор, Національна 
музична академія України ім. П. І. Чайковського 
П. Е. Герчанівська, д-р. культурології, професор,  
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв 
Л. М. Довга, д-р філос. наук, доцент, Національний уні-
верситет "Києво-Могилянська академія" 
Т. Каваляускас, д-р філос. наук, професор, Університет  
Клайпеди (Литва), запрошений професор Університету 
Гельсінкі (Фінляндія) 
Н. Ю. Кривда, д-р філос. наук, доцент, Київський націо-
нальний університет імені Тараса Шевченка 
О. І. Оніщенко, д-р філос. наук, професор, Київський  
національний університет театру, кіно і телебачення  
імені І. К. Карпенка-Карого 
О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, професор, Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
І. В. Петрова, д-р культурології, професор, Київський 
національний університет культури і мистецтв 
М. М. Рогожа, д-р філос. наук, професор, Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
С. В. Руденко, д-р філос. наук, доцент, Київський націо-
нальний університет імені Тараса Шевченка 
Р. Сапенько, д-р філос. наук, професор, Університет Зе-
лена Гура (Польща) 
 

 

Автори опублікованих матеріалів несуть повну відповідальність за підбір, точність наведених фактів, цитат, економі-
ко-статистичних даних, власних імен та інших відомостей. Редколегія залишає за собою право скорочувати та реда-
гувати подані матеріали. 

 
© Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

ВПЦ "Київський університет", 2018 



ЗМІСТ 1(2)/2018 
 

Теоретична культурологія 
Бойченко М. І. 

Комунікативна парадигма дослідження культури.................................................................................................................5 
 
Кондратьєва І. В. 

Ідейні витоки етичної доктрини київських академістів .........................................................................................................9 
 
Кривда Н. Ю. 

Конструювання української ідентичності: виклики комеморації ........................................................................................15 
 
Личковах В. А. 

Філософія етнокультури – етнокультурологія – етнокультурографія ...............................................................................20 
 
Оніщенко О. І. 

Польський естетичний дискурс ХХ ст.: інтерпретація інтерпретацій ................................................................................25 
 
Пархоменко І. І. 

Типологія сучасних теоретичних концепцій економіки культури .......................................................................................30 
 
Подолян Г. П. 

Соціальні засади корпоративної культури ..........................................................................................................................32 
 
Пушонкова О. А. 

Європейська культурна самосвідомість зламу ХІХ‒ХХ ст.: зміна парадигми ..................................................................36 
 
Рогожа М. М. 

Філософ у просторі і часі культури (хронотоп життєвчення). Частина ІІ...........................................................................41 
 
Сайтарли І. А. 

Декілька нотаток щодо фундаментальних підходів у постмодерністських теоріях культури..........................................45 
 
Сіверс В. А. 

Емуляція і жертва (до аналізу ціннісного аспекту створення штучного інтелекту в моделі Ніка Бострома) ..................48 
 

Туренко В. Е. 
Сутність та особливості дискурсу романтичної культури любові: спроба переосмислення ...........................................52 
 

Шинкаренко О. В. 
"Культурний поворот" як запит до культурології.................................................................................................................55 
 

 
Практична культурологія 

Бевз Т. А. 
Зовнішньополітичний вектор діяльності Дніпропетровського регіону: європейські цінності й орієнтири .......................59 

 
Жукова Н. А. 

Карін Альвтеген як дослідник "тривалого страждання": культурологічний аналіз ...........................................................63 
 
Каваляускас Т. 

Буття в сільській культурі та мистецтві: перспектива литовської філософії ....................................................................68 
 
Носенок Б. Е. 

Збирач образів: Антон Заньковський та його міфологія ....................................................................................................71 
 
Павлова О. Ю. 

Культурна місія класичного університету............................................................................................................................74 
 
Панченко В. І. 

Культурологічна експертиза культурних ресурсів ..............................................................................................................78 
 
Семененко А. А. 

Новітні культурні практики у формотворчих індустріях сучасності ...................................................................................82 



CONTENTS 1(2)/2018 
 

Theoretical Cultural Studies 
Boychenko M. I. 

Communicative paradigm or cultural research .........................................................................................................................5 
 
Kondratyeva I. V. 

The concept genesis of the ethical doctrines of kiev academists .............................................................................................9 
 
Kryvda N. Y. 

Constructing the ukrainian identity: the challenges of commemoration..................................................................................15 
 
Lychkovakh V. A. 

Philosophy of ethnoculture – ethnoculturology – ethnoculturography ....................................................................................20 
 
Onishchenko E. I. 

Polish aesthetic discourse of the 20th century: interpretation of interpretations .....................................................................25 
 
Parkhomenko I. I. 

Typology of modern theoretical concepts of cultural economy...............................................................................................30 
 
Podolian G. P. 

Social foundations of corporate culture ..................................................................................................................................32 
 
Pushonkova O. A. 

Fracture of european cultural consciousness of the XIX-XX centuries: change of paradigm .................................................36 
 
Rohozha M. М. 

Philosopher in space and time of culture (chronotope of maître à penser). Part II .................................................................41 
 
Sajtarly I. A. 

A few notes on fundamental approaches in the postmodern theories of culture ....................................................................45 
 
Sivers V. A. 

Emmulation and victim (the analysis of the value aspect of the artificial intelligence creation in Nick Bostrom`s model) .......48 
 
Turenko V. E. 

Essence and features of the discourse of romantic culture of love: an attempt of rethinking .................................................52 
 
Shynkarenko O. V. 

"Cultural turns" as a request for culturology ...........................................................................................................................55 
 
 

Applied Cultural Studies 
Bevz T. A. 

Foreign policy vector of Dnipropetrovsk region activities: european values and landmarks ...................................................59 
 
Zhukova N. A. 

Karin Alvtegen as researcher of "ongoing suffering": cultural analysis ...................................................................................63 
 
Kavaliauskas T. 

Being in countryside culture and art: the perspective of lithuanian philosophy.......................................................................68 
 
Nosenok B. E. 

Imagery collector: Anton Zan’kovskiy and his mythology .......................................................................................................71 
 
Pavlova O. Y. 

The cultural mission of classical university .............................................................................................................................74 
 
Panchenko V. I. 

Cultural expertise of culture resources ...................................................................................................................................78 
 
Semenenko A. A. 

Up to date cultural practices in modern projective industries..................................................................................................82 



СОДЕРЖАНИЕ 1(2)/2018 
 

Теоретическая культурология 
 

Бойченко М. И. 
Коммуникативная парадигма исследования культуры ........................................................................................................5 

 
Кондратьева И. В. 

Идейные истоки этической доктрины киевских академистов..............................................................................................9 
 
Кривда Н. Ю. 

Конструирование украинской идентичности: вызовы коммеморации ..............................................................................15 
 
Личковах В. А. 

Философия этнокультуры – этнокультурология ‒ этнокультурография...........................................................................20 
 
Онищенко Е. И. 

Польский эстетический дискурс ХХ в.: интерпретация интерпретаций............................................................................25 
 
Пархоменко И. И. 

Типология современных теоретических концепций экономики культуры ........................................................................30 
 
Подолян Г. П. 

Cоциальные основания корпоративной культуры..............................................................................................................32 
 
Пушонкова О. А. 

Европейское культурное самосознание слома ХІХ‒ХХ ст.: изменение парадигмы ........................................................36 
 
Рогожа М. М. 

Философ в пространстве и времени культуры (хронотоп жизнеучения). Часть ІІ ...........................................................41 
 
Сайтарлы И. А. 

Несколько заметок o фундаментальных подходах в постмодернистских теориях культуры .........................................45 
 
Сиверс В. А. 

Эмуляция и жертва (к анализу ценностного аспекта создания искусственного интеллекта 
в модели Ника Бострома) ....................................................................................................................................................48 

 
Туренко В. Э. 

Сущность и особенности дискурса романтической культуры любви: попытка переосмысления ..................................52 
 
Шинкаренко Е. В. 

"Культурный поворот" как запрос к культурологии.............................................................................................................55 
 
 

Практическая культурология 
Бевз Т. А. 

Внешнеполитический вектор деятельности Днепропетровского региона: европейские ценности и ориентиры ..........59 
 
Жукова Н. А. 

Карин Альвтеген как исследователь "длительного страдания": культурологический анализ ........................................63 
 
Каваляускас Т. 

Бытие в сельской культуре и искусстве: перспектива литовской философии.................................................................68 
 
Носенок Б. Э. 

Собиратель образов: Антон Заньковский и его мифология ..............................................................................................71 
 
Павлова E. Ю. 

Культурная миссия классического университета...............................................................................................................74 
 
Панченко В. И. 

Культурологическая экспертиза культурных ресурсов ......................................................................................................78 
 
Семененко А. А. 

Актуальные культурные практики в проективных индустриях современности ................................................................82 
 

 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 5 ~ 

 

 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 

УДК 130.2:316.77 
М. І. Бойченко, д-р філос. наук, проф.  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

mykhai@ukr.net 
 

КОМУНІКАТИВНА ПАРАДИГМА ДОСЛІДЖЕННЯ КУЛЬТУРИ 
 

У статті розглянуто культуру під кутом зору пріоритетності її комунікативного виміру. Соціальна комунікація постає як основа 
творення та відтворення культури, як один з важливих засобів і до певної міри кінцева мета розвитку культури. Обґрунтовано тезу, 
що неможливий задовільний розгляд функціонування культури у суспільстві без врахування комунікативних механізмів його забезпе-
чення. Виявлено провідну роль цінностей при визначенні комунікації як функціональної основи культури: цінності культури, набуваючи 
функціонального соціального призначення (зокрема, у вигляді соціальних ролей), забезпечують участь членів суспільства як у суспі-
льному житті загалом, так і у його розвитку засобами культури. Комунікативний критерій дає можливість визначати як культуру 
лише те зі зробленого людиною, що сприяє соціальній комунікації, тобто що забезпечує відтворення та розвиток суспільства. Крім 
того, соціальна комунікація постає не лише як засіб та критерій розвитку культури, але і як мета її розвитку – як у очевидному випа-
дку комунікативної культури, так і у більш широкому значенні як культури будь-якої комунікації. Якщо у першому, вузькому, значенні 
йде мова про щось близьке за значенням до етикету, то у другому, широкому, сенсі, який задає ціннісно-смисловий горизонт для розу-
міння усієї культури, остання постає як комунікація – актуальна і потенційна.  

Ключові слова: культура, комунікація, соціальна комунікація, цінності, соціальні функції, соціальні ролі, соціальна технологія. 
 
Постановка проблеми. Традиційно вважають, що со-

ціальна філософія досліджує суспільство, а культуру має 
досліджувати культурологія. Назагал це твердження є 
правильним, однак потребує врахування надто багатьох 
"але". Першим серед цих "але" є те, що розрізнити мате-
ріально чи навіть на символічному рівні суспільство та 
культуру можна лише аналітично – адже їхні основні скла-
дові майже повністю збігаються, а тому неможливо сказа-
ти про щось як про об’єкт, який має лише культурні, але 
зовсім не має соціальних ознак, або навпаки.  

Водночас, коли Талкот Парсонс розрізняє систему 
культури та соціальну систему, він звертається до функці-
онального критерію і надає культурі лише функцію відтво-
рення зразка, а соціальній системі – інтеграції. Таке зву-
ження функцій навряд чи виправдане, однак воно вказує 
як на реальні підстави для більш тонкого розрізнення 
культури і суспільства, так і на можливості виявлення не 
лише їх функціонального взаємного доповнення, але й 
часткового функціонального взаємного заміщення, а та-
кож тих ціннісних підстав, які це уможливлюють. 

Взагалі, аналізувати "культуру як таку", так само, як 
"суспільство як таке", ‒ справа невдячна, надто багато 
відмінних інтерпретацій культури і суспільства надають 
різні підходи – функціональний, аксіологічний, інституцій-
ний, системний тощо. Але є також можливість спробувати 
виявити певні парадигми дослідження суспільства і куль-
тури, а на підставі певної парадигми як базового пізнава-
льного підходу, який задає певну світоглядну та епістемо-
логічну рамку, намагатися сполучати різноманітні пізнава-
льні підходи, які не мають таких світоглядних "амбіцій". 
Тривалий час у вітчизняній філософії та й взагалі гумані-
тарних та соціальних науках під впливом радянського ма-
рксизму домінував діяльнісний підхід. Він, втім, остаточно 
себе ще не вичерпав і має окремі доволі продуктивні варі-
ації розвитку, тому не дивно, що спраглі ширшого методо-
логічного простору та свіжого сприйняття свого предмета 
дослідники нині жваво обговорюють і в цілому легко й ак-
тивно сприймають у якості нової парадигми соціогуманіта-
рного пізнання комунікативну філософію. Тим більше, що 
Юрген Габермас – один з її батьків-засновників і водночас 
нині діяльний яскравий її представник – сам пройшов шлях 
від марксизму до більш універсальної дослідницької позиції: 
подаючи тим самим приклад, зручний для наслідування 
вітчизняними гуманітаріями і соціальними дослідниками. 
Після марксизму саме Парсонс був також певний час важ-
ливим науковим авторитетом для молодого Габермаса – 
для нас це також свідчить на користь доречності звернен-
ня до комунікативної парадигми у розгляді культури. 

Втім, окрім історичних аргументів на користь комуніка-
тивної філософії як основи досліджень культури, є також 
аргументи суто теоретичні. Класична філософія (у тому 
числі й філософія культури) тривалий час виглядала як 
філософія особистості. Причому ретроспективно, з позицій 
новочасної філософії суб’єкта, антична філософія, як і фі-
лософія Середніх віків, розглядалася також як персоналіс-
тична моральна філософія: наголос робили переважно на 
сюжетах і ситуаціях, які відповідали запитам філософії дії, 
тоді як усі інші, у тому числі комунікативні, мотиви ніби від-
ступали на задній план і виглядали як фонові. Тоді як ра-
дикальна критика філософії суб’єкта Мартіном Гайдеґґе-
ром і наступна більш широка кампанія проти суб’єктивності 
("смерть суб’єкта" лише найбільш наочно це продемонст-
рувала), розгорнута структуралістами та іншими прихиль-
никами філософії, де суб’єктом поставала не людина, а 
надлюдські інстанції (від школи Анналів і аж до філософсь-
кої герменевтики Ганса-Ґеорґа Ґадамера), зробила якщо 
не позитивно-конструктивну, то в усякому разі велику нега-
тивно-деконструктивну роботу, в результаті якої ще не 
сформувалася власне комунікативна філософія, але для 
неї було розчищено теоретичний простір. Цей вільний про-
стір доволі швидко заповнили різні несуб’єктивістські версії 
філософування (причому чи не найбільш екзотичним ви-
глядає нон-антропоцентризм), серед яких не останнє місце 
зайняли концепції, які виводили усі основні соціальні та 
культурні процеси з феномена комунікації. 

Аналіз досліджень і публікацій. Не оминули своєю 
увагою комунікативну філософію і вітчизняні дослідники – 
передусім це київські науковці Анатолій Єрмоленко, Люд-
мила Ситниченко, Володимир Куплін, Олексій Вєдров та 
інші, а також львівські наші колеги, які доклали значних 
зусиль для перекладу, поширення та розвитку ідей цієї 
філософії, – передусім Андрій Дахній. 

Метою статті є визначення теоретико-методологічної 
специфіки комунікативної парадигми дослідження культури. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Особ-
ливе місце при формуванні засад комунікативної філо-
софії займає теорія соціальних систем Нікласа Лумана, 
який був послідовним критиком Габермаса – зокрема у 
тому, що в основі суспільного життя знаходиться не кому-
нікативна дія, а власне комунікація: не дія породжує кому-
нікацію, а комунікація – дію [9]. Прикметно, що на відміну 
від Габермаса, який ділить суспільство на життєвий світ та 
соціальні системи як дві доволі автономні складові (кожна 
з яких у своїй основі має специфічну дію – відповідно ко-
мунікативну й інструментальну [5]), Луман ще у ранніх 
працях обґрунтовує послідовно системний підхід до суспі-

© Бойченко М. І.



~ 6 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

льства [8], а у своїх зрілих працях прагне усю соціальну 
реальність розглядати як комунікативну [7; 9]. Ми пого-
джуємося з вихідною настановою Лумана, втім, вважаємо 
за принципове і необхідне доповнення до його позиції 
додавати, що комунікативну природу соціальної реально-
сті слід виводити не з аутопоезису, а з ціннісних засад – 
при збереженні функціонального розуміння засобів забез-
печення відтворення і розвитку цієї реальності. 

Для визначення системних вимірів функціонування 
культури слід визначити рівні здійснення соціальної кому-
нікації в суспільстві [3]. Адже культура є витвором людсь-
кої комунікації, а також її причиною і основою – навіть тоді, 
коли мова йде про особисту культуру (адже все зроблене 
особистістю потребує перевірки і підкріплення або спрос-
тування іншими). Загалом, варто задуматись над побудо-
вою комунікативної концепції культури, яка би виходила з 
ідеї інтерсуб’єктивної сутності людини як соціальної істоти. 
Раніше мова йшла у кращому разі про культуру комуніка-
ції, або ж комунікативну культуру, тоді як ми пропонуємо 
набагато амбітніший проект щодо виявлення комунікатив-
ної природи усієї культури: все, що зроблено людиною, 
завдячує комунікації і в кінцевому рахунку прямо чи опо-
середковано на неї орієнтовано. 

Свого часу Карл Ясперс пропонував радикально змі-
нити розуміння соціальної реальності, вбачаючи в ній 
фундаментально комунікативне підґрунтя. Спочатку Яс-
перс обґрунтував таку позицію, виходячи з екзистенційної 
проблематики [12], згодом – аналізуючи духовну ситуацію 
"часу", тобто сучасного суспільства [10; 13]. Нарешті, Яс-
перс веде мову про комунікативну природу взаємин в 
університетському середовищі [11]. В усіх цих випадках 
легко знайти вихід на проблематику культури, тобто того, 
як саме людина фактично поводиться і як вона має пово-
дитися – тобто того, як людина через свою поведінку змі-
нює себе і навколишній світ. Чим далі, тим міцнішою стає 
впевненість Ясперса у тому, що людина це робить майже 
завжди не лише у присутності інших людей, але і заради 
них. Не лише власна екзистенція розкривається у комуні-
кації – саме у комунікації удосконалюються механізми 
відтворення і розвитку сучасного суспільства загалом і 
його окремих інституцій та спільнот зокрема. 

Спираючись на наші попередні дослідження [3], можна 
стверджувати, що слід вирізняти такі рівні, починаючи з 
найнижчого до вищих: безпосередньої взаємодії, взаємо-
дії в рамках організацій і спільнот, взаємодії в рамках країн 
як складних територіальних об’єднань спільнот, взаємодії 
в рамках глобального суспільства як супер-"спільноти". На 
кожному з цих рівнів наявні свої різновиди цінностей, які 
приваблюють індивідів для участі у комунікації на відпові-
дному рівні. Своєю чергою, ці цінності зумовлюють певні 
соціальні ролі та функціональні запити, які розподіляються 
або погруповуються щодо цих соціальних ролей. 

Виконання соціальних ролей складає основу культури 
соціальної комунікації – більш або менш розвинену. Вико-
нання ролей лише на перший погляд зосереджене в осо-
бистій культурі комунікації – як майстерність і переконли-
вість та успішність виконання. Крім особистої культури 
участі у комунікації, слід вирізняти колективну культуру 
комунікації, більша частина якої полягає у тих неписаних 
правилах поведінки, які без спеціальних домовленостей і 
навіть без артикуляції неявно, але безумовно сприйма-
ються комунікативною спільнотою як базові для успішного 
соціального життя. Такі правила, зокрема, спеціально до-
сліджували представники напряму етнометодології, пере-
важно у США (Е. Гарфікель [6]). 

Чим вищий рівень соціальної комунікації, тим більше 
успішність соціальної взаємодії залежить від підкріплення 
неписаних правил поведінки раціоналізованими нормами. 
Універсалістські норми являють собою засоби гаранту-

вання порозуміння на найвищих рівнях соціальної комуніка-
ції – цей феномен докладно досліджений представниками 
комунікативної філософії, передусім німецькими (Ю. Габер-
масом, К.-О. Апелем [1], Д. Бьолером [4] та іншими), але 
також і вітчизняними (А. Єрмоленком, Л. Ситниченко, О. Вєд-
ровим та іншими). Таке порозуміння, втім, не дорівнює успі-
ху самої соціальної комунікації, який виражається у її пов-
ному сприйнятті (adopting), оскільки сама комунікація потре-
бує чотирьох етапів визнання – розуміння (understanding), 
прийняття (agree), наслідування (follow), власного варіанту 
виконання (performance). Комунікативна філософія намага-
ється звести усі наступні етапи комунікації до першого, на-
даючи йому раціоналістичного характеру (acknowledge-
ment) – за рахунок звуження (reducing) розуміння до резуль-
тату раціональної аргументації в рамках дискурсу. Чи мож-
ливо у такому дискурсі для його учасників досягнути прий-
няття якихось цінностей, окрім цінності самого ідеального 
дискурсу? Навряд чи, в усякому разі – переважно всупе-
реч вимозі обмежуватися у дискусіях "сильнішими раціо-
нальними аргументами", а не внаслідок слідування їй. 

Культура є оприявненим досвідом – зокрема і переду-
сім оприявненим соціальним досвідом, адже саме у соціа-
льних зв’язках краще закріплюється здобуте в індивідуа-
льному досвіді, не кажучи вже про те, що більша частина 
нашого досвіду є результатом відповідей на різноманітні 
соціальні виклики. Дослідження культури тому якраз і по-
лягає в оперті на всю повноту досвіду, а не лише на його 
раціональну складову, яка піддається формалізації, а отже, 
калькуляції й іншим видам обробки інформації. Зокрема, 
формалізована комунікація непомітно, але неухильно пере-
творює людську комунікацію у комунікацію акаунтів віртуа-
льних інформаційних мереж на базі мережі Інтернет. Але як 
принципово неможливо формалізувати людську свідомість 
до штучного інтелекту, так неможливо і людську комуніка-
цію редукувати до "правильної" раціоналізованої комунікації 
у вигляді аргументативного дискурсу. І не лише неможливо, 
але й недоречно. Така формалізація і редукція корисні ли-
ше в аналітичних цілях – досягнення чіткості й однозначно-
сті у формулюванні окремих аспектів комунікації, – але аж 
ніяк не для з’ясування сутності соціальної комунікації та 
дослідження причин її успішності. Культура ж охоплює 
собою усі прояви соціальної комунікації та людського до-
свіду, а відповідно, її аналіз сприяє з’ясуванню закономір-
ностей їхнього розгортання у взаємозалежності. 

Таким чином, для того щоби розглядати культуру як 
певний ідеал, як втілення вищих цінностей, до яких ми 
можемо і маємо нескінченно прагнути і наближатися, 
слід спочатку (у режимі перед-розуміння) осягнути 
культуру як зовнішню сторону нашого досвіду, як те, що 
взагалі уможливлює будь-яке наше діяння і прагнення. 
Такий взаємозв’язок початку і завершення, цілей і засо-
бів можна осягнути завдяки дослідженню соціальної 
комунікації – причому на кожному згаданому рівні цей 
зв’язок є специфічним. Втім, щоразу це зв’язок між пев-
ними цінностями, які визначають цілі, та певними функ-
ціями, які визначають засоби здійснення комунікації. 

Поняття культури вважають одним з найбільш бага-
тозначних та широких за змістом, водночас апеляція до 
культури та необхідності її плекання стає все більш 
загальним місцем не лише філософських, але й доволі 
утилітарних розмірковувань. Домінує споживацький 
підхід до культури – або ж як до сукупності благ, або ж 
як до засобу пом’якшити жорсткі наслідки дії невблаганних 
механізмів функціонування соціальних систем. При цьому 
не лише не враховують, але, як правило, навіть не припу-
скають, що і сама культура в основі своїй має функціону-
вання тих самих соціальних систем, а з іншого боку, таке 
функціонування уможливлюється культурними смислами. 
Таке дещо спрощене і неадекватне поверхове сприйняття 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 7 ~ 

 

 

культури зумовлене тим, що її сприймають або як усе 
зроблене людиною – і хороше, і не дуже, – тобто як щось 
ціннісно-нейтральне й об’єктивне, як антропологічно не-
минучу основу людського буття, яка не залежить від до-
свіду і впливів окремої людини, або, навпаки, як лише 
найкраще з того, що може бути зроблене людиною, щось, 
що протистоїть об’єктивній реальності, є надто ідеальним, 
а отже, є для неї майже випадковим і, за великим рахун-
ком, суб’єктивно-смаковим – оціночно-ціннісним. На нашу 
думку, усі ці непорозуміння у формуванні поняття культу-
ри пов’язані з недостатнім осмисленням поняття ціннос-
тей та його ролі як у антропологічному, так і у перфекціо-
ністському витлумаченні культури. Ми переконані, що са-
ме належний ціннісний аналіз зніме уявні суперечності між 
такими "антропологізмом" і "перфекціонізмом". 

Мова має йти саме про ціннісний, а не аксіологічний 
аналіз. Аксіологія є наукою, яка розглядає цінності як особ-
ливу філософську категорію, тобто пропонує завжди певну 
теорію цінностей, концептуалізацію цінностей. Таким чи-
ном, виходячи з загальних аксіологічних позицій, ми підхо-
дили би до розгляду культури упереджено, з уже готовим 
уявленням про те, що таке цінності, а отже, і чим може 
виявитися (і чим ніколи апріорно не може бути) культура. 
Тоді як наші пізнавальні амбіції мають бути, на наше гли-
боке переконання, дещо іншими: ми прагнемо встановлю-
вати визначення поняття цінностей взаємопов’язано з ви-
значенням поняття культури. Ціннісний аналіз тому є вод-
ночас і аналізом цінностей як предмета дослідження, і 
аналізом з позицій цінностей, тобто цінності мають висту-
пати стрижнем нашої методології. Оскільки мова йде про 
пізнання людьми людської діяльності, ніякої суперечності 
тут немає, але є перформативне утвердження методології 
дослідження, її становлення під впливом все більш глибо-
кого занурення у предмет пізнання. Це означає, що мето-
дологія має випливати з нашого способу життя, а не під-
тверджуватися заднім числом якимись вимушеними від-
ступами і компромісами з нашим способом життя. 

І все ж зовсім без передумов, без певних рамкових 
припущень неможливо здійснювати жодну діяльність, у 
тому числі й пізнавальну. Такою головною передумовою, 
вихідною інтуїцією, теоретичним припущенням і робочою 
гіпотезою нашого дослідження є теза щодо комунікативно-
го характеру як цінностей, так і культури, так і самої люди-
ни. Таким чином, ми мали би починати з виявлення кому-
нікативної природи людини, тобто з комунікативної версії 
соціальної філософії. 

Соціальна філософія виступає у численних теоре-
тичних та практичних проявах, одним з яких є аксіологі-
чний. Аксіологія, як зазначено, є спеціальною наукою 
про цінності, однак, крім соціального, розглядає також 
онтологічний, епістемологічний, праксеологічний тощо 
прояви цінностей, причому у їхній взаємообумовленос-
ті. Тоді як соціальна філософія вивчає цінності у їхніх 
соціальних взаємозв’язках – із соціальною свідомістю, 
соціальною поведінкою, соціальними комунікаціями, 
соціальними відносинами і конфліктами, соціальними 
нормами і соціальними організаціями – тобто в усій 
сукупності інституційних та співвіднесених з ними поза-
інституційних зв’язків, а також роль цінностей у функці-
онуванні соціальних систем, соціальних спільнот та 
соціальної життєдіяльності особистості. Тим самим со-
ціальна філософія постає, передусім, як особливий 
різновид аксіології, а саме як соціальна аксіологія. 

Специфіка нашого підходу полягає у тому, що ця 
соціальна аксіологія буде побудована на комунікативній 
основі – на розумінні базового характеру соціальної 
комунікації для побудови суспільства в цілому і визнан-
ні вирішальної соціально-конструктивної ролі цінностей 
у забезпеченні соціальної комунікації. 

Для цього соціальна філософія має постати, перед-
усім, як соціальна технологія у багатьох сенсах, але 
слід завжди пам’ятати про первинне значення давньо-
грецького "техне" – як зробленого власноруч, певного 
вправляння, удосконалення у конкретній творчій діяль-
ності. Цей момент повсякденної й у чомусь навіть бу-
денної, рутинної роботи часто губиться у прагненні ося-
гнути філософію як певне відкриття, спалах істини або 
ж у намаганнях зробити філософію (наприклад, як іде-
ологію) технологією масштабних соціальних перетво-
рень. Водночас саме така щоденна, штатна, доведена 
до технологічної вправності робота і створює той цінні-
сний ефект, який складає основу життєсвіту людини і 
на якому у кінцевому рахунку базуються усі соціальні 
організації, інституції та системи. У цьому сенсі соціа-
льна філософія є найбільш послідовною та точною ре-
флексією щодо творення людиною культури – власне 
культура і є таким культивуванням передусім самого 
себе, а далі – вже усього свого комунікативного оточен-
ня та навколишнього соціального світу в цілому. 

Таким чином, соціальна філософія як технологія є 
передусім процесом навчання і самонавчання як само-
вдосконалення і намагання удосконалити інших та світ 
– завдяки практичному опануванню взаємодії з іншими 
та цим світом. У більшості випадків навчання цю глоба-
льну мету хіба що відчувають у зламні, вирішальні момен-
ти найвищих досягнень – і то, як правило, через залом-
лення цієї мети у більш прикладній її версії освіти-пайдеї, 
тобто підготовки до повноцінного дорослого життя у суспі-
льстві. В останньому випадку мова йде переважно про 
підготовку особистості до належних відповідей на виклики 
суспільства. Тоді як, на наше переконання, завданням 
освіти є підготовка людини до наступального, активно-
перетворювального впливу на соціальну дійсність – сама 
людина має робити виклики суспільству, створювати нові 
смисли, продукувати ідеї, конструювати образи, які приве-
ртатимуть увагу оточуючих, викликатимуть їхні відповіді – 
можливо, не завжди і не в усьому схвальні, можливо, на-
віть доволі критичні, але у будь-якому разі такі відповіді 
будуть адаптацією соціального оточення до особистості, а 
не навпаки. Для цього людина сама себе повинна сприй-
мати як здатну і зобов’язану реалізовувати себе соціально 
не стільки пасивно, через виконання вже готових соціаль-
них ролей і сприйняття раніше запропонованих іншими 
людьми ідей, смислів і образів, але все більш і більш ак-
тивно – трансформуючи ці ідеї, смисли й образи і прагну-
чи здобути визнання себе в оточуючих як творця влас-
них ідей, смислів і образів. Усі ці завдання людина зда-
тна успішно виконати саме на комунікативній основі – 
чим більш амбітним є поставлене перед нею завдання, 
тим менше шансів у людини досягнути його самотужки, 
і навпаки – колективні зусилля такі шанси значно під-
вищують. Тому з самого початку формулювання за-
вдань усі проекти із соціальних змін мають не просто 
включати комунікативну складову, але мати комуніка-
тивну основу. 

Варто для прикладу навести один із сюжетів "Театраль-
ного роману" Михайла Булгакова, коли автор прекрасного 
драматичного твору стикається з несподіванкою при органі-
зації його постановки – і з подивом для себе виявляє, що 
проблема полягає не в ідеях твору, а у тому, що дехто з 
реально існуючої, вже наявної трупи театру не отримає 
ролі, оскільки у драму не включений його типаж. Тому, пла-
нуючи будь-який соціальний проект, слід продумувати такі 
соціальні ролі для його майбутніх учасників, які будуть для 
них зрозумілі і бажані – у цьому запорука його успішності не 
менше, аніж у ідейній, символічно-образній та абстрактно-
ціннісній основі. Усі соціальні проекти мають спиратися на 
наявні соціальні цінності – навіть якщо вони передбачають 



~ 8 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

радикальну зміну цих цінностей (у цих випадках особливо!). 
У цьому полягає одне з основних неписаних правил комуні-
кативної культури на усіх рівнях. Саме неясний спосіб вико-
нання на найвищому рівні – рівні так званих загальнолюд-
ських, або ж універсалістських, цінностей – робить реаліза-
цію глобалістських проектів сумнівною і малопривабливою, 
а самі універсалістські цінності – багато у чому утопічними. 

Для такого комунікативного опанування своїм актив-
ним соціальним призначенням необхідна свідома робота 
над собою, над упорядкуванням свого життя і поширен-
ням цього порядку на соціальний світ – але на усіх цих 
етапах це має бути робота комунікативна, прикладом 
якої є командна робота, уславлена сучасною американ-
ською культурою і концептуалізована в основних своїх 
технологічних характеристиках сучасними теоріями ме-
неджменту. Прикладом такого упорядкування в освіті є 
передусім академічна освіта, для якої незаперечним і 
чітко усвідомлюваним є ідеал колективних досліджень, 
орієнтованих на здобуття самодостатньої і нічим не заа-
нгажованої істини, яка, навпаки, має своїм покликанням 
ангажувати цією істиною усе суспільство. Раніше ми вже 
писали про таке розуміння академічності [2]. 

Насамкінець варто додати, що в усі часи розвинені 
культури високо підносили цінність комунікації: про це 
свідчить щонайменше те, що найстрашнішим покаран-
ням вважалася не смертна кара, пожиттєве ув’язнення 
чи якісь тотальні майнові санкції, але – вилучення з 
комунікативної спільноти, як-от вигнання з рідного міс-
та, рідної країни, позбавлення громадянських прав. І 
нині у віртуальних спільнотах соціальних мереж збері-
гається та ж сама логіка, а у міждержавних стосунках 
санкції полягають передусім в обмеженні комунікації з 
певною державою та її громадянами. Тим самим не 
просто в уяві дослідників культури, а у практиці людсь-
кої взаємодії діяльно, перформативно підтверджується 
високий соціальний статус комунікації як цінності. 

Висновок. Таким чином, ми лише здійснили попе-
редній начерк комунікативної парадигми дослідження 
культури – зробили найбільш значущі наголоси і позна-
чили основні напрями її розгортання. Ця парадигма 
потребує свого майбутнього спеціального розгорнутого 
дослідження – як у рамках соціальної філософії, так і у 
рамках культурології: з використанням у кожному випа-
дку специфічної методології й уточненням предмета 
дослідження, виявленням особливої проблематики і фо-
рмулюванням відповідних особливих дослідницьких за-
вдань. Поза сумнівом, ця тема заслуговує також на своє 
дослідження іншими філософськими дисциплінами. Усе 
це створить належне теоретично-методологічне та цінніс-
но-світоглядне підґрунтя для спеціальних емпіричних до-
сліджень комунікативної природи культури. Але головним 
результатом має стати розвиток і збагачення самої куль-
тури комунікації та культури як комунікативної реальності. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Апель К.-О. Дискурс і відповідальність: проблема переходу до 
постконвенціональної моралі / К.-О. Апель ; [пер. з нім. В. Купліна]. – К.: 
Дух і Літера, 2009. – 430 с. 

2. Бойченко М. І. Академічний статус соціальної філософії у стосунку до 
її неакадемічних втілень / М. І. Бойченко // Софія. Гуманітарно-релігієзнавчий 
вісник. – К. ВЦ "Київський університет", 2014. ‒ № 1. – С. 34‒37. 

3. Бойченко М. І. Системний підхід у соціальному пізнанні: ціннісний 
і функціональний аспекти. Монографія / М. І. Бойченко. – К.: Видавниц-
тво "Промінь", 2011. – 320 с. 

4. Бьолер Д. Відповідальність за майбутнє з глобальної перспекти-
ви. Актуальність філософії Ганса Йонаса та етики дискурсу / Д. Бьолер; 
[пер. з нім. А Єрмоленка]. – К.: Стилос, 2014. – 157 с. 

5. Габермас Ю. Теорія комунікативної дії / Ю. Габермас ; [пер. з нім. 
К. Поліщук ; наук. ред. Б. Поляруш]. – Л.: Астролябія, 2010. – Т. 1 : Раці-
ональність дії та суспільна раціоналізація. – 520 с. 

6. Гарфінкель Г. Дослідження з етнометодології / Г. Гарфінкель; 
[пер. з англ. В.Шовкун]. – К.: КУРС, 2005. – 340 с. 

7. Луман Н. Невероятность коммуникации; [пер. с нем.] / Н. Луман ; 
[пер. с нем. А. М. Ложеницина, под ред. Н. А. Головина] // Проблемы 
теоретической социологии. Вып. 3. / Отв. ред. А. О. Бороноев. – СПб.: 
Издательство СПбГУ, 2000. – С. 165‒199. 

8. Луман Н. Поняття цілі і системна раціональність: щодо функції 
цілей у соціальних системах / Ніклас Луман [пер. з нім. М. Бойченка та 
В. Кебуладзе]. – К.: Дух і Літера, 2011. – 336 с. 

9. Луман Н. Социальные системы. Очерк общей теории / Н. Луман; 
[пер. с нем. И. Д. Газиева ; под ред. Н. А. Головина]. – СПб.: Наука, 
2007. – 648 c. 

10. Ясперс К. Духовная ситуация времени / К. Ясперс; [пер. 
М. И. Левиной] // Смысл и назначение истории. – Изд. второе. – М., 
1994. – С. 287–418. 

11. Ясперс К. Ідея Університету / К. Ясперс; [пер. з нім.] // Ідея Уні-
верситету: Антологія / Упоряд.: М. Зубрицька, Н. Бабалик, 
З. Рибчинська; відп. ред. М. Зубрицька. – Львів: Літопис, 2002. – С. 
134‒139. 

12. Ясперс К. Философия: в 3-х т.: Т. 2. Просветление экзистен-
ции / К. Ясперс. – М.: Канон+, 2012. – 448 с. 

13. Ясперс К. Философская вера / Карл Ясперс; [пер. с нем.]. // Яс-
перс К. Смысл и назначение истории. – М.: Республика, 1991. – С. 
420‒508. 

REFERENCES 
1. Apel, K.-O. (1988). Diskurs і vіdpovіdal'nіst': problema perehodu do 

postkonvencіonal'noї moralі [Discourse and responsibility: the problem of 
transition to postconventional morality]. Kyiv, Duch i litera. 

2. Bojchenko, M. I. (2014). Akademichnyj status social'noi' filosofii' u 
stosunku do i'i' neakademichnyh vtilen' [Academic status of social philoso-
phy in relation to its non-academic incarnations]. Gumanitarno-
religijeznavchyj visnyk. Volume 1, 34‒37. 

3. Bojchenko, M. I. (2011). Sistemnij pіdhіd u socіal'nomu pіznannі: 
cіnnіsnij і funkcіonal'nij aspekti [System approach in social cognition: value 
and functional aspects]. Kyiv, Promin. 

4. Böhler, D. (2009). Vіdpovіdal'nіst' za majbutnie z global'noi perspek-
tivi. Aktual'nіst' fіlosofії Gansa Jonasa ta etiki diskursu [Responsibility for the 
future from a global perspective. The urgency of Hans Jonas philosophy and 
the ethics of discourse]. Kyiv, Stilos. 

5. Habermas, J. (2010). Teorіja komunіkativnoї dії [The Theory of 
Communicative Action]. Lviw, Astrolyabia. 

6. Garfinkel, H. (2005). Studies in ethnomethodology. Kyiv, Kurs (In 
Ukrainian). 

7. Luhmann, N. (2000). Neverojatnost' kommunikacii [The incredibility of 
communication]. SPB. 

8. Luhmann, N. (2011). Ponjattja cіlі і sistemna racіonal'nіst': shhodo 
funkcії cіlej u socіal'nih sistemah [The notion of purpose and systemic ra-
tionality: on the function of goals in social systems]. Kyiv, Duch I Litera. 

9. Luhmann, N. (2007). Social'nye sistemy. Ocherk obshhej teorii [So-
cial systems. Essay on the general theory]. SPB, Nauka. 

10. Jaspers, K. (1994). Duhovnaja situacija vremeni [The Spiritual Situa-
tion of the Age]. Moscow, Politizdat. 

11. Jaspers, K. (2002). Іdeja Unіversitetu [The Idea of the University]. 
Lviw, Litopus. 

12. Jaspers, K. (2012). Filosofija: v 3-h t.: T. 2. Prosvetlenie jekzistencii [Phi-
losophy: in 3 volumes: V. 2. Enlightenment of Existence]. Moscow, Kanon. 

13. Jaspers, K. (1991). Filosofskaja vera [Philosophical Faith]. Moscow, 
Respublika. 

 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 0 9 . 17  
 
 
М. И. Бойченко, д-р филос. наук, проф.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
КОММУНИКАТИВНАЯ ПАРАДИГМА ИССЛЕДОВАНИЯ КУЛЬТУРЫ 

 
В статье рассмотрена культура с точки зрения приоритетности ее коммуникативного измерения. Социальная коммуникация выступает 

как основа создания и воспроизводства культуры, как одно из важных средств и в известной степени конечная цель развития культуры. 
Обоснован тезис, что невозможно удовлетворительное рассмотрение функционирования культуры в обществе без учета коммуникативных 
механизмов его обеспечения. Выявлена ведущая роль ценностей при определении коммуникации как функциональной основы культуры: ценно-
сти культуры, приобретая функциональное социальное назначение (в частности, в виде социальных ролей), обеспечивают участие членов 
общества как в общественной жизни в целом, так и в ее развитии средствами культуры. Коммуникативный критерий дает возможность 
определять как культуру лишь то из сделанного человеком, что способствует социальной коммуникации, то есть обеспечивает воспроиз-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 9 ~ 

 

 

водство и развитие общества. Кроме того, социальная коммуникация предстает не только как средство и критерий развития культуры, но 
и как цель ее развития ‒ как в очевидном случае коммуникативной культуры, так и в более широком смысле любой коммуникации как культу-
ры. Если в первом, узком, смысле идет речь о чем-то по значению близком к этикету, то во втором, широком, смысле, который задает ценно-
стно-смысловой горизонт для понимания всей культуры, последняя выступает как коммуникация ‒ актуальная и потенциальная. 

Ключевые слова: культура, коммуникация, социальная коммуникация, ценности, социальные функции, социальные роли, социальная технология. 
 
M. I. Boychenko, Doctor of Philosophical Science, Professor, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

COMMUNICATIVE PARADIGM OR CULTURAL RESEARCH 
 
In the article the culture is considered from the perspective of the priority of its communicative dimension. Social communication emerges as the basis for 

the creation and reproduction of culture as one of the important means and to some extent the ultimate goal of cultural development. The grounded thesis is that 
satisfactory consideration of the functioning of culture in a society is impossible without taking into account communicative mechanisms of its provision. It re-
veals the leading role of values in determining the communication as a functional basis of culture: the values of culture, acquiring functional social purpose (in 
particular, in the form of social roles), ensure the participation of society members in both social life in general and in its development by means of culture. The 
communicative criterion makes possible to define as culture only that things made by a person, which promote social communication, that is, that ensure the 
reproduction and development of society. In addition, social communication is not only a means and a criterion for the development of culture, but also should be 
considered as a goal of its development – both in the obvious case of communicative culture and in the broader sense of the culture of any communication. In the 
first, narrow sense we are talking about is close in importance to etiquette.In the second, broad sense which sets the value-semantic horizon for understanding 
the culture in general, the latter appears as a communication – actual and potential. 

To determine the systemic dimensions of the culture functioning one should determine the levels of implementation of social communication in 
society. After all, culture is the product of human communication, and it is also the cause and the foundation - even when it comes to personal 
culture (since everything done by a person needs to be checked and reinforced or denied by others). In general, it is worth to think about building a 
communicative concept of culture, which would proceed from the idea of an intersubjective essence of a human as a social being. 

The following levels should be distinguished, from the lowest to the highest: direct interaction, interaction within organizations and communities, coop-
eration within countries as complex territorial associations of communities, interaction within the framework of a global society as a super-"community". At 
each of these levels, there are varieties of values that attract individuals to engage in communication at the appropriate level. In turn, these values determine 
certain social roles and functional queries that are distributed or grouped around these social roles. The fulfillment of social roles forms the basis of the 
culture of social communication, that is more or less developed. Performing roles is concentrated in the personal culture of communication only at first 
glance - both skill and persuasiveness and successful performance. In addition to the personal culture of communication participation, the collective com-
munication culture should be distinguished, most of which consists in those unwritten rules of conduct that, without special arrangements and even without 
articulation, are implicit, but certainly perceived by the communicative community as the basis for a successful social life. The higher the level of social 
communication, the greater the success of social interaction depends on the reinforcement of unwritten rules of conduct rationalized norms. Universalist 
norms represent the means of guaranteeing mutual understanding at the highest levels of social communication. 

In order to treat culture as a certain ideal and as the embodiment of higher values, which we can and should endlessly seek and approach, we 
must first (in the mode of pre-understanding) comprehend culture as the external side of our experience, as that which in general enables any our 
act and aspiration. Such an interconnection of the beginning and end, goals and means can be gained through the study of social communication – 
and at each of the aforementioned level, this connection is specific. However, each time it is a connection between certain values that define the 
goals, and certain functions that determine the means of communication. 

We should strive to establish the definition of the concept of values interconnected with the definition of the culture notion. Valuable analysis of this is, at the 
same time, an analysis of values as a subject of research, and an analysis from the standpoint of values, that is, values should serve as the basis of our method-
ology. Since it is a question of human knowledge of human activity, there is no contradiction here, but there is a performative statement of the methodology of the 
study, its formation under the influence of an even deeper immersion in the subject of knowledge. This means that the methodology should come from our way of 
life, and not be reaffirmed by the backwards of some forced indents and compromises with our way of life. 

Key words:culture, communication, social communication, values, social functions, social roles, social technology. 
 
 
УДК 2.17.2-42.17 
 

І. В. Кондратьєва, д-р філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
iryna.k@i.ua 

 

ІДЕЙНІ ВИТОКИ ЕТИЧНОЇ ДОКТРИНИ КИЇВСЬКИХ АКАДЕМІСТІВ 
 
У статті здійснено аналіз витоків етичної доктрини київських академістів другої половини ХІХ – початку ХХ ст. Актуальність 

теми зумовлена необхідністю осягнути етичну наповненість духовно-академічного філософування Київської школи, внести певні 
корективи в методологію вітчизняних історико-філософських досліджень. Етична наповненість релігійно-моральнісних пошуків київ-
ських академістів полягала у своєрідному баченні та витлумаченні проблем чеснот, обов’язку та ідеї блага. Ідейними витоками етич-
них ідей мислителів Київської духовної академії є твори отців церкви у візантійській інтерпретації, з одного боку, а з другого ‒ мора-
льна філософія Канта, Фіхте та деяких інших німецьких філософів етичного ґатунку. 

Ключові слова: теїстична етика, моральна філософія, моральність, богословські чесноти, моральнісний ідеал, благо. 
 
Постановка проблеми. За умов реалій сьогодення, 

коли в духовному кліматі суспільства зійшлись воєдино 
песимізм і оптимізм, квієтизм і нігілізм, коли свобода вибо-
ру людиною світоглядних орієнтирів зрештою вийшла за 
рамки лише можливостей, особливо актуальною постає 
потреба в адекватних моральнісних цінностях. Важливо 
нині також з’ясувати те, наскільки дієвим, змістовно при-
вабливим і придатним для практичної реалізації виглядає 
християнське вчення про мораль, зокрема в тому його 
варіанті, який свого часу був запропонований київськими 
академістами, та визначити те, чи взагалі християнська 
мораль є відповідальною за осмисленість життя людини. 
Теоретично обґрунтовану відповідь на питання такого 
ґатунку можна знайти у творчому доробку представників 
духовно-академічної думки. У цьому виявляється актуаль-
ність звернення до висунутих та з’ясованих академістами 
питань етичного змісту. 

Аналіз досліджень і публікацій. Спадщина київсь-
ких академістів другої половини ХІХ – початку ХХ сто-
ліття поставала предметом дослідження дореволюцій-
них істориків філософії Е. Гайдадима, В. Зеньковського, 
Е. Радлова, Г. Шпета, які здійснили джерелознавчий 
аналіз творчості деяких київських академістів, що стало 
першим досвідом філософського розгляду київської 
духовно-академічної традиції. 

Вітчизняні дослідження звернені як до окремих пер-
соналій, так і до київської духовно-академічної традиції 
філософування в цілому. Так, творчий доробок київсь-
ких академістів розглядали та аналізували А. Апа-
насенко, А. Арістова, А. Баханов, Ю. Кравченко, 
С. Кузьміна, М. Лук, В. Нападиста, Н. Мозгова, А. Пан-
ченко, Л. Пастушенко, І. Печеранський, Л. Раба 
данова, О. Сарапін, М. Ткачук, І. Фицик, Г. Христокін, 
І. Юрас та ін. 

 © Кондратьєва І. В. 



~ 10 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Мета статті. На підставі аналізу визначальних ідей і 
концептів християнського релігійно-моральнісного вчення 
академістів розкрити сутність та зміст феномена теїс-
тичної етики Київської школи. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Хара-
ктерною рисою духовно-академічної філософії другої 
половини ХІХ – початку ХХ ст. була її виразна етична 
націленість. Відповідно, релігійно-філософські концепції 
київських академістів відзначались своєю належною 
етичною наповненістю, розгорнутими постановками і 
розв’язанням проблем моральнісного ґатунку. 

Звісно, що етичну зорієнтованість можна вважати ха-
рактерною рисою вітчизняного стилю філософування, 
невід’ємною складовою якого була й духовно-академічна 
думка, хоча б з огляду на її прикметну належність саме до 
православної традиції. Однак не варто обмежуватись 
констатацією виразного релігійно-етичного лейтмотиву, 
властивого духовно-академічній думці. Доцільно торкну-
тись в зв’язку з цим саме причин наголошування київсь-
кими мислителями в своїх творчих розвідках на етичній 
проблематиці. Такими причинами слід визначити: 1) не-
обхідність виправдання академістами в світлі моральних 
постулатів своїх метафізичних, гносеологічних, а подеку-
ди й есхатологічних розробок; 2) актуалізовану тенденцію 
до етизації філософських концепцій (не без впливу Кан-
та), яка була характерною для розвитку європейської 
думки другої половини ХІХ ст.; 3) потреби соціальної 
практики, викликані пошуками альтернатив виходу із сві-
тоглядної кризи внаслідок ціннісних зрушень у суспільстві 
напередодні революційних змін ‒ з одного боку, з іншого 
‒ небажаними явищами соціального ґатунку; 4) розпо-
всюдження в тодішньому суспільстві нігілістичних ідей, які 
призводили до занедбаності моральнісних орієнтирів.  

Вищезазначені причини були зовнішніми чинниками 
формування етичної доктрини академістів. Однак доволі 
істотними видаються і внутрішні, ідейні стимули появи 
феномена "теїстичної етики". Під поняттям "теїстична ети-
ка" розуміємо змістовно цілісні, належним чином концеп-
туально оформлені результати релігійно-моральнісних 
пошуків академістів. Поява феномена теїстичної етики 
викликана була: а) переважно, але не винятково впливом 
східновізантійської традиції, що була логічним продовжен-
ням святоотчих вчень; б) впливами моральної філософії 
Канта й почасти Фіхте та теїстично зорієнтованих теорій 
німецьких мислителів ХІХ сторіччя.  

Тому постає потреба розв’язання проблеми витоків ідей 
київських академістів. Але спочатку варто з’ясувати, наскі-
льки в змістовному відношенні впливовою щодо форму-
вання етичної доктрини академістів виявилась святоотча 
традиція в її морально-повчальному вимірі. 

У цьому відношенні однією з найбільш впливових 
виявилась для академістів аскетична течія східної пат-
ристики. Серед провідників аскетичного ідеалу своїми 
морально-повчальними розвідками виділяється Афана-
сій Александрійський, прозваний Великим. Мораль 
Афанасій зводив до обов’язків. При цьому обов’язком 
християнина проголошувалась невинність, непороч-
ність. Виходить, що моральність у Афанасія обмежу-
ється подоланням чогось, пов’язаного з почуттєвістю. 

Крім того, з іменем Афанасія Александрійського 
пов’язують розкриття започаткованої Іринеєм Ліонським 
ідеї обоження, що стала в подальшому однією з визна-
чальних ідей у контексті православного світосприйнят-
тя. Афанасій тлумачив обоження як єднання з Богом, 
уподібнення Його властивостям. Це уподібнення цілком 
можливе й шляхом моральнісного удосконалення лю-
дини, шляхом поступового набування нею тих чеснот, 
які в абсолютному ступені приписуються Богу. До речі, 
в такому тлумаченні виявляється виразний етичний 
аспект концепції обоження. 

Про аскетизм і християнську досконалість багато пи-
сав у свій час Макарій Єгипетський, якому приписують 
авторство біля п’ятдесяти бесід (так званих духовних 
гомілій) морально-повчального характеру. І знову ті ж 
рекомендації: як людині стати над почуттєвістю, позба-
вити себе усіляких зв’язків з нею. По мірі долання почут-
тєвості, вважає Макарій, людина наближається до Бога. 
У духовних гоміліях також йдеться про обов’язковість 
дотримування людиною заповідей Божих та про можли-
вість набування нею чеснот. При цьому чесноти мають 
сенс лише в контексті стосунків людини з Богом, точніше 
на шляху смиренного відношення людини до Бога. 

З-поміж сентенцій аскетів дещо вирізнялись поло-
ження морально-повчального характеру сірійського 
отця церкви Іакова Афраата. На думку о. Іакова, засада 
віри – Ісус Христос. Людина насамперед вірує; після 
того як увірує, вона любить; після того як полюбить ‒ 
сподівається; після того як проникнеться надією – ви-
правдовується; і зрештою, після того як виправдовуєть-
ся ‒ стає досконалою. У вищенаведеній сентенції мож-
на вбачати своєрідну спробу з боку Іакова Афраата 
окреслити дії так званих богословських чеснот. Це та 
спроба, що в подальшому була актуалізована в етиці 
професора КДА Маркеліна Олесницького. 

З аскетичних за змістом творінь популярними серед ака-
демістів були численні переклади проповідей і листів Григо-
рія Богослова. Зокрема, його вчення про євангельські пора-
ди і про їх відмінність від загальнообов’язкових моральнісних 
законів суттєво вплинуло на розробку академістами про-
блем, що стосуються етики обов’язку. Крім того, темою свого 
відомого "Слова 14" Григорій Богослов обрав головні бого-
словські чесноти: віру, надію, любов – ті чесноти, що стануть 
предметом докладного аналізу духовних філософів. 

Окремо варто сказати про морально-повчальні творін-
ня св. Іоанна Златоуста та його тези про чернецтво як 
справжню філософію, про невинність як ангельський стан 
тощо. Однак Іоанн Златоуст не обмежувався описом спо-
глядального життя аскета. Натомість він багато писав про 
"життя діяльнісне". До речі, царицею з-поміж чеснот Зла-
тоуст вважав милосердя. Крім того, о. Іоанн особливо на-
голошував на тому, що засада, початок і сутність всієї 
моральності – любов до Бога. Відповідно, людина в своїй 
діяльності повинна керуватись цією максимою. 

Зрештою, особливим попитом у академістів користува-
лась своєрідна хрестоматія морально-повчального харак-
теру, відома в християнському світі під назвою "Ліствиця, 
що зводить на небо". Її автор – відомий отець-аскет, чудо-
творець, ігумен Сінайської гори Іоанн Ліствичник. Його тво-
ріння є духовною скарбницею святоотчої літератури, в якій 
описується здіймання "від земного до святая святих, на 
вершині якої утверджується Бог любові". Київських акаде-
містів ця збірка приваблювала описами різноманітних вну-
трішніх станів людини, її чеснот і, насамперед, настанова-
ми, порадами тощо. Показовим видається поданий І. Ліст-
вичником саме психологічний аналіз суб’єктивних станів і 
порухів людини, втім здебільшого тих станів, що мають 
мало спільного з християнською мораллю. Загалом, за 
влучним зауваженням О. Гренкова, "вся аскетична літера-
тура була не стільки з’ясуванням позитивного ідеалу, скіль-
ки саме негативним аналізом того, що є нехристиянського 
в людині. Того, що належить до сфери гріха" [4, с. 365] . 

З-поміж ідейних впливів з боку західних отців церкви 
доволі відчутним виявився вплив на духовних філософів 
вчення про моральність Амвросія Медіоланського. Його 
відомий твір "Про обов’язки священнослужителів" біль-
шість дослідників вважають першою спробою викладу 
християнської моральності. Більш того, це був "перший 
досвід явити християнську мораль в її відмежованості від 
віровчення" [1, с. 19]. У своєму творі, викладеному за за-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 11 ~ 

 

 

гальною схемою подання матеріалу Цицероном, Амвросій 
Медіоланський докладно з’ясовує моральнісні обов’язки 
спочатку кліриків, потім – всіх християн. До речі, виразний 
вплив етики Цицерона позначився на розгляді автором 
вчення про чесноти. Зокрема, Амвросій Медіоланський за 
основу бере чотири головні чесноти: мудрість, або розсу-
дливість (prudentia); справедливість (justitia); мужність (for-
titudo) та поміркованість (temperantia). Наповнюючи їх хри-
стиянським смислом, він у мудрості вбачає відношення 
людини до Бога, в справедливості ‒ відношення людини 
до ближніх, у мужності ‒ відношення людини до обставин 
життя, й зрештою поміркованість він тлумачить як відно-
шення людини до себе. Далі, остаточною метою людини в 
цьому світі Амвросій проголошує богоуподібнення (при-
ймається як summum bonum). Звідси ‒ обов’язок людини 
полягає в прагненні до досконалості, у сповненні мораль-
нісного ідеалу. При цьому на шляху здійснення цього мо-
ральнісного ідеалу людина або обмежується виконанням 
лише заповідей Божих, або виконує поради євангельські. 

Своєрідним показником насиченості патристичних 
настанов, морально-повчальних сентенцій у духовно-
академічній стихії можуть служити неодноразові пере-
клади відомої аскетичної хрестоматії "Добротолюбіє". 
До цієї хрестоматії ввійшли ті витяги із творінь предста-
вників святоотчої писемності, які відзначались яскраво 
вираженою моралізаторською спрямованістю. 

У цілому завдяки святоотчим морально-повчальним 
творінням для академістів, словами О. Бронзова, "з’яви-
лась можливість правильніше розуміти висвітлені в остан-
ніх (святоотчих творіннях. – І.К.) євангельські принципи 
моральності" [2, с. 562]. Якщо ж спробувати знайти визна-
чальну рису у всіх уявленнях та ідеях моральнісного ґату-
нку, що містились в творіннях святих отців та вчителів 
церкви, то такою рисою слід визнати домінування так зва-
ної етики чеснот. Іншими словами, опис чеснот до надмір-
ної психологізації був вкрай характерним для численних 
патристичних викладів. Саме особливості такого опису 
відлунням викарбувались у моральнісних розвідках ака-
демістів, особливо виявляючись у Назарія Фаворова. 

У світлі пошуку патристичних впливів цікавим видається 
порівняння особливостей викладу проблем етичного ґатун-
ку академістами і їх попередниками – викладачами Києво-
Могилянської академії. Ґрунтуючись на висновках з праць 
вітчизняних дослідників В. Нічик та М. Кашуби, можна стве-
рджувати про виразне арістотелівське розуміння етики, вла-
стиве київським професорам XVII ‒ першої половини XVIII ст. 
Відповідно, ця наука у філософських курсах Г. Кониського, 
М. Козачинського, Ф. Прокоповича та інших мислителів по-
стає як вчення про мораль, отже, про набування людиною в 
процесі виховання діяльнісно-вольових та душевних якос-
тей. До цього ж М. Кашуба стверджує, що етика в Україні 
XVII ‒ першої половини XVIII ст. розвивалась за двома го-
ловними напрямками, що, в свою чергу, мали наслідком, з 
одного боку – оформлення теоретичної, споглядальної нау-
ки моральності (І. Вишенський, С. Калиновський), з іншого – 
появу натуралістичної етики, що містила ідеї утилітаризму і 
евдемонізму (братчики, К. Ставровецький, І. Гізель, Силь-
вестр Кулябка, М. Козачинський, Г. Кониський). 

Однак, незважаючи на відмінні засадничі моральнісні 
установки, в цих етиках (споглядальній та натуралістич-
ній) розкриття окремих питань було продиктоване домі-
нуючим арістотелівським підходом. Вельми показовим в 
цьому відношенні був лекційний курс Феофілакта Лопа-
тинського "Scientia sacra" (1706‒1710), укладений в ціл-
ковитій узгодженості з системою Фоми Аквінського. Свід-
чення про цей курс подає Г. Флоровський [14, с. 98] . 

Натомість київські духовні філософи в своїх релігій-
но-моральнісних розвідках відштовхувались від святоо-
тчих уявлень про мораль, які подавались у виразному 
платонівському забарвленні.  

Якщо святоотча ідейна спадщина виявилась своєрід-
ним постачальником морально-повчального матеріалу 
для етичних розвідок академістів, то концептуальному 
оформленню їх доктрини сприяв вплив німецької практич-
ної філософії, й зокрема вплив кантіанської філософії. 
Упродовж ХІХ ст. серед мислителів духовних академій 
ніколи не згасала зацікавленість німецьким ідеалізмом. 
Г. Флоровський в своєму капітальному дослідженні писав 
навіть про "зачарованість німецькою філософією в сере-
довищі академістів" [14, с. 492]. При цьому визначальним 
для оформлення теїстичної етики академістів виявився 
вплив ідей кантіанської моральної філософії.  

Причинами кантіанського впливу були: 1) розробка і 
використання Кантом категоріальної мови для вира-
ження загальнолюдських норм, заборон і цінностей; 2) 
властива етичній концепції Канта апріорність з усіма її 
наслідками; 3) яскраво виражена антикатолицька спря-
мованість моральної проблематики кенігсберзького 
мислителя; 4) неспроможність гегелівського панлогізму 
осмислити царину моралі (у тодішньому суспільстві 
десь з 70-х років виразно відчувалась криза гегелівської 
філософії і повернення до філософії Канта). 

Розглянемо не лише констатацію цих причин, а дета-
льно їх з’ясуємо. Спочатку що стосується розробки Кан-
том категоріальної мови для вираження явищ морального 
ґатунку. Доцільним є виділення в змісті практичної філо-
софії Канта двох складових: безпосередньо його етики і 
моралістики. До змісту етики Канта входять його тлума-
чення природи моралі; розкриття феномена людської во-
лі; вчення про категоричний імператив й, відповідно, ви-
пливаючи з цього вчення, антиномізм гіпотетичного і кате-
горичного імперативів; критика емпіричних теорій моралі 
тощо. Головні проблеми його етики висвітлюються пере-
важно в відомій "Критиці практичного розуму" [9]. Ґрунто-
вний аналіз кантівської етики пропонує О. Дробницький в 
своїй праці "Поняття моралі" [5, с. 64‒77]. 

З іншого боку, до моралістики Канта відноситься вчен-
ня про чесноти з огляду на їх описові характеристики. Яс-
кравим свідченням моралістики Канта служать його "Лекції 
з етики", читані філософом у Кенігсберзькому університеті 
в 1780‒1782 роках [див. 8]. Саме в його "Лекціях з етики" 
містяться емоційно наповнені визначення людських якос-
тей і обов’язків. Відразу ж варто зауважити, що моралісти-
ка Канта залишилась поза увагою київських академістів, 
принаймні в своїх творах вони не подають розуміння Кан-
том людських якостей. 

Привабливим для академістів стає кантівський під-
хід до етики як "критики феноменології моральної сві-
домості" з відповідним набуванням дисципліною само-
стійного статусу та визнанням абсолютності моральних 
вимог. Зокрема, новий кантівський підхід до етики бага-
то в чому сприяв процесу остаточного оформлення 
автономності теїстичної етики академістів у формі чи 
"морального богослов’я", чи "моральної філософії" й 
навіть привів до домінування в їхніх релігійних пошуках 
етичної проблематики. У зв’язку з цим професор КДА 
Маркелін Олесницький писав, що "“кантівська автоно-
мія” спричинила те, що моральне богослов’я виграло 
перше місце в порівнянні з догматикою" [12, с. 201]. 

З іншого боку, новий підхід в етиці мав наслідком 
апологію зобов’язаності, що знайшла відображення в 
проголошеному Кантом постулаті категоричного імпе-
ративу. Суть цього категоричного імперативу: "чини 
тільки згідно такої максими, керуючись якою ти водно-
час можеш побажати, щоб вона стала всезагальним 
законом" [9, с. 260]. У свою чергу ця зобов’язаність з її 
визначальним принципом "повинен" ставила хрест на 
аргументації про наявність в природі людини приро-
джених почуттів як начал моральності, і взагалі вона 
спростовувала тотожність моралі і людської афектив-



~ 12 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

ності. До речі, О. Дробницький слушно вбачав в цьому 
"деякий християнський умонастрій Канта: мотиви “при-
боркування гордині”, визнання людиною своєї недоско-
налості і самообмеження, що висуваються ним як ме-
тодологічний принцип" [5, с. 66]. Натомість Кант нама-
гається знайти те, що "возвеличує людину над нею са-
мою як часткою чуттєво сприйманого світу" [9, с. 413]. 
Саме всезагальність категоричного імперативу стає на 
заваді не лише "приборкуванню гордині" людини, але й 
вияву її егоцентричних схильностей. Влучно підмітив 
сучасний німецький філософ Ю. Габермас, що "катего-
ричний імператив вперше пориває з егоцентризмом 
Золотого правила... визнаючи максиму справедливою 
лише тоді, коли всі можуть бажати, щоб кожен слідував 
їй в аналогічних ситуаціях" [15, с. 16]. 

Притаманна кантівській етиці апріорність була зручною 
для академістів. Головне – апріорним у Канта проголошу-
вався категоричний імператив, тобто основний моральний 
закон. Цей моральнісний закон має ознаки всезагальності, 
необхідності та формальності. Іншими словами, він не 
виводиться з досвіду, взагалі з емпіричних фактів цього 
світу, а тому має безумовний характер. У свою чергу, без-
умовність моральнісного закону викликала як неодмінні 
умови – необхідність свободи волі, визнання безсмертя 
душі і існування Бога. При цьому категоричний імператив, 
цей інструмент практичного розуму, не доводить їх істин-
ність, оскільки це не його компетенція. Словами Канта: 
"всезагальність максими як закону, отже, моральність нам, 
людям, звісно що не під силу" [9, с. 307]. Натомість кате-
горичний імператив постулює наявність свободи волі, без-
смертя душі і, що важливо для академістів,  проголошує 
постулатом існування Бога. 

Антикатолицька спрямованість етичної доктрини Канта 
теж зіграла свою роль у справі осмисленого сприйняття її 
академістами. За образним виразом О. Гренкова, "вся ні-
мецька філософія (не лише Канта. – І.К.) була істинною 
дочкою німецького протестантизму". [3, с. 12]. Завдяки про-
тестантському кругозору Кант проголошував зайвими, не-
потрібними казуїстичні нагромадження католицьких за ду-
хом етик, відкидав їх логічно витриману, систематизовану 
"сітку" чеснот. Однак наслідком протестантського кругозору 
була універсальність, що, в свою чергу, приховувала в собі 
й небезпеку для православно зорієнтованих концепцій 
академістів. Йдеться про те, що універсальність зводила 
нанівець всю об’єктивну сторону релігії. Отже, виходить, 
все, що Бог здійснює для людини і її спасіння, в світлі про-
тестантизму відкидалось як трансцендентне. Натомість 
універсальність стверджувала цілковиту суб’єктивність. 

Що ж стосується запропонованої Гегелем системи 
моралі, варто визнати її банкрутство в середовищі ака-
демістів, навіть серед тих, хто співчував його метафізи-
ці чи методу. Визначальною рисою гегелівської етичної 
доктрини була декларована нею відносність виявів мо-
ральності, оскільки статусом абсолютності володіє ли-
ше знання. Як наслідок, позбавлення моралі її абсолю-
тного характеру загрожувало її божественності. Іншими 
словами, принцип відносності моралі приводив до за-
перечення її божественності. Не дивно, що в своїх релі-
гійно-моральнісних пошуках жоден з київських академі-
стів не звертається до етики Гегеля. 

Варто зазначити також, що духовні філософи в 
своєму осмисленні етикотеології Канта керувались за-
гальним критичним підходом. Вони добре розуміли 
слабкі аспекти моральної доктрини Канта, а саме: її 
формалізм, підпорядкованість релігії моралі тощо. Осо-
бливо неприйнятним для київських професорів було 
зближення кантівської моралі з цариною права. Зокре-
ма, професор КДА Маркелін Олесницький писав, що 
"Кант виводить поняття моральності з відносин людини 
до інших людей і тому змішує моральність з громадян-
ським правом" [12, с. 179]. 

Етика Фіхте загалом сприймалась академістами як 
крайній вияв кантівської системи моралі, як її логічне 
продовження. Щоправда, і це важливо відзначити, не 
етичні конструкції Фіхте приваблювали академістів, а їх 
моралізаторське доповнення. Йдеться зокрема про па-
тетичний виклад Фіхте тези про єднання людської при-
роди і божественної (до догмату про олюднення філо-
соф виявляв особливу прихильність) і також про своє-
рідний гімн любові, що дуже нагадував величну пропо-
відь любові апостолом Іоанном. 

Потужний вплив кантівської практичної філософії ви-
кликав до життя безліч теїстично орієнтованих етичних 
доктрин німецьких мислителів-богословів. При цьому не 
завжди ці мислителі дотримувались в своїх висновках 
проголошених Кантом принципів філософії. Більшість з 
них вдались до розробки окремих аспектів кантівської сис-
теми моралі, тих аспектів, які потім знайшли втілення і в 
етичній доктрині київських академістів. Тому доцільним 
видається торкнутися головних положень етичних конце-
пцій найбільш впливових німецьких теїстів. 

Богослов М. Ястребов в своїй ґрунтовній праці "Но-
ва точка зору в системі моральнісного богослов’я"[16] 
неодноразово натякнув на згубний річлівський вплив на 
систему моралі, запропоновану Маркеліном Олесниць-
ким. В чому ж він виявляється? Щоб відповісти на це 
питання, достатньо буде з’ясувати визначальні поло-
ження етики німецького теїста, свого часу професора 
Геттінгенського університету Альберта Річля. 

В основі його етики ‒ поняття любові як виняткової 
властивості Бога. У світлі цього поняття зневільовують-
ся всі предикати Бога, як-от святість, всемогутність, 
всеблагість і т. п. Як наслідок абсолютизації любові – у 
А. Річля з’являються мотиви заперечення гніву Божого 
як пояснення первородного гріха, страждання і смерті 
Ісуса Христа тощо, більш того – богословом деклару-
ється заперечення первородного гріха як такого. При 
цьому власне любов він тлумачить як "волю, що, пере-
конавшись в значимості якогось певного об’єкта, нама-
гається засвоїти цей об’єкт собі або забезпечити йому 
поступовий розвиток..." [цит. за: 16, с. 375].  

Безпосереднім предметом божественної любові з мо-
менту творення світу є заснування в межах емпірії чогось 
подібного до релігійної спільноти моральнісних істот, тоб-
то актуалізація "моральнісного ідеалу". Відповідно, вищою 
метою світу людини і самого Бога А. Річлем проголошу-
ється "моральнісний ідеал", до якого можна наблизитись, 
лише діючи в цілковитій узгодженості із законами любові. 
При цьому свобода людини ‒ лише первісна "діяльнісна" 
ознака "моральнісного ідеалу".  

Запропонована А. Річлем система моралі є варіан-
том "етики блага", тієї етики, прихильниками якої ста-
нуть київські академісти. Більш того, Маркелін Олесни-
цький в основу своєї системи християнської моралі по-
кладе ідею "царства Божого" – своєрідного еквівалента 
"моральнісного ідеалу". У свою чергу, визначальною 
характеристикою "царства Божого" буде ідея любові. 

Значного впливу зазнали київські академісти з боку ві-
домого німецького богослова і філософа Фрідріха Шлейє-
рмахера. Для ознайомлення з його етичною доктриною 
велике значення має праця "Критичний огляд досьогодні-
шньої моральності" (свідчення про цю книгу подає О. Грен-
ков) [див.: 3]. У цій праці Ф. Шлейєрмахер стверджує, що 
етика повинна займатися аналізом ідеї вищого блага. Від-
повідно, саме такий аналіз забезпечить їй право на статус 
науки й уможливить її подальший розвиток. Звідси, сенс 
релігійності, за Ф.Шлейєрмахером, полягає в здійманні від 
кінцевого людського до вічного, божественного, а значить – 
в осягненні безсмертя. Відповідно, бути релігійним означає 
не що інше, як знаходити в собі одкровення Боже. При цьо-
му підкреслимо, що релігія і, в остаточному підсумку, мораль 
розпочинаються з суб’єктивної діяльності. Ця діяльність лю-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 13 ~ 

 

 

дини виявляється навіть у будь-якому її впливі на природу. 
Однак Ф. Шлейєрмахер у своїх розвідках допускає мані-
хейський дуалізм, приписуючи духу, або розумові, добро, а 
природі, або матерії, – зло. За такий дуалізм його піддає ни-
щівній критиці Маркелін Олесницький [див.: 12, с. 179‒181]. 
Знову-таки, на перший план Ф. Шлейєрмахер, як і А. Річль, 
висуває "етику блага", не ігноруючи, однак, кантівську "ети-
ку обов’язку". У цьому відношенні Ф. Шлейєрмахер посту-
лює навіть всезагальний закон обов’язку, згідно з яким 
людина повинна діяти в кожну мить, зібравши всі свої мо-
ральнісні сили, і прагнути при цьому до всіх моральнісних 
цілей. До речі, Ф. Шлейєрмахер у своїй моральній доктрині 
подає поділ етики в структурному відношенні на вчення 
про благо, вчення про чесноти і вчення про обов’язки. У 
подальшому подібна структурованість виявляється в етич-
них концепціях київських академістів. 

Загалом значення вчення про мораль Ф. Шлейєрма-
хера в історії етики досить влучно показав саме професор 
Маркелін Олесницький. На його думку, "він (Шлейєрма-
хер. – І.К.) звільнив моральне вчення від кантівського дог-
матизму і на місце беззаперечного "повинно" поставив 
вільне "потрібно". Він вказав на серце як на джерело доб-
ра і зла; він припускав, що самосвідомість християнина, 
так би мовити, налаштована по-християнськи; він дивився 
на моральну діяльність кожного індивідуума як на процес 
творчий, оригінальний, а не як на копію лише закону (як 
виходить у Канта)" [12, с. 201‒202]. 

Ганс Лассен Мартенсен, датський теолог-протестант, 
був відомим на той час як автор капітального дослідження 
"Християнське вчення про моральність" [63]. У цій праці 
він подає виклад християнської моральності, послідовно 
розгортаючи його в богословському, космологічному, со-
теріологічному й есхатологічному аспектах. Досить рете-
льно і, що важливо, систематично розглядає він основні 
поняття моралі. Основними предметами етики Г. Мартен-
сен вважає закон, чесноти і вище благо. До речі, на думку 
Г. Мартенсена, "етика своїм завданням має складний і 
заплутаний лабіринт людських дій, розглянутих в їх від-
ношенні до одкровення і до віри" [11, с. 67]. Відповідно, 
богослов починає свою етику з опису "індивідуального 
життя людини під законом і гріхом" і ...завершує актуаліза-
цією царства Божого шляхом оновлення в спокутуванні. 
Безумовно, що система моралі, запропонована Г. Мартен-
сеном, була впливовою в колі духовних філософів. Особ-
ливо популярними були виклади окремих питань етичного 
ґатунку, щоправда, академісти їх пропускали крізь призму 
конфесійної упередженості. 

Певний вплив на академістів мав і німецький проте-
стантський богослов Адольф Вуттке, який у своїй праці 
"Підручник з християнської моральності" значну увагу 
приділяв з’ясуванню сутності морального богослов’я, 
його специфіці та розмежовуванню з філософською 
етикою. У доволі розлогому вступі (318 сторінок) 
А. Вуттке подає навіть "історію морального вчення і 
моральної свідомості взагалі". Запропоноване ним 
вчення про мораль включає три частини, з яких у пер-
шій йдеться про "моральне саме по собі, безвідносно 
до гріха", в другій – "про спотворення морального в 
площині гріха" й, зрештою, в третій – "про моральнісне 
життя в його оновленні через спокутування" [див.: 18]. 
Що ж до особливостей викладу етичної доктрини, 
А. Вуттке багато в чому дотримується логіки викладу 
питань Г. Мартенсеном. Цікаво, що київські академісти 
в своїх працях багато посилаються саме на А. Вуттке. 

Лютеранський теолог, послідовник Ф. Шлейєрмахера 
Ріхард Роте в свій час уславився як "апостол спекулятив-
ного богослов’я" [21, с. 226]. Для з’ясування головних по-
ложень етичної доктрини вельми показовою є його трьох-
томна праця "Теологічна етика" [114]. У цій праці Р. Роте 
власне мораль разом з фізикою включає до царини кос-
мології як необхідної складової так званої спекулятивної 

теології. Відповідно, моральність тлумачиться ним як про-
довження творчого акту вже з боку людини. Іншими сло-
вами, саме завдяки моральності людина стає співробітни-
ком Божим в процесі світотворення. Етику, в свою чергу, 
Р. Роте визначає як науку про власне самовизначення 
людини і як науку про все, що ґрунтується на цьому само-
визначенні. Серед окремих аспектів його етичної доктрини 
київські академісти не сприйняли його вчення про гріх як 
необхідну стадію моральнісного процесу, стадію, через 
яку обов’язково повинне пройти людство. Логіка викладу 
етики Р. Роте подібна до логіки викладу етичної доктрини 
Ф. Шлейєрмахером, однак поступається останній в послі-
довності та ясності понятійного вираження. 

З іншого боку, доволі впливовою виявилась визнача-
льна ідея моралі Роте, яку він розкриває в трьох складо-
вих: благо, доброчесність і обов’язок. При цьому з-поміж 
складових ідей моралі особливу увагу він приділяє викла-
ду обов’язків. Зокрема, Р. Роте з’ясовує сутність обов’язку 
взагалі, його відношення до морального закону, ретельно 
описує індивідуальні й соціальні обов’язки християнина. 

У другій половині ХІХ ст. на теренах морального бого-
слов’я користувались великим попитом книги німецького 
протестантського богослова А. Еттінгена "Моральна ста-
тистика" і "Християнська моральність". При розгляді етики 
А. Еттінгена використані переклади фрагментів вищеза-
значених книг, зроблені богословом М. Зайцевим [див.: 30 
та 31]. Новації, висунуті автором в цих книгах, значно 
вплинули на становлення теїстичної етики київських ака-
демістів. Йдеться насамперед про декларовану і належ-
ним чином обґрунтовану А. Еттінгеном концепцію "соціа-
льної етики", згідно з якою етику доцільно розглядати крізь 
призму її соціального характеру. Новації А. Еттінгена ви-
являються і щодо використаних ним певних методів. Так, 
визначальним методом його "Моральної статистики" був 
індуктивний, а в "Християнській моральності" переважав 
дедуктивний виклад матеріалу. До речі, А. Еттінген вияви-
вся прибічником саме богословської етики. До того ж в 
структурному відношенні він включає етику разом з догма-
тикою до царини так званого систематичного богослов’я. 

Та зрештою, А. Еттінген в своїй "Християнській мора-
льності" провів блискучий аналіз структурної наповненості 
поняття моралі. Відповідно, на його думку, в понятті мора-
лі варто вбачати три визначальні чинники, на підставі яких 
можна побудувати навіть самостійні етики. Мова йде про 
поняття доброчесності, що виявляє суб’єктивний аспект 
поняття моралі; обов’язку – відповідно – соціальний ас-
пект; і величне благо, що, в свою чергу, виявляє саме уні-
версальний аспект. При цьому А. Еттінген наголошує на 
формальному значенні цих понять і на необхідності поєд-
нання їх в одній вищій ідеї. Варто додати, що ідейний до-
робок Еттінгена високо оцінював Маркелін Олесницький 
[див., напр: 13, 298‒299]. 

Доволі самостійну морально-повчальну систему за-
пропонував в свій час і німецький богослов Крістіан 
Палмер. У своїй праці "Моральність християнства" він 
тлумачить предмет моралі надто широко ‒ як "життя в 
його виявах". До того ж предметом першої частини його 
системи є "природне життя", другої – "Христос" і третьої 
– "християнське життя". Особливу увагу при викладі 
своєї системи К. Палмер приділяє чотирьом чеснотам: 
християнській свободі, християнській любові, християн-
ській праведності і християнській правдивості. При цьо-
му, розкриваючи в подробицях вчення про чесноти, він 
ігнорує вчення про обов’язки людини. Серед академіс-
тів певного впливу з боку етики К. Палмера, зокрема 
тієї частини його системи моралі, де розкриваються 
"істини християнського життя", зазнало вчення про хри-
стиянську моральність Назарія Фаворова. Варто додати 
також, що семінарська програма з моральнісного бого-
слов’я за уставом 1867 року була укладена в цілковитій 
узгодженості з положеннями системи К. Палмера. 



~ 14 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

З-поміж праць містичного ґатунку в середовищі ака-
демістів значним попитом користувалось творіння "Про 
наслідування Христа", яке приписують Фомі Кемпійсько-
му (переклад російською з’явився у 1799 році). З трепет-
ністю, натхненням, релігійною щирістю, просто й неви-
мушено оповідає автор цього твору про велич Безкінеч-
ного, Божественного і про ницість, мізерність людини в 
цьому світі. Людині тільки й залишається, що виявляти 
смиренність, послух і благоговіння перед Божественним. 
Саме ці якості проголошуються автором "вищими чесно-
тами". Моралізаторський дух книги особливо виявляєть-
ся в стислих реченнях на кшталт: "Я бажаю відчути по-
каяння, аніж його визначити" тощо. Варто додати, що 
"Про наслідування Христу" й донині вважається кращою 
морально-повчальною книгою в католицькому світі. 

Висновок. Узагальнюючи, доцільно висловити осно-
воположну тезу. Її зміст: етична доктрина мислителів Київ-
ської духовної академії – так звана теїстична етика – акту-
алізується, з одного боку, завдяки творчій переробці ідей-
них здобутків патристики, а з іншого – концептів практич-
ної філософії німецького ідеалізму. При цьому важливим 
видається з’ясування особливостей сприйняття й осмис-
лення двох, на перший погляд, відмінних у своїй сутності 
культурологічних традицій. Звернімо увагу, що ідеї німець-
кої філософії були вибірково критично, тобто творчо, пе-
ренесені на ґрунт духовно-академічного філософування.  

У процесі творчої переробки ідейного потенціалу ні-
мецької класики в духовно-академічній думці визнача-
льним був, є і залишається елемент віри, що не пасу-
вав перед будь-якими раціоналізованими за духом фо-
рмами. Саме цей фідеїстичний елемент, виплеканий 
традицією православності як логічного наслідку фено-
мена патристики, виявився рушієм, іманентним компо-
нентом творчого процесу взаємодії двох культур. У 
зв’язку з цим своєрідною квінтесенцією постає приве-
дена в статті В. Малахова "Руська духовність і німецька 
вченість" [62] визначальна ідея про вченість і віру. А 
саме: німецька думка розвивається і поширюється в 
руслі концепту вченості, водночас вітчизняна розгорта-
ється у процесі поєднання концептів вченості і віри. 
Звідси ‒ концепт віри постає осередком випробування 
ідей різноманітних культурних традицій. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Амвросий, еп. Медиоланский. Об обязанностях священнослужите-
лей, творение св. Амвросия, еп. Медиоланского / Амвросий, еп. Медиоланс-
кий // Пер. с лат. – Репринт. изд. – Москва‒Рига: Благовест, 1995. – 380с. 

2. Бронзов А. А. Нравственное богословие в России в течение ХІХ сто-
летия / А. А. Бронзов // Христианское чтение. – 1901. – № 4. – С. 516‒562. 

3. Гренков А. И. Главные направления немецкого богословия в ХIХ в. 
Вып. 1. От Шлейермахера до Штрауса / А. И. Гренков // Казань, тип. 
Императорского Университета. – 1882. – 248 с. 

4. Гренков А. И. Первоначальное происхождение науки о христиан-
ском нравоучении и краткая ее история / А. И. Гренков // Православный 
Собеседник. Казань. – 1875. – Часть 1. – С. 349‒433. 

5. Дробницкий О. Г. Понятие морали. Историко-критический очерк / 
О. Г. Дробницкий // М. – 1974. – 388 с. 

6. Зайцев Н. О социальной этике, основанной на нравственной ста-
тистике, и о значении последней для Нравственного богословия / Из 
сочинения Эттингена / Н. О. Зайцев // Труды Киевской Духовной Ака-
демии. – 1871. – № 10. – С. 40‒106. 

7. Зайцев Н. Реализм в области наук о духе и в особенности о 
нравственности (из сочинения Эттингена) / Н. Зайцев // Труды Киевской 
Духовной Академии. – 1870. – № 12. – С. 610‒644. 

8. Кант И. Из "Лекций по этике" (1780‒1782) / И. Кант // Этическая мысль: 
Научно-публицистические чтения. – М.: Политиздат, 1990. – С. 297‒322. 

9. Кант И. Сочинения в шести томах / И. Кант // М.: Мысль, 1965. – 
Т.4. – Часть 1. – 544 с. 

10. Малахов В. Русская духовность и немецкая ученость / В. Мала-
хов // Вопросы философии. – 1993 – № 5. – С. 111‒114. 

11. Мартенсен Г. Христианское учение о нравственности / Г. Марте-
нсен // Пер с англ. – Т. 2. – Части 1‒2. СПб. – тип. Тузова, 1890. – 816 с.  

12. Олесницкий М. Из системы Нравственного богословия. Введение 
в науку / М. Олесницкий // Труды Киевской Духовной Академии. – 1888. 
– № 2. – С. 163‒205. 

13. Олесницкий М. Христианская ифика как наука / М. Олесницкий // 
Труды Киевской Духовной Академии. –1879. – № 1. – С. 68‒126; №3. – 
С. 281‒331; № 6. – С. 133‒182. 

14. Флоровский Г., прот. Пути русского богословия / Г. Флоровский // 
3-е изд., репринт. ‒ К.: Христианско-благотворительная ассоциация 
"Путь к истине". – 1991. ‒ 599 [1] с. 

15. Хабермас Ю. Демократия. Разум / Ю. Хабермас // Нравствен-
ность: Московские лекции и интервью. ‒ М.– АО "КАМІ", Изд-во: Центр 
Academia, 1995. – 245 с. 

16. Ястребов М. Новая точка зрения в системе Нравственного Бого-
словия / М. Ястребов // Труды Киевской Духовной Академии. – 1897. – 
№ 11. – С. 367‒399; 1898. – № 4. – С. 498‒455. 

17. Rothe R.Theologiche Ethik. 2 Aufl.‒ Wittenberg. – 1867. – 1 Bd.– XXVI, 407 p. 
18. Wuttke A. Handbuch der cristlichen Sittenlehre. 2 Aufl. ‒ Berlin, Er-

ster Band, 1864. – 578 p. 
 

REFERENCES 
1. Amvrosij, ep. Mediolanskij (1995). Ob objazannostjah 

svjashhennosluzhitelej, tvorenie sv. Amvrosija, ep. Mediolanskogo. [On the 
duties of the clergy, the creation of St. Ambrose, the bishop. Mediolansky]. 
Moskow‒Riga, Blagovest.   

2. Bronzov, A. A. (1901). Nravstvennoe bogoslovie v Rossii v techenii 
XIX stoletija [Moral Theology in Russia during the Nineteenth Century]. 
Hristianskoe chtenie, 4, 516‒562. 

3. Grenkov, A. I. (1882). Glavnye napravlenija nemeckogo bogoslovija v 
XIX v. Vyp. 1. Ot Shlejermahera do Shtrausa [The main directions of 
German theology in the nineteenth century. Issue. 1. From Schleiermacher 
to Strauss]. Kazan', tip. Imperatorskogo Universiteta. 

4. Grenkov, A. I. (1875). Pervonachal'noe proishozhdenie nauki o 
hristianskom nravouchenii i kratkaja ee istorija [The original origin of the 
science of Christian moralizing and its brief history]. Pravoslavnyj 
Sobesednik. Kazan', Chast' 1, 349‒433. 

5. Drobnickij, O. G. (1974). Ponjatie morali. Istoriko-kriticheskij ocherk 
[The notion of morality. Historical Critical Essay]. Moskow, Nauka. 

6. Zajcev, N. (1871). O social'noj jetike, osnovannoj na nravstvennoj 
statistike, i o znachenii poslednej dlja Nravstvennogo bogoslovija / Iz 
sochinenija Jettingena [On social ethics based on moral statistics, and on 
the significance of the latter for moral theology / From the work of Ettingen]. 
Trudy Kievskoj Duhovnoj Akademii, 10, 40‒106. 

7. Zajcev, N. (1870). Realizm v oblasti nauk o duhe i v osobennosti o 
nravstvennosti / Iz sochinenija Jettingena [Realism in the field of the 
sciences of the spirit and, in particular, about morality (from the work of 
Ettingen]. Trudy Kievskoj Duhovnoj Akademii, 12, 610‒644. 

8. Kant, I. (1990). Iz "Lekcij po jetike" (1780‒1782) [From the "Lectures 
on Ethics" (1780-1782)]. Moskow, Politizdat. 

9. Kant, I. (1965). Sochinenija v shesti tomah [Works in six volumes]. In 
Vol.4, Part 1. Moskow, Mysl'.  

10. Malahov, V. (1993). Russkaja duhovnost' i nemeckaja uchenost' 
[Russian Spirituality and German Scholarship]. Voprosy filosofii, 5, 111‒114. 

11. Martensen, G. (1890). Hristianskoe uchenie o nravstvennosti 
[Christian doctrine of morality]. In Vol.2, Part 1‒2. SPb., tip. Tuzova. 

12. Olesnickij, M. (1888). Iz sistemy Nravstvennogo bogoslovija. 
Vvedenie v nauku [From the system of moral theology. Introduction to 
Science]. Trudy Kievskoj Duhovnoj Akademii, 2, 163‒205. 

13. Olesnickij, M. (1879). Hristianskaja ifika kak nauka [Christian ifiq as a 
science]. Trudy Kievskoj Duhovnoj Akademii, 1, 68‒126; , 281‒331; 6, 133‒182. 

14. Florovskij, G. prot. (1991). Puti russkogo bogoslovija [Ways of Russian 
theology]. Kiev, Hristiansko-blagotvoritel'naja associacija "Put' k istine". 

15. Habermas, Ju. (1995). Demokratija. Razum [Democracy. Mind]. In 
Nravstvennost': Moskovskie lekcii i interv'ju [Morality: Moscow lectures and 
interviews]. Moskow, Izd-vo: Сentr Academia. 

16. Jastrebov, M. (1897). Novaja tochka zrenija v sisteme Nravstvennogo 
Bogoslovija [A new point of view in the system of moral theology]. Trudy Kievskoj 
Duhovnoj Akademii, 11, 367‒399; (1898), 4, 498‒455. 

17. Rothe, R. (1867). Theologiche Ethik. 2 Aufl. Wittenberg. 
18. Wuttke, A. (1864). Handbuch der cristlichen Sittenlehre. 2 Aufl. 

Berlin, Erster Band. 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  05 . 1 0 . 17
 
 

И. В. Кондратьева, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ИДЕЙНЫЕ ИСТОКИ ЭТИЧЕСКОЙ ДОКТРИНЫ КИЕВСКИХ АКАДЕМИСТОВ 
 
В статье осуществлен анализ истоков этической доктрины киевских академистов второй половины XIX ‒ начала ХХ вв. Акту-

альность темы обусловлена необходимостью понять этическую наполненность духовно-академического философствования Киев-
ской школы, внести определенные коррективы в методологию отечественных историко-философских исследований. Этическая 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 15 ~ 

 

 

наполненность религиозно-нравственных поисков киевских академистов заключалась в своеобразном видении и толковании проблем 
добродетелей, обязанности и идеи блага. Идейными истоками этических идей мыслителей Киевской духовной академии являются 
произведения отцов церкви в византийской интерпретации, с одной стороны, а с другой ‒ моральная философия Канта, Фихте и 
других немецких философов этического толка. 

Ключевые слова: теистическая этика, моральная философия, нравственность, богословские добродетели, нравственный идеал, благо. 
 
I. V. Kondratyeva, Doctor of Philosophical Science, Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

THE CONCEPT GENESIS OF THE ETHICAL DOCTRINES OF KIEV ACADEMISTS 
 
The article reveals the reasons for the Kyiv thinkers to emphasize their ethical issues in their creative intelligence. Most of all there was need 

for justification in the light of the moral postulates of metaphysical epistemological and eschatological developments, an updated tendency towards 
the injection of ethics in philosophical concepts which is characteristic to the development of European thought of the second half of the 
nineteenth century, needs of social practice, distribution of nihilistic ideas in society. 

The process of forming the ethical academic doctrine cannot be conceived without solving the problem of ideological influences. The following 
processes are recognized by: a) Mainly but not exclusively the Eastern-Byzantine tradition which was a logical extension of holy teachings; b) 
Influence of Kant's moral philosophy and in part Fichte's and theist-oriented theories of German thinkers of the nineteenth century. 

The ideas of the moral-educational character contained in the works of the holy fathers and teachers of the church, in particular Athanasius the 
Great, John Chrysostom, John Climacus, Ambrose of Mediolans, who are subsequently influenced the formation of the ethical doctrine of the Kyiv 
thinkers. The ideological discrepancy between spiritual philosophers and their predecessors - professors of the Kyiv-Mohyla Academy, who came out in 
their intelligence from the provisions of Aristotelian ethics, is emphasized. Reasons of the influence of German idealism were found in particular 
practical philosophy on the process of formation of ethical attitudes of Kyiv academicians. Separately the most influential researchers of the idea of the 
moral philosophy of Kant and the principle of morality a priori are considered. In order to identify possible recipes of theistic concepts of German 
thinkers the main propositions of the theologies of morality explained by A. Richel, F. Schleiermacher, H. Martensen, A. Wutke, R. Root, A. Ettingen, 
K. Palmer. Actually the ethical doctrine of the thinkers of the Kiev Theological Academy is actualized on the one hand through the creative processing of 
the ideological achievements of patristics, on the other hand the concepts of the practical philosophy of German idealism.  

Key words: theistic ethics, moral philosophy, morality, theological virtues, moral ideal, good. 
 
 
УДК 130.2:[7.035.7:7.045](4) 
 

Н. Ю. Кривда, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
n.kryvda@britishmba.in.ua 

 
КОНСТРУЮВАННЯ УКРАЇНСЬКОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ: ВИКЛИКИ КОМЕМОРАЦІЇ 

 
У статті здіснюється культуроcофський аналіз концепції національної ідентичності у контексті "винайдення традиції". Під час 

формування колективної ідентичності маємо підстави вважати, що "винайдення" відповідної часу традиції є одним із головних 
засобів подолання стереотипів і практик, які вважаються застарілими і не відповідають покладеній на них функції – консолідації 
суспільства. Ідеї, символи та "місця пам’яті", які отримують нове змістовне наповнення, сприяють руйнуванню тих соціальних 
моделей, які підтримувались старою традицією, руйнуючи її саму. Саме тому у процесі конструювання традиції перш за все береться 
до уваги те, що суголосне сучасності, актуалізується нею і відповідає поставленим політичним цілям, натомість "забувається" те, 
що перешкоджає їх досягненню. У даному контексті важливого значення набуває поняття комеморації, що виступає як дієвий 
інструмент формування колективної ідентичності та засіб консервації історічної пам’яті.  

Ключові слова: ідентичність, колективна пам’ять, історична пам’ять, комеморація, консолідація, традиція, культура. 
 
Постановка проблеми. Після здобуття Україною не-

залежності актуалізується питання створення цілеспрямо-
ваної символічної політики, яка б змогла знівелювати різ-
новекторні геополітичні та цивілізаційні орієнтації україн-
ського суспільства, забезпечивши тим самим територіаль-
ну цілісність України, шляхом свідомого конструювання 
новітньої української ідентичності. Попри це українська 
політична еліта продовжує впроваджувати сформовані в 
радянський період практики, спрямовані на пошук та за-
хист від "Чужого", яким у сучасному українському соціумі 
став не тільки зовнішній, а й внутрішній "Інший", що при-
звело як до "цивілізаційного розколу" (С. Хантінгтон) укра-
їнського суспільства, так і мілітарної кризи. Тому надзви-
чайно важливим постає той факт, що національна іденти-
чність мала б вибудовуватися на принципах громадянст-
ва, пом’якшуючи етнічні, расові, мовні, культурні, релігійні 
та інші відмінності, шляхом впровадження аксіологічної та 
символічної сіток, які б змогли отримати резонанс у полі-
етнічному українському соціумі. Аналіз загальнонаціона-
льної ідентичності дає змогу з’ясувати сутність сконстру-
йованого характеру, у процесі формування якої ключову 
роль відіграють "місця пам’яті" та стратегії комеморації. 

Аналіз досліджень і публікацій. До аналізу про-
блематики національної ідентичності та комеморації 
звертались наступні науковці: З. Бауман, Е. Гобсбаум, 
Дж. Елів, Д. Лангевіше, М. Маколі, А. Мегілл, П. Нора, 
Дж. Пламенац, Т. Ренджер, Є. Романовська, Е. Сміт, 
Р. Суді, М. Фуше, С. Хантінгтон, П. Штомпка.  

Серед українських дослідників проблематику національ-
ної ідентичності та комеморації розглядали О. Гнатюк, 
О. Гринів, В. Грицай, М. Жулинський, Г. Корж, В. Кравченко, 
В. Кремень, Л. Лазурко, Ф. Медвідь, М. Ніколко, О. Охрімчук, 
В. Піскун, Т. Потапчук, Ю. Рубан, В. Сергійчук, Є. Сверстюк, 
І. Юхновський, В. Яворівський.  

Мета статті. Визначити основоположні засади 
національної ідентичності у її тісному взаємозв’язку з 
традицією та історичною пам’яттю, а також сформувати 
уявлення про комеморацію як дієвий інструмент для 
формування колективної ідентичності. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Склад-
ність історичних викликів, що постали перед Україною 
"тепер і зараз", змушують з напруженим інтересом приди-
влятися до змісту, функцій, а головне – трансформацій 
колективної пам’яті українців. Можна констатувати тен-
денцію до вихолощення радянського історичного/культур-
ного наративу, з іншого боку, помітна інтенсифікація аль-
тернативних пошуків, що характеризуються творенням 
"коротких" наративів, увічненням недавніх подій.  

Декомунізація соціокультурного буття супроводжу-
ється пожвавленням інтересу до культурної спадщини 
та історичного минулого спільноти як засобів консолі-
дації суспільства. Тлом консолідації певний час була 
ідея "національного відродження" спільноти, яка сфор-
мувалася на початку ХХ ст. і, власне, не утрималась на 
політичній арені не стільки через політичне безсилля, 
скільки через руйнівний вплив тоталітарної радянської 

© Кривда Н. Ю.



~ 16 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

системи. В Україні наразі не відбулося "винайдення 
традиції" (Е. Гобсбаум), процес декомунізації співіснує 
із трансляцією в суспільну свідомість дорадянської іс-
торичної/інтелектуальної спадщини, що актуалізує інте-
лектуальну спадщину М. Грушевського з акцентом на 
понятті "народ", який розглядався як споконвічна несві-
дома даність, яка під впливом історичних колізій втра-
тила власний політичний вектор. Вважалось, що щойно 
світло просвіти пробудить свідомість народу, він одразу 
ж вийде із політичного небуття і швидкими темпами 
рухатиметься до "світлого майбутнього".  

В дійсності повернення до інтелектуальної спадщини 
ХІХ ст. може мати певні згубні наслідки для українського 
соціуму. По-перше, інтелектуальна думка цього періоду 
оберталася навколо концепту єдності православних 
слов’яно-руських народностей, а відтак, була позначена 
високим рівнем ворожості до католицького Заходу, який 
сьогодні є цивілізаційним орієнтиром України. По-друге, й 
інтелектуальний дискурс ХІХ ст., і національний рух почат-
ку ХХ ст. були зосереджені на конструюванні етнічної 
нації, що є закономірним з огляду на дієвий спосіб форму-
вання територіальної ідентичності. 

Важливо розглянути традицію як продукт певної со-
ціальної інженерії. Два різновекторні символічні капіта-
ли є виразним свідченням кризи української ідентичнос-
ті, подолати яку, за твердженням Е. Гобсбаума, можна 
через конструювання деякої сукупності "суспільних 
практик, як правило, обмежених відкрито або мовчазно 
визнаними правилами ритуального або символічного 
характеру, спрямованих на прищеплення певних цінно-
стей і норм поведінки шляхом повторення, яке автома-
тично має на увазі спадкоємність з минулим" [25, с. 1–
2]. Наразі в Україні назріла гостра потреба у "винай-
денні традиції", що не буде зведена до усього історич-
ного досвіду спільноти, оскільки, за слушним зауважен-
ням П. Штомпки, "сума подій за час існування людства, 
– не традиція, а скоріше генеалогія суспільства..." [20, 
c. 90–91]. Традиція, продовжує дослідник, – це не щось 
стихійне або органічно сформоване в ході історичного 
розвитку спільноти, навпаки, традиція – це завжди ре-
зультат свідомого вибору, бо вона свідомо обирається і 
твориться відповідно до нинішніх потреб і прагнень пе-
вної історичної ситуації [19, c. 350]. Традиція виникає в 
результаті свідомого і цілеспрямованого осмислення та 
переосмислення подій минулого, у підсумку чого вини-
кає образ "уявного", а часто навіть "ідеального минуло-
го". Вона формує і закріплює в суспільній свідомості 
деякий образ "Ми", який відрізняється від "Вони". 

Символічний образ "Ми" завжди передбачає протиста-
влення "Вони", зберігаючи міфологічну біполярну модель 
світу, хоча таке протиставлення у сучасному світі має не 
такий антагоністичний сенс, як у премодерних суспільст-
вах. Модерне конструювання традицій відбувається під 
впливом таких цивілізаційних змін, які спільнота вважає 
своїми. В даному контексті важливо почути С. Гантінгтона 
щодо непересічної ролі релігійних цінностей у формуванні 
великих цивілізаційних просторів і водночас його засторо-
гу: спроби цивілізаційного "перевизначення" наразі ніде не 
увінчалися успіхом [18]. Відзначимо в цьому контексті кон-
траверсійність українського досвіду: з одного боку, визна-
ченість українського соціуму православ’ям, яке "підштов-
хує" українців у полон "руського миру", з іншого боку, за-
родження української ідентичності, як зауважував 
Дж. Пламенац, відбувалося під впливом західних ідей і 
практик [11, с. 488], які набували неабиякого поширення 
серед найбільш свідомих представників тогочасного укра-
їнства (М. Драгоманов, І. Франко, Б. Кістяківський та ін.), 
що прагнули сформувати символічний капітал, орієнту-
ючись на базові європейські цінності та ідеї.  

Маємо підстави вважати, що "винайдення" відповід-
ної часу традиції є одним із головних засобів подолання 
стереотипів і практик, які вважаються застарілими і не 
відповідають покладеній на них функції – консолідації 
суспільства, яка відбувається у підсумку формування 
колективної ідентичності. Ідеї, символи та "місця 
пам’яті", які отримують нове змістовне наповнення, 
сприяють руйнуванню тих соціальних моделей, які під-
тримувалися старою традицією, руйнуючи її саму. За-
уважимо, що "винайдення традиції" зазвичай відбува-
ється через звернення до історичного минулого, яке в 
нових умовах отримує нове змістове наповнення. Зва-
жаючи на сказане, маємо всі підстави погодитися з 
П. Нора в тому, що "історична пам’ять завжди сього-
дення" [23, с. 289]. Адже, здійснюючи вибір подій і спо-
собів увічнення минулого, національні еліти одночасно 
обирають майбутнє спільноти. "Нація, – зауважують 
Р. Суні і Дж. Елів, – артикулюється за допомогою скла-
дного процесу культурної інновації, який пов’язаний з 
серйозною ідеологічною роботою, інтенсивною пропа-
гандою і вимагає творчого підходу. Важливу роль в 
цьому процесі відіграють формування та подальше 
використання особливих уявлень про минуле, які пови-
нні служити підставою для вимог культурної автономії і, 
в кінцевому рахунку, – політичної незалежності" [21, 
с. 7–8]. Саме тому в процесі конструювання традиції 
перш за все береться до уваги те, що суголосне сучас-
ності, актуалізується нею і відповідає поставленим по-
літичним цілям, натомість "забувається" те, що пере-
шкоджає їх досягненню. Інакше кажучи, політика 
пам’яті, яка виявляється у "винайденні традиції", віді-
грає амбівалентну роль: з одного боку, вона конструює 
такі проекти минулого, які забезпечать консолідацію 
суспільства та визначать вектор соціокультурного та 
політичного розвитку спільноти, а з іншого – актуалізу-
ється як практика вибіркового забуття.  

Відзначимо, що саме комеморація є одним із дієвих 
інструментів "винайдення традиції". Конструювання 
традиції, яка виявляється у вигляді своєрідного симво-
лічного універсуму спільноти та відповідної йому риту-
ально-обрядової (в тому числі політичної) практики, 
часто супроводжується ідеалізацією та/або фальсифі-
кацією минулого. Для опису тих численних способів "ви-
робництва пам’яті", за допомогою яких у суспільстві закрі-
плюється, зберігається і передається пам’ять про минуле, 
П. Нора вводить поняття "комеморація" [23, с. 19]. У вузь-
кому значенні цей термін позначає увічнення пам’яті про 
події: спорудження пам’ятників та музеїв, визначення ва-
жливих дат, свят, проведення масових заходів, а також 
різного роду артефакти, ідеї та тексти, які визначають ме-
моріальну діяльність. У більш широкому значенні термін 
комеморація позначає все те, що єднає людину або спіль-
ноту з минулим. Комеморація як інструмент формування 
колективної ідентичності широко використовувалася 
протягом усієї історії людства. В архаїчному суспільстві 
спільні спогади підкріплювалися регулярними ритуалами, 
які символізували відтворення встановленого "од віку" 
світопорядку. Своєрідність ритуалів, культурних/релігійних 
практик, разом з мовою, була головним маркером розріз-
нення спільнот, водночас підтримуючи їх внутрішню єд-
ність [11, с. 83]. 

Не менш показовим прикладом впливу комеморації 
на формування світобачення, а з ним і колективної іде-
нтичності виступає середньовічна пам’ять. Її осердям, 
доводить Ю. Арнаутова, спираючись на зауваги 
О. Ексле, була поминальна практика, в основі якої ле-
жали два уявлення: абсолютна віра у те, що смерть не 
припиняє людського існування, і в те, що називання 
імені рівнозначне присутності померлого чи відсутньо-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 17 ~ 

 

 

го. В премодерному світогляді, в усних культурах, "ім’я" 
та "буття" розглядалися як тотожні [1]. В середньовічній 
українській культурі на цьому ж світоглядному тлі, в 
тому числі, сформувалася практика глибокого шану-
вання ікон та святих. Вшанування місцевих святих було 
одним із чинників формування групової єдності [1]. 
Правомірність зроблених дослідницею висновків під-
тверджується і своєрідністю формування колективної 
ідентичності українців, яке відбувалося на тлі спільної 
обрядової практики та навколо шанованих у певному 
соціокультурному середовищі ікон, які слугували візуа-
льним маркером структурування соціального простору, 
ритуально розмежовуючи своїх/чужих. 

Десакралізація світу, яка розпочалася в модерний 
період, та вихід на авансцену історії національних дер-
жав виявили неспроможність старих форм комеморації 
забезпечити колективну єдність та суспільну ідентич-
ність всередині країни. Це породило потребу у ство-
ренні нової традиції та введенні символів, які б забез-
печували почуття колективної ідентичності. Звичайно, 
поряд із такими новоствореними символами, як держа-
вний герб, прапор, гімн тощо, важливе місце у цьому 
процесі займало збереження у представників нової спі-
льноти відчуття інтуїтивної єдності із минулим, яке за-
безпечувалося встановленням пам’ятників, монументів, 
спорудженням адміністративних будівель тощо. Особ-
ливу ж роль у цьому процесі відгравали національні 
свята, які розглядалися як один із найголовніших засо-
бів досягнення єдності і водночас у символічних карти-
нах і образах спроектувати майбутнє [8, с. 91]. 

Д. Лангевіше розглядав національні свята як один із 
найважливіших інструментів символічної політики, 
спрямованої на формування національної ідентичності. 
"“Народ”, що приходив на свято, мав лишити вдома 
свої “давні, огидні, позбавлені смаку і простацькі пісень-
ки” і призвичаюватися до громадянських норм поведін-
ки" [8, с. 91]. Отже, завдання національного (як і держа-
вного) свята як одного із елементів "винайденої тради-
ції" полягало [і полягає – уточ. наше] у "соціалізації – 
закарбуванні у свідомості вірувань, систем цінності та 
правил поведінки" [25, с. 56]. Маємо всі підстави пого-
дитися з висновком про те, що виникнення національ-
них свят стало закономірним результатом "кардиналь-
них трансформацій соціальних груп, навколишнього 
середовища та соціального контексту, який потребував 
нових механізмів забезпечення і вираження соціальної 
згуртованості та ідентичності, а також структурування 
суспільних відносин" [25, с. 263].  

Утвердження національних свят відбувалося під впли-
вом комеморації, засвідчує проаналізований Е. Гобсбау-
мом зміст національних свят Франції, про те саме свідчить 
і сучасна українська символічна політика – при всіх наших 
претензіях до її формування. Показовим прикладом може 
слугувати православне свято Покрови Богородиці 14 жов-
тня, у святкуванні та ритуалах якого перехрещуються кіль-
ка символічних рядів. Поряд із вірою у святе заступництво 
Богородиці з омофором в руках Покрова символізувала 
також кінець землеробських робіт. Від Покрови селяни 
очікували перших заморозків та першого снігу, від кількості 
якого залежали врожаї озимини, добробут населення. 
Після Покрови святкували весілля. "Покрова накриває 
траву листям, землю снігом, воду – льодом, а дівчат – 
шлюбним вінцем". Плат-покров на голові з’являвся після 
заміжжя, заступництво над яким було надано Богородиці 
Покрові. Ще один символічний шар – козацький. В цей 
день обирали нового отамана. Свята Покрова охороняє, 
Пресвята Богородиця – заступниця та покровителька ко-
зацької спільноти. Найдавнішою Покровською церквою 
вважається споруда 1467 року у Сутківцях Хмельницької 

області. В роки Другої світової Українська повстанська 
армія (УПА) обрала свято Покрови як День зброї, від-
давшись під опіку Святої Покрови. В часи незалежності 
з 1999-го свято Покрови святкувалося як День українсь-
кого козацтва.  

Від 2014-го це свято набуло статусу загальнонаціона-
льного – 14 жовтня українці відзначають не тільки як пра-
вославне чи козацьке свято, а й як День захисника Вітчиз-
ни (День захисника України). При цьому його первинне 
десакралізоване символічне навантаження, зокрема 
зв’язок із УПА, підтримується у західних регіонах країни, 
де поки що зберігається живий зв’язок із представниками 
українського національного руху. Натомість у свідомості 
більшості населення слово "захисник" не зводиться до 
жодної політичної чи ідеологічної парадигми, а має широ-
кий світоглядний контекст. 

Більш проблематичним, на наш погляд, є законодав-
че закріплення статусу національних за великими право-
славними святами (Різдво, Великдень, Трійця) та запо-
чаткованими у радянський період (1‒2 травня – День 
солідарності трудящих – День міжнародної солідарності 
трудящих, за яким поки що закріплені вихідні дні). Ідео-
логічне підґрунтя щезло, ці вихідні не мають символічно-
го навантаження, не відіграють консолідуючої функції, 
але все ще є частиною українського габітусу, адже ці 
весняні дні традиційно використовуються для певних 
землеробських робіт. "Відібрати" їх, не комунікуючи з 
населенням як "стейкхолдером процесу", і не дати якоїсь 
адекватної заміни буде складно. Ситуація більш про-
блематична у відношенні православних свят. Попри за-
конодавчо закріплену в Україні свободу совісті та відо-
кремлення церкви від держави більшість українського 
населення залишаються православними, а тому закріп-
лення державного вихідного за цим святом видається 
цілком закономірним. Водночас, відповідно до ст. 35 
Конституції, Україна є світською державою, у якій прожи-
ває велика кількість людей різних віросповідань. Збере-
ження за релігійними святами статусу загальнонаціона-
льних вимагає істотної ревізії їх символічного змісту, яка, 
зважаючи на цивілізаційний вибір України, передбачає 
не тільки їх узгодження із міжнародним стандартом (гри-
горіанським календарем), а й долучення світського сим-
волічного ряду, який може бути суголосним представни-
кам усіх наявних в Україні віросповідань. 

Поряд із національними святами важливе значення 
для маніпуляції суспільною свідомістю має практика 
спорудження пам’ятників. Сюди ж примикає наймену-
вання (і перейменування) вулиць і установка меморіа-
льних дощок тощо [13, с. 62]. У цьому контексті надзви-
чайно важливим є вироблення єдиної культурної стра-
тегії держави, оскільки, як показує українська практика, 
комеморація може сприяти як консолідації суспільства, 
так і світоглядно-культурному розколу. Так, наприклад, 
відсутність чітких орієнтацій в українській символічній 
політиці призвела до того, що орієнтоване на різні істо-
ричні й суспільні цінності та ідеали суспільство почало 
розвивати полярні світоглядні та ідеологічні парадигми. 
Ця практика, як доводить В. Кравченко, особливо чітко 
проявилася за режиму президента Л. Кучми, який до-
зволив місцевим елітам корегувати історичну політику 
центру. Це зумовило інтенсивну фрагментацію та поляри-
зацію культурного простору України: в одних областях на 
широку ногу відзначали старі радянські свята, в інших – 
національні, в одних радянські назви вулиць змінювали на 
російські імперські, в інших – на австрійські імперські, про-
те повсюдно публічний простір українських міст і сіл почав 
стрімко наповнюватися місцевою символікою – назвами 
вулиць, меморіальними дошками, пам’ятниками, публі-
чними церемоніями тощо [7, с. 470]. 



~ 18 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Історична пам’ять здатна впливати на своєрідність ко-
меморації та визначати напрям останньої. Між тим цей 
взаємозв’язок актуалізується тільки у разі відсутності 
стратегічного вектора символічної політики держави. У 
таких випадках історична пам’ять стає засобом маніпу-
ляції суспільною свідомістю зазвичай конкуруючих еліт – 
вони використовують пам’ять як "побічний продукт мину-
лого досвіду" заради реалізації власних амбіцій засобами 
комеморації. Така практика зазвичай породжує соціальну 
деструкцію, сформовану на світоглядному тлі тих відмін-
ностей, що виникли в процесі комеморації. Відомий в 
українському інтелектуальному дискурсі концепт вододілу 
між "двома Українами", з відповідними їм осередками у 
Львові та Донецьку, на наш погляд, некритично акценту-
вав обґрунтовані М. Шлемкевичем психологічні відмінності 
між населенням Лівобережної та Правобережної України, 
поєднуючи їх із маніпулятивними стратегіями політичної 
еліти. Між тим не можна ігнорувати зауваження дослідни-
ків щодо нівеляції цих відмінностей після Другої світової 
війни, яка стала результатом свідомої радянської політи-
ки, спрямованої на взаємне культурне зближення та "упо-
дібнення уладу життя і уладу духу" [5, с.348] населення по 
обох берегах Дніпра. Попри це відсутність спрямованої на 
забезпечення національної єдності символічної політики 
дала свої результати – наразі ми маємо тривалий мілітар-
ний конфлікт, в основі якого, поряд з іншим, лежить пре-
тензія на етнічне, мовне, політичне самовизначення насе-
лення східних регіонів України та Криму.  

Взаємозв’язок пам’яті та комеморації яскраво про-
являється і в характері наявного в Україні конфлікту, 
попри політичні маніпуляції щодо його сенсу. А. Мегілл 
стверджує, що на відміну від пам’яті як побічного про-
дукту минулого досвіду "комеморація виникає з бажан-
ня спільноти, існуючої в даний момент, підтверджувати 
почуття своєї єдності і спільності, зміцнюючи зв’язки 
всередині спільноти через консолідацію її членів у ста-
вленні до минулих подій, або, більш точно, через спіль-
не ставлення до подання минулих подій" [10, с. 116]. 
Фактично, у випадку дієвості пам’яті, населення окупо-
ваних сьогодні територій мало б солідаризуватися із 
населенням Центральної України, з якою їх поєднує не 
тільки культура, а й спільна історична доля. Однак, під 
впливом комеморації, російська мова в цьому регіоні 
стала тим символічним осердям, яке породило розрив 
політичної традиції, вивівши на авансцену історії імпер-
ські політичні проекти, наприклад образ Новоросії. 

Наведені нами приклади є вагомим емпіричним ма-
теріалом, який підтверджує висновки Е. Гобсбаума щодо 
функцій винайденої, зазвичай засобами комеморації, 
традиції. Вони, на думку дослідника, спрямовані симво-
лізувати і виражати соціальну близькість, ідентичність 
спільнот і націй, водночас легітимізуючи статус як соціа-
льної групи, так і тих інститутів та влади, які цю групу 
репрезентують. Поряд з вказаним "винайдена традиція" 
соціалізує певні цінності, норми, правила поведінки [25, 
с. 9]. Інакше кажучи, "винайдена традиція" спрямована 
транслювати у суспільну свідомість відповідну часу, 
політичним обставинам, а також вектору цивілізаційного 
розвитку спільноти аксіологічну матрицю. Зважаючи на 
це, "традиції не розвиваються самостійно – вони ство-
рюються, відкидаються або змінюються людьми" [24, 
с. 14‒15]. Значення деяких елементів минулого драма-
тично змінюється на різних етапах історичного розвитку 
спільноти чи в різних соціальних групах.  

Зважаючи на зроблені зауваги, маємо всі підстави 
стверджувати, що історичні факти та події ніколи не 
бувають об’єктивними, всі вони мінливі і, по суті, є про-
дуктом інтерпретації тих, хто має більші або менші пра-
ва на їх легітимізацію. Саме тому "процес визнання та 
подолання минулого визначається насамперед полі-
тичними інтересами та інтересами впливових суб’єктів" 
[9, с. 139], що, в свою чергу, породжує феномен вираз-

но представлених в українському культурному просторі 
"конкуруючих традицій". Останні, як слушно зауважує 
В. Ачкасов, частіше проявляються в рамках поліетніч-
них соціумів, однак нерідко зустрічаються конфлікти між 
традиціями представників різних соціальних груп і полі-
тичних союзів [2, с. 128]. Мова в даному контексті йде 
передусім про символічне панування, під час якого кон-
куруючі сили прагнуть приватизувати публічний дис-
курс, використовуючи різні історичні події та символи 
для власних цілей. Причому учасники цієї конкурентної 
боротьби претендують на об’єктивність саме своєї точ-
ки зору, апелюючи до "об’єктивних" свідчень (історич-
них, літературних, археологічних тощо). Зважаючи ж на 
те, що історична свідомість будь-якої соціальної спіль-
ноти будується на протиставленні або уподібненні "Ін-
шому", "конкуруючі традиції" можуть призводити до гос-
трих конфліктів, спричинених страхом перед "Іншими", 
які уявляються "ворогами". Показовим прикладом в 
даному контексті може стати поширена в російських 
ЗМІ інформація, що має на меті дискредитацію ситуації 
в Україні та транслюється на території АТО, породжую-
чи опозиційні настрої щодо людей, які ще кілька років 
назад вважалися земляками. Зазначимо, що в даному 
випадку виявляється надзвичайно низький рівень 
об’єктивності індивідуальної та колективної пам’яті та 
високий маніпулятивний потенціал комеморації. 

Варто зауважити, що в періоди гострих соціальних 
та політичних криз кожне суспільство стикається з яви-
щем актуалізації минулого, що є ознакою кризи націо-
нальної/етнічної ідентичності, оскільки повернення до 
минулого є одним із способів подолання цієї кризи. Цей 
процес відбувається в осмисленні відмінностей між 
"Ми" та "Вони", які є значимими у певний історичний 
період. Відбувається, з одного боку, "демаркація" кор-
донів, з іншого боку – визначення і перевизначення 
"Нашої" спільної історії, оскільки в основі національної 
єдності, як справедливо зауважував Е. Сміт, завжди 
лежить уявлення про спільне історичне походження [14, 
с. 31]. Зважаючи на це, маємо всі підстави стверджува-
ти, що актуалізація минулого виступає засобом само-
ідентифікації кризового суспільства шляхом пошуку 
відповідей на запитання "Хто ми?", відповідь на яке 
передбачає й визначення вектора, куди ми рухаємося. 
Минуле в таких випадках виконує роль "референтно 
значимого", з яким порівнюються і за яким оцінюються 
діяння сучасників. Слід підкреслити, що колективна 
пам’ять і політична традиція дієві тільки тоді, коли вони 
живі і змінюються, коли вони дають здатність розуміння 
світу політики, яка застосовується до актуальної прак-
тичної політичної діяльності. Не варто забувати, що 
коли "пишеться" колективна пам’ять, вона відобра-
жає певну політичну і суспільну кон’юнктуру, а не 
"об’єктивно" оповідає про минулі події. Як стверджує 
М. Фуше, "минуле має сенс лише на основі його засто-
сування в сучасних умовах. Воно таїть в собі невичерп-
не джерело уявлень і аргументів, які можуть бути мобі-
лізовані або, навпаки, вчасно забуті" [16, c. 12]. Історія, 
як і культура, "багатошарова", а історична, як і культур-
на, пам’ять має складну організацію, що робить її без-
цінним символічним ресурсом, тому національна іден-
тифікація може ґрунтуватися на будь-якому історично-
му шарі, який з точки зору політичної еліти є найбільш 
актуальним та/або вигідним "тут і зараз". Окремим пи-
танням постає відповідальність культурної еліти, інтелі-
генції, наукового експертного середовища за долучен-
ня/обґрунтування щодо формування цього вибору. Згі-
дно зі свіжими (квітень 2017) висновками експертів, 
ініціаторами політики формування загальнонаціональ-
ної ідентичності громадян "повинні виступити, в першу 
чергу, академічні наукові установи та організації грома-
дянського суспільства (по 56 % голосів експертів)". Ця 
теза говорить про виразну зміну фокуса щодо замовни-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 19 ~ 

 

 

ків та імплементаторів політик, у тому числі політики 
формування ідентичності. "...експерти відмовляють 
чинним політичним елітам у спроможності взяти на се-
бе ініціативу в питаннях консолідації суспільства та ви-
роблення політики формування загальнонаціональної 
ідентичності, наголошуючи на лідерських ролях інтеле-
ктуальних еліт і громадянського суспільства" [15, c. 63]. 
Це має стати темою подальшого дослідження. 

Висновок. Зважаючи на цивілізаційну "розірваність" 
українського соціуму, українська еліта разом з експертним 
середовищем та іншими стейхолдерами має цілеспрямо-
вано визначати або "перевизначати" власну ідентичність, 
осмислюючи/переосмислюючи історико-культурну спад-
щину суспільства, конструюючи тим самим "символічний 
капітал" та певні соціокультурні практики, які створять цін-
нісні габітуси спільнот, що консолідують суспільство, вод-
ночас окреслюючи вектор його цивілізаційного розвитку. 

Поряд із необхідністю цивілізаційного визначення ва-
жливу роль у процесі "винайдення традиції" та конструю-
ванні колективної пам’яті відіграє широко деклароване 
прагнення "розлучитися" з радянським тоталітарним ми-
нулим. Радянська спадщина глибоко вкорінена в україн-
ському соціокультурному і політичному бутті, а прита-
манні їй маніпулятивні стратегії, цінності та практики є 
ефективним засобом конкуренції політичних еліт у боро-
тьбі за власні капітали. Не останнє місце займає й меха-
нічне повернення до інтелектуальних конструктів дора-
дянської доби, оскільки в їх основі лежали "об’єктивні 
ознаки" етнічної ідентифікації, які в умовах поліетнічного 
українського суспільства не мають достатнього символі-
чного капіталу для консолідації суспільства.  

Проаналізовані дослідження засвідчують той факт, від-
повідно до якого розлучення з етнічними чи комуністични-
ми міфологемами повинне супроводжуватися створенням 
конструктивної програми українського майбутнього. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Арнаутова Ю. Е. Меmoria: "тотальный социальный феномен" и объект 
исследования [Електронний ресурс] / Ю. Е. Арнаутова // Образы прошлого и 
коллективная идентичность в Европе до начала Нового времени. – 2003. – 
Режим доступу: http://ec-dejavu.ru/m/Memory_medieval.html. 

2. Ачкасов В. А. Роль политических и интеллектуальных элит посткоммуни-
стических государств в производстве "политики памяти" / В. А. Ачкасов. // Сим-
волическая политика: сб. науч. тр. – 2012. – №1. – С. 126–148. 

3. Бауман З. Индивидуализированное общество / З. Бауман; [пер. с англ. 
под ред. В. Л. Иноземцева]. – М.: Логос, 2005. – 390 с.  

4. Бурдье П. Социология социального пространства / П. Бурдье; [пер. с 
франц.; отв. ред. перевода Н. А. Шматко]. – М.: Институт экспериментальной 
социологии, 2007. – 288 с. 

5. Гринів О. Українська націологія: між двома світовими війнами. Історичні 
нариси. / О. Гринів. – Львів: Світ, 2008. – 432 с. 

6. Грицай Е. Украина: национальная идентичность в зеркале Другого / 
Е. Грицай, М. Николко. – Вильнюс: ЕГУ, 2009. – 220 с. 

7. Кравченко В. Поневолення історією: радянська Україна в сучасній історіо-
графії / В. Кравченко. – К.: "Часопис "Критика", 2011. – 455 с. 

8. Лангевіше Д. Нація, націоналізм, національна держава в Німеччині і в Єв-
ропі / Д. Лангевіше; [пер. з нім. О. Логвиненко]. – К.: "К.І.С.", 2008. – 240 с. 

9. Маколи М. Историческая память и общество сограждан / М. Маколи. // 
Pro et Contra. – 2011. – № 1‒2(51). – С. 134–149. 

10. Мегилл А. Историческая эпистемология / А. Мегилл. – М.: Канон+, 2007. – 
480 с. 

11. Основні засади та шляхи формування спільної ідентичності громадян 
України. Інформаційно-аналітичні матеріали до Круглого столу 12 квітня 2017 р. 

12. Пламенац Дж. Два типи націоналізму / Дж. Пламенац; [антологія / упоряд. 
О. Проценко, В. Лісовий ; літ. ред. Л. Білик]. – К.: Смолоскип, 2000. – 483 с. 

13. Романовская Е. В. Идентичность и коммеморация / Е. В. Романовская, Н. 
Л. Фоменко // Власть. – 2015. – № 7. – С. 81–84. 

14. Романовская Е. В. Коммеморативные практики и историческое сознание / 
Е. В. Романовская. – Липецк: Першина, 2014. – 59 с. 

15. Сміт Е. Національна ідентичність [Електронний ресурс] / Е. Сміт // К.: Ос-
нови. – 1994. – Режим доступу: http://litopys.org.ua/smith/smi.htm. 

16. Фуше М. Европейская республика. Исторические и географические кон-
туры. Эссе. / М. Фуше. – М.: Международные отношения, 1999. – 168 с 

17. Хантингтон С. Кто мы?: Вызовы американской национальной идентично-
сти / С. Хантингтон; [пер. с англ. А. Башкирива]. – М.: ООО "Издательство ACT", 
2004. – 635 с. 

18. Хантингтон С. Столкновение цивилизаций [Електронний ресурс] / С. Хан-
тингтон – Режим доступу: https://www.e-reading.club/book.php?book=61484. 

19. Шацкий Е. Утопия и традиция / Е. Шацкий. – М.: Прогресс, 1990. – 456 с. 
20. Штомпка П. Социология социальных изменений / П. Штомпка. – М.: Ас-

пект-пресс, 1996. – 416 с. 
21. Eley G. Becoming national / G. Eley, R. G. Suny. – Oxford: Oxford univ. press, 

1996. – 518 p. 
22. Hobsbawm E. J. On history / E. J. Hobsbawm. – L.: New Press, 1997. – 357 p. 
23. Hobsbawm E. The Invention of Tradition / E. Hobsbawm, T. Ranger. – 

Cambridge: Cambridge University Press, 1983. – 322 p. 
24. Nora P. Between memory and history: Les lieux de memoire / P. Nora. – N.Y., 

Oxford: Oxford univ. press, 1994. – 7–24 p. 
25. Shils E. Tradition / E. Shils. – Chicago: Univ. of Chicago press, 1981. – 213 p. 

 
REFERENCES 

26. Arnautova, Y. E. (2003). Меmoria: "totalniy socialniy fenomen i obiekt 
issledovania [Memoria: "total social phenomenon" and the object of research]. 
Retrieved from http://ec-dejavu.ru/m/Memory_medieval.html. (In Russian). 

27. Achkasov, V. A. (2005). Rol polytycheskykh i intelektualnyh elyt 
postkomunystycheskyh hosudarstv v proysvodstve "polytyki pamyaty" [The role of 
political and intellectual elites of post-communist states in the production of "politics of 
memory"]. In Symbolic Politics, Vol. 1, 126-148. 

28. Bauman, Z. (2005). The Individualized Society. Moscow, Logos (In Russian). 
29. Bourdieu, P (2007). Sociology of Social Space. Moscow, Institute of 

Experimental Sociology (In Russian). 
30. Hryniv, O. (2008). Ukrainska natsiolohia: mizh dvoma svitovymy viinamy. 

Istorychni narysy [Ukrainian Nationalism: between two World Wars. Historical Essays]. 
Lviv, Svit. 

31. Hrytsai, E. (2001). Ukraina: natsionalnaia identichnost v zerkale Drugogo 
[Ukraine: National identity in the Mirror of the Other]. Vilnius, EHU. 

32. Kravchenko, V. (2011). Ponevolennia istorieu: Radanska Ukraina v suchasnii 
istoriografii [Conviction of History: Soviet Ukraine in Modern Historiography]. Kyiv, 
Krytyka.  

33. Lanhevishe, D. (2008). Natsia, nacionalizm, nacionalna derzhava v 
Nimechchyni i v Evropi [Nation, nationalism, national state in Germany and in Europe]. 
Kyiv, K.I.S.  

34. Makoly, M. (2011). Istoricheskaya pamyat i obshchestvo sohrazdan [Historical 
memory and society of fellow citizens]. Pro et contra, 1‒2(51), 134‒149. 

35. Megill, A. (2007). Istoricheskaia Epistemologia [Historical Epistemology]. 
Moscow, Kanon. 

36. Osnovni zasady ta shliahy formuvannia spilnoi identychnosti gromadian 
Ukrainy (2017) Informaciino-analitychni materialy do Kruglogo stolu 12 kvitnia 2017 
roku [The Main principles and ways of formation of the common identity of Ukrainian 
citizens. Information and analytical materials for the Round Table]. April 12. Kyiv, Tsentr 
Rosumkova. 

37. Plamenats, D. (2000). Dva typy nazionalismy [Two types of nationalism]. In 
Anthology. Kyiv, Smoloskyp.  

38. Romanovskaia, E. V. (2015). Identychnost i komemoratsia [Identity and 
commemoration]. Vlast', 1, 81‒84.  

39. Romanovskaia, E. V. (2014). Kommemorativnye praktiky i istorycheskoe 
soznanye [Commemorative practices and historical consciousness]. Lypetsk, 
Pershyna. 

40. Smith, E. (1994). Natsionalna identychnist [National identity]. Retrieved from 
http://litopys.org.ua/smith/smi.htm.  

41. Fushe, M. (1990). The European Republic. Historical and geographical 
outlines. Essay. Moscow, International relationships (In Russian). 

42. Huntington, S. (2004). Who are we? The challenges to America’s national 
identity. Moscow, AST (In Russian). 

43. Huntington, S. Stolknovenie zyvylysazyi [Clash of Civilizations]. Retrieved from 
https://www.e-reading.club/book.php?book=61484.  

44. Shatskiy, E. (1990). Utopia and Tradition. Moscow, Progress (In Russian) 
45. Shtompka, P. (1996). Sociology of social change. Moscow, Aspect-press (In 

Russian). 
46. Eley, G. (1996). Becoming national. Oxford, Oxford univ. press. 
47. Hobsbawm, E. J. (1997). On history. London, New Press. 
48. Hobsbawm, E. (1983). The Invention of Tradition. Cambridge, Cambridge 

University Press. 
49. Nora, P. (1994). Between memory and history: Les lieux de memoire. New 

York, Oxford, Oxford univ. press. 
50. Shils, E. (1981). Tradition. Chicago, Univ. of Chicago press. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  01 . 1 1 . 17

 
 
Н. Ю. Кривда, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
КОНСТРУИРОВАНИЕ УКРАИНСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ: ВЫЗОВЫ КОММЕМОРАЦИИ 

 
В статье осуществляется культуроcофский анализ концепции национальной идентичности в контексте "изобретения тради-

ции". При формировании коллективной идентичности имеем основание считать, что "изобретение" соответствующей времени 
традиции является одним из главных средств преодоления стереотипов и практик, которые считаются устаревшими и не соот-
ветствуют возложенной на них функции ‒ консолидации общества. Идеи, символы и "места памяти", которые получают новое со-
держательное наполнение, способствуют разрушению тех социальных моделей, которые поддерживались старой традицией, раз-



~ 20 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

рушая ее саму. Именно поэтому в процессе конструирования традиции прежде всего принимается во внимание то, что созвучно со-
временности, актуализируется ею и соответствует поставленным политическим целям, а "забывается" то, что препятствует их 
достижению. В данном контексте важное значение приобретает понятие коммеморации, которое выступает как действенный ин-
струмент формирования коллективной идентичности и средство консервации исторической памяти. 

Ключевые слова: идентичность, коллективная память, историческая память, коммеморация, консолидация, традиция, культура. 
 
N. Y. Kryvda, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

CONSTRUCTING THE UKRAINIAN IDENTITY: THE CHALLENGES OF COMMEMORATION 
 
The article deals with the cultural and philosophical analysis of national identity concept in the context of the "tradition invention". During the 

formation of collective identity, there is a reason to believe that the "invention" of the corresponding time of tradition is one of the main ways of 
overcoming stereotypes and practices that are considered obsolete and do not correspond to the functions assigned to them – society consolida-
tion. Ideas, symbols and "places of memory", that receive new meaningful content, contribute to the destruction of those social models that were 
supported by the old tradition, destroying it itself. In this context, the notion of commemoration becomes important, which appears an effective tool 
for the formation of a collective identity and a means of preserving historical memory. 

The main goal of the article is to identify the fundamentals of national identity in its close relationship with tradition and informal memory, as 
well as to formulate the notion of commemoration as an effective instrument for the formation of collective identity. 

Futhermore, alongside with the need for a civilization definition, an important role in the process of "inventing the tradition" and the design of collective 
memory is widely declared as a desire to "break up" with the Soviet totalitarian past. The Soviet legacy is deeply rooted in Ukrainian socio-cultural and politi-
cal life, and the inherent manipulative strategies, values and practices are an effective means of competition of political elites in the struggle for their own 
capital. The mechanical return to the intellectual constructs of the pre-Soviet period is not in last place, since they were based on "objective signs" of ethnic 
identification, which, in a multi-ethnic Ukrainian society, lacked sufficient symbolic capital to consolidate society. 

The analyzed researches testify to the fact that taking rejection of ethnic or communist myths should be accompanied by the creation of a con-
structive program of the Ukrainian future. 

Key words: identity, collective memory, historical memory, commemoration, consolidation, tradition, culture. 
 
 
УДК 130.2:39 

В. А. Личковах, д-р філос. наук, проф. 
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв, 

вул. Лаврська, 9, м. Київ, 01015, Україна 
Volodymyr.lychkovakh@ukr.net, fatv@ukr.net 

 
ФІЛОСОФІЯ ЕТНОКУЛЬТУРИ – ЕТНОКУЛЬТУРОЛОГІЯ – ЕТНОКУЛЬТУРОГРАФІЯ 

 
У статті досліджується взаємозв’язок філософії етнокультури, етнокультурології та етнокультурографії як складових сучасного 

культурологічного дискурсу. Мета статті – розширити уявлення про структуру сучасного культурологічного знання, зокрема через аналіз 
співвідношення філософії етнокультури, етнокультурології, етнокультурографії. У зв’язку з цим важливим завданням є обґрунтування по-
няття етнокультурографії як науково-мистецького дискурсу, в якому в образно-художній формі репрезентуються ідеї, архетипи, сигнатури, 
цінності етнокультури. Розкривається методологічне значення філософії етнокультури для побудови концептуальних парадигм і понятій-
но-категоріального інструментарію етнокультурології та культурологічної регіоніки. Вперше у сучасних науках про культуру вводиться 
поняття етнокультурографії як репрезентації етнокультури в художніх образах літератури і мистецтва. Зокрема, етнографічний підхід до 
художньої творчості аналізується на прикладах малярства відомих українських художників А. Фурлета і О. Петрової.  

Ключові слова: філософія етнокультури, етнокультурологія, етнокультурографія, репрезентація етнокультури, художній образ, сигнатура, архе-
тип, Ольга Петрова, Анатолій Фурлет. 

 
Постановка проблеми. Сучасна культурологія вже 

традиційно включає до себе чотири усталених компонен-
ти: історію культури, теорію культури, практичну культуро-
логію та культурологічну регіоніку (регіональну культуро-
логію) [див., напр., 2]. Крім того, розрізнюють "фундамен-
тальну" й "прикладну" культурологію. Методологічно ця 
теоретична структура базується на філософії культури, 
яка є різновидом модерного філософського знання і ме-
жує з антропологією, соціологією, етикою, естетикою. На 
перетині цих наук існують культурантропологія, соціологія 
культури, теорії морального та естетичного виховання. У 
своїй інтегративній єдності вони складають важливий сег-
мент корпусу філософсько-культурологічних дисциплін, які 
є основою сучасної гуманітаристики, розкриваючи гумані-
стичний сенс наук про людину, суспільство, культуру. 

У зв’язку із впливом глобалізаційних процесів на аль-
тернативне поглиблення етнонаціональних ідентифікацій, 
зокрема на пошуки етнокультурної тотожності націй, ак-
туалізується теоретичний інтерес до етнічної, регіональ-
ної, локальної специфіки культур окремих народів, на-
родностей, національних меншин. З’являється етноку-
льтурологія – наука про культурні цінності етносів, супе-
ретносів і субетносів, про становлення і розвиток націо-
нальних моделей осмислення культури, геокультурних 
вимірів духовного життя нації. Аналогічні процеси відбу-
ваються і в інших напрямках гуманітарного знання: 
К.-О. Апель зіставляє "універсалістську макроетику" й 
"етноетику" [1], активно розвиваються етнологія, етно-
графія, етнопсихологія, етноестетика тощо. Етнокульту-

рологія інтегрує всі ці знання про особливості менталіте-
тів, соціокультурного буття і свідомості націй, етносів, 
субетнічних груп і культурних регіонів. 

Як і кожна наука, етнокультурологія має спиратися на 
певні принципи організації наукового знання, розкриваючи 
свої теоретичні змісти через систему специфічних концеп-
тів, категорій і понять. Звісно, методологічний базис і кате-
горіальний апарат етнокультурології багато в чому є спі-
льним з теоретичним оснащенням філософії культури, 
але має і власні специфікації провідних ідей, що окреслю-
ють предметне поле і стрижневі змісти наукового аналізу 
етнонаціональних культур. 

У цьому сенсі найвищим шаром методологічного фун-
даменту етнокультурології є філософія етнокультури – 
система теоретичних знань, в якій осмислюються загальні 
закономірності виникнення, сутності й функціонування 
культурних цінностей окремих етнонаціональних спільнот і 
регіонів. Від етнокультурології вона відрізняється більш 
глибокою рефлексивністю філософського аналізу "духов-
ної метафізики" культури, її етноментальних характерис-
тик, геокультурних, в т. ч. регіональних, хронотопів. У 
предмет філософії етнокультури входить "духовна гео-
графія" краю (Фосильйон), тобто його культурний "ланд-
шафт", що складається з неповторної єдності географіч-
них, етнографічних, соціально-психологічних і ментально-
світоглядних вимірів життя певних етнічних спільнот. 

Аналіз досліджень і публікацій. Саме такий підхід 
до аналізу національних культур закладений у праці 
Г. Гачева "Національні образи світу" [3]. Відомий росій-

 © Личковах В. А. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 21 ~ 

 

 

ський дослідник розрізнює особливості світосприйняття 
та світовідношення окремих націй на основі геокультур-
них і ментально-психологічних детермінант їх повсяк-
денного та історичного життя: характеру місцевості, клі-
мату, звичних способів руху, переживання простору і 
часу, міфологічних архетипів, світоглядних і художньо-
образних символів. Національний образ світу виступає 
як ментально-естетичний інтегратор природного, соціа-
льного і духовного життя людських спільнот на окремих 
територіях, а тому і як фундаментальна категорія філо-
софії етнокультури. 

Культурно-історичні екзистенціали людського родово-
го буття позначаються на самоусвідомленні етносу, на 
конституюванні етноментальності. До речі, саме в ет-
нічному самоусвідомленні, в неповторних стереотипах 
поведінки сучасні дослідники вбачають найбільш суттєву 
ознаку етносу, критерій етноспецифікації [див. 17]. Акад. 
Ю. В. Бромлей підкреслював, що етнос – це не окремий 
компонент культури, а певна цілісність. На нашу думку, 
це біосоціальна цілісність, що формується як природою, 
так і історією, як кревно-генетичними, так і ментально-
психологічними характеристиками. Ще Л. М. Гумильов 
вважав, що етнос – це "явище природи", форма адапта-
ції до середовища. Етногенез він пов’язував з т. зв. "па-
сіонарністю" – абсорбацією космічної та біологічної енер-
гії, що створює активну спільноту, яка протиставляє себе 
іншим [див. 4]. До цього додаються відчуття комплемен-
тарності ("Ми", що є оппозицією "Вони") і стереотипи по-
ведінки, які й фіксуються у спільній етноментальності. 

Філософія етнокультури звертається, відтак, до тео-
ретичних досліджень етнокультурної ментальності наро-
дів. Останнім часом в Україні активізувалися наукові роз-
відки проблем теорії ментальності [див., напр., 13], в т. ч. 
і вітчизняної етноментальності. Сучасні українські філо-
софи і культурологи звертаються до аналізу логічних 
передумов дослідження явища ментальності (Я. Кохан), 
логіко-онтологічних підстав фрагментарних пізнавальних 
практик у модерному вітчизняному менталітеті (О. Маєв-
ський), сутності української етноментальності (М. Попо-
вич), її архетипів та універсалій (С. Кримський), культур-
но-історичних витоків (Ю. Писаренко), проблем духовно-
сті народу в українській історіософії ХІХ ст. та соціальної 
філософії кінця ХІХ – поч. ХХ (Л. Депенчук). Нами роз-
крито методологічне значення категорій "світовідношен-
ня" та "ментальність" для аналізу слов’янських етнокуль-
тур [див. 8], введено екзистенціали "Дому", "Поля", "Хра-
му" для побудови сіверянської культурологічної регіоніки 
"під сигнатурою Спаса" [6]. 

Мета статті – розширити уявлення про структуру су-
часного культурологічного знання, зокрема через аналіз 
співвідношення філософії етнокультури, етнокультуро-
логії, етнокультурографії. У зв’язку з цим важливим за-
вданням є обґрунтування поняття етнокультурографії 
як науково-мистецького дискурсу, в якому в образно-
художній формі репрезентуються ідеї, архетипи, сигна-
тури, цінності етнокультури. 

Виклад основного матеріалу дослідження. На-
скрізним принципом філософського осмислення етноку-
льтурних специфікацій є теоретична кореляція загально-
людського, етнонаціонального та регіонального в культу-
рних змістах і формах, що побутують на різних духовних 
територіях. Як би не різнилися етнокультурні цінності, 
всім їм притаманне певне співвідношення універсального 
і партикулярного, спільного і специфічного в їхніх інваріа-
нтах і вартісних смислах. Тому справжні цінності етноку-
льтури, з одного боку, "відкриті" всьому людству як носії 
загальноприйнятих гуманістичних ідей, а з іншого – є ви-
черпно "доступними", адекватно зрозумілими виключно 
носіям відповідної етнокультурної ментальності. "Мова" 

культури, відтак, має як універсальний, так і національний 
дискурси і справджується, як відомо, через їхній діалог, 
міжкультурні комунікації, духовне порозуміння. 

Ідея універсалізму в культурі (Я. Кучинський) якраз і 
ґрунтується на принципах діалогу, комплементарності, 
толерантності. Будь-яка етнонаціональна культура є "час-
тиною" світової культури, більш за те, стає влас-
не "культурою" в універсалістичному сенсі слова, коли 
"втягується" в орбіту загальнолюдських цінностей. Універ-
салізм як світогляд "єдності розмаїтого" визнає рівні права 
всіх етнокультур, утверджує їхню рівноцінність через діа-
лог (полілог) в рамках глобального культурного простору. 
Крім того, в кожній етнокультурі є момент універсалістич-
ного, пов’язаний з її людським, гуманним, духовним зна-
ченням [див., напр., 14]. Етнічні особливості культури так 
чи так лише специфікують загальну ідею людини як родо-
вої істоти, надають їй особливого виявлення і неповторно-
го забарвлення. Культура є суто людським способом бут-
тя і тому вирізняє людей з природи, об’єднуючи їх у ціліс-
ний біосоціальний і духовний організм – людство. Які б 
етнонаціональні форми вона не приймала, її глибинна, 
універсалістична суть залишається незмінною – бути го-
ризонтом людського у світі, виробляти й утверджувати 
родові цінності соціального буття у предметних, комуніка-
тивних чи духовних іпостасях. Це і складає основний зміст 
універсалістичного моменту етнокультури як культури 
етносу, що належить до людства в цілому і репрезентує 
ідею людини в певних геокультурних вимірах і традиціях. 

Етнічний зміст (і форма) культури визначається при-
родними, історичними, ментально-психологічними, мов-
ними, світоглядними чинниками. Про вплив "географії" 
(ландшафту, характеру місцевості, клімату, навіть "рози 
вітрів") вже говорилося вище. Звичайно, не можна пере-
більшувати значення "географічного детермінізму" в ро-
зумінні етнокультури, але природне середовище і справді 
є тим джерелом культурогенезу, яке обумовлює способи 
трудової діяльності, побуту, види житла, одягу і харчу-
вання. А вплив довкілля на розвиток художньої творчості 
та інших форм духовної культури блискуче розкрив Іппо-
літ Тен у своїй філософії мистецтва. 

І дійсно, природні умови соціального буття формують 
специфіку національного світовідношення (образу світу), 
викликаючи особливості переживання простору і часу, 
етнокультурного хронотопу. Так, слов’янське світовідно-
шення з цієї точки зору конституюється рівнинними, сте-
повими, часто безкраїми краєвидами, котрі викликають 
своєрідний "простір" душі, відкритість, щирість, щедрість 
національного характеру. Яке відчуття простору і безме-
жних сил природи відчувається, наприклад, у народних 
піснях про величні слов’янські ріки Волгу, Дніпро, Дунай! 
А як співають українці про широкий степ і високе зоряне 
небо, бажаючи стати "соколом", щоб вільно літати над 
неосяжними просторами рідної землі! Український 
Sacrum спирається на ідею світовідношення як СВЯТО-
відношення, що позначається на кроскультурних горизо-
нтах філософії української етнокультури [9]. 

Не дивно, що і М. Гайдеґґер у побудові "життєвого 
світу" людини виокремлює позиції Землі і Неба [див. 
16]. Розуміючи буття як присутність у часі, а час як "пе-
ред-просторову місцевість", німецький філософ уста-
лює буттєву вкоріненість людини в рідні краєвиди, у 
"труди і дні" на своєму обійсті, серед землі і неба, що є 
вічними і часовими, сакральними і буденними горизон-
тами людського існування. Мислячій людині треба мір-
кувати перш за все про найближче: про те, що стосу-
ється кожного з нас – тут і зараз, тут, на цьому клаптику 
рідної землі, зараз – у теперішній час світової історії. З 
цієї точки зору будь-яке справжнє творіння коріниться у 
ґрунті своєї рідної землі. Для підтвердження Гайдеґґер 



~ 22 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

цитує поета Йогана Гебела: "Ми рослини, які – чи хоче-
мо ми усвідомити це чи ні – повинні корінитися у землі, 
щоб, підвівшись, квітнути в етері й приносити плоди" 
[цит. за 10, с. 105]. І Гайдеґґер пояснює: етер тут по-
значає вільне повітря небес, відкрите царство духу. 

Але у нього виникає питання: чи досі людина тихо 
мешкає поміж небом і землею? Чи є ще батьківщина, у 
ґрунті якої – корені людини, адже витвір мистецтва виз-
ріває на ґрунті своєї вітчизни. Відповідь Гайдеґґера 
доволі сумна: під загрозою знаходиться сама вкоріне-
ність сьогоднішньої людини, а втрата вкоріненості ви-
ходить із самого духу часу. Засоби масової інформації 
"вже сьогодні ближче людині, ніж пашні навколо його 
двору, ніж небо над землею, ближче, ніж зміна ночі 
днем, ніж звичаї та норови його села, ніж перекази його 
рідного світу" [16, с. 106]. 

Відтак, у "життєвому світі" людини, поміж Землею і 
Небом, Гайдеґґер розміщує екзистенціали Дому, Поля, 
Храму. Це топоси дійсного буття людини, що визначають 
горизонти її вкоріненості, "Край" її особистого і родового, 
етнонаціонального існування. Через це вони стають і 
концептами – категоріями філософії етнокультури. "Дім" 
позначає не лише обійстя, а місце родової, родинної вко-
ріненості, місце зустрічі поколінь, домівку етнічного духу. 
"Поле" – це не просто довкілля, природне середовище, а 
"поле життя", той "рідний світ", в якому розгортається ек-
зистенція людини у часопросторі природи. "Храм" – це 
топос Sacrum’y, місце зберігання духовних цінностей, 
присутність Неба на Землі. Кожна людина і кожний етнос 
повинні мати свій неповторний Дім, Поле, Храм, на чому 
ґрунтується і в чому реалізується будь-яка етнокультура. 

Отже, філософія етнокультури як новітній напрямок 
народознавства безпосередньо корелює з етнокульту-
рологією та культурологічною регіонікою, складаючи їх 
методологічне підґрунтя. На основі аналізу діалектики 
універсалістичного, етнонаціонального та регіонального в 
культурі вибудовуються основні принципи та категорії фі-
лософії етнокультури. Серед них – національний образ 
світу, Sacrum, "життєвий світ", хронотоп, етноменталь-
ність, універсалія, архетип, сигнатура. Зокрема, українська 
етноментальність спирається на такі архетипні принципи, 
як кордоцентризм, софійність, антеїзм, соборність тощо. 
Репрезентативними для неї є сигнатури Софії, Спаса, 
Богородиці, які виявляються в мистецтві та архітектурі. 
Важливою для конституювання філософії етнокультури є і 
"культурологія регіону", яка розкриває загальнонаціональ-
ні універсалії з їх специфікаціями на субетнічному рівні, у 
межах певного краю. Філософія етнокультури очікує пода-
льшого розвитку в означених перспективах. 

Філософію етнокультури й етнокультурологію збага-
чує етнокультурографія – синтез наукової й мистецької 
рефлексії, що поєднує знання філософії етнокультур з їх 
образотворчим відтворенням художньо-естетичними за-
собами. Зокрема, етнокультурографія в малярстві вима-
гає особливого типу дискурсу, де метафізика, естетика, 
семіотика, хронотопіка регіону перехрещуються з худож-
нім баченням, індивідуальною арт-практикою митця. У цій 
ситуації "духовна географія" краю (Фосильйон), його 
культурний "ландшафт" втілюються у візуальних образах, 
естетично переживаються через "графію" малярського 
мистецтва, тобто живописно, у симфонії кольорів. Етно-
культурографія тут набуває наочного, художньо-візуаль-
ного характеру, але виконує не ілюстративну функцію, а 
стає самостійним методом етнокультурологічного дослі-
дження. Митець фактично перетворюється в дослідника, 
підтверджуючи пророчі слова Леонардо да Вінчі, що 
живопис – то найвища наука, і сполучаючи, подібно до 
нього, теоретичні й художні методи, наукові й мистецькі 
дискурси в єдине ціле. Філософія етнокультури як 

новітній напрямок народознавства [див. 10] збагачується, 
відтак, мистецтвознавчими рефлексіями [див. 11], обра-
зами мистецтва як "дзеркала" і "задзеркалля" [див. 7] 
географії, етноментальності, культурної історії й духов-
ності окремих народів. 

Для митця-етнокультуролога чи не найважливішим у 
такій художньо-дослідницькій діяльності є знання і пере-
живання етнохронотопів, з яких вибудовується загальна 
картина національного "Космо-Психо-Логосу" (Г. Гачев). 
Тонке відчуття особливостей часу і простору "інших бе-
регів", занурення в глибини екзистенції, закоріненості 
нації в свою Землю і Небо вимагають естетичної транс-
позиції митця-дослідника, його "перенесення" в нові для 
нього плани етнонаціональної культури. Тут на допомогу 
приходять численні гомології в синхронії та діахронії 
культур, їхній "діалог", а головне – етнокультурна інтуїція 
митця, його здатність "Чуже" переживати як "Своє", то-
лерантно бути не лише мислячою, а й чуттєвою "очере-
тиною" (Б. Паскаль). Онтологічною, геокультурною й ес-
тетичною основою такої здатності є входження в хроно-
топи етнокультури, культурологічна й мистецька герме-
невтика архетипів, імен, універсалій і сигнатур націона-
льного життя, їх розуміння й відтворення в живописних 
образах світовідношення.  

Розглянемо особливості етнокультурографії як різно-
виду культурологічного дискурсу на прикладі творчості 
київського художника Анатолія Фурлета, який зверта-
ється до репрезентацій етнокультури у своїх живописних 
образах, зокрема у циклі картин "Кам’яна могила". Ми вже 
писали про А. Фурлета як "реставратора астрального сві-
ту" [10], маючи на увазі його малярський вихід в енергоін-
формаційний простір духовності, в семіотику метафізич-
ного буття. Наразі йдеться про художню реставрацію міс-
тичного світу предків, пов’язаного з "Кам’яною могилою" як 
"порталом" неземних хронотопів, де віддавна й до сього-
дні зберігається енергетика таємничих зв’язків із Космо-
сом. До того ж А. Фурлет дещо переінакшує ці розповсю-
джені уявлення про космологічну суть "Священного паго-
рба" під Мелітополем, акцентуючи його земне цивілізацій-
не значення як однієї із перших сторінок вселюдської істо-
рії, тим паче на теренах сучасної України. 

 
КАМ’ЯНА МОГИЛА 

Коди культури тут зародились, 
Аратта першу державу дала, 

Може, портали космічні відкрились, 
Яв артанійський де перебува. 

Нав міфотворчий тут теж розігрався, 
А Прав небесний і досі шука 

Матір Природи, земну Magna-Mater, 
Оріїв-аріїв що окриля. 

Графіті перші як ті піктограми 
Иєрархічний порядок печер 

Ладно тримають подальш від вандалів, 
Акведук Духа наповнюють вщерть… 

 
Цей культуротворчий дух "Кам’яної могили" рестав-

рується художником у графічних і живописних роботах, 
навіяних древніми "чурингами", що пробуджують "ба-
жання творити". Не тільки закодовані петрогліфи, а вся 
кольорова гамма посередницького (між Землею і Не-
бом) життя і ритуалів відтворюються на його ірреаль-
них, як завжди, мозаїчно-мерехтливих полотнах. При 
тому виникає враження, що ми сприймаємо не всі ко-
льори, які бачить художник, і що за межами нашої пер-
цепції й фурлетівських образів існують ще й інші кольо-
ри Всесвіту, не кажучи вже про барви інших галактич-
них вимірів. А чи бачили їх наші далекі предки? ("Риту-
ал 13 чуринга"). 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 23 ~ 

 

 

У зв’язку з цим закрадається підозра, що у деяких поло-
тнах митця відображене не звичне для нас земне спогля-
дання сучасників (від автора до тих, хто сприймає мистецт-
во), а те, як бачили світ автохтони "Кам’яної могили". Вра-
ження це підсилюється не тільки незрозумілими й навіть 
"чужими" для нас кольоровими сполученнями і раптовими 
акордами "диких" фарб, а й знаками і символами на їхньому 
вулканічному тлі, яке вивергається з глибин земної історії й 
космічної позачасовості ("Край синього неба"). 

Є і замальовки первісного життя, яким воно було у 
гармонійному єднанні з природою, Сонцем і зірками. У 
бажанні наблизити весну степові номади влаштовують 
весняні ритуали, урочисто зустрічають золотий ранок і 
спекотний полудень, слухають голос трави і йдуть "до 
Колаксая". Любов’ю до живого, до квітів, тварин і людей 
просякнуті полотна "Моя квітко", "Рожевий звір", "Моя 
ти золота" та й практично всі інші. Висновок: давня ци-
вілізація "Кам’яної могили" була не тільки космічною, а 
й екологічною та гуманістичною (чого бракує зараз!). 

Зв’язок між часами, цивілізаціями, Землею і Космо-
сом намагається налагодити сам художник. В автобіог-
рафічному творі "Ультрамариновий перевізник" він обі-
грує відомий міфологічний сюжет про зв’язківця поміж 
світами. Його "Харон" і човен під сакральними вітрила-
ми чомусь нагадують астронавта біля космічного кора-
бля, а загадкова постать на передньому плані схожа на 
одягненого у скафандр чи то землянина, чи то інопла-
нетянина із давньою символікою Сонця. А може, це сам 
митець, що теж виступає у ролі "перевізника"? Картина 
світла, життєдайна, оптимістична, а ультрамарин дає 
надію, бо символічно сполучає в собі мудрість і свобо-
ду. Подібної колористики "індиго" все більше 
з’являється в нових роботах А. Фурлета [див. 15]. 

Ідея перевізництва посилюється сутнісно притаманною 
митцеві манерою творення багатошаровості образу. І у 
графіці, і в живописних роботах немов паралельно співіс-
нують різні світи, хронотопи, земні й небесні виміри. І майже 
всюди їх простромлює якась вертикаль – людської постаті, 
древа життя, квітки, піраміди, трикутника, шнурового орна-
менту тощо. Виникає враження руху-крізь-простір, осьової 
лінії часу, на яку нанизуються космічні просторища і часові 
еони, творячи події вічного життя як "спів-буття буття". Мо-
же, саме цей ментально-естетичний рух "нанизування" ба-
гатошаровості зображення і перетворює фактуру і колорис-
тику фурлетівських картин у своєрідне "намисто", що мере-
жливо-калейдоскопічно складається з розмаїтих фрагмен-
тів буття, вражень, спогадів, мрій. А ще з’являється відчут-
тя, що все побачене художником і нами на його картинах – 
це те, що супроводжує його на шляху "від тернин до зірок" 
як Перевізника, що сполучає світи і часи, душі та долі. 

"Кам’яна могила" явилася Фурлету як портал міжчасо-
вих і міжпросторових переміщень, трансформацій, транс-
ферів. У "колодязях часу" і "тунелях перельоту" митець по-
єднує в одне віртуальне ціле найдавнішу історію праукра-
їнської Аратти з її космогенезом та етнокультурографією. 
"Кам’яна могила" – це найдавніше в світі джерело писем-
ності. Як свідчить польський санскритолог М. Красуський, 
ще в V–IV тис. до Христа волхви святилища в "Кам’яній 
могилі" карбували написи на чурингах дошумерською і 
шумерською мовами. А за припущенням колишнього дире-
ктора заповідника Б. Михайлова, уже тоді на Подніпров’ї 
склалася ціла система "латинських" і "кириличних" літер 
[див. 5, с. 8], які на полотнах А. Фурлета набувають вигляду 
рун (скандинавських рунічних написів) та інших древніх 
письмен, а також авторських стилізованих кодів-позначень. 
Всі вони так чи так нагадують відкриті Б. Михайловим се-
ред петрогліфів печери "Підкова" (№ 53) піктографічні і 
буквенні знаки, відомі згодом у багатьох культурах Дворіч-
чя, Середземномор’я, Північного Причорномор’я. А там, де 
писемність, ‒ там і етнокультурогенез. 

Про найдавніші корені праукраїнської культури 
Аратти розповідають і міфологічні мотиви картин 
А. Фурлета з циклу "Кам’яна могила". Передусім це чи-
сленні постаті "берегинь", які сакралізують простір магі-
чних ритуалів, архетипів Світового дерева і Світового 
яйця, тотемних тварин і птахів, священних рослин і кві-
тів. Функцію "перевізника" виконує і міфологічний 
олень, який у багатьох стародавніх народів перевозив 
душі померлих на "той світ" (на картині "Ранковий пет-
рогліф" він теж ультрамаринового кольору із золотаво-
райдужними вкрапленнями). Відтак, малярська етноку-
льтурографія "Кам’яної могили" має власний міфологі-
чний Sacrum – світ святостей, де люди йдуть "до Колак-
сая" – вождя, жерця, пророка, а може, й "перевізника". 

В етнокультурографії знаної мисткині Ольги Петро-
вої "дух нації", представлений на виставці "Інші береги", 
виявляється через активну колористичну гамму, в якій 
вибудовуються геокультурні особливості й артефакти 
народів з "інших берегів". Колір тут пов’язується не стіль-
ки з безпосередніми візуальними хронотопами, скільки з 
культурними рефлексіями мисткині, "вібрацією" її душі у 
подорожі духовними ландшафтами. І ще одна важлива 
риса її творчої манери: у відтворенні географічних та 
історичних особливостей своєї веселкової імперії мист-
киня йде не второваним шляхом стереотипного розумін-
ня етнокультур, а розкриває їхню автентику через есте-
тичне переживання хронотопів, архетипів, екзистенціалів 
етнокультурного життя, в т. ч. геокультурних імен. 

У цьому сенсі 5 "берегів" веселкової імперії Ольги 
Петрової (Франція, Іспанія, Україна, арабський Схід, 
Японія) окреслюють духовну ойкумену мисткині, світ її 
реальних і віртуальних подорожей у просторі й часі єв-
разійських культур. Кожна з них отримує своє колорис-
тичне рішення, і власне кольором у, як правило, без-
сюжетних чи парасюжетних композиціях створюється 
"метафізика" етнокультури, її духовна атмосфера, від-
повідний емоційно-чуттєвий настрій, аура "імені". 

За авторським проектом виставки, розділ "Франція" 
включає до себе естетико-психологічні трансформації готич-
них вітражів та пейзажів Провансу. "Гальський" темперамент 
підкреслюється активною колористичною гамою, де домінує 
червоне в найрізноманітніших модуляціях свого етномента-
льного та індивідуально-авторського смислового наповнення. 
"Дух" Франції розкривається через екстатичне "горіння" собо-
рів, світло і сяяння сонячних ландшафтів. 

Розділ "Іспанія" центрується великою за розмірами че-
рвоною абстракцією з архетиповим мотивом кола-арени. 
Хоча мисткиня завжди намагалася показати "Іспанію без 
кориди", цей мотив є, скоріше, топонімічним, психологіч-
ним, етнокультурним. Не випадково він доповнюється 
двома полотнами "Фрески Каталонії", де ідея улюбленої 
народної "гри з биками" відтінюється піднесеною анагогі-
кою іспанської душі. Авторське бачення гарячої та водно-
час суворої Іспанії розкривається і через образ "Пікассо на 
пляжі", що колористично вдало вписується в червоно-
вохристі й сірі композиції ("Сад Гуель", "Гірський пейзаж"). 

Наново відкрита мисткинею "Японія" представлена 
на виставці умовно-символічними образами Самурая, 
численними пейзажами з обов’язковою архетиповою 
Горою, красою "великої води" з примхливими, грайли-
вими візерунками хвиль. Все "японське" в картинах сві-
домо побудоване на контрастах драми та ідилії, як про 
то свідчить не лише історія й культурна суть Японії, а й 
сама мисткиня [див. 12].  

Розділ "Схід-горизонталь", на противагу "західно-
європейській" колористиці, вирішений в основному у біло-
блакитній гамі, яка символічно доповнюється червоною 
композицією. Горизонтально-панорамні полотна відтворю-
ють пустельну безкінечність, що породжує ліричний сум, 
тугу за вічним життям, мудрість спокійної екзистенції. Тут 
реальність сприймається мисткинею як деякий симулякр, 



~ 24 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

перманентний обнадійливий міраж, що викликає умиротво-
рено-ідилічні настрої. Знову ж таки, на відміну і від Японії, і 
від Іспанії, "східно-горизонтальне" утверджує себе без ду-
шевних драм і етнокультурних контрастів.  

Зал "Україна" характерний сюжетною побудовою, в якій 
ідейний і колористичний "фігуратив" образно виявляє цін-
нісно найвище і наболіле ("знайоме до болю"). Мисткиня 
фактично репрезентує український Sacrum [див. 9] в його 
духовно-шляхетних та історико-драматичних іпостасях. Етно-
ментальний, фольклорно-веселковий дух України вдало пе-
редається через народний декоративізм "Гуцульського 
вівтаря" (6 композицій). Трагічною альтернативою цій 
українській "Аркадії" виступають портрет Г. Кочура на тлі 
табірної вежі, портрет О. Прицака, де переосмислюється 
архетип "вишиванки", бо зображена вона розіп’ятою на 
хресті, за яким "Голгофа" з трьома теж символічними 
розіп’ятими постатями українців. Ці соціокультурні настрої 
узагальнює композиція "Де мої діти?", на якій по чорній 
ріллі йде чорна приземкувата жінка із свічкою, розшукуючи 
свою малечу, а може, і далеких нащадків. Але, 
незважаючи на цю чорну семантику української долі, надію 
дає центрований "Янгол з віолончеллю", колористично 
вирішений на перетинах рожево-білих променів весняного 
чи ранкового пробудження. 

У цілому вся виставка "Інші береги" засвідчує глибо-
ке проникнення мисткині як в особливості етноменталь-
ності різних народів, так і у власні "концепти і перцепти" 
(Гваттарі, Дельоз) з приводу їх художньої рефлексії.  

Відтак, етнокультурографія у творчості Ольги Петрової 
доповнюється "культурографією душі", еніоестетичним 
просякненням у "Психо-Космо-Логос" людини. Її малярст-
во виступає як мистецька репрезентація етнокультури в 
художніх образах, тобто як правдива етнокультурографія.  

Висновок. Таким чином, саме співвідношення фі-
лософії етнокультури – етнокультурології – етнокульту-
рографії лежить в основі аналізу мистецьких репрезен-
тацій етнокультури, складаючи його методологічне під-
ґрунтя. Взаємодоповнення філософських, культуроло-
гічних та художньо-естетичних позицій в осмисленні 
мистецького відтворення ЦСУ народу, його етнокульту-
рних цінностей і традицій створює цілісну картину вза-
ємодії світогляду, ментальності, міфопоетики і фольк-
лору будь-якого народу. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Апель К.-О. Етноетика та універсалістська макроетика: супереч-
ність чи доповнювальність? / К.-О. Апель // Політ. думка. – 1994. – № 45. 

2. Второй Российский культурологический конгресс с международ-
ным участием "Культурное многообразие: от прошлого к будущему": 
Программа. Тезисы докладов и сообщений. – СПБ., 2008. Науки про 
культури: культурологія, kulturoznawstwo, культуроведение, Cultural 
Studies: [колективна монографія]. Редактор-укладач Кирилова О. О. – 
К.: Вид-во НПУ ім. М. П. Драгоманова, 2015. – 338 с. 

3. Гачев Г. Национальные образы мира / Г. Гачев. – М.: Сов. писа-
тель. – 1988. – 233 с. 

4. Гумилев Л. Н. Этногенез и биосфера Земли / Л. Н. Гумилев. – Л., 
1989. – 560 с. 

5. Довгич В. Матір Індо-Європа / В. Довгич // ІндоЄвропа: Онуки Да-
жбожі. – Кн.1‒2. – К., 1996‒1997. – С.8.  

6. Личковах В. А. Дивосад культури: Вибр. ст. / В. А. Личковах. – 
Чернігів: Деснянська правда, 2006. – 159 с.  

7. Личковах В. А. "Зазеркалье" неклассической эстетики / В. А. Личковах, 
О. Н. Петрова // Перспективы метафизики: классическая и неклассическая 
метафизика на рубеже веков. – СПб., 1997. – С. 45‒46. 

8. Личковах В. А. Методологічне значення концепцій світовідно-
шення і ментальності для дослідження духовного світу слов’янських 
культур / В. А. Личковах // Вісник ЧДПУ: Духовний світ слов’янських 
культур. Серія "Філос.науки". – Вип. 26. – Чернігів, 2004. – С. 9‒14. 

9. Личковах В. А. Український Sacrum: світовідношення як святовідно-
шення (кроскультурні горизонти філософії етнокультури) / В. А. Личковах // 
Філософія етнокультури та морально-естетичні стратегії громадянського 
самовизначення. – Чернігів, ЦНТЕІ, 2006. – 180 с. 

10. Личковах В. А. Філософія етнокультури: Теоретико-методологічні 
та естетичні аспекти історії української культури / В. А. Личковах. – К.: 
ПАРАПАН, 2011. – 196 с. 

11. Петрова О. Мистецтвознавчі рефлексії / О. Петрова. – К., 
Видавничий дім "КМ Академія", 2004. – 382 с.  

12. Петрова О. Япония: Дневник туриста в "розовых очках" / 
О. Петрова. – К., б.г. (рукопись). 

13. Проблеми теорії ментальності / Відп. ред. М. В. Попович. – К., 
Наукова думка, 2006. – 404 с. 

14. Універсальні виміри української культури / НАН України. Укр. філос. 
фонд / За ред. проф. О. С. Кирилюка. – Одеса: Друк, 2000. – 216 с. 

15. Фурлет А. Живопис / А. Фурлет. – К.: "Білий світ", 2016. – Б.с. 
16. Хайдеггер М. Разговор на проселочной дороге / М. Хайдеггер. – 

М.: Высшая школа, 1991. – 192 с. 
17. Этносы и этнические процессы. Памяти Р. Ф. Итса: Сб.ст. – М.: 

Восточная литература, 1993. – 356 с. 
 

REFERENCES 
1. Apel, K.-O. (1994). Etnoetika ta unіversalіsts'ka makroetika: 

superechnіst' chi dopovnjuval'nіst'? [Ethnoethics and Universalistic Macro-
ethics: Contradiction or Complementarity?]. Polіt.dumka, 45. 

2. Vtoroj Rossijskij kul'turologicheskij kongress s mezhdunarodnym 
uchastiem "Kul'turnoe mnogoobrazie: ot proshlogo k budushhemu": Pro-
gramma (2008). [The Second Russian Cultural Congress with International 
Participation "Cultural Diversity: From the Past to the Future"] Tezisy dok-
ladov i soobshhenij. SPB. In Nauki pro kul'turi: kul'turologіja, kulturoznaw-
stwo, kul'turovedenie, Cultural Studies (2015). [kolektivna monografіja]. 
Kyiv, Vid-vo NPU іm. M. P. Dragomanova. 

3. Gachev, G. (1988). Nacional'nye obrazy mira [National images of the 
world]. Moskow, Sov.pisatel'. 

4. Gumilyov, L. N. (1989). Jetnogenez i biosfera Zemli [Ethnogenesis 
and the Biosphere of Earth]. Leningrad. 

5. Dovgich, V. (1996‒1997). Matіr Іndo-Evropa [Mother Indo-Europe]. In 
ІndoЄvropa: Onuki Dazhbozhі, Kn.1‒2. Kyiv. 

6. Lychkovakh, V.A. (2006). Divosad kul'turi: Vibr.st. [Wonder-Garden of 
Culture: Selected Articles]. Chernіgіv, Desnjans'ka pravda. 

7. Lychkovakh, V. A. and Petrova, O. (1997). "Zazerkal'e" neklassi-
cheskoj jestetiki ["Through the Looking Glass" of non-classical aesthetics]. 
In Perspektivy metafiziki: klassicheskaja i neklassicheskaja metafizika na 
rubezhe vekov. SPb. 

8. Lychkovakh, V. A. (2004). Metodologіchne znachennja koncepcіj 
svіtovіdnoshennja і mental'nostі dlja doslіdzhennja duhovnogo svіtu slov’jans'kih 
kul'tur. [The methodological significance of the concepts of world attitude and men-
tality for the study of the spiritual world of the Slavic cultures]. Vіsnik ChDPU: Du-
hovnij svіt slov’jans'kih kul'tur. Serіja "Fіlos.nauki", 26, 9–14. 

9. Lychkovakh, V. A. (2006). Ukraїns'kij Sacrum: svіtovіdnoshennja jak 
svjatovіdnoshennja (kroskul'turnі gorizonti fіlosofії etnokul'turi). [Ukrainian 
Sacrum: world-relation as a holy-relation (crosscultural horizons of the phi-
losophy of ethnoculture)]. In Fіlosofіja etnokul'turi ta moral'no-estetichnі 
strategії gromadjans'kogo samoviznachennja. Chernіgіv, CNTEІ. 

10. Lychkovakh, V. A. (2011). Fіlosofіja etnokul'turi: Teoretiko-
metodologіchnі ta estetichnі aspekti іstorії ukraїns'koї kul'turi. [Philosophy of 
Ethnoculture: Theoretical-Methodological and Aesthetic Aspects of the 
History of Ukrainian Culture]. Kyiv, PARAPAN. 

11. Petrova, O. (2004). Mistectvoznavchі refleksії [Art studies reflections]. 
Kyiv, Vidavnichij dіm "KM Akademіja". 

12. Petrova, O. Japonija: Dnevnik turista v "rozovyh ochkah" [Japan: Di-
ary of a tourist in "pink glasses"]. Kyiv, b.g. (rukopis'). 

13. Problemi teorії mental'nostі [Problems of the theory of mentality] 
(2006). Kyiv, Naukova dumka. 

14. Unіversal'nі vimіri ukraїns'koї kul'turi [Universal measurements of the 
Ukrainian culture] (2000). Odesa, Druk. 

15. Furlet, A. (2016). Zhivopis [Painting]. Kyiv, Bіlij svіt. 
16. Heidegger, M.(1991). Razgovor na proselochnoj doroge [Country 

Path Conversations]. Moskow, Vysshaja shkola. 
17. Jetnosy i jetnicheskie processy [Ethnoses and ethnic processes] 

(1993). Pamjati R. F. Itsa: Sb. st. Moskow, Vostochnaja literatura. 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  29 . 0 8 . 17  
 

В. А. Личковах, д-р филос. наук, проф.  
Национальная академия руководящих кадров культуры и искусств,  
ул. Лаврская, 9, г. Киев, 01015, Украина  

 
ФИЛОСОФИЯ ЭТНОКУЛЬТУРЫ – ЭТНОКУЛЬТУРОЛОГИЯ ‒ ЭТНОКУЛЬТУРОГРАФИЯ 

 
В статье исследуется взаимосвязь философии этнокультуры, этнокультурологии и этнокультурографии как составляющих совре-

менного культурологического дискурса. Цель статьи – расширить представление о структуре современного культурологического знания, 
в частности через анализ соотношения философии этнокультуры, этнокультурологии, этнокультурографии. В связи с этим важной зада-
чей является обоснование понятия этнокультурографии как научно-художественного дискурса, в котором в образно-художественной фор-
ме репрезентируются идеи, архетипы, сигнатуры, ценности этнокультуры. Раскрывается методологическое значение философии этно-
культуры для построения концептуальных парадигм и понятийно-категориального инструментария этнокультурологии и культурологи-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 25 ~ 

 

 

ческой регионики. Впервые в современных науках о культуре вводится понятие этнокультурографии как репрезентации этнокультуры в 
художественных образах литературы и искусства. В частности, этнографический подход к художественному творчеству анализируется 
на примерах живописи известных украинских художников А. Фурлета и О. Петровой.  

Ключевые слова: философия этнокультуры, этнокультурология, этнокультурография, репрезентация этнокультуры, художественный образ, 
сигнатура, архетип, Ольга Петрова, Анатолий Фурлет. 

 
V. A. Lychkovakh,  Doctor of Philosophical Sciences, Professor,  
National Academy of Managerial Staff of Culture and Arts, 
Lavrska str., 9, Kyiv, 01015, Ukraine 

 
PHILOSOPHY OF ETHNOCULTURE – ЕТНNОCULTUROLOGY – ЕТНNОCULTUROGRAPHY  

 
The article investigates interrelation between philosophy of ethnoculture, ethnoculturology and ethnoculturography as components of modern cultur-

ological discourse. Aim of the article is to extend the idea about the structure of modern culturological knowledge and, in particular, to analyze how philoso-
phy of ethnoculture, ethnoculturology and ethnoculturography correlate with each other. In connection with this there is an important task − to ground the 
notion of ethno-culturalography as a discourse of science and art, in particular the discourse in which ideas, archetypes, signatures and values of ethnocul-
ture are represented in a figuratively-artistic form. The methodological value of philosophy of ethnoculture is revealed for the construction of conceptual 
paradigms and conceptual tools of ethnoculturology and culturological regional studies. The concept of ethnoculturography as representation of ethnocul-
ture in artistic images of literature and art is entered in modern sciences about the culture for the first time. In particular, ethnographic approach to artistic 
creativity is analyzed on the examples of painting of well known Ukrainian artists Olha Petrova and Anatolii Furlet. 

The author understands ethnoculturology as synthesis of scientific artistic reflection that combines knowledge of ethnocultures with their pic-
torial reproduction by means of artistic and aesthetical facilities. For instance, ethnoculturography in painting requires a special type of discourse, 
where metaphysics, aesthetics, semiotics and chronotopes of the region are crossed with artistic vision, individual practice of the artist. In works of 
Anatolii Furlet it is manifested through artistic restoration of the mystic world of ancestors connected with "A Stone Grave" near Melitopol − one of 
the oldest monuments of world and national culture. For ethnoculturology of Olha Petrova the "spirit of nation" in its multicultural measurements 
was presented at the exhibition "Other Shores".  Five "shores" of spiritual oecumene of the artist (France, Spain, Ukraine, Arabic East, Japan) out-
line ethnic horizons of her real and virtual travels in space and time of Eurasian cultures. Consequently, ethnoculturology practically becomes an 
original guide-book, a road sign (vade mecum) in the world of ethnocultures. 

Keywords: philosophy of ethnoculture, ethnoculturology, ethnoculturography, representation of ethnoculture, artistic image, signature, archetype, Olha 
Petrova, Anatolii Furlet.  

 
 
УДК 18:7.01 

О. І. Оніщенко, д-р філософ. наук, проф. 
Київський національний університет театру,  

кіно і телебачення ім. Карпенка-Карого,  
вул. Ярославів вал, 40, м. Київ, 01054, Україна 

каfedra.eec.dep@gmail.com 
 

ПОЛЬСЬКИЙ ЕСТЕТИЧНИЙ ДИСКУРС ХХ СТ.: ІНТЕРПРЕТАЦІЯ ІНТЕРПРЕТАЦІЙ 
 

Стаття присвячена аналізу польського естетичного дискурсу ХХ ст. та перспективам його інтерпретації в українській естетиці, зокрема в 
роботі К. Шевчук, що захищається на кафедрі етики, естетики та культурології Київського національного університету імені Тараса Шевченка. 
Ці розробки значно розширюють уявлення про канон польської естетичної думки, класично представлений іменами таких польських естетиків, 
як Р. Інгарден і В. Татаркевич, та відкривають імена фактично невідомих в Україні польських науковців, серед яких особливий інтерес викликає 
доробок Л. Блауштайна, М. Валліса, Г. Ельзенберга та С. Оссовського. У даній перспективі висвітлюються вже традиційні для естетики ХХ сто-
ліття проблеми, зокрема психологія художньої творчості, колективність естетичного переживання, співвідношення фантазії та уяви. Також 
відкриваються нові інтерпретаційні перспективи піднесеного та потворного, естетичного переживання та досвіду. 

Ключові слова: інтерпретація, естетичне переживання, естетичне почуття, емоція, фантазія, потворне, експресія, стимул. 
 
Постановка проблеми. Процеси, що відбувалися в єв-

ропейській естетичній теорії в умовах ХХ ст., не тільки роз-
ширили, а й значною мірою модернізували її концептуаль-
ний спектр, визначивши нові ракурси дослідження класичних 
проблем, що сформували теоретичний фундамент естетич-
ної науки. Вагомий внесок у цьому плані було здійснено яск-
равими репрезентантами польської естетики Р. Інгарденом 
(1893‒1970) і В. Татаркевичем (1886‒1980), що їхній доро-
бок завжди привертав увагу українських дослідників.  

Аналіз досліджень і публікацій. Осягнення засад-
ничих концепцій Р. Інгардена і В. Татаркевича, воче-
видь, мало для естетичних розвідок в Україні неабиякий 
"теоретичний позитив", проте водночас спричинило 
досить провокаційну ситуацію. Адже доробок польської 
естетичної школи фактично ототожнювався з визнач-
ними, однак – тільки цими двома іменами, створюючи в 
персоналізованому просторі української естетики ситу-
ацію очевидного дисбалансу. Його ліквідації, безсумні-
вно, посприяє докторська дисертація К. Шевчук "Аксіо-
логічний вимір естетичного переживання в польській 
естетиці першої половини ХХ ст." (науковий керівник – 
доктор філософських наук, професор В. Панченко), 
виконана на кафедрі етики, естетики та культурології 
Національного університету імені Тараса Шевченка.  

Мета статті: здійснити інтерпретацію польського ес-
тетичного дискурсу ХХ ст. в контексті теоретичного го-
ризонту української естетики. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Слід 
завважити, що дисертаційні роботи, підготовлені на цій 
кафедрі, вирізняє не тільки високий науковий рівень, 
але й оригінальність проблематики, яка спонукає, при-
наймні нас, до власних розмислів і пошуків. Вперше 
наслідком цього "теоретичного натхнення" стала стаття 
"Трансгресивний досвід Ж. Батая в динаміці культуро-
творчих процесів" ("Культурологічна думка", К., 2016), 
написана під впливом кандидатської дисертації 
Є. Буцикіної "Концепція трансгресивного досвіду Жоржа 
Батая: естетичний аналіз" (науковий керівник – канди-
дат філософських наук, доцент І. Живоглядова), вдруге 
– дана стаття, стимульована означеною вище дисерта-
цією К. Шевчук. Відтак, очевидним є формування своє-
рідної тенденції, що виявляє ознаки певного підходу, 
який потребує хоча б умовного визначення. 

Наразі скористаємося власним прийомом, що був 
застосований під час написання одного з підрозділів, 
присвяченого епістолярію Ф. Ніцше, нашої останньої 
монографії "Культуротворчий потенціал епістолярію: 
європейський досвід другої половини ХІХ – першої по-
ловини ХХ ст." (К., 2017). Так, задля виявлення концеп-
туальних підтекстів у певних листах німецького філо-
софа нами здійснювалася не тільки власне їх розвідка, 
але й відбувалося звернення і до досвіду аналізу, прове-
деного іншими дослідниками. Отже, прийом, котрий був 
використаний, ми визначили як "інтерпретація інтерпре-
тацій", фактично перефразувавши, проте досить чітко 

 © Оніщенко О. І. 



~ 26 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

наслідуючи, сутність відомого концепту В. Кандинського 
"критика критики". На нашу думку, формулювання "інтер-
претація інтерпретацій" визначає і обґрунтовує підхід, що 
був покладений в основу даної статті.  

Так, розвідка К. Шевчук1, що значною мірою спиралася 
на автентичний матеріал, дозволила, з одного боку – роз-
ширити наші уявлення про доробок метрів польської есте-
тики ХХ ст. Р. Інгардена і В. Татаркевича, проте з другого 
– і значення цього моменту не можна переоцінити – від-
крила імена фактично невідомих в Україні польських нау-
ковців, серед яких особливий інтерес викликає доробок 
Л. Блауштайна, М. Валліса, Г. Ельзенберга та С. Оссовсь-
кого, що, безсумнівно, потребує активної кооптації у кон-
цептуальне поле української естетичної думки.  

Наразі зазначимо, що теоретичні орієнтири польсь-
ких учених так чи інакше були пов’язані із наріжними 
структурними складовими естетичної науки – її предме-
том, понятійно-категоріальним апаратом, структурою 
естетичної свідомості, феноменом художньої творчості, 
видовою специфікою мистецтва та ін. У процесі, сказа-
ти б, концептуальної конкретизації на теренах польської 
естетики доволі чітко виокремилася низка проблем, 
серед яких особливу увагу практично всіх її провідних 
представників привертав феномен естетичного пере-
живання. Розвідка К. Шевчук відкриває можливість, хо-
ча б у форматі вторинної інтерпретації, долучитися до 
тих пошуків польських науковців, що їхній доробок ви-
явився для української естетики гігантською "білою 
плямою". Зокрема, неабиякий інтерес викликають роз-
мисли Л. Блауштайна (1905‒1942/1944) щодо емоцій-
ного чинника і його визначальної ролі в естетичному 
відчутті, а згодом – естетичному переживанні. 

Варто зазначити, що матеріали, якими оперує 
К. Шевчук, дають можливість пересвідчитися у доволі ори-
гінальних, хоча і часто-густо дискусійних ідеях Л. Блау-
штайна. При цьому доцільність їх залучення в українську 
гуманістику не викликає жодного сумніву. Так, зокрема, ува-
гу привертають розмисли науковця щодо специфіки есте-
тичного переживання у процесі сприйняття кінотвору. Нара-
зі завважимо, що відповідні концепції польського дослідника 
формувалися переважно у 30-ті рр. ХХ ст., тобто у той пері-
од, коли теорія кіномистецтва ще перебувала у стані стано-
влення, тож, навіть суперечливі з позиції сьогодення, певні 
висновки Л. Блауштайна варті особливої уваги.  

Відтак, К. Шевчук акцентує на особливості підходу, 
який застосовує науковець у процесі свого дослідження, а 
саме – на використанні філософської термінології під час 
аналізу фільму: "До неї належать категорії спостережна 
презентація, імагінативна презентація, інтендування. Ана-
ліз його поглядів щодо естетичного сприйняття кіно вияв-
ляє зацікавлення насамперед описом досвіду фільму, 
тобто тим, як фільм постає у свідомості. Кіно й пережи-
вання, які з ним пов’язані, не становлять для нього окре-
мих елементів цього досвіду, а творять органічну структу-
ру. Досвід кіноглядача ґрунтується, насамперед, на зоро-
вих і слухових враженнях. …Не можливо, однак, передати 
за допомогою зображення смак і запах" [4, с. 123].  

Відповідне твердження Л. Блауштайна формально 
не можна заперечити, зважаючи на природу кінообразу, 
однак потужні пошуки та експерименти, що активізува-
лися в кіномистецтві у другій половині ХХ – на початку 
ХХІ ст., виявилися доволі сильними і несподіваними 
емоційними подразниками, значною мірою вплинувши 
на специфіку сприймання фільму. Серед показових 
                                                                  

1 Концепція дослідниці була оприлюднена у монографії 
"Естетичне переживання та його цінність у польській  естетиці 
першої половини ХХ ст.", однак як офіційний опонент дисерта-
ції К.Шевчук ми працювали з її рукописом, а отже, у процесі 
написання статті апелюємо безпосередньо до нього.  

прикладів наразі виокремимо стрічку Д. Різі "Запах жін-
ки" (1975) і його однойменний рімейк М. Бреста (1991), 
що ґрунтувалися на своєрідній опосередкованій інтер-
претації саме запахових вражень, що стимулювали 
потужне естетичне переживання.  

Ми неодноразово зверталися до них у контексті наших 
розвідок, які так чи інакше були пов’язані із феноменом 
естетичного почуття, передусім апелюючи до відомої пра-
ці Аллена Гранта "Фізіологічна естетика". Саме це дослі-
дження, що вийшло друком у 1878 р., стало своєрідним 
підмурівком для теоретичного обґрунтування пошуків що-
до естетизації фізіологічних почуттів запаху і смаку, які 
відверто активізувалися у другій половині ХХ – на початку 
ХХІ ст. на теренах кінематографа і літератури. Однак 
означені акценти Л. Блауштайна стосовно неможливості 
відтворення, а отже – переживання смаку і запаху у кіне-
матографі, що були висловлені науковцем у 30-х рр. ХХ ст., 
варто, на нашу думку, залучати у відповідний контекст 
задля цілісної реконструкції концептуальної логіки дослі-
дження означеної проблеми. 

Взагалі, кінематографічні розмисли Л. Блауштайна, 
які презентовані у розвідці К. Шевчук, на нашу думку, 
свідчать про глибоке розуміння польським ученим при-
роди кіномистецтва, специфіки кінообразу, функціона-
льності кінематографа та ін. Зокрема, увагу привертає 
думка Л. Блауштайна, реконструйована українською 
дослідницею, згідно з якою "кінотвір виконує релакса-
ційну функцію, яка пов’язана з перебуванням в імагіна-
тивному світі, що сприяє відриву від щоденних справ і 
постає святковою перервою" [4, с. 125].  

Цей висновок, що його К. Шевчук подає за краківським 
виданням Л. Блауштайна 2005 р., при першому набли-
женні аж ніяк не вражає своєю теоретичною глибиною, 
однак, враховуючи роки життя польського ученого, його 
більш, ніж імовірно, було зроблено у 30-ті рр. ХХ ст. Зва-
жаючи на специфіку процесів, що відбувалися у світовому 
кіномистецтві в означений період, науковець, схоже, об-
ґрунтовує сутнісні ознаки ескейпізму – вельми показового 
явища в американському кінематографі доби "великої 
депресії", певні жанри якого були відверто мобілізовані на 
виконання компенсаційної функції. Принагідно завважимо, 
що наприкінці ХХ – на початку ХХІ ст. цей феномен почав 
досліджуватися досить активно і на теренах "чистого" кі-
нознавства, і в естетико-культурологічному контексті у 
зв’язку з проблемою функціональності мистецтва. Проте в 
умовах 30-х рр. ХХ ст. навіть сама постановка Л. Блау-
штайном такої проблеми була, на нашу думку, без перебі-
льшення відвертим теоретичним проривом.  

Здатність науковця до, сказати б, концептуального пе-
редбачення відзначає і К. Шевчук, порушуючи, зокрема, 
проблему індивідуального й колективного естетичного 
досвіду: "Доволі оригінальне осмислення цього питання, 
що десь випереджає час, знаходимо у працях Л. Блау-
штайна. У 30-ті рр. ХХ ст. він пише, що “особливо у сучас-
ну епоху, яка виявляє схильність до колективних естетич-
них переживань, спільність переживань є швидше прави-
лом, ніж винятком”…". Продовжуючи реконструкцію думки 
дослідника, К. Шевчук відзначає, що колективні естетичні 
відчуття "по-перше, мусять бути одночасними, а по-друге, 
реципієнти мають ділитися своїми переживаннями. У ви-
падку колективного сприйняття естетичне переживання 
вже не залежить лише від чуттєвої вразливості суб’єкта і 
переваг естетичного предмета, але значною мірою зумов-
лене реакціями оточення" [4, с. 121].  

Розмисли Л. Блауштайна щодо колективного виміру 
естетичного переживання мають, так би мовити, при-
кладний характер і насамперед пов’язані з аналізом 
специфічних особливостей кінематографу. Водночас за-
вважимо, що у вельми резонансній для свого часу праці 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 27 ~ 

 

 

М. Гюйо "Мистецтво з соціологічної точки зору" (1889) бу-
ла висловлена ідея, згідно з якою важливим чинником, що 
стимулює найбільш повну естетичну емоцію, є суспільна 
солідарність. Ми зверталися до цієї концепції ученого у 
контексті нашої монографії "Художня творчість: проект 
некласичної естетики" (2007), однак позиція Л. Блау-
штайна стосовно колективного характеру естетичного 
переживання стимулювала нас повернутися до неї. 

Якщо польського дослідника питання колективного 
начала спонукає звернутися до, так би мовити, кінцевої 
ланки естетичного ланцюга "емоція – естетичне почуття 
– естетичне переживання" і закодоване на природу кон-
кретного виду мистецтва, то для французького естетика 
воно пов’язане з його первинним рівнем – емоцією. На 
думку М. Гюйо, "художня емоція є емоція соціальна, що 
примушує нас відчувати життя, аналогічне нашому і яке 
зближує з нашим митець: до прямого задоволення при-
ємних відчуттів приєднуються всі задоволення, котрі ми 
витягаємо від симпатичного збудження нашого життя у 
спільноті" [3, с. 53]. Важливо підкреслити, що розлогі 
розмисли науковця з цього приводу приводять його, 
врешті-решт, до висновку, що "художня емоція у своїй 
сутності суспільна; як наслідок, вона має на меті роз-
ширити індивідуальне життя, примусити його злитися з 
більш широким універсальним життям" [3, с. 53]. 

Соціальний вимір, який домінує у цьому твердженні, 
є очевидним, однак М. Гюйо прагне артикулювати його 
ще чіткіше, стверджуючи, що "найвище завдання мис-
тецтва – створювати естетичну емоцію соціального 
характеру" [3, с. 53]. Однак, декларуючи соціальну до-
мінанту естетичної емоції, яка має привести до "універ-
сального естетичного переживання", французький нау-
ковець артикулює роль уяви, що працює у процесі тво-
рчості митця і певною мірою у реципієнта, який підклю-
чає її у процесі естетичного переживання.  

Аналогічним шляхом рухався і Л. Блауштайн, кот-
рий, як відзначає К. Шевчук, надавав уяві / імагінативній 
уяві особливого значення у процесі естетичного пере-
живання, вважаючи, "що без її дослідження не можливо 
пояснити, зокрема, психологію театрального чи кіно-
глядача, психологію людини, яка насолоджується тво-
рами пластичного мистецтва…" [4, с. 114]. Водночас 
польський учений виокремлює ще один важливий чин-
ник, що виконує доволі суттєву функцію у процесі есте-
тичного переживання, – фантазію: "По-перше, вона 
доповнює сприйняті предмети (предмети, не показані 
на екрані чи на картинах…). По-друге, фантазія ілюст-
рує дані речі. …По-третє, фантазія додає до сприйнят-
тя мрії, які не тісно з нею пов’язані" [4, с. 111]. 

Наразі завважимо, що у концепції М. Гюйо роль фан-
тазії якщо і фіксується, то у вельми завуальованому ви-
гляді, натомість у Л. Блауштайна логіка руху уява – фа-
нтазія простежується дуже чітко. Проте насамперед 
увагу привертає сам факт фіксації польським науковцем 
ролі фантазії у зв’язку з феноменом естетичного пере-
живання. Адже традиційно статус фантазії безпосеред-
ньо закріплювався за постаттю митця, тобто – ототож-
нювався з процесом створення, а не сприйняття, що по-
казовим чином відбиває назва і концептуальна спрямо-
ваність відомої праці З. Фрейда "Митець і фантазія". 

Відтак, несподівані ракурси, які виявляються у дослі-
дженнях Л. Блауштайна, з одного боку – спонукають 
ввести їх у певний концептуальний контекст, а з другого 
– позначені очевидною новизною, що дозволяє говорити 
про очевидну наявність прогнозуючого начала. У цьому 
зв’язку показовими видаються і розвідки М. Валліса 
(1895‒1975), теоретичні орієнтири якого демонструють 
показовий "традиційно-новаторський" паритет.  

Наразі увагу привертають пошуки науковця на тере-
нах категоріального апарату естетичної науки, серед 
яких К. Шевчук виокремлює валлісову працю, присвяче-
ну категорії піднесеного, і наголошує, що польський уче-
ний тлумачив відповідну теорію І. Канта "у тому ж дусі, як 
це пізніше зробив Ж.-Ф. Ліотар" [4, с. 206]. Вочевидь, 
дослідження М. Валліса свідчить про його глибоке зану-
рення у площину аналізу піднесеного, адже, як відзначає 
К. Шевчук, позиція польського ученого багато в чому пе-
ретинається із досвідом тлумачення цієї категорії німе-
цьким ідеалізмом. Водночас М. Валліс відверто апелю-
вав до "“Елементів критики” Г. Хома, який звертав увагу 
на силу впливу піднесених предметів" [4, с. 206].  

Так само контекстний підхід присутній і у процесі 
розгляду М. Валлісом категорій трагічного і комічного, 
що часто-густо спонукає його до відвертої полеміки, 
зокрема навіть з такими визнаними авторитетами, як 
А. Бергсон. Проте цей, вочевидь, теоретично-перспек-
тивний, а за великим рахунком – науково-коректний 
підхід відверто ігнорується М. Валлісом у процесі до-
слідження категорії потворного, що, імовірно, привер-
тала особливу увагу польського науковця.  

Як відомо, теоретичний досвід її дослідження, при-
наймні до середини ХХ ст., поступався у кількісному 
плані дослідженням класичного категоріального апара-
ту естетичної науки. Виняток складає визначна праця 
К. Розенкранца (1853) "Естетика потворного", що міс-
тить фундаментальний аналіз різновидів потворного, 
його класифікацію, зіставлення з іншими категоріями, 
визначення структурних складових, трансформацій у 
площину мистецтва тощо, – все це закріпило за нею 
особливе місце у дослідженні цієї проблеми. 

Одначе М. Валліс фактично обходить це досліджен-
ня, хоча загальна концептуальна спрямованість розвідок 
польського науковця у ХХ столітті, вочевидь, була суго-
лосною теоретичним орієнтирам німецького філософа, 
визначеним у столітті ХIХ. Як відзначає К. Шевчук, у "30-х 
рр. ХХ ст. М. Валліс був єдиним дослідником, який так 
рішуче окреслює потворне як позитивну естетичну цін-
ність" і, розвиваючи своє судження, підкреслює, що "у 
1949 р. М. Валліс розвинув концепцію поділу естетичних 
предметів на дві великі групи, залежно від того, який тип 
естетичних переживань вони викликають (гармонійні або 
частково дисгармонійні)" [4, с. 202]. 

Вочевидь, типологія естетично потворних предме-
тів, запропонована М. Валлісом, стимулює неабиякий 
інтерес, проте акцентуація науковця на дисгармонічно-
му, відхиленні від норми та ін. фактично відсилає до 
засадничих положень праці К. Розенкранца, в якій, зок-
рема, наголошувалося, що часто потворне визначають 
аморфність, асиметрія та дисгармонія. Очевидні конце-
птуальні перетини виявляються і на інших рівнях. Це, 
зокрема, стосується мистецького контексту потворного, 
що йому приділяв неабияку увагу К. Розенкранц і до-
сліджував М. Валліс, маючи вагомі теоретичні здобутки 
у галузі мистецтвознавства і художньої критики.  

Порівняльний аналіз їхніх розвідок стосовно потвор-
ного у царині мистецтва дозволяє розглянути особливо-
сті його втілення у класичних творах, які природно пере-
бували у полі дослідження К. Розенкранца, і у творах 
кінця ХІХ – ХХ ст., що привертали увагу М. Валліса, кот-
рий відзначав "не зрівняне за шкалою захоплення потво-
рним, притаманне художникам експресіонізму, веризму, 
надреалізму (у тексті К. Шевчук подається саме такий 
варіант перекладу, проте, імовірно, Валліс мав на увазі 
твори сюрреалізму – О.О.), творцям повісті та драми з 
кола екзистенціалізму, “театру абсурду” і фільму з “чор-
ним гумором”" [4, с. 319]. На нашу думку, поєднання ес-
тетико-мистецтвознавчих розвідок К. Розенкранца і 



~ 28 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

М. Валліса щодо потворного може стати потужним фун-
даментом для подальших теоретичних досліджень, які 
обґрунтовуватимуть експериментування на теренах по-
творного у сучасних мистецьких практиках.  

І ще один очевидний концептуальний перетин у погля-
дах К. Розенкранца і М. Валліса пов'язаний із антиноміч-
ною потворному категорією – прекрасним. З цього приво-
ду німецький учений відзначав: "У нормальному сенсі у 
контексті цілісності твору мистецтва потворне виправдане 
як умовна необхідність, анулюючись протидією прекрас-
ного. У цьому випадку нам надає задоволення не потвор-
не як таке, а прекрасне, яке долає представлену у творі 
власну нездійсненність" [5, с. 62]. Фактично у такій самій 
концептуальній площині перебуває і М. Валліс, адже для 
нього, як відзначає К. Шевчук, "потворність… не є простим 
запереченням прекрасного, але протиставляється тому, 
що “незначне”, естетично нейтральне" [4, с. 203]. 

Наслідки подібного зіставлення тільки загострюють пи-
тання щодо причини відвертого відсторонення М. Валліса 
від дослідження К. Розенкранца. Можливо, його варто 
шукати в експліцитному дистанціюванні польського науко-
вця від філософії Г. В. Ф. Гегеля, до кола якого належав 
німецький учений. Це відмежування, хоча і в іншому кате-
горіальному контексті, К. Шевчук фіксує досить чітко, за-
значаючи, що М. Валліс вважав піднесене "складовою 
досить розлогого релігійного переживання. З релігією під-
несене пов’язував свого часу Г. В. Ф. Гегель…; проте 
М. Валліс не посилається на Гегеля" [4, с. 207].  

Водночас певні ідеї польського ученого, вочевидь, 
носять новаторський характер і, так само як у випадку 
Л. Блауштайна, виявляють ознаки прогнозування. Це, 
зокрема, стосується міждисциплінарного підходу, що 
його відверто декларував М. Валліс, сповідуючи принци-
пи естетичного плюралізму. З цього приводу К. Шевчук 
відзначає, що науковець артикулював "інтердисципліна-
рний характер естетичних досліджень, які можуть багато 
отримати зі співпраці з історією мистецтва, культури, 
етнологією, психологією, соціологією" [4, с. 49]. 

Наразі зазначимо, що орієнтацією на міждисциплі-
нарну спрямованість просякнута переважна більшість 
досліджень польських естетиків, що зрештою позначи-
лося на специфіці їхньої проблематики. Так, і у розвід-
ках Л. Блауштайна, і М. Валліса чітко простежувався 
вихід як у мистецтвознавчий, так і в психологічний ви-
міри. У цьому ж напрямі рухався ще один представник 
польської естетичної школи ХХ ст. Г. Ельзенберг 
(1887‒1967), наукові інтереси якого були, зокрема, 
пов’язані із поняттям експресії, сутнісні ознаки якої, на 
думку ученого, окрім власне естетичного, безсумнівно, 
передбачали вихід у площину психологічного виміру.  

Відповідні переклади К. Шевчук дають можливість пере-
свідчитися у вельми ґрунтовному підході Г. Ельзенберга до 
аналізу експресії, що привертала увагу і його колег, переду-
сім – Р. Інгардена і М. Валліса. Проте для Ельзенберга це 
поняття стає одним з теоретичних пріоритетів і розглядаєть-
ся у різних площинах. Насамперед слід підкреслити, що 
науковець визнає експресію другою формою естетичного 
переживання, що є "певним психічним процесом, себто про-
цесом виявлення психічних змістів, доступних в естетичному 
переживанні" [4, с. 131]. До того ж українська дослідниця 
особливо артикулює прагнення польського науковця дати 
визначення експресії, що, зрештою, зумовлює два показові 
варіанти. По-перше – "бути знаком, ознакою певного психіч-
ного стану; по-друге – бути таким знаком психічного стану, 
який не лише дає поняття цього стану, але також веде до 
повторного відтворення цього переживання" [4, с. 132].  

Вочевидь, у процесі своєї роботи Г. Ельзенберг ар-
тикулює експресію як естетико-психологічний феномен, 
однак певні результати здійсненого ним аналізу, воче-

видь, можуть розширити кордони і мистецтвознавчих 
досліджень, спрямованих у царину одного з найвизнач-
ніших художніх напрямків ХХ ст. – експресіонізму. 

Фактично всі науковці, котрі так чи інакше входять у 
контекст цієї проблематики, розпочинають свої розвідки з 
визначення поняття "експресіонізм", що його сутність від-
биває ідея вираження. За великим рахунком, такий підхід 
вже став не тільки традиційним, але й набув ознак, так би 
мовити, аксіоматичного характеру. Поступово ця терміно-
логічна формалізація, на нашу думку, звузила діапазон 
осмислення феномена експресіонізму, закодувавши його 
на, так би мовити, суто літературознавчому чи мистецтво-
знавчому аналізі конкретних художніх творів. Означену 
ситуацію певною мірою удосконалив досвід культурологі-
чного дослідження експресіонізму, однією з ознак якого є 
міждисциплінарний підхід. Відтак, у сучасних культуроло-
гічних розвідках обов’язково враховуються філософсько-
естетичний, психологічний та мистецтвознавчий аспекти 
експресіоністичного напрямку, дозволяючи осмислити 
його багатовимірність і багатошаровість.  

Однак, на нашу думку, специфіка експресіонізму, що, 
вочевидь, відрізняє його від всіх інших напрямків ХХ ст., 
передбачає особливу акцентуацію саме на психологіч-
ному вимірі художньої творчості, що зрештою і відкриває 
вихід у естетичну, мистецтвознавчу та культурологічну 
площину. Аналізуючи специфіку експресіонізму, В. Бран-
ський вельми точно акцентував, що він виражає склад-
ний стан конвульсивної людини, і хоча, як і більшість 
науковців, головну увагу він зосереджував на філософ-
сько-естетичному підґрунті цього напрямку, тим не менш 
не обходив певні чинники, що безпосередньо пов’язані із 
психологічним виміром. Так, учений підкреслював, що 
митці, котрі працювали на теренах експресіонізму, були 
відсторонені від позитивних і спрямовані виключно на 
негативні емоції, а відтак – справляли враження "суціль-
ного “жмутку нервів”" [1, с. 399]. 

Вочевидь, цій характеристиці повною мірою відпові-
дали персоналії, котрих вважають фундаторами екс-
пресіонізму, – В. ван Гог і Е. Мунк, а також його видатні 
репрезентанти Ж. Руо, О. Кокошка, Г. Гейм, Г. Тракль 
та ін., що провокує скористатися потенціалом біографі-
чного методу і навести незаперечні у цьому плані фак-
ти. Однак наразі для нас важливо артикулювати один 
принциповий момент, а саме – беззаперечне доміну-
вання психологічного виміру при аналізі експресіонізму, 
адже фактично всі його провідні представники були 
глибоко травмованими, невротичними чи взагалі психі-
чно хворими, що, природно, накладало відповідний 
відбиток на їхню творчість, зрештою і визначивши есте-
тико-художні особливості цього напрямку. 

У даному зв’язку відкриваються неабиякі перспекти-
ви для нового етапу у дослідженні експресіонізму, се-
ред яких виокремимо так звану концепцію "експресив-
них предметів" Г. Ельзенберга. Навряд чи всі її чинники 
можуть бути безпосередньо трансформовані в естети-
ко-мистецтвознавчий контекст дослідження означеного 
напрямку, однак один, що зумовлює прояв естетичної 
експресії, вочевидь, привертає увагу. Так, як відзначає 
К. Шевчук, "однією з характерних рис естетичної екс-
пресії… є те, що вона не може полягати в умовиводі. 
Ще однією характеристикою, – підкреслював польський 
науковець, – є конкретність прояву психічного предмета 
– він не може виникати шляхом асоціації. Третя харак-
терна риса естетичної експресії – образ психічної сут-
ності має бути даний не за посередництвом прояву, але 
разом із ним, безпосередньо, в одному акті схоплення. 
Таким чином, естетично експресивними можуть бути 
такі прояви, в яких предмет психічного переживання 
даний іманентно" [4, с. 133]. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 29 ~ 

 

 

Це концептуальне положення Г. Ельзенберга, виді-
лене К. Шевчук, безсумнівно, може бути кооптоване у 
широкий теоретичний контекст дослідження експресіо-
нізму, відкриваючи нові виміри у його аналізі, однак 
межі статті не дають нам можливості цього зробити. 
Тож скористаємося наразі ще однією цитатою – фраг-
ментом з життєпису Е. Мунка "Фриз життя", що безпо-
середньо кореспондує з висновком Г. Ельзенберга, 
створюючи показовий теоретико-практичний паритет. 
Йдеться про відомий авторський коментар норвезького 
митця щодо його великої картини "Крик": "Якось ввечері 
я йшов стежкою, з одного боку було місто, внизу – 
фьорд. Я відчув себе втомленим і хворим. Я зупинив-
ся… сонце сідало і хмари стали криваво-червоними. Я 
відчув крик природи… Я написав картину, написав хма-
ри як справжню кров. Колір голосив" [2, с. 368]. 

Це зізнання Е. Мунка відкриває неабиякі можливості у 
зв’язку з розглядом ще однієї проблеми, що вкрай рідко 
поставала на естетичних теренах, – стимулів художньої 
творчості. Ми дозволяємо собі зробити такий категоричний 
висновок, оскільки неодноразово зверталися до неї у своїх 
монографіях і статтях. Заповненню цього концептуального 
вакууму сприятимуть дослідження ще одного представни-
ка польської естетики ХХ ст. С. Оссовського (1897‒1963), 
що в його теоретичних орієнтирах осмислення проблем 
емоції, естетичного почуття, естетичного переживання та 
ін., вочевидь, простежувалася спрямованість на естетич-
ний, психологічний і соціологічний паритет. 

 Проте наразі ми зупинимося тільки на психологіч-
ному вимірі його розвідок, що у зв’язку з феноменом 
естетичного переживання актуалізують питання стиму-
лів художньої творчості. Як відзначає К. Шевчук, 
С. Оссовський приділяє велику увагу дослідженню сек-
суального начала, що стимулює творчий процес, апе-
люючи до відповідних ідей психоаналітичної теорії. Во-
чевидь, польський дослідник не є однозначним аполо-
гетом фрейдівських поглядів на цю проблему, а отже, 
наголошує, що "сексуальні чинники, без сумніву, віді-

грають дуже важливу роль у мистецтві, …але художня 
творчість не зводиться лише до цієї сфери людських 
імпульсів і почуттів" [4, с. 339]. Означену думку 
С. Оссовського навряд чи можна заперечити, до того ж 
вона частково пояснює причину очевидного ігнорування 
ним українсько-польського психоаналітичного досвіду, 
що безпосередньо ототожнюється з іменем С. Балея, і 
передусім з його визнаною теоретичною працею – трак-
татом "З психології творчості Шевченка".  

Висновки. Таким чином, введення у сучасний кон-
текст української естетичної теорії фактично недослі-
джених концепцій польських учених не тільки сприяти-
ме відкриттю невідомих сторінок в історії естетики ХХ 
ст., але й актуалізуватиме накреслення нових підходів 
до аналізу її класичних проблем, актуальність яких ні-
коли не підлягатиме сумніву. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бранский В. Искусство и философия / В. Бранский. – Калинин-
град: Янтарный сказ, 1999. – 703 с.  

2. Вайль П. Гений места / П. Вайль. – М.: КоЛибри, 2006. – 485 с.  
3. Гюйо М. Искусство с социологической точки зрения / М. Гюйо; 

[Пер. Д.А.М.]. – С-Пб.: Изд-во товарищества "Знание", 1900. - С. 
29‒464. 

4. Шевчук К. С. Аксіологічний вимір естетичного переживання в 
польській естетиці першої половини ХХ ст / К. С. Шевчук. – Дисертація / 
рукопис, 2017. – 402 с.  

5. Шкепу М. А. Естетика безобразного Карла Розенкранца / 
М. А. Шкепу. – К.: Фенікс, 2010. – 448 с.  

 
REFERENCES 

1. Branskij, V.(1999). Iskusstvo i filosofija [Art and Philosopy]. Kalinin-
grad, Jantarnyj skaz. 

2. Vayl, P. (2006). Genij mesta [Genius places]. Moscow, Kolibri. 
3. Guyo, M. (1900). Iskusstvo s sociologicheskoj tochki zrenija [Art from 

a sociological point of view]. St. Petersburg, Izd-vo tovarishhestva “Znanie”. 
4. Shevchuk, K. (2017). Aksіologіchnij vimіr estetichnogo perezhivannja 

v pol's'kіj esteticі pershoї polovini XX st. [Axiological dimension of aesthetic 
experience in the Polish aesthetics of the first half of the twentieth century]. 
– Kyiv, Manuscript. 

5. Shkepu, M. (2010). Jestetika bezobraznogo Karla Rozenkranca [Aes-
thetics of ugly Karl Rosenkranz]. – Kyiv, Feniks. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  11 . 1 1 . 17  

 
 
Е. И. Онищенко, д-р философ. наук, проф. 
Киевский национальный университет театра, кино и телевидения им. Карпенко-Карого, 
ул. Ярославов вал, 40, г. Киев, 01054, Украина 
 

ПОЛЬСКИЙ ЭСТЕТИЧЕСКИЙ ДИСКУРС ХХ В.: ИНТЕРПРЕТАЦИЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЙ 
 
Статья посвящена анализу польского эстетического дискурса ХХ в. и перспективам его интерпретации в украинской эстетике, 

в частности в работе К. Шевчук, которая защищается на кафедре этики, эстетики и культурологии Киевского национального уни-
верситета имени Тараса Шевченко. Эти разработки значительно расширяют представление о каноне польской эстетической мысли, 
классически представленной именами таких эстетиков, как Р. Ингарден и В. Татаркевич, и открывают имена фактически неизвест-
ных в Украине польских ученых, среди которых особый интерес вызывают работы Л. Блауштайна, М. Валлиса, Г. Ельзенберга и 
С. Оссовского. В частности, в данной перспективе освещаются уже традиционные для эстетики ХХ века проблемы: психология ху-
дожественного творчества, коллективность эстетического восприятия, соотношение фантазии и воображения. Также открываю-
тся новые интерпретационные перспективы возвышенного и безобразного, эстетического переживания и опыта. 

Ключевые слова: интерпретация, эстетическое переживание, эстетическое чувство, эмоция, фантазия, безобразное, экспрессия, стимул. 
 
E. I. Onishchenko, Doctor of Philosophical Science, Professor, 
Kyiv National I. K. Karpenko-Kary Theatre, Cinema and Television University 
40, Yaroslavov Val Street, Kyiv, 01054, Ukraine 
 

POLISH AESTHETIC DISCOURSE OF THE 20TH CENTURY: INTERPRETATION OF INTERPRETATIONS 
 
The article is devoted to the analysis of the Polish aesthetic discourse of the twentieth century and the prospects for its interpretation in the 

Ukrainian aesthetics, particularly in the works by Kateryna Shevchuk, defended at the department of ethics, aesthetics and culture studies of Taras 
Shevchenko National University of Kyiv. These research greatly extend the idea of the aesthetic canon of the Polish thought, classically repre-
sented by the aesthetics R. Ingarden and W. Tatarkiewicz and reveal the names of virtually unknown in Ukraine Polish scientists, including special 
interest is the legacy of L. Blaustein, M. Wallis, H. Elzenberg and G. Ossowski. In particular, this perspective covers traditional for the twentieth 
century aesthetics problems, including psychology of art, collective aesthetic experience, ratio, fantasy, and imagination. Also, new interpretive 
perspectives of sublime and ugly, aesthetical experience are opened. 

The theoretical orientations of the Polish scholars, in one way or another, were connected with the cornerstones of the aesthetic science - its 
subject, the conceptual-categorical apparatus, the structure of aesthetic consciousness, the phenomenon of artistic creativity, the specific nature 
of art, and others. In the process of conceptual concretization, in the field of Polish aesthetics a number of problems have been rather clearly dis-
tinguished, among which the special attention of practically all of its leading representatives has attracted the phenomenon of aesthetical experi-
ence. K. Shevchuk’s investigation opens up an opportunity, at least in the format of a secondary interpretation, to join the research of the Polish 
scholars, whose work proved to be a giant "white spot" for the Ukrainian aestheticians. 

Introducing actually unexplored concepts Polish scientists to the modern Ukrainian aesthetic theory not only facilitates the opening of "un-
known pages" in the history of the twentieth century aesthetics, but also makes actual mark of new approaches to the analysis of classical prob-
lems, the relevance of which will never be a subject of doubt. 

Key words: interpretation, aesthetical experience, aesthetical feeling, emotion, fantasy, ugly, expression, stimulus. 



~ 30 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 130.2:330.163.14 
 

І. І. Пархоменко, асп., каф. етики, естетики  
та культурології, філософський факультет,  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

ireneparkhomenko@gmail.com 
 

ТИПОЛОГІЯ СУЧАСНИХ ТЕОРЕТИЧНИХ КОНЦЕПЦІЙ ЕКОНОМІКИ КУЛЬТУРИ 
 

Розроблено типологію сучасних теоретичних концепцій економіки культури відповідно до західноєвропейської наукової традиції ХХ ст. 
щодо вивчення і дослідження функціонування сфери культури як економічної реальності: 1) культурфілософські ‒ Т. Адорно, Ж. Бодріяр, 
П. Бурдьє, М. Хоркхаймер, С. Леш, С. Ларі, Д. Уррі; 2) культурно-індустріальні – Р. Вільямс, Б. Мьєж, Н. Гарнем, П. Л. Сакко; 3) економіко-
управлінські ‒ В. Баумоль, В. Боуен, М. Блауг, В. Гінзбург, А. Кламер, Б. Мьєж, А. Скотт, Д. Тросбі, Б. Фрей, Д. Хезмондалш. Визначено, що 
зазначені науковці під "економікою культури" розуміють, по-перше, наукову дисципліну, що вивчає й аналізує економічні відносини з приводу 
виробництва, розповсюдження та споживання культурних товарів та послуг (economics of culture), по-друге, філософсько-культурологічний 
підхід до дослідження сучасних процесів функціонування суспільства в категоріях "виробництва" і "споживання" (economy of culture). 

Ключові слова: економіка культури, культурне виробництво, культурні індустрії, індустріалізація в сфері культури, цінність, теоретичні концепції 
економіки культури. 

 
Постановка проблеми. Сучасне суспільство характе-

ризується превалюванням частки нематеріального вироб-
ництва в структурі суспільного. Відповідно до східноєвро-
пейської наукової традиції радянського періоду (зокрема й 
української), мова йде про духовне виробництво, де про-
дукти створюються соціокультурними інституціями, а куль-
тура являє собою механізм постійної ретрансляції ідеоло-
гічних норм та цінностей, які продукують базові інститути 
духовного виробництва (М. Каган, Л. Коган, Е. Маркарян, 
В. Табачковський, В. Толстих, Н. Чавчавадзе, В. Шинкарук). 
Такий підхід втрачає свою актуальність в умовах демократії 
й капіталістичного способу виробництва, коли культура 
починає функціонувати як галузь виробництва, являючи 
собою сукупність культурних індустрій. У 60-х рр. ХХ ст. в 
країнах Західної Європи формується науковий напрям 
дослідження культурного виробництва і споживання, ефек-
тивності діяльності культурних інституцій, особливостей 
культурного продукту, побудови моделей культурних і креа-
тивних індустрій. Науковці вивчають і досліджують сферу 
культури як економічну реальність: В. Баумоль, В. Боуен, 
М. Блауг, Н. Гарнем, В. Гінзбург, С. Ларі, С. Леш, Б. Мьєж, 
Д. Тросбі, Р. Тьюз, П. Л. Сакко, Б. Фрей. Більше того, ці 
наукові пошуки є рефлексією на використання культурних 
активів в якості ресурсу в сфері управління на регіональ-
ному, національному та міжнародному рівнях з кінця 80-х рр. 
ХХ ст. У період реформування українське фахове культуро-
логічне середовище особливо потребує формування чіткого 
теоретичного підґрунтя до творення новітнього розуміння 
культури як галузі виробництва та інструмента економічного і 
соціокультурного розвитку суспільства, фактора сталого 
суспільного розвитку відповідно до західноєвропейської 
наукової традиції. Типологія сучасних теоретичних концепцій 
економіки культури дозволить сформувати таке підґрунтя. 

Аналіз останніх досліджень та публікацій. Було оп-
рацьовано, по-перше, витоки західноєвропейської науко-
вої традиції ХХ ст. щодо розуміння культури як галузі ви-
робництва та інструмента сприяння економічному, 
соціальному і культурному розвитку суспільства в науково-
теоретичному доробку представників Бірмінґемської школи 
культурних досліджень, а саме: Р. Вільямса і Н. Гарнема, 
які вивчають взаємодію культурних і владних інституцій у 
процесі демократизації та індустріалізації в суспільстві в 
межах країн з капіталістичним способом господарювання. 
Крім цього, залучено науковий доробок сучасного фахівця 
в галузі економіки культури П. Л. Сакко щодо функціону-
вання сфери культурного виробництва як економічної 
реальності у вигляді етапів становлення і трансформації, 
вивчено логіку дослідження П. Л. Сакко з метою пояснен-
ня процесу індустріалізації в сфері культури. По-друге, 
з'ясування суті культурфілософських теоретичних кон-
цепцій економіки культури як підходу для дослідження 

сучасних процесів функціонування суспільства як глобаль-
ної культурної індустрії в означенні С. Леша та С. Ларі 
потребувало опрацювання філософських напрацювань 
представників Франкфуртської школи Т. Адорно, В. Бень-
яміна та М. Хоркхаймера, а також теоретичних розробок 
Ж.Бодріяра стосовно "цінності знаку". По-третє, з'ясування 
специфіки виробництва в сфері культури та побудова мо-
делей культурних індустрій ґрунтувалися на фахових 
дослідженнях в галузі економіки культури Д. Тросбі, 
Б. Фрея, М. Хаттера та Д. Хезмондалша.  

Мета статті. Розробити типологію сучасних теоретич-
них концепцій економіки культури, використовуючи наукові 
напрацювання західноєвропейських вчених у ХХ‒ХХІ ст. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Сучасна 
сфера культури в таких країнах-демократіях, як: США, Ве-
ликобританія, Канада, країни Європейського Союзу, Япо-
нія, функціонує у вигляді сукупності культурних індустрій 
(виробництв), що здійснюють культурну діяльність, суть 
якої полягає у виробництві продукту, що не міститиме у 
собі суто утилітарної мети його споживання. Однак в той 
же час таке культурне виробництво є економічно ефектив-
ним з огляду на той комерційний прибуток, який воно отри-
мує. У другій половині ХХ ст. прибутковість діяльності цих 
виробництв стає приводом до появи галузі економіки куль-
тури в структурі національних економік. Усвідомлення по-
тенціалу сфери культурного виробництва в країнах За-
хідної Європи об'єктивується в конкретних урядово-інститу-
ційних практиках: країни ЄС і Великобританія поступово 
переорієнтовують вектор економічного розвитку з індустрі-
ального на культурний і науково-інноваційний. Культурні 
ресурси стають ефективним інструментом економічного, 
соціального та культурного зростання в країнах. 

У 60-х рр. ХХ ст. формується західноєвропейський 
науковий напрям дослідження сфери культурного вироб-
ництва та споживання, який вивчає взаємодію культурних 
і владних інституцій у процесі демократизації суспільства 
(Р. Вільямс, С. Холл, Н. Гарнем, П. Л. Сакко), функціонува-
ння сфери культури як економічної реальності в формі 
культурних індустрій, що утворюють культурний капітал 
(П. Бурдьє, А. Кламер, Б. Мьєж, Д. Тросбі, Б. Фрей та інші), 
а також функціонування сучасного суспільства в якості 
глобальної культурної індустрії, де продукти виробництва 
перестають бути стандартизованими і серійними, маючи 
утилітарну та обмінну цінність, але містять цінність знаку зав-
дяки створенню бренду (С. Леш, С. Ларі, Д. Уррі). Отже, 
зазначені науковці під "економікою культури" розуміють, по-
перше, наукову дисципліну, що вивчає й аналізує економічні 
відносини з приводу виробництва, розповсюдження та спо-
живання культурних товарів та послуг (economics of culture); 
по-друге, філософсько-культурологічний підхід для дослідже-
ння сучасних процесів функціонування суспільства в кате-

 © Пархоменко І. І. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 31 ~ 

 

 

горіях "виробництва" і "споживання" з метою вивчення та 
аналізу превалювання частки культурного виробництва в 
структурі суспільного в умовах демократизації і провадження 
капіталістичного способу виробництва (economy of culture). 
Крім того, поняття "культурна економіка" вживають для 
дослідження впливу соціокультурних факторів на 
функціонування економіки відповідно до більш ранньої 
наукової традиції такого дослідження, яку започатковують 
такі вчені, як: М. Вебер, Т. Веблен, Ф. Ліст, В. Рошер, А. Сміт, 
Г. Шмоллер, та продовжують їх сучасники: П. Гайя, 
Р. Інглехарт, А. Кламер, М. Прайк, Г. Хофстеде, Ш. Шварц. 

Отже, відповідно до західноєвропейської наукової 
традиції ХХ ст., теоретичні концепції сучасної економіки 
культури, які обґрунтовують економічний статус сфери 
культурного виробництва, формують наступну типологію: 

1) культурфілософські  (Т. Адорно, Ж. Бодріяр, 
П. Бурдьє, М. Хоркхаймер, С. Леш, С. Ларі, Д. Уррі) – 
формуються передусім як критичні наукові погляди з при-
воду інтенсифікації процесів індустріалізації та 
коммодифікації в сфері культури в середині ХХ ст. Термін 
"культурна індустрія", який вживають Т. Адорно та 
М. Хоркхаймер у своїй праці "Діалектика Просвітництва" 
(1947), означає виробництво в культурно-мистецькій сфері 
масового, серійного, стандартизованого продукту, що 
сприяє ствердженню влади так званих "еліт" за умов кон-
тролю над технологіями відтворення культурного продукту 
[1; с. 149, 164, 174]. Сферу культури в системі суспільного 
виробництва розглянуто в межах співвідношення "культу-
ра ‒ влада", де культурне виробництво (індустрія) є 
інструментом підтримки влади та маніпуляції свідомістю 
споживачів. У формі товару культурний продукт втрачає 
внутрішню цінність (ауратичність, за В. Беньяміном [2; 
с. 27]), постає у формі розваги. Мова йде про критику 
культурного виробництва як індустрії розваг.  

У 90-х рр. ХХ ст. С. Леш, С. Ларі та Д. Уррі в своїх нау-
кових працях: 1) "Соціологія Постмодернізму" С. Леша 
(1990); 2) "Економіка знаків та простору" С. Леша та 
Д. Уррі (1994); 3) "Глобальна культурна індустрія: медіація 
речей" С. Леша та С. Ларі (2007), спираючись на 
філософські розробки Ж. Бодріяра, обґрунтовують поло-
ження про те, що характерною особливістю культурного 
виробництва сучасності є те, що вироблені продукти 
міститимуть "цінність знаку" (sign value) [3; с. 19, 187‒188], 
яка суттєво вплине на споживання виробленого продукту 
(об'єкта чи речі відповідно до термінології означених 
науковців). Тому цінність знаку, яку містить у собі продукт 
виробництва, детермінуватиме його обмінну цінність та 
нівелюватиме практичну значущість. Вчені доводять, що 
набуття цінності знаку об'єктом (річчю) відбувається 
внаслідок створення (конструювання) образу або бренду. 
Отже, в сучасних умовах виробництво в широкому 
значенні може бути означеним як "культурне". Науковці 
аргументують введення в наукове поле терміну "глобаль-
на культурна індустрія", суть якого полягає у визначенні 
специфіки сучасного культурного виробництва, яке, за 
твердженням науковців, характеризується створенням 
"монад" ‒ образів, а не визначених одиниць товарів – 
"атомів". Продукти (goods), які утворює глобальна мережа 
культурних індустрій, не є фіксованими, стабільними чи 
визначеними згідно задуму їх творця: це культурні форми, 
що є динамічними та постійно циркулюють, перестаючи 
бути контрольованими [9; с. 5]. 

У цілому культурфілософські теоретичні концепції 
сучасної економіки культури апелюють до вивчення куль-
турного виробництва і споживання в якості режиму 
функціонування сучасного суспільства, використовуючи 
терміни "культурна індустрія" та "глобальна культурна 
індустрія". При цьому науковці міркують про нові підходи 
до розуміння сучасних соціальних процесів: економіка 
культури розглядається як метод для опису Постмодерну. 

2) культурно-індустріальні (Р. Вільямс, Б. Мьєж, Н. Гар-
нем, П. Л. Сакко (cultural industries approach)). Р. Вільямс 
започатковує дослідження трансформації суспільних інсти-
тутів під впливом науково-технологічного прогресу та про-
цесу демократизації суспільства в умовах капіталізму, 
відкидаючи марксистське вчення про економічний детер-
мінізм. Сучасний дослідник з Великобританії Н. Гарнем у 
своїй праці "Політична економія та культурні дослідження: 
оновлення чи розрив?" (1995) [8] обґрунтовує твердження 
про те, що, не дивлячись на те, що капіталізм не потребує 
певної визначеної надбудови, яка передбачає усталене 
функціонування культурних інститутів та наявність доміную-
чої ідеології, такі інститути здійснюють виробництво відпо-
відно до капіталістичного способу господарювання (90-ті рр. 
ХХ ст.). Тобто в умовах капіталізму в сучасних розвинутих 
країнах різноманітні культурні інституції функціонують як під-
приємства (індустрії), що продукують культурні продукти. При 
цьому, відповідно до розглянутих нами Конвенцій ЮНЕСКО 
та Документів ЄС, культурні індустрії провадять, перш за все, 
культурну діяльність, а не комерційну. До того, у 80-х рр. ХХ ст., 
Б. Мьєж вперше пропонує модель культурних індустрій. 

Вже на початку ХХІ ст. П. Л. Сакко в історичній ретро-
спективі виокремлює етапи становлення та розвитку 
індустрій у сфері культурного виробництва [11]: Культура 
1.0., Культура 2.0, Культура 3.0. Логіка виокремлення 
базується на трьох складових: а) форма підтримки куль-
турного виробництва; б) процеси індустріалізації та 
коммодифікації в сфері культури, завдяки яким культура 
перетворюється на галузь економіки; в) культурний дос-
туп та участь публіки у виробництві та споживанні куль-
турних продуктів. Вчений визначає, що в сучасних умовах 
культурне виробництво опосередковує творення еконо-
мічної та соціальної цінності в будь-яких галузях вироб-
ництва насамперед завдяки необмеженому доступу 
споживачів до культурного контенту. При цьому спожи-
вання культурних продуктів стрімко відбувається і поза 
межами ринку їх збуту. Окрім цього, публіка, отримуючи 
право культурного доступу до контенту, отримує право не 
тільки пасивно споживати, але й – самостійно створювати 
(продукувати). П. Л. Сакко на основі статистичних даних 
доводить залежність та вплив показників культурної 
участі громадян країн ЄС на показники інновацій в цих 
країнах. Отже, культурний доступ та культурна участь 
стимулюватиме креативну діяльність індивідуумів [12]. 

3) економіко-управлінські  (В. Баумоль, В. Боуен, 
М. Блауг, В. Гінзбург, А. Кламер, Б. Мьєж, А. Скотт, 
Д. Тросбі, Б. Фрей, Д. Хезмондалш) – проблематика 
наукових пошуків стосується, по-перше, питання 
ефективності економічної діяльності культурних 
інституцій та, відповідно, їх державного субсидіювання; 
по-друге, побудови моделі культурних та креативних 
індустрій; по-третє, поняття "цінності", яку містить у собі 
продукт виробництва креативних та культурних 
індустрій; по-четверте, методики оцінки культурних 
об'єктів з метою визнання їх цінності та визначення цих 
об'єктів такими, що містять культурну цінність; по-п'яте, 
ефективного здійснення гуманітарної політики як 
сукупності засобів та методів "креативної економіки" як 
одного з можливих проектів реалізації культурного ви-
робництва в рамках держави чи союзу держав. 
Економіко-управлінські теоретичні концепції сучасної 
економіки культури існують та розвиваються в рамках 
cultural economics як наукової дисципліни. 

Висновок. Результатом дослідження стала розробка 
типології сучасних теоретичних концепцій економіки куль-
тури відповідно до наукових напрацювань західноєвро-
пейських вчених у ХХ–ХХІ ст. задля з'ясування теоретич-
ного підґрунтя вивчення та дослідження функціонування 
культури як економічної реальності в умовах розвитку 
демократичних владних інститутів та здійснення капіта-
лістичного способу господарювання.  



~ 32 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Адорно Т., Хоркхаймер М. Диалектика Просвещения / Т. Адорно, М. Хор-

кхаймер [пер. с нем. М. Кузнецова]. – М., СПб: Медиум, Ювента, 1997. – 257 с. 
2. Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его технической 

воспроизводимости: Избранные эссе / В. Беньямин [Пред., сост., пере-
вод и примеч. С. А. Ромашко]. – М.: Немецкий культурный центр имени 
Гете, "Медиум", 1996. – 239 с. 

3. Бодрийяр Ж. К критике политической экономии знака / Ж. Бодрий-
яр [пер. с фр. Д. Кралечкин]. ‒ М.: Академический Проект, 2007. ‒ 335 с. 

4. Леш С. Соціологія постмодернізму / С. Леш [пер. з англ. 
Ю. Олійника]. ‒ Львів: Кальварія, 2003. ‒ 344 с. 

5. Тросби Д. Экономика и культура / Д. Тросби [пер. с англ. 
И. Кушнаревой; Нац. исслед. ун-т "Высшая школа экономики"]. ‒ М.: 
Изд. дом Высшей школы экономики, 2013. ‒ 256 с. 

6. Хезмондалш Д. Культурные индустрии / Д. Хезмондалш [пер. с 
англ. И. Кушнаревой; под науч. ред. А. Михалевой; Нац. исслед. ун-т 
"Высшая школа экономики"]. ‒ М., 2014. ‒ 456 с. 

7. Blaug M. Where are we now on cultural economics? / M. Blaug // 
Journal of Economic Surveys, 2001. vol.15. ‒ PP. 123‒144. 

8. Garnham N. Political economy and cultural studies: reconciliation or 
divorse? / N. Garnham // Journal Critical Studies in Mass Communication, 
Volume 12. – 1995. ‒ P. 60‒71. 

9. Lash S., Lury C.. Global Culture Industry / S. Lash, C. Lury. ‒ UK: 
Polity Press, 2007. ‒ 229 p. 

10. Lash S., Urry J. Economies of signs and space / Lash S., Urry J. ‒ 
London: Sage Publications, 1994. ‒ 351 p. 

11. Sacco P. L. Cultural policy design in a Culture 3.0 world. [Елек-
тронний ресурс] / P. L. Sacco. – Режим доступу: https://www.youtube. 
com/watch?v=mer5WBMqu-g&t=1659s.  

12. Sacco P. L. Culture 3.0: A new perspective for the EU 2014‒2020 struc-
tural funds programming. [Електронний ресурс] / P. L. Sacco. – Режим доступу: 
http://static.eu2013.lt/uploads/documents/Programos/Discussion%20documents/Sa
cco_culture-3-0.pdf  

13. Williams R. Culture and Society 1780‒1950 / R. Williams. ‒ New 
York, 1960. ‒ 375 p. 

 
 

REFERENCES 
1. Adorno, T.; Horkheimer, M. (1997). Dialectic of Enlightenment. Mos-

cow, Medium (In Russian). 
2. Benjamin, W. (1996). The Work of Art in the Age of Mechanical 

Reproduction. Moscow, Medium (In Russian). 
3. Baudrillard, J. (2007). For the Critique of the Political Economy of the 

Sign. Moscow, Academic project (In Russian). 
4. Lash, S. (2003). Sociology of Postmodernism. Lviv, Kalvarija (In Ukrainian). 
5. Throsby, D. (2013). Economy and Culture. Moscow, Vysshaia shkola 

ekonomiki (In Russian). 
6. Hesmondhalgh, D. (2014). Cultural industries. Moscow, Vysshaia 

shkola ekonomiki (In Russian). 
7. Blaug, M. (2001). Where are we now on cultural economics? Journal 

of Economic Surveys, Volume 15, 123‒144. 
8. Garnham, N. (1995) Political economy and cultural studies: reconciliation or di-

vorse? Journal Critical Studies in Mass Communication, Volume 12, 60‒71. 
9. Lash, S., Lury,.C. (2007). Global Culture Industry. UK, Polity Press. 

10. Lash, S., Urry, J. (1994). Economies of signs and space. London, 
Sage Publications. 

11. Sacco, P. L. Cultural policy design in a Culture 3.0 world. Retrieved 
from https://www.youtube.com/watch?v=mer5WBMqu-g&t=1659s. 

12. Sacco, P. L. Culture 3.0: A new perspective for the EU 2014‒2020 
structural funds programming. Retrieved from http://static.eu2013.lt/uploads/ 
documents/Programos/Discussion%20documents/Sacco_culture-3-0.pdf  

13. Williams, R. (1960) Culture and Society 1780‒1950. New York. 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  14 . 1 0 . 17  

 
 
И. И. Пархоменко, асп., каф. этики, эстетики  
и культурологии, философский факультет, 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко,  
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ТИПОЛОГИЯ СОВРЕМЕННЫХ ТЕОРЕТИЧЕСКИХ КОНЦЕПЦИЙ ЭКОНОМИКИ КУЛЬТУРЫ 
 
Разработана типология современных теоретических концепций экономики культуры в соответствии с западноевропейской на-

учной традицией ХХ в. по изучению и исследованию функционирования сферы культуры как экономической реальности: 1) культур-
философские – Т. Адорно, Ж. Бодрийяр, П. Бурдье, М. Хоркхаймер, С. Леш, С. Лари, Д. Урри; 2) культуриндустриальные ‒ Р. Вильямс, 
Б. Мьеж, Н. Гарнем, П. Л. Сакко; 3) экономико-управленческие ‒ В. Баумоль, В. Боуен, М. Блауг, В. Гинзбург, А. Кламер, Б. Мьеж, А. Скотт, 
Д. Тросби, Б. Фрей, Д. Хезмондалш. Определено, что указанные ученые под "экономикой культуры" понимают, во-первых, научную 
дисциплину, которая изучает и анализирует экономические отношения по поводу производства, распространения и потребления 
культурных товаров и услуг (economics of culture); во-вторых, философско-культурологический подход для исследования современ-
ных процессов функционирования общества в категориях "производства" и "потребления" (economy of culture). 

Ключевые слова: экономика культуры, культурное производство, культурные индустрии, индустриализация в сфере культуры, ценность, теоре-
тические концепции экономики культуры. 

 
I. I. Parkhomenko, PhD candidate in philosophy,  
Department of Ethics, Aesthetics and Cultural Studies,  
Philosophical Faculty, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
TYPOLOGY OF MODERN THEORETICAL CONCEPTS OF CULTURAL ECONOMY 

 
The article proposes theoretical concepts typology of the modern cultural economy, which proves the existence of economic relations in the field of cul-

ture according to the Western European scientific tradition of XX-XXI centuries: 1) cultural and philosophical (T.W.Adorno, J. Baudrillard, P.Bourdieu, 
M.Horkheimer, S.Lash, C.Lury, J.Urry); 2) cultural industries approach (R.Williams, B.Miege, N.Garhnam, P.L.Sacco); 3) economic and managerial 
(W.J.Baumol, W.G.Bowen, M.Blaug, V.A.Ginsburg, D.Hesmondhalgh, A.Klamer, B.Miege, A.J.Scott, D.Throsby, B.S.Frey). According to these modern theo-
retical concepts, culture is the sphere of production and consumption of goods and services; it is functioning as a resource for economic, social and cultural 
development. This understanding of culture is the basis of the current policy of cultural and creative industries in the European Union and the United King-
dom. Cultural production is an interdisciplinary object of study, since the cultural good has its own peculiarity: its cultural value determines economic value. 
The article analyzes production in the field of culture and, at first, determines economy of culture as a scientific approach for understanding the functioning 
of the modern society in the categories of production and consumption; secondly, economics of culture is a scientific discipline in the field of economics.  

Theoretical and methodological bases were interdisciplinary scientific approaches to the understanding of culture as a sphere of production and con-
sumption. For that reason were organized and systematized approaches to the understanding of culture as an economic reality in scientific discourse: 1) 
critical theory of T.W.Adorno, W.Benjamin and M.Horkheimer and the concept of "cultural industry"; 2) the interaction of cultural and power institutions in 
the processes of democratization of society and industrialization of culture (R.Williams, N.Garhnam, P.L.Sacco); 3) culture as a set of cultural industries, 
which form cultural capital  (P.Bourdieu, D.Hesmondhalgh, B.Miege, D.Throsby); 4) the functioning of modern society as global culture industry in theory 
of S.Lash and C.Lury; 5) cultural economics theory (W.J.Baumol, W.G.Bowen, M.Blaug, V.A.Ginsburg, A.J.Scott, D.Throsby, B.S.Frey). 

Keywords: economy of culture, cultural production, cultural industries, industrialization of culture, value, theoretical concepts of the cultural economy. 
 
 
УДК 130.2. 

Г. П. Подолян, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
G.Podolyan473@gmail.com 

 
СОЦІАЛЬНІ ЗАСАДИ КОРПОРАТИВНОЇ КУЛЬТУРИ 

 
Статтю присвячено аналізу розвитку корпоративної культури як нової форми культури. Динамізм формування корпоративної культури у 

сфері економічної діяльності у ХХ ст. вплинув на стрімке поширення її цінностей і стандартів на інші сфери суспільного буття. Взаємовпливи 
неокорпоративізму і культури стали основою становлення інноваційної природи корпоративної культури з її орієнтацією на партнерство і 
консолідацію різноспрямованих інтересів ключових сторін взаємодії. Як і будь-яке нове явище, корпоративна культура виявила амбівалентну 
природу нових процесів соціального поступу, засвідчивши появу низки складних морально-психологічних та екзистенційних проблем людини і 
суспільства періоду великих змін. Корпоративізація суспільних сфер стала основою якісних трансформацій організаційно-управлінських, 
соціально-трудових і загалом суспільних відносин, відкривши додаткові перспективи реалізації соціальної відповідальності та інтеграції.  

Ключові слова: культура, корпоративна культура, неокорпоративізм, корпоративна соціальна відповідальність. 
 © Подолян Г. П. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 33 ~ 

 

 

Постановка проблеми. Однією із показових (резуль-
тативних) інновацій ХХ століття можна вважати корпо-
ративну культуру. Вона давно стала об’єктом наукового 
інтересу. Актуальними для дослідження залишаються 
динамічні процеси еволюції корпоративної культури від 
появи її окремих елементів у невеликих виробничих 
компаніях на початку ХХ ст. до корпоративізації багатьох 
сфер суспільного буття, практики імплементації меха-
нізмів корпоративної соціальної відповідальності напри-
кінці ХХ – початку ХХІ ст.  

Починаючи з другої половини ХХ ст. наростають тен-
денції становлення корпоративної культури як нової фор-
ми культури. Продуктивний досвід новітніх видів 
управління людськими ресурсами, формуючи переважно 
ефективні взаємини всередині організацій, трудових коле-
ктивів, у корпоративних об’єднаннях, сприяв якісним 
змінам у характері комунікацій із клієнтами (стейкхолде-
рами), громадськими спільнотами, поступово захоплюючи 
все нові сфери суспільного життя, поширюючи і за-
кріплюючи корпоративні цінності й стандарти.  

Проте розвиток корпоративної культури і її впливи 
на суспільство варто аналізувати не тільки з точки зору 
їх позитивних результатів, а й зважати на появу нових, 
незнаних раніше складностей і проблем, породжених 
корпоративним функціонуванням як на локальному, так 
і на соціальному рівнях. Це сприятиме ґрунтовнішому 
осмисленню процесів корпоративізації суспільства й 
глибшому розумінню багатогранної природи корпора-
тивної культури та її соціальних засад. 

Аналіз досліджень і публікацій. Проблематика 
корпоративної культури активно й системно починає 
вивчатися з 70-х рр. ХХ ст. Серед великого масиву літе-
ратури в основному західних дослідників варто виокремити 
насамперед класичні на сьогодні роботи М. Альберта, 
Р. Акоффа, М. Аокі, Т. Діла, П. Друкера, А. Кеннеді, Дж. Кот-
тера, М. Мескона, А. Петтігрю, Т. Пітерса, Дж. Тернера, 
Р. Уотермена, Е. Шейна. Серед російських і вітчизняних нау-
ковців необхідно згадати праці Ю. Н. Давидова, А. Л. Єсь-
кова, Л. Г. Іоніної, В. Л. Іноземцевої, Г. П. Зінченко, Е. А. Капі-
тонова, В. А. Красильщикова, Т. М. Персикової, В. А. Співака, 
Г. Л. Тульчинського, А. Я. Флієра, Г. Л. Хаєта та ін. 

Мета статті. Проаналізувати новітню природу корпора-
тивної культури у розвитку організаційно-управлінських, 
соціально-трудових і суспільних відносин як невід’ємних 
складових сучасного соціального буття й порядку. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Актуаль-
ність такого розгляду визначається, по-перше, логікою 
процесів реконструкції сучасної західної філософії, 
започаткованих ще в другій половині ХХ ст. і націлених на 
зниження уваги до "чистої", метафізичної філософії та 
перенесення інтересу на соціальну проблематику, 
мораль, культуру, літературу, мистецтво. Це "знайшло 
своє відображення у вигляді провідної тенденції в 
розвитку соціальних наук, яка визначається “реабілітацією 
практичної філософії”" [1, с. 4]. І до сьогоднішнього дня 
можна фіксувати наростання інтересу до цієї тематики. 

По-друге, багато з науковців, що вивчають корпора-
тивну культуру у згаданих вище сферах, вказують на 
потребу розширення основ маркетингу і менеджменту 
соціально-етичними вимірами: "традиційний менеджмент 
з тягарем адміністрування, адміністративним лідером 
("людина організації") і пріоритетами виробництва, фінан-
сової логістики, цільового маркетингу поступається соціа-
льно-етичному менеджменту і маркетингу, визначальним 
фактором яких стає культура, що приносить величезний 
ефект" [2, с. 5]. Продуктивний досвід впровадження 
різноманітних морально-психологічних засобів і прак-
тик, що підвищували ефективність трудових відносин у 
колективах (Гоуторнські експерименти, школа людських 

стосунків і т. п.), всередині ХХ ст. поступово став не-
від’ємною частиною засобів інтенсифікації праці й ста-
новлення партнерської системи взаємодій.  

Зміни в капіталістичній системі господарювання від 
жорсткого протистояння між власниками і робітничим 
класом (у ХІХ ст.) через "примус до організації" 
(наприкінці ХІХ ‒ початку ХХ ст.) до впровадження у 
трудовій діяльності вимог високої культури, цінностей 
партнерства, співпраці (др. пол. ХХ ст.) стали наслідком 
розвитку цивілізації, науково-технічного прогресу. Все 
частіше досвід успішних компаній, соціологічні дані, 
соціальний аналіз цих процесів фіксували усвідомлення 
значимості факторів спільної згоди, домовленостей, 
врешті-решт, уваги до "людських стосунків", розвитку 
стратегічної перспективи, а пізніше ‒ стратегії "філософії 
спільної долі". Ці характеристики стають не менш 
важливими умовами успіху, ніж вимоги чистої економіки. 

Елементи корпоративної діяльності формувалися, 
насамперед, в економічній сфері, але з часом 
поширювалися й на інші галузі, розкриваючи свої 
можливості на шляху становлення ринкового типу 
господарювання, росту продуктивності праці і прибутку, 
якості продукції і життя в цілому. 

Поворот до нових менеджменту і маркетингу позна-
чився гуманізацією праці, якісними змінами в організації, 
гармонізацією відносин із спільнотою і владними 
структурами, що виходять за межі трудових відносин. У 
цій якості корпоративна культура як соціокультурний 
регулятор поступово виходить на перші позиції науково-
практичних і культурологічних дискусій. 

Період 70‒80 рр. ХХ ст. позначають як час актуалізації 
проблематики корпоративізму-неокорпоративізму, що стала 
предметом дослідження в роботах західних авторів 
Дж. Грінвуда, Дж. Лембруха, А. Коусона, Ф. Шміттера, 
Г. Штрека та ін., котрі вивчали корпоративістські тенденції у 
сфері партнерських відносин основних соціальних сил в 
демократичному суспільстві – праці, капіталу і держави. 

Поступово формуються уявлення про корпоративну 
культуру як нову (посторганізаційну) форму культури, що 
постає в якості стратегічного напряму розвитку сучасних 
партнерських соціально-трудових відносин, корпоративної 
(консолідуючої) поведінки ключових сил як у сфері тру-
дової діяльності, так і в соціальному функціонуванні. 
Визнання культури як визначальної основи корпоративної 
культури дозволяє розглядати неокорпоративізм як взаємо-
пов’язаний з нею. Культура сприяє виникненню і вдоско-
наленню навколишньої дійсності у певному соціальному 
просторі і часі, задаючи людям орієнтири ділової культури, 
організаційної поведінки і соціальних відносин. Своїми ду-
ховними і матеріальними чинниками вона глибоко впливає 
на соціально-економічні процеси. При цьому духовна куль-
тура як світ ідеалів, цінностей і прагнень створює господар-
ський дух ("дух господарського життя") – духовний фон 
різним економічним системам. Взаємодія неокорпоративі-
зму і культури сприяє утворенню корпоративної культури як 
інноваційної культурної форми на основі корпоративних 
установок, партнерської стратегії і консолідуючих цінностей. 
Природа позитивного корпоративізму (неокорпоративізму) 
пов’язана з моделями впорядкування суспільства, соціаль-
них організацій, систем управління, з культурними формами, 
для яких характерне домінування взаємодопомоги. Принцип 
неокорпоративізму (об’єднання) відображає взаємну зацікав-
леність між людьми, що знаходяться в соціокультурних, 
виробничо-господарських, політичних і ін. відносинах. 

Інноваційною особливістю неокорпоративізму є орі-
єнтація учасників ділового спілкування на договірні парт-
нерські відносини з метою досягнення взаємовигідних рі-
шень і контролю за їх виконанням. Неокорпоративізм 
включає сталі моделі колективної поведінки людей, які 



~ 34 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

мають суперечливі (конкуруючі) групи інтересів, і зумов-
лює потребу їх об’єднання як інструмента системної 
інтеграції, зниження соціальної нерівності і досягнення 
згоди (партнерства) між власниками, найманими управ-
лінцями і рядовими працівниками в організації. 

Важливо для сучасного розуміння корпоративної 
культури зробити акцент на тому, що її походження 
варто виводити не як похідне від поняття "корпорація" 
(лат. corporatio – спілка, товариство), а як узагальнену 
назву комплексу духовно-практичних цінностей і дій в 
межах різновидів позитивного корпоративізму (неокор-
поративізму). Останній пов’язаний із якісними змінами, 
що породжуються економічною і політичною демокра-
тією постіндустріальної цивілізації. У контексті такого 
розуміння корпоративна культура постає як "якісна ре-
алізація різновидів позитивного корпоративізму на ос-
нові системи цінностей соціального партнерства, що 
поділяються суспільством і спільнотою сучасних (креа-
тивних) корпорацій, які визначають їх поведінку, харак-
тер діяльності, максимізацію корпоративного духу і ме-
неджменту, із врахуванням соціально-етичної відпові-
дальності" [2, с. 15]. Корпоративна культура стала фак-
тором інноваційних перетворень, що виводять на пер-
ше місце "людські ресурси". Останні набувають домі-
нуючого значення і статусу мірила економічного успіху 
сучасних корпорацій-спільнот. А вони утворюють із за-
лежними від корпорації людьми "спільну справу" в кон-
курентному середовищі, що динамічно розвивається.  

Ще в першій половині ХХ ст. представниками амери-
канської соціології аналізуються приклади наростаючого 
впливу корпорацій на суспільні процеси. Наприклад, 
Д. Бернхем, творець теорії менеджеріального суспіль-
ства, вважав, що для пояснення і розуміння природи 
суспільств ХХ ст. більш фундаментальною і суб-
станційною реальністю, ніж власність, є влада, що йде 
від управлінських позицій в організаціях і корпораціях. 
Йому вторить і П. Друкер, зазначаючи, що корпоративна 
культура встановлює стандарти способу життя, життєві 
зразки, орієнтує, формує і спрямовує життя громадян, їх 
погляд на суспільство, бачення соціальних проблем і 
пошуків їх вирішення. 

Але в процесі корпоративізації суспільства проявлялися 
як позитивні, так і негативні аспекти. Наприклад, Ч. Р. Міллз, 
творець теорії корпоративного суспільства, описуючи 
особливості американського суспільства середини ХХ ст., 
серед позитивних ознак динамічного розвитку вказує і на 
появу негативних аспектів у процесі становлення нового 
середнього класу – "білих комірців". Соціолог типізує їх як 
носіїв сумнівних якостей "маленької людини", представників 
урбаністичної маси, що увібрала в себе багато 
психологічних проблем, які характеризують суспільство й 
епоху в цілому: це – жертва, об’єкт дій інших людей. Його 
соціальне середовище – це контекст втраченої довіри до 
зовнішнього світу і маніпулювання з боку масової культури і 
ЗМІ. Завдяки відсутності права власності "білі комірці" 
відчужені від своєї праці, від своєї особистості, від 
індивідуальної раціональності, вони політично апатичні. Як 
не парадоксально, але саме ці маленькі люди, констатує 
дослідник, є авангардом сучасного йому суспільства. 
Оскільки на середину ХХ ст. раціональність набула нової 
форми – її носіями виступають не окремі індивіди, а 
соціальні інститути, які завдяки бюрократичному 
плануванню і математично обґрунтованому передбаченню 
відбирають в індивідів і свободу, і раціональність. Така 
структурна організація суспільства веде до формування 
специфічного контексту бюрократизованих відносин, 
всезагального відчуження і маніпулювання за допомогою 
ЗМІ, виникнення і поширення психології "маленької людини" 
в її негативних сенсах. 

Цю тенденцію критичного відношення до процесів по-
ширення на суспільні сфери впливу корпоративної культу-
ри розвиває ще один американський соціолог У. Уорнер, 
описуючи деякі фундаментальні соціальні явища, що 
визначають картину суспільства середини ХХ ст. На думку 
дослідника, корпорація здійснює управління соціальним 
життям на всіх рівнях і в усіх сферах – економічній, 
технічній, ціннісно-символічній. Сучасні корпорації стають 
свідками процесів зміщення моральної влади і санкцій з 
локальних і приватних сфер у сферу федерального 
центру. Можливості держави як федерального центру 
дозволяють здійснювати моральну і соціальну владу над 
приватним підприємництвом. Під дією цих факторів, за-
значає соціолог, змінюється саме капіталістичне підприєм-
ство ‒ корпорації все менше керуються раціональними 
цінностями технології і класичної економічної науки і все 
більше підпадають під вплив з боку моральних цінностей і 
підпорядковуються їм. Санкції разом із технічними набувають 
і моральних характеристик. Успіх у підприємництві почав 
визначатися не тільки розумними технічними рішеннями, що 
приймаються на ринку, але й моральними уявленнями.  

Тому зміни, що відбуваються в приватнокапіталістич-
ному підприємництві під тиском морального порядку, по-
казують, що: 1) метою підприємництва продовжують 
залишатися купівля і прибуток, проте вони повинні кон-
тролюватися суспільством заради його інтересів; 2) конку-
ренція повинна регулюватися, морально контролюватися і 
модифікуватися співробітництвом між підприємствами і 
галузями; 3) будь-яка монополізація виробництва і поши-
рення будь-якого товару на ринку збуджує глибоку й 
сильну ворожість з боку суспільства; 4) локальні колективи 
все більше втрачають свою автономію, підкоряючись 
моральному авторитету нової національної спільноти, яка 
замінює первинну взаємодію обличчям до обличчя, 
колись характерну для локальних соціальних утворень.  

Акцент на цих пунктах теорії У. Уорнера важливий у 
контексті даної роботи насамперед тим, що вчений фік-
сує неоднозначні з точки зору того часу аспекти появи і 
наростання суспільних тенденцій розвитку 60‒70 рр. ХХ ст., 
які показують початковий період становлення соціально 
відповідального бізнесу. Звичайно, зараз останній 
сприймається як позитивне і перспективне явище, що 
орієнтоване на зміцнення продуктивних форм взаємодії 
й комунікації, розширення впливу високих стандартів 
корпоративної культури на кола клієнтів, громадськості, 
загалом усього суспільства. 

Як і Ч. Р. Міллз, У. Уорнер через аналіз емпіричних 
даних характеризує складні процеси формування 
нового середнього класу організаційної культури – 
"організаційної людини". Остання ототожнює себе з 
організацією, оформлює своє життя у відповідності з 
принципами організації і в її межах. Саме в цьому 
виявляється суть "організаційної людини" і нового 
середнього класу. Новий клас створює нову суспільну 
мораль і повсюдно керується її нормами. Ця мораль 
реалізується через систему вищої освіти і систему 
соціалізації, в організації і діяльності корпорацій і 
державних установ, в науці, в системі масової культури, 
а також в особистому і побутовому житті людей.  

Теоретичним фундаментом нової соціальної етики, 
що визначає поведінку нових середніх прошарків 
суспільства, У. Уайт вважає прагматизм, етичний 
релятивізм, різні теорії "інтегрованого суспільства". 
Соціальна етика, що виникає на основі цих ідей, постає 
як нормативна система, що забезпечує інтеграцію 
суспільства на основі принципів співробітництва (а не 
конкуренції й індивідуалізму), як практична орієнтація 
дії (в прагматичному сенсі) і як основа наукового 
управління. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 35 ~ 

 

 

Саме така соціальна етика, її застосування і поширен-
ня відповідальні за появу організаційних людей із специ-
фічними рисами характеру, а саме: екстравертність, гото-
вність і вміння бути безособовим, повністю інтегрованим 
членом колективу. Вона заохочує конформізм, пасивне, 
пристосовницьке прийняття готових стандартів у поведін-
ці, безапеляційне визнання наявних порядків і правил, 
безумовне схиляння перед авторитетами, прагнення до 
згладжування суперечностей, посередність, капітуляцію 
особистості перед вимогами життя в колективі і в колекти-
вній діяльності. Організація виховує у своїх службовців 
почуття відданості даній корпорації і навіть тотожності 
своїх інтересів з інтересами корпорації. 

За зовнішньо позитивними рисами екстравертності 
(відкритість, демонстрація показного солідаризму) і ко-
лективізму, що виступають основними цінностями соці-
альної етики, а також за заміною авторитарного стилю 
керівництва на рекомендаційний (зазвичай спирається 
на соціально-психологічну, фрейдистську психотехніку) 
криються глибокі проблеми конкурентних відносин, що 
не виходять на поверхню. Проте це не означає ліквіда-
цію конфлікту як такого, і навіть не означає смерть про-
тестантської етики і принципу індивідуалізму. Як підкре-
слює Уайт, конкуренція, змагання, конфлікт просто не 
виходять назовні. Зовні панує принцип співробітництва, 
але під цим покровом, під масками, які носять люди 
організації і які зрослись з їхніми обличчями з часів на-
вчання, нікуди не зникають індивіди, що суперничають, 
керуються нормами протестантської етики успіху.  

Але, незважаючи на декларування і дотримання соціа-
льної етики, ситуація має суперечливий характер, переко-
наний соціолог, що породжується внутрішнім протистоян-
ням між егоїстичними намірами і принципами соціальної 
етики. Цей психологічний і соціальний конфлікт нерідко 
призводить до невротичних розладів у людей. При цьому 
тиск, здійснюваний групою на індивіда, настільки великий і 
реалізується через різні канали, що його "я" часто не ви-
тримує цього. Повна інтеграція в групу психологічно при-
зводить до втрати свого "я", соціально – до повної капіту-
ляції перед вимогами групи, а в результаті ‒ до зниження 
соціальної мобільності й інноваційності. Найбільш досвід-
чені і здібні прагнуть уникати повної інтеграції з групою, 
зберігаючи при цьому видимість єдності з нею. 

Таким чином, наведені приклади соціального аналізу двох 
представників американської соціології 50‒70 рр. ХХ ст. пока-
зують складний контекст трансформації суспільних процесів 
у зв’язку із становленням і початковими етапами розвитку 
корпоративної культури. Звичайно, окреслені проблеми на 
даний час еволюціонували чи сприймаються по-іншому. Але 
деякі із означених аспектів залишаються й зараз актуальною 
підставою для соціально-філософського осмислення, навіть 
за всіх успішних результатів корпоративізації суспільства. 

Потреба розбудови успішних прикладних систем соціа-
льно відповідальної діяльності починаючи з 50-х рр. ХХ ст. 
стала новим важливим рушієм розвитку сучасної природи 
корпоративної культури, що обумовлюється специфікою 
функціонування останньої. По-перше, саме провідні кор-
порації засвідчили прихильність до соціально відповідаль-
ної поведінки та соціальної активності у найширшому її 
розумінні. По-друге, корпорації стали провідною і най-
більш складною організаційною формою ведення бізнесу. 
По-третє, акцент на корпорації не заперечує фокусування 
на будь-яких інших структурах, що уособлюють бізнес та 
менеджерів, які формують організаційну (корпоративну) 
політику та її складові, і це дає підстави говорити про 
утвердження організаційного (корпоративного) громадян-
ства. Тому корпоративна соціальна відповідальність 
виступає імплементованим у корпоративне управління 
типом соціальних зобов’язань (здебільшого добровільних) 
перед працівниками, партнерами, державою, інститутами 
громадянського суспільства та суспільством у цілому. 

Створення спеціальних підрозділів і координаційних груп з 
упровадження системи корпоративної соціальної відпові-
дальності (КСВ), уведення в організаційну структуру 
управління компаніями посади віце-президента з КСВ, 
упровадження етичних кодексів і корпоративної культури, 
пронизаної духом соціальної активності та відповідаль-
ності, розроблення проектів соціального інвестування, 
підготовка і публікація соціальних (нефінансових) звітів – 
це основні процедури впровадження КСВ. В останні роки 
сформувався чіткий, усвідомлений запит з боку провідних 
світових компаній щодо ініціювання, обговорення 
проблематики КСВ на рівні найавторитетніших ділових, 
урядових та міжурядових форумів за участі представників 
бізнесу, науковців, урядовців, представників інститутів 
громадянського суспільства. 

В умовах постіндустріального типу господарювання су-
часна корпорація особливого значення надає людським 
ресурсам, що набувають стратегічного значення і статусу, 
виступаючи мірилом її економічного успіху. Це обумовлює 
об’єднання людей, котрі володіють засобами виробниц-
тва, з людьми, здатними працювати й споживати, в єдине 
ціле – єдиний соціальний організм. У цьому суть транс-
формації традиційної корпорації у сучасну, в межах якої 
виникає нова корпоративна філософія з цінностями 
"спільної долі". За цих обставин прибутковість корпорації 
забезпечується за допомогою наростаючого вдосконален-
ня механізмів управління людськими ресурсами з метою 
забезпечення лояльності працівників до керівництва, 
виховання у перших відношення до корпорації як до свого 
дому. Акцент переноситься з виробничих процесів на зна-
чимість мотивації, стимулів і комунікації працівників. Успіху 
досягають ті організації, філософія яких очевидна як для 
їхнього персоналу, так і для громадськості (споживачів). 
На основі "корпоративної філософії" у процесі спільної 
роботи між всіма працівниками (персоналом) складаються 
позитивні корпоративні відносини, які характеризуються 
єдністю цінностей, ділових норм, правил, ритуалів по-
ведінки й спілкування. Вони постають як внутрішньо- і 
позаорганізаційні відносини керівників і персоналу по 
вертикалі (субординація, підпорядкування і т. п.), 
взаємодія між працівниками по горизонталі (колеги, різні 
посади поза командою і т. п.) і взаємовідносини праців-
ників із громадськістю (громадська думка). 

Сучасні тенденції розвитку успішних корпорацій свід-
чать, що незаперечною перевагою неокорпоративізму як 
основного стрижня корпоративної культури виступає орі-
єнтація на добровільне, легітимне узгодження груп інте-
ресів і досягнення співробітництва, соціального партнер-
ства учасників рівновідповідальної соціальної взаємодії на 
взаємовигідних умовах. Він є ненасильницьким засобом 
формування корпоративних продуктивних порядків, що 
вписуються в більш широкий демократичний спектр інте-
ресів на різних рівнях життєдіяльності суспільства. І в 
цьому можна вбачати соціальнотворчий потенціал нео-
корпоративізму і корпоративної культури. 

Висновок. Отже, динамічні процеси розвитку капіталі-
стичної системи господарювання у ХХ ст., науково-техніч-
ний прогрес, інтенсифікація праці стали стимулюючими 
факторами появи корпоративної культури як прогресив-
нішої (в порівнянні із організаційною) культурної форми із 
цінностями партнерства, гуманізації праці, гармонізації 
відносин між усіма учасниками, дотичними до функці-
онування корпоративних об’єднань.  

Новітній характер корпоративних стратегій консолідова-
них домовленостей, "філософії спільної долі", орієнтованих 
на якісні зміни в організаційно-управлінських, соціально-тру-
дових відносинах у трудових колективах і долучення широ-
ких верств громадськості, владних структур до відносин із 
виробничими підприємствами, сприяв формуванню нового 
типу соціальної комунікації, орієнтованої на використання 
позитивного потенціалу суспільних згоди й інтеграції. 



~ 36 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Бурхлива динаміка корпоративної культури, разом із 
позитивними змінами, виявила й екзистенційні проблеми 
"маленької людини", "людини організації" (У. Уорнер), і 
типові негативні риси цілого прошарку "білих комірців" 
(Ч. Р. Міллз). Означений ракурс бачення процесів ста-
новлення корпоративної культури показав складну природу 
соціальних трансформацій періоду становлення інновацій 
корпоративної культури, засвідчивши суперечливий ха-
рактер поєднання зовнішньої новизни корпоративних цінно-
стей, об’єднання, колективного буття із глибинними психо-
логічними інтенціями й очікуваннями окремої людини. 

Історія і досвід продуктивних прикладів функціонування 
корпоративних об’єднань із визнаною політикою корпоратив-
них цінностей, стратегій "філософії спільної долі", практики 
імплементації КСВ переконливо доводять переваги солідари-
стської політики, соціального партнерства неокорпоративізму 
як основи сучасної корпоративної культури по відношенню до 
головних соціальних суб’єктів як на макрорівні корпора-
тивного буття, так і на соціальному макрорівні. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Єрмоленко А. М., Лазоренко О. О., Вєдров О. І., Бауман Ю. А., 

Кірюхін Д. І., Фінько А. Є., Нечипоренко В. О. Соціальна 
відповідальність як основна цінність інституалізації сучасного 
суспільства / А. М. Єрмоленко, О. О. Лазоренко, О. І. Вєдров, 
Ю. А. Бауман, Д. І. Кірюхін, А. Є. Фінько. ‒ К.: НВП "Видавництво 
“Наукова думка” НАН України", 2016. ‒ 304 с. 

2. Капитонов Е. А., Зинченко Г. П., Капитонов А. Е. Корпоративная 
культура: теория и практика / Е. А. Капитонов, Г. П. Зинченко, А. Е. 
Капитонов. – М.: Издательство "Альфа-Пресс", 2005. ‒ 352 с. 

 
REFERENCES 

1. Jermolenko, A. M., Lazorenko, O. O., Vjedrov, O. I.,Bauman, Ju. A., 
Kirjuhin, D. I., Fin'ko, A. Je., Nechyporenko, V. O. (2016). Social'na 
vidpovidal'nist' jak osnovna cinnist' instytualizacii' suchasnogo suspil'stva 
[Social responsibility as the main value of institutionalization of modern 
society]. Kyiv, Naukova dumka. 

2. Kapytonov, E. A., Zynchenko, G. P., Kapytonov A. E. (2005). 
Korporatyvnaja kul'tura: teoryja y praktyka [Corporate culture: theory and 
practice ]. Moscow, Al'fa-Press. 

 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  19 . 1 0 . 17  

 
Г. П. Подолян, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко,  
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

СОЦИАЛЬНЫЕ ОСНОВАНИЯ КОРПОРАТИВНОЙ КУЛЬТУРЫ 
 
Статья посвящена анализу развития корпоративной культуры как новой формы культуры. Динамизм формирования корпоративной 

культуры в сфере экономической деятельности в ХХ в. повлиял на стремительное распространение ее ценностей и стандартов на другие 
общественные сферы. Взаимовлияния неокорпоративизма и культуры стали основанием становления инновационной природы корпоративной 
культуры с ее ориентацией на партнерство и консолидацию разнонаправленных интересов ключевых сторон взаимодействия. Как и любое 
новое явление, корпоративная культура раскрыла амбивалентную сущность начальных этапов становления этой новации, показав появление 
перечня сложных нравственно-психологических и экзистенциальных проблем человека и обществ периода грандиозных изменений. 
Корпоративизация общественных сфер послужила основанием качественных трансформаций организационно-управленческих, социально-
трудовых и общественных отношений, открыв дополнительные перспективы реализации социальной ответственности и интеграции.  

Ключевые слова: культура, корпоративная культура, неокорпоративизм, корпоративная социальная ответственность. 
 
G. P. Podolian, PhD, Assistant Professor 
Taras Shchevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

SOCIAL FOUNDATIONS OF CORPORATE CULTURE 
 
The article is devoted to the analysis of the development of corporate culture as a new form of culture. The dynamic processes of the evolution 

of corporate culture from the time of the appearance of its individual elements at the beginning of the 20th century to the corporatization of many 
spheres of social life, the practice of implementing mechanisms of corporate social responsibility in the late XX сеntury remain topical for research. 

Dynamism of the corporate culture formation  in the sphere of economic activity in the twentieth century influenced the rapid spread of its values and 
standards to other public spheres.  Corporate culture as a sociocultural regulator gradually comes to the forefront of scientific, practical and cultural 
discussions.  Recognition of culture as the defining basis of corporate culture allows us to consider neocorporativism as interconnected with it. 

Mutualities of neocorporativism and culture have become the basis for the emergence of the innovative nature of corporate culture with its 
focus on partnership and the consolidation of the multidirectional interests of key actors in the interaction. An innovative feature of 
neocorporativism as the main element of corporate culture is the orientation toward voluntary, legitimate alignment of interest groups and the 
achievement of cooperation, social partnership of participants in equidistant social interaction on mutually beneficial conditions. It is a non-violent 
means of forming corporate productive orders that fit into a broader democratic spectrum of interests at different levels of society's life. And in this 
you can see the social potential of neocorporativism and corporate culture. 

Like any new phenomenon, corporate culture revealed the ambivalent essence of the initial stages of the emergence of this innovation, 
showing the emergence of a list of complex moral-psychological and existential problems of human and societies during the period of grandiose 
changes. The corporatization of social spheres served as the basis for qualitative transformations of organizational, managerial, social and labol 
relations, opening additional prospects for the realization of social responsibility and integration. 

Key words: culture, corporate culture, neocorporativism, corporate social responsibility. 
 
 
УДК 130.2:791.4 

 
О. А. Пушонкова, канд. філос. наук, доц.  

Черкаський національний університет  
імені Богдана Хмельницького 

бул. Тараса Шевченка, 81, м. Черкаси, 18031, Україна 
krapki@ukr.net 

 
ЄВРОПЕЙСЬКА КУЛЬТУРНА САМОСВІДОМІСТЬ ЗЛАМУ ХІХ‒ХХ СТ.: ЗМІНА ПАРАДИГМИ 

 
У статті здійснюється аналіз феномена культурного зламу (зсуву, зміщення), що відображає характер трансформаційних проце-

сів у культурі кінця ХІХ – поч. ХХ ст. та акцентує увагу на механізмах передачі, трансляції культурно-історичного досвіду людства. 
Досліджено динамічний характер змін у європейській культурній самосвідомості межі ХІХ – ХХ століття, перехід від класичної моделі 
інтерпретації культури до некласичної та постнекласичної, роль повсякденності у "невідчужених" станах культури. Виявлено зв'язок 
критики культури та кореляцію між науковою та художньою картинами світу кінця ХІХ – початку ХХ століття. Розкрито через кон-
цептуальну топографію культури ХХ століття наслідки тотального культурного зламу в самосвідомості людини європейської 
культури у проекціях культурно-травматичного дискурсу.  

Ключові слова: культурна самосвідомість, цінність, культура повсякденності, культурна традиція, культурний злам, перехідні стани культури, 
культурна травма, культурно-травматичний дискурс. 

 © Пушонкова О. А. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 37 ~ 

 

 

Постановка проблеми. У дослідженні динаміки 
культури важливим є питання про витоки нових явищ і 
процесів. Передумовою постмодернізму стала критика 
модернізму некласичною філософією другої половини 
XIX століття, адже критика просвітницького розуму вже 
була кроком до постмодернізму з його настановою на 
відмову від раціоналістичної традиції в філософії. Куль-
тура кінця ХІХ ‒ поч. ХХ ст. в своїх інтелектуальних, 
художніх та ідеологічних настановах заснована на осо-
бливому типі історичної самосвідомості – модерності. 
Аналізу свідомості вже недостатньо для розуміння лю-
дини. Технічний переворот та поява культури повсяк-
денності др. пол. XIX ст. не лише вплинули на 
матеріальне середовище, в якому жили люди, та на 
спосіб їхнього життя, а й обумовили саму ситуацію 
культурного зламу. Маємо дослідити зміст поняття 
"культурний злам", адже в цій парадигмі продовжує 
розвиватися культура ХХ – поч. ХХІ ст. Дискурс "про-
гресу" змінюється дискурсами "кризи" та "травми", вод-
ночас ХХ ст. мало переглянути онтологічні засади ро-
зуміння реальності. Стали більш актуальними взаємо-
зв’язки між явищами, що здавалися протилежними й 
несумісними, дослідження перехідних станів культури 
та маргінальних явищ. Відповідно, це обумовило спе-
цифічні характеристики культури кінця ХХ – поч. ХХІ ст. 

Аналіз досліджень і публікацій. Усталеного визна-
чення культурного зламу (зсуву) ХІХ‒ХХ століть немає. 
Дослідники для означення подібного стану культури вико-
ристовують цілий ряд визначень: "культурний переворот", 
"культурна революція", "етнографічний злам", "структур-
ний зсув" тощо. Цій проблематиці приділяли увагу 
О. Лосєв, А. Зайцев, Ж. Ле Гофф, Г. Кнабе, Н. Маньков-
ська, Р. Барт, А. Койре, А. Кармін. Різні аспекти проблеми 
культурних трансформацій є предметом дослідження 
українських науковців – Є. Бистрицького, В. Малахова, 
Б. Парахонського, М. Поповича, Ю. Богуцького, Г. Чміль, 
Ю. Легенького, В. Панченко, А. Єрмоленка, К. Жоля, 
Ю. Іщенка, С. Кримського, В. Личковаха. 

Традиційно зламний стан культури пов᾿язується з її 
кризою, що знайшло вираз у критиці культури як критиці 
цивілізації та було першим визначенням негараздів у 
просвітницькому проекті культу розуму (Ф. Ніцше з його 
"європейським нігілізмом", А. Шопенгауер, З. Фройд, 
О. Шпенглер). Показовим є те, що ряд дослідників 
пов᾿язали кризу з небезпекою розповсюдження масової 
людини (Х. Ортега-і-Гассет, Й. Гейзінга, М. Бердяєв, 
М. Гайдеґґер) та появою кризової свідомості (В. Діль-
тей, Г. Зіммель, П. Штомпка). Плідними є думки про 
шляхи розвитку європейської культури А. Швейцера та 
Е. Гуссерля. Ідея осмислення культурного зламу як 
певного перехідного стану культури належить М. Бат-
кіну, О. Лосєву, А. Ахієзеру, М. Кагану, А. Данілову. Ці 
дослідження, укоріненні у "філософії життя" поч. ХХ ст., 
сьогодні актуальні у синергетиці (І. Прігожин, І. Стен-
герс) та в аналізі процесів культури (М. Каган, Ю. Лот-
ман, А. Пилипенко, Р. Мертон, Р. Парк та ін.)  

Мета статті. Дослідити своєрідність культурного 
зламу ХІХ – ХХ століття в Європі з точки зору тоталь-
них динамічних змін у культурній самосвідомості та йо-
го вплив на концептуальну топографію культури ХХ сто-
ліття; проаналізувати стан сучасної культурфілософсь-
кої думки в світлі означеної проблематики та у зв᾿язку з 
процесами перехідності в культурі. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Напри-
кінці ХХ століття американський соціолог С. Хантінгтон 
зазначив, що людство поринає в епоху "конфлікту цивілі-
зацій", а італійський дослідник М. Маффесолі визначив 
рух світових соціокультурних та політичних процесів у 
напрямі архаїзації та радикалізму. Нездоланні міжетнічні 
та релігійні конфлікти, війни, глобальний тероризм є цьому 

підтвердженням. Для національних культур настав час 
випробувань – постала проблема цивілізаційного самови-
значення. Дискурс прогресу, характерний для просвітни-
цької свідомості, змінюється у ХХ ст. дискурсом кризи і, 
нарешті, дискурсом травми (або "колективної травми" у 
термінології Петера Штомпки). Отже, рух "від – до" як ідея 
поступального прогресу відходить у минуле, більш актуа-
льними стають проблеми самовизначення, автентичності, 
виявлення унікальності власної сакральної культури, ви-
найдення того центру цілісності, що живить її зсередини. 
Більш продуктивною стає методологія звернення до архе-
типного горизонту культури. 

Дослідників все більше починають приваблювати ха-
рактеристики темпоральної мінливості (підхід, який обґру-
нтовується ще представниками "філософії життя" А. Берг-
соном, В. Дільтеєм, Г. Зіммелем), проблеми морфогенезу, 
трансформації культури й моменти найбільш напруженого 
динамізму – перехідні стани культури. Розуміння перехід-
ної природи Відродження поставило питання про існуван-
ня типологічно схожих епох (Бароко, Романтизм (О. Міхай-
лов), Елінізм (Г. Кнабе)). Ж. Ле Гофф звертає увагу на 
формування цінностей нової епохи з матеріалу минулого, 
але за максимального дистанціювання від найближчої 
хронологічно епохи. Так, гуманісти через "темний тунель 
між двома епохами" (Середньовіччя) звертаються до іде-
алів Античності й епохи Біблії [3, с. 31]. Іншими словами, 
відновлювалася атмосфера Античності та апостольського 
сторіччя. Злам – це, перш за все, злам культурних тради-
цій. Але у цей період відбувається "переоцінка цінностей" 
також "під впливом нових ідей, артефактів, способів твор-
чого самовираження" [8, с. 10]. 

У праці "Естетика Відродження" О. Лосєв презентує 
цю епоху "не у вигляді якоїсь монолітної та неперемож-
ної брили, а у вигляді постійного і неперервного шукан-
ня якогось більш потужного заснування антропоцентри-
зму, ніж це давала антично-середньовічна культура" [2, 
с. 147]. Інтуїція цілого у хронологічні межі Ренесансу 
має включати персоналії Ф. Бекона, Ф. Рабле, 
Н. Мак’явеллі, В. Шекспіра та такі явища, як ман᾿єризм 
та Реформація. Саме виходячи з цих позицій О. Лосєв 
впроваджує термін "модифікований ренесанс". 

Г. Кнабе позначає як рушійну силу трансформації 
культури "омертвіння її форм", що спонукає до пошуку 
форм запозичення культурного досвіду від окремих 
елементів (як-от повернення до традиції) до "ентелехії 
культури" як "поглинання певним часом змісту, харак-
теру, духу й стилю пройдешньої культурної епохи на 
тому заснуванні, що вони виявились співзвучними ін-
шій, більш пізній епосі й здатні задовольнити її внутрі-
шні потреби й запити" [2, с. 689]. Через пошук живих 
форм культури формується певний тип "культурно-
антропологічної ідентифікації".  

Для Г. Кнабе 60‒70 роки ХХ століття також висту-
пають зламом (або в інших роботах – "культурним пе-
реворотом"), позначаючи межу між епохами модерну 
(три століття) й постмодерну [2, с. 916]. Отже, злам ‒ це 
завжди "зазор" між двома епохами, що характеризуєть-
ся радикалізмом зміни світоглядних настанов. 

Н. Маньковська вказує на новації культурних зламів 
як на певні тенденції при збереженні магістральної лінії 
культури, проте на прикладі некласичної естетики вона 
відмічає позиціювання некласики в період культурного 
зламу ХІХ‒ХХ ст. як "дистанціювання від традиційних 
ціннісних установок, через перегляд антично-вінкельма-
нівського понятійного і категоріального апаратів, через 
відхід від аксіоматики й ієрархічності" [8, с. 24].  

Про що це говорить? Насамперед про порушення 
процесу утворення універсалій культури, який залиша-
ється у річищі традиційної, класичної моделі культури. Як 
відомо, цілісність культурного життя у єдності минулого-



~ 38 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

теперішнього-майбутнього забезпечують культурні уні-
версалії. Вони виступають системоутворюючими засну-
ваннями конкретного типу культури. Але наступають такі 
періоди соціального життя, коли історичний досвід "не 
уміщується" в рамки життєвих смислів, заданих систе-
мою універсалій культури. Починаються світоглядні "роз-
коли", "розщеплення", "переоцінка цінностей". 

Згадаймо, що філософське відкриття культури, що 
почалося в епоху Відродження, завершується лише в 
епоху Просвітництва. Ця модель визначається як кла-
сична. Проте в ній характеристики динаміки культури 
утворено на базі суперечливих явищ та концептів. Кла-
сична модель культури відповідає періоду розквіту й 
підйому європейської культури, коли освічений європе-
єць вважав свою культуру універсальним культурним 
еталоном і зразком (з точки зору європоцентризму). 
Зазначимо основні її характеристики. Перш за все, 
культура – розвиток людини як розумної істоти (раціо-
налізм). Культура трактувалася С. Пуффендорфом та 
іншими просвітниками-раціоналістами як витвір "носіїв 
розуму", тобто освічених людей. Однобічність раціона-
лістів долає передромантик Й. Гердер, який в поняття 
культури включає духовну діяльність нецивілізованих 
народів, чим започатковує дослідження національної 
культури. Класичний гуманізм (у його ренесансному 
варіанті) також виступає суттєвою характеристикою 
класичної моделі, як відродження ідей античної культу-
ри. Класичний історизм пов᾿язаний з ідеалізацією ми-
нулого та загостренням інтересу дослідників до історії 
або критики цивілізації. Принцип розвитку дозволяє 
поглибити уявлення про історизм і пояснити історію не 
тільки як природну, а й як історію людей (Й. Гердер). 

Класична модель культури містить у собі внутрішню 
суперечність, яка призводить до світоглядного розме-
жування між просвітниками і романтиками. "Просвітники 
і романтики – дві архетипні фігури у будь-якій націона-
льній культурі" (В. Межуєв) [5, с. 134]. Романтична мо-
дель культури виникає як реакція на просвітницьку мо-
дель з її натуралістичним раціоналізмом й історичним 
прогресизмом (брати Шлегелі, Новаліс, Тік, Вакенро-
дер). Ця подвійність, на думку В. Межуєва, є глибинною 
суперечністю між європейською культурою і європейсь-
кою цивілізацією, яка і стане причиною кризи класичної 
моделі культури. 

Своєрідну спробу зняти цю суперечність в рамках 
філософської свідомості зробив Г. Гегель. Бунту рома-
нтиків він протиставив "зрілого мужа", який розуміє не-
обхідність і розумність усього існуючого. Культура – це 
утворення індивіда, що піднімає його до всезагальної 
точки зору. Філософія Гегеля остання й найбільш гран-
діозна спроба представити самосвідомість людини в 
формі наукового знання, але на відміну від звичайної 
науки − в формі знання абсолютного. Після Гегеля са-
мосвідомість і знання розійдуться між собою, означив-
ши глибоку межу між філософією і наукою. Його позиція 
була своєрідною точкою відліку в оцінці трактовок куль-
тури в ХІХ ст. А. Шопенгауером та Ф. Ніцше, у ХХ ст. – 
З. Фройдом та постмодерністами.  

За Г. Гегелем, "східний світ" застиг на ранньому сту-
пені розвитку, який був перевершений грецьким, римсь-
ким і, тим більш, германським світом. З його точки зору 
(яка викладена в рецензії на роботу Гумбольдта про 
"Бхагавадгіту"), індійська релігійність зупинилась на 
самозреченні й концентрації, розвинувши ці здібності 
до досконалості. Але християнство йде далі, наповню-
ючи релігійний досвід вищим духовним змістом. Йоги та 
кришнаїти культивують один бік людського єства і тим 
самим припиняють його розвиток. Культивуючи волю, 
вони протиставляють її розуму, перетворюючи в дещо 

однобічне й ущербне. Мало того – "індійська самотність 
душі в пустоті є, скоріш, способом отупіння, що, мабуть, 
саме по собі абсолютно не заслуговує імені містицизму, 
і що не може призвести до жодного відкриття істин, 
оскільки воно – беззмістовне" [1, с. 134]. Християнство 
культивує волю як передумову подальшого розвитку 
Духу. Причому в його особистісній формі – в якості осо-
бистого "Я", здатного на діалог з Творцем. 

Вже в середині ХІХ ст. ідеї культурної еволюції та єв-
ропоцентризму почали викликати сумнів, а згодом зазна-
ли перегляду і критики. З одного боку, ситуація середини 
XIX – XX ст. позначена цінностями забутої середньовічної 
культури, але презентованими у нових формах, на новому 
рівні (Н. Маньковська); з іншого – у 1886 році перекладено 
європейськими мовами Бхагавадгіту, зростає інтерес до 
східної культури, статус та значення якої повертають та 
розкривають Ф. Ніцше та А. Шопенгауер. 

До філософського усвідомлення ситуації в ХІХ ст. утво-
рюється колізія, коли романтики і К᾿єркегор, частково пізній 
Шеллінг "висунули поняття "життя" як альтернативне мер-
твим формам культури" [2, с. 61]. На зламі століть істину 
все більше шукають у несвідомому, в спразі за людиною, 
що укорінена в природі. На цих підвалинах формується 
"філософія життя" в поглядах Ф. Ніцше: основа життя – це 
воля, інстинкт влади, а якщо його немає, то істота дегра-
дує. За А. Шопенгауером, Схід має врятувати людство, 
приборкуючи західний активізм – пасивністю та егоїзм – 
байдужістю. Якщо у І. Канта за посередництвом культури 
людина виділяється з природи, долаючи залежність від 
неї, то в А. Шопенгауера культура як з західному, так і в 
східному варіантах є лише прояв природи. У Ф. Ніцше 
іранський пророк Заратуштра, представник давніх аріїв, 
виступає також прообразом природного існування. У Євро-
пі природне буття Ф. Ніцше вбачає у житті греків досокра-
тичної епохи. У роботі "Народження трагедії з духу музики" 
(1872) йдеться про дві основи й сили людського духу. У 
діонісійських оргіях стверджує себе та сама світова воля, 
про яку вперше заговорив А. Шопенгауер. Протилежне 
начало представлене у пластичних мистецтвах, символом 
яких став Аполлон. Грецька культура, схиляючись до Апо-
ллона, засуджує будь-яку надмірність. Напружене сполу-
чення цих двох начал породжує грецьку трагедію. Але в 
результаті появи "романської цивілізації" перемагає теоре-
тична людина. Вихід – у відродженні німецького народного 
духу, в якому присутнє діонісійське начало, у відкритті 
шляху до "трагічного пізнання" [6, с. 129]. Проте культура 
ставить людину у штучні рамки і тим позбавляє її особисті-
сного начала, позбавляє творчості. Якщо культура "сковує" 
волю, перетворюючись на цивілізацію, то треба від неї 
відмовитися. На відміну від Г. Гегеля, Ф. Ніцше впевнений, 
що Схід зберіг вірність кращому началу в культурі, в той 
час як Захід розвиває гірші й тупикові шляхи. Отже, Ніцше 
не вважає культуру вищою й адекватною формою буття 
людини. Культура – хвороба людського духу. На зміну "ве-
ликому песимізму" А. Шопенгауера приходить "оптимізм" 
Ф. Ніцше, заснований на його абсолютному нігілізмі. Бог 
вмер, а значить, ера Надлюдини не буде знати розрізнен-
ня між добром і злом. Ні істини, ні краси. 

Антропологічна та екологічна кризи демонструють 
смислообраз розколу. У некласичній моделі філософії 
культури цей розкол закріплюється у вигляді бінарних 
смислових опозицій (раціональне – ірраціональне, тех-
нотронне – гуманітарне, масове – елітарне, свідоме – 
несвідоме тощо). У літературі, наприклад у поліфоніч-
них романах Ф. Достоєвського, людина обирає між про-
тилежностями, але цей вибір стає все більш важким. 
Аналізу свідомості вже недостатньо для розуміння лю-
дини. Водночас у XIX ст. формується культура повсяк-
денності як перший крок до десакралізації традиції. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 39 ~ 

 

 

Спочатку емоційне переживання, а з плином часу – 
осмислення трагічного досвіду Великої Французької 
революції зіграли головну роль у формуванні романти-
чного світогляду, похідним пунктом якого є відверте 
ігнорування дійсності, визнання нездоланної прірви між 
життям та ідеалами, констатація неістинності та неро-
зумності "світу речей". Філософією опановує розчару-
вання в ідеї прогресу як прогресу розуму. У "Занепаді 
Європи" О. Шпенглера це знайшло вираз у відкритті 
фаустівського типу культури, до якого він зводить євро-
пейську цивілізацію. Вибірковий принцип запозичення, 
за Г. Кнабе, пояснює цю ситуацію знов як хибний вибір. 

Намагання людини зрозуміти суть своєї біологічної 
природи призвело у ХІХ ст. до втрати її попереднього ста-
тусу як "вінця природи". Теорія природного добору Ч. Дар-
віна перетворилася з наукового на ідеологічне питання 
(один з "нарцисичних шрамів" європейської людини, за 
Н. Автономовою). У природознавстві відбувся перехід від 
механічної картини світу, що відповідала принципам кла-
сичного раціоналізму, до електродинамічної ‒ і це, разом 
зі змінами у галузі художньої творчості (передусім появою 
імпресіонізму), вже свідчило про певне накопичення кри-
зових явищ у "новоєвропейському типі культури". 

Г. Кнабе у статті "Діалектика повсякденності" конста-
тує, що поряд з Культурою "з великої літери" з᾿являється 
"особливий культурний стан, альтернативний по відно-
шенню до традиційного" [2, с. 60] й відтепер соціокультур-
на ситуація сьогодення може бути зрозумілою через вза-
ємовідношення цих "двох регістрів духовного життя". Важ-
ливо, що "в основі альтернативного культурного стану 
лежить поняття невідчуженої духовності – повсякденності, 
яка сприймається як цінність" [2, с. 66].  

Подвійність як результат відштовхування від тради-
ції стає характеристикою культури, означенням її нової 
магістралі. Якщо для попередньої форми "норма кла-
сичного – неухильне зживання крайнощів та їх подо-
лання" [2, с. 906], то у новій зникають інтенція й зусилля 
подолання розбіжностей. Формується та поширюється 
парадоксальний стиль мислення, коли парадокс з по-
милки перетворюється на необхідний елемент науково-
го пошуку. Кризові явища в європейській культурі другої 
половини ХІХ ст. привели до пошуку нових засобів ви-
раження: парадокси в драматургії Б. Шоу, парадокса-
льна деформація тіла в живописі та скульптурі, парадо-
ксальна умовність в мистецтві театру. 

Художній естетизм протистояв реалізму. Але якщо 
реалізм XVIII ст. був насамперед зв'язаний з філосо-
фією, з напередзаданими моральними оцінками буття, 
то реалізм XIX ст. "змагається" з природознавством. На 
духовному ґрунті, який проникнутий глибокою свідоміс-
тю розчарування, страху перед майбутнім, народилися 
і розвивалися нові нереалістичні течії європейського 
мистецтва, що позначаються поняттям "декаданс". Ним 
же позначають ірраціоналізм, суб'єктивізм та скепти-
цизм у філософії, "естетизацію потворного" у мистецтві, 
"повернення спиною до світу речей" тощо. При цьому 
розвивається засвоєне з ХІХ століття тяжіння до куль-
тури комфорту, прагнення оточити себе "благами циві-
лізації". Статус Речі у культурі змінюється. 

Ідея прогресу, як і раніше, відіграє роль ціннісного 
регулятиву, але в декадансі прогресистське мислення, 
що досягло у позитивізмі свого апогею, зіштовхується з 
нерозв'язаними в його рамках суперечностями: не-
спроможністю культури виявити свій гуманістичний по-
тенціал; виходом за межі дискурсу прогресу, у рамках 
якого вже неможливе адекватне осягання дійсності в 
художній і в науковій творчості. Таким чином, ми може-
мо фіксувати ознаки культурної кризи, яка, перш за все, 
є кризою екзистенційною. 

Теорія відносності А. Ейнштейна, принцип додатко-
вості Н. Бора змінюють картину світу не лише наукову, а 
й художню. Щоб адекватно описати фізичний об’єкт, що 
відноситься до мікросвіту, його необхідно описувати у 
взаємовиключних, додаткових системах опису (напри-
клад, одночасно як частку і як хвилю). У символізмі один 
і той же предмет описується і в категоріях земного світу, 
й водночас світу трансцендентного. Математик-лінгвіст 
В. Налімов зазначав, що принцип додатковості є визнан-
ням того, що чітко побудовані логічні системи діють як 
метафори. Ю. Лотман застосував розширене розуміння 
принципу додатковості, досліджуючи культуру як знакову 
систему. Брак інформації компенсується потребою у кон-
тактуванні з подібним собі, щоб отримати іншу проекцію 
реальності. Так, у кубізмі ми зіштовхуємося із зображен-
ням предмета з різних проекцій. Нове мистецтво тяжіє до 
речей, схованих під покривом видимості. Отже, культур-
но-історична оптика потребує зміни погляду, інших раку-
рсів бачення. Принаймні – двох точок зору. 

І мистецтво, і квантова фізика подібним способом 
вирішують одну й ту саму проблему – опису матеріаль-
ного світу. Отже, формується некласична модель філо-
софії культури, основними ознаками якої є: руйнування 
культу Розуму; утворення бінарних опозицій (Схід – 
Захід, свідоме – несвідоме, масове – елітарне, техно-
тронне – гуманітарне, раціональне – ірраціональне, 
магістральне – маргінальне, традиційне – сучасне); 
уявлення про репресивний характер культури (критика 
культури як критика цивілізації – А. Шопенгауер, 
Ф. Ніцше, О. Шпенглер); критика традиції (Ф. Ніцше, 
Х. Ортега-і-Гассет, Е. Гуссерль, К.-Л. Леві-Строс) з пе-
реструктуруванням значень – пригадуванням та забут-
тям; поширення антропологічних досліджень (Л. Февр, 
М. Блок – історична психологія; Е. Еріксон, Л. Дімоуз, 
Л. де Моз – психоісторія); дослідження маргінальних 
аспектів культури (Ф. Ар᾿єс, Дж. Мід, А. Фройд); уявлен-
ня про кризу ідентичності як "розщеплення" культурної 
самосвідомості, "уречевлення", "відчуження" людини; 
поява нових форм ідентичності – "одновимірна людина" 
(Г. Маркузе), "людина-локатор" (Д. Рісмен), "конформна 
людина" Е. Фромм); увага до перехідних станів (які 
включені у динамізм і логіку розвитку культури). 

Ситуація ХХ – поч. ХХІ століття не є зламною, адже 
вона є скоріш поглибленням тих тенденцій, що були за-
кладені наприкінці ХІХ – поч. ХХ століття. Ми можемо озна-
чити її не як радикальну "переоцінку цінностей", а як про-
цес "розпорошення" нових, набутих протягом ХХ століття 
цінностей. Культура повсякденності набуває нових рис. 
Г. Кнабе констатує посилення інтересу в середині ХХ ст. 
до семіотики речей, проте дихотомія культури і цивілізації 
тут вже нейтралізується, адже "матеріальне середовище 
використовується для виразу духовного самопочуття осо-
бистості і мас" [2, с. 58]. Звісно, виникають принципово 
нові явища, формується нова топографія культури у зв᾿яз-
ку з появою інформаційних технологій, виникають нові 
типи ідентичності, яка набуває ознак "дрейфування", офо-
рмлюється культурно-травматичний дискурс. П. Штомпка 
зазначає, що культурна травма характеризується "неспо-
діваністю та швидкістю", "глибиною і радикальністю", 
"сприймається як дещо шокуюче й відштовхуюче" [7, с. 8], 
проте поява культурно-травматичного дискурсу свідчить 
про певний посттравматичний стан культури, який обумо-
вив початок процесу усвідомлення значення і наслідків 
парадигмального зламу ХІХ – ХХ століть. 

Висновок. Наприкінці ХІХ – поч. ХХ ст. відбувається 
процес, коли самі феномени "зламу", "розщеплення", 
"зсуву" виступають універсаліями й закріплюються в 
полі магістральної культури. Антропологічна та екологі-
чна кризи демонструють смислообраз розколу. У не-



~ 40 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

класичній моделі філософії культури цей розкол закріп-
люється у вигляді бінарних смислових опозицій (раціо-
нальне – ірраціональне, технотронне – гуманітарне, 
масове – елітарне, свідоме – несвідоме тощо). 

Культура повсякденності, що виникає у ХІХ ст. як 
культура комфорту, стала причиною появи колізії між 
альтернативними духовними станами культури, що й 
спричинило ситуацію зламу. Злами культури виявляють 
внутрішню сутність культури і в умовах антропологічної 
кризи формують нову модель світосприймання, яка 
включає минуле й майбутнє водночас. Якщо в класич-
ному варіанті філософії культури криза усвідомлюється 
як джерело есхатологічних настроїв, то у некласичному 
вона набуває ознак екзистенційної кризи. Різка зміна 
світоглядних настанов спричинила "випадіння" культури 
у простір перехідності. Поступово формується дослід-
ницька увага до перехідних станів культури, що має 
величезний ціннісний потенціал, як необхідність їх 
включення у динамізм і логіку розвитку культури 
(О. Лосєв, Н. Маньковська, Г. Кнабе та ін.). 

Актуалізація в ментальному полі сучасної культури 
нових смислообразів та метафоричних концептів – "ла-
біринт", "ризома", "складка", "перехрестя" ‒ є наслідком 
продовження перманентного переходу, стану пошуку в 
ситуації невизначеності. Кризова свідомість, добре опи-
сана в філософській думці першої третини ХХ століття, 
поступово акумулюється у її травматичному вимірі.  

Феномен як індивідуальної, так і колективної травми 
вимагає "вимушеного повторення" минулого, що дозво-
ляє говорити про необхідність пошуку нових форм досві-
ду для людини, позбавленої як цього минулого, так і 
майбутнього ("пригадування" як повернення до архаїч-
них форм досвіду, практики "реанімації" культури пере-
живання, пошуки достовірності й джерел автентичності). 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Гегель Г. В. Ф. "Об эпизоде „Махабхараты", известном под на-

званием „Бхагавадгита"" Вильгельма фон Гумбольдта. Берлин, 1826 / 
Г. В. Ф. Гегель // Вопросы философии. – 1994. – №10. – С. 131–137; 
1994. – №11. – С. 141–171. 

2. Кнабе Г. Избранные труды. Теория и история культуры / . Г. Кна-
бе. – М.‒СПб.: Летний сад: М.: РОССПЭН, 2006 – 1200 с.  

3. Ле Гофф Ж. Средневековый мир воображаемого / Ж. Ле Гофф. – 
М.: Прогресс, 2001. – 440 с. 

4. Лосев А. Ф. Эстетика Возрождения / А. Ф. Лосев – М.: Мысль, 
1978. – 415 с.  

5. Межуев В. М. Идея культуры. Очерки по философии культуры / 
В. М. Межуев – М.: Университетская книга, 2012. – 406 с. 

6. Ніцше Ф. Народження трагедії з духу музики / Ф. Ніцше [перекл. 
Г. А. Рачинского]. – СПб.: Азбука-классика, 2005. – 208 c. 

7. Штомпка П. Социальное изменение как травма / П. Штомпка // 
Социологические исследования. – 2001. – № 1. – С. 6–16. 

8. Эстетика на переломе культурных традиций [Отв. ред. Н. Б. Ма-
ньковская]. – М.: ИФ РАН, 2002. – 237 с. 

 
REFERENSES 

1. Hegel, G. W. F. (1994). "Ob epizode „Maxabxaraty", izvestnom pod 
nazvaniem „Bxagavadgita"" Vilgelma fon Gumboldta. [On the episode of the 
Mahābhārata known by the name Bhagavad-Gītā by Wilhelm von Humboldt] 
Berlin, 1826. Voprosy filosofii, №10, 131–137, №11, 141–171. 

2. Knabe, G. (2006). Izbrannyye trudy. Teoriya i istoriya kultury [Se-
lected works. Theory and History of Culture]. Moskow‒SPb., Letniy sad, 
ROSSPEN.  

3. Le Goff, J. (2001). Srednevekovyj mir voobrazhaemogo [The Medie-
val Imagination]. Moskow, Progress. 

4. Losev, A. F. (1978). Estetika Vozrozhdeniya [The Aesthetics of the 
Renaissance]. Moskow, Mysl. 

5. Mezhuev, V. M. (2012). Ideya kultury. Ocherki po filosofii kultury [The 
idea of culture. Essays on the philosophy of culture]. Moskow, 
Univesitetskaya kniga. 

6. Nietzsche, F. (2005). Narodzhennya tragedії z duxu muziki [The Birth 
of Tragedy]. SPB., Azbuka-klassika. 

7. Shtompka, P. (2001). Socialnoe izmenenie kak travma [Social 
Change as an Injury]. Sociologicheskie issledovaniya, 1, 6-16.  

8. Estetika na perelome kulturnyx tradicij [Aesthetics at the breaking 
point of cultural traditions] (2002). Moskow, IF RAN. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  01 . 1 0 . 17  

 
О. А. Пушонкова, канд. филос. наук, доц.  
Черкасский национальный университет имени Богдана Хмельницкого 
бул. Тараса Шевченко, 81, г. Черкассы, 18031, Украина 

 
ЕВРОПЕЙСКОЕ КУЛЬТУРНОЕ САМОСОЗНАНИЕ СЛОМА ХІХ‒ХХ СТ.: ИЗМЕНЕНИЕ ПАРАДИГМЫ 

 
В статье осуществляется анализ феномена культурного слома (сдвига, смещения), который отображает характер трансфор-

мационных процессов в культуре ХІХ – начала ХХ ст. и акцентирует внимание на механизмах передачи, трансляции культурно-
исторического опыта человечества. Исследован динамический характер изменений в европейском культурном самосознании границы 
ХІХ – ХХ века, переход от классической интерпретации философии культуры к неклассической и постнекласической, роль повседнев-
ности в "неотчужденных" состояниях культуры. Обнаружена связь критики культуры и корреляция между научной и художественной 
картинами мира конца ХІХ – начала ХХ века. Раскрыты через концептуальную топографию культуры ХХ века последствия тотально-
го культурного слома в самосознании человека европейской культуры в проекциях культурно-травматического дискурса.  

Ключевые слова: культурное самосознание, ценность, культура повседневности, культурная традиция, культурный слом, переходные состоя-
ния культуры, культурная травма, культурно-травматический дискурс. 

 
O. A. Pushonkova, PhD, Assistant Professor 
Bogdan Khmelnitsky National University of Cherkassy 
81, Taras Shevchenko Вoulevard, Cherkassy, 18031, Ukraine 
 

FRACTURE OF EUROPEAN CULTURAL CONSCIOUSNESS OF THE XIX–XX CENTURIES: CHANGE OF PARADIGM 
 
The article analyzes the phenomenon of cultural fracture (shift, breakdown), which reflects the nature of transformational processes in the 

culture of the end of the XIX — early XX century and focuses on the mechanisms of transmission of the cultural and historical experience of 
mankind. The dynamic character of changes in the European cultural consciousness on the verge of the XIX and XX centuries, the transition from 
the classical model of cultural interpretation to the non-classical and post-classical, the role of everyday life in the "inalienable" states of culture 
has been researched. The connection between criticism of culture and correlation between scientific and art world views of the end of the XIX and 
the beginning of the XX century has been revealed. The consequences of a total cultural fracture in the human consciousness of European culture 
in the projections of cultural-traumatic discourse are revealed through the conceptual topography of the XX century culture. 

The culture of everyday life, which arises in the XIX century as a culture of comfort, has become the cause of a collision between alternative 
spiritual states of culture, which also caused a situation of fracture. The fracture of culture reveal the inner essence of culture and in the conditions 
of the anthropological crisis form a new dynamic model of the worldview that includes the past and the future at the same time. 

If in the classical version of the philosophy of culture the crisis is perceived as a source of eschatological sentiment, then in the non-classical 
one it acquires signs of an existential crisis, which outlines a new type of "split" cultural consciousness. The sharp change in ideological 
orientations concentrates the attention of researchers on transitional states of culture, which has a huge evaluetive potential, as the need for their 
inclusion in the dynamism and the logic of cultural development (O. Losev, N. Mankovskaya, G. Knabe, and others). 

Actualization in the mental field of modern culture of new meanings and metaphorical concepts - "labyrinth", "rhizome", "fold", "crossroads" is the 
consequence of the continuation of permanent transition, the state of search in situation of uncertainty. The situation of the XX — beginning of the XXI century is 
not a fracture, because it is rather a deepening of the tendencies that were laid in the late XIX - XX centuries. Of course, fundamentally new phenomena arise, a 
new topography of culture is formed, in connection with the advent of information technologies appear new types of identity, which acquires signs of "drifting", 
cultural-traumatic discourse is formed. However, these processes can rather be defined not as a radical "revaluation of values", but as a "dispersal" of new values 
acquired during the XX century, "improvement" of new formats of the culture of everyday life, the problems of which arise in the XIX century. 

Key words: cultural consciousness, value, culture of everyday life, cultural tradition, cultural fracture, transitional states of culture, cultural trauma, cultural-
traumatic discourse. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 41 ~ 

 

 

УДК 130.2:101.1:17.023:179.9(450) 
М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

mrogozha@ukr.net 
 

ФІЛОСОФ У ПРОСТОРІ І ЧАСІ КУЛЬТУРИ (ХРОНОТОП ЖИТТЄВЧЕННЯ). ЧАСТИНА ІІ 
 
Стаття присвячена осмисленню філософського способу життя як інваріанта західної культури. У статті містяться відповіді на 

питання: який вплив на особу, яка мислить, мають час і місце її життя і чи взагалі можливо ставити питання таким чином? Вказу-
ється, що біографічний метод історико-філософського дослідження уможливлює культурологічне прочитання життєдіяльності 
філософа в контексті унікальності місця і часу як хронотопу життєвчення. Хронотоп як "часпростір" (М. М. Бахтін) задає у певний 
період часу згущення його прикмет, у результаті чого у певному місці культурного простору народжується унікальний образ мисли-
теля. Хронотоп задає неповторність філософських запитів мислителя. Розгляд його концепції крізь призму прожитого життя дає 
можливість зіставляти обґрунтоване і практиковане і за їх збігу вести мову про життєвчення філософа. У другій частині статті 
розглядається "часпростір" Модерну, в якому міський публічний простір як місце діяльності філософа нерозривно пов'язаний з кри-
тично налаштованою і самоорганізованою громадськістю. Особливу увагу присвячено життєдіяльності А. Швейцера і Г. Арендт. 

Ключові слова: філософ, публічна сфера, публіка, вчений, життєвчення, Альберт Швейцер, Ганна Арендт, служіння людям, західна інтелектуа-
льна традиція, духовні вправи. 

 
Постановка проблеми. У першій частині статті було 

наведено міркування Г. Арендт щодо місії філософа в 
сучасному світі. Традиційний для філософа споглядаль-
ний спосіб життя (vita contemplativa) у ХХ ст. поступається 
місцем активній включеності у громадське життя в модусі 
vita activa. Відтак, суто філософська проблематика при-
значення філософа у світі була розглянута в культурологі-
чному ключі: який вплив на особу, яка мислить, мають час 
і місце її життя і чи взагалі можливо ставити питання таким 
чином? Позитивна відповідь на друге питання дала привід 
у першій частині зупинитися на домодерних образах філо-
софа. Частина друга присвячена дослідженню способу 
життя філософа в добу Модерну. 

Аналіз досліджень і публікацій. Така постановка 
питання можлива на основі історико-філософських роз-
відок щодо взаємозв’язку життєдіяльності мислителя та 
його філософування. Французький історик філософії 
П. Адо активно розвивав теорію, за якою духовне життя 
філософа, ангажованість певними проблемами зумов-
люють його мислення, визначають розгортання теорети-
чних пошуків. В історико-філософських дослідженнях 
така індивідуально орієнтована тенденція отримала на-
зву "біографічний поворот" [10, с. 23]. Саме ця точка зору 
уможливлює культурологічне прочитання життєдіяльнос-
ті філософа в контексті унікальності часу і місця. Філо-
софія є не сферою чистої теорії, умоглядних концептуа-
льних схем і чистого спекулятивного мислення, а спосо-
бом життя людини, здійснюваним нею свідомо життєвим 
вибором. Відповідно, філософом є той, "хто спроможний 
бути уважним до того, що цікавить кожну людину, тобто, 
в кінцевому рахунку, до практики" [1, с. 173]. 

Мета статті полягає в осмисленні філософського 
способу життя як інваріанта західної культури. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Доба 
Модерну задає свої умови можливості діяльності філо-
софа. Знову якісно змінюється простір, в якому протікає 
його життя. Це так само місто, але в ньому поширюєть-
ся новий дух публічності як невід’ємна складова капіта-
лістичного світу, що формується в Європі того часу. 
Ю. Габермас називає його буржуазною публічною сфе-
рою – "сферою приватних людей, що зібралися разом 
як публіка" [15, с. 27]. Купці, бюргери, підприємці, влас-
ники мануфактур, так само як митці, журналісти, худож-
ні і літературні критики, офіцери, лікарі, юристи і про-
фесори, разом з напівбогемною-напівбуржуазною арис-
тократією і освіченими капіталістами утворюють публіку 
[15, с. 23], яка є, по-перше, суто міською, по-друге, осві-
ченою. Сутнісною характеристикою публіки є її освітній 
рівень – публіка читає й обговорює прочитане. Габер-
мас стверджує розумність і критичну налаштованість 
публіки, її зацікавленість в обговореннях подій економі-

чного, політичного, соціального і культурного життя. 
Публіка збирається для обговорення і дискусій у нових 
міських просторах – салонах, кав’ярнях, клубах.  

Філософ стає провісником такої нової публічної сфери. 
З кінця XVII ст. у Франції термін philosophe вживався для 
назви письменників, які полишали сфери абстрактного 
мислення, звільнялися від примарних авторитетів традиції 
і віри та "представляли і популяризували нові відкриття, 
концепції і теорії" й "несподівано відкрили, що насправді 
вони могли здійснити практичний вплив у реальному світі 
– на ідеї, в першу чергу, але через ідеї також на освіту, 
політику, релігію і культуру взагалі. Філософія стала не 
лише вивільненою, але також і могутньою" [16, с. 10]. Ці 
письменники/філософи, згодом названі просвітниками, 
стали загальноєвропейським явищем. У своїй діяльності 
вони активно дистанціювались від традиційних філософів 
– університетських інтелектуалів, прихильників теології, – і 
прагнули своїм філософським доробком здійснити прак-
тичний вплив на публіку.  

Наприклад, у клубі "Вибране товариство", членами яко-
го були Д. Г’юм і А. Сміт, у 1757 р. обговорювали питання: 
"Яким є найкращий спосіб будівництва й ремонту якісних 
доріг?". Були висловлені пропозиції, що обговорювалися й 
оприлюднювалися, а в 1759 р. з’явився "План ремонту до-
ріг", який і було втілено в життя. В інших клубах обговорю-
валися не менш актуальні питання: "Що є більш вигідним 
для Британії – розширення своїх володінь за кордоном чи 
розвиток виробництва і торгівлі в метрополії?", "Чи сприят-
лива для держави безмірна релігійна терпимість?" тощо 
[11, с. 30–33]. Особливістю таких інтелектуальних осередків 
були, по-перше, активна участь просвітників в їх діяльності і, 
по-друге, тісний зв’язок між теоретичними розробками та 
практичним втіленням їх у життя, чи стосувалося це видан-
ня енциклопедій, проведення диспутів про щастя й чесноту, 
чи наукової організації виробництва. 

На відміну від політично значимої публічності антично-
го полісу публічність Модерну акцентується, по-перше, на 
плеканні індивідуальних інтересів приватних осіб; по-
друге, змінюється масштаб простору взаємодії. Поліс на-
давав філософу охоплювану неозброєним оком аудито-
рію, близьку до промовця. Суспільство раннього Модерну, 
(переважно) локалізоване на території конкретної держа-
ви, не могло вдовольнитися зоровою моделлю публічнос-
ті. Зібрання публіки у салонах і вітальнях, кав’ярнях і клу-
бах були тільки первинними осередками, розпорошеність 
яких  могла бути подолана задля включення у спільний 
дискурс за допомогою media. З XVIII ст. друковане слово 
стало засобом надперсонального, просторово дистанці-
йованого спілкування публіки взагалі і філософа з публі-
кою зокрема. Преса стала інструментом виховання крити-
чної налаштованості публіки. 

 © Рогожа М. М. 



~ 42 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Тут можна пригадати традицію прочитання кантівсь-
кої "Критики здатності судження" в контексті проблем 
взаємодії у публічному просторі, представлену, зокрема і 
Г. Арендт. Вона вказувала, що публічна сфера має таку 
саму природу, як і сфера естетики, – там людина не 
спроможна керуватися об’єктивними законами у питан-
нях смаку, тому змушена шукати згоди інших зі своїми 
судженнями, обґрунтовуючи їх загальну значимість. Зда-
тність судження є такою здатністю людського розуму, що 
активується у взаємодії з іншими людьми. Сила суджен-
ня працює на досягнення суспільної згоди, що залежить 
від суджень інших людей, на місце яких ставить себе 
той, хто виносить судження. Основою судження є спіль-
не почуття (common sense). "Для Канта спільне почуття 
означає не почуття, спільне всім нам, а саме те чуття, 
завдяки якому ми вбудовуємося у спільноту, стаємо її 
членом і можемо повідомляти іншим те, що було отри-
мано нашими п’ятьма спеціальними органами чуття" [4, 
с. 196]. Можливість спілкування, взаємодії зумовлена 
самим фактом того, що людина не може жити поза сус-
пільством: "Люди є взаємозалежні… у своїй найвищій 
здатності, розумі, що не працює за межами людської 
спільноти" [3, с. 24]. Арендт запропонувала застосовува-
ти прийоми, розроблені Кантом для естетики, для визна-
чення якості взаємодії у публічному просторі Модерну. 

Критична налаштованість публіки засновується на 
достатньо високому рівні освіти й означає розумність і 
здатність виносити судження. Йдеться не просто про 
грамотність, адже М. Лютер, давши кожному вірянину в 
руки Біблію, ініціював широкі освітні програми у рефор-
маційній Європі – маються на увазі смисли, що їх актуа-
лізував І. Кант у своєму знаменитому визначенні Просві-
тництва: "Для цього просвітництва потрібна лише свобо-
да, і при тому найневинніша, а саме у всіх випадках пуб-
лічно використовувати свій розум" [8, с. 29]. Для сучасно-
го Канту людства настала пора вирости із "неповноліт-
тя", тобто із нездатності спиратися на власний розум, й 
почати жити без стороннього керівництва, без опікунства 
щодо вибору способу життя. Публічність якраз і означає, 
за Кантом, що людина як самостійно мисляча істота на-
лежить до розумного людства. А просвітники – це "вче-
ні"/філософи, які, "скинувши із себе ярмо неповноліття, 
поширюють навколо дух розумної оцінки власної гідності 
й покликання кожної людини мислити самостійно" [8, 
с. 28]. Філософ, звертаючись до публіки, дає їй світло 
просвіти, піднімає важливі питання, пропонує свої шляхи 
вирішення актуальних проблем політичного, економічно-
го, соціального, культурного життя. 

Проте така ангажованість філософа не вимагала від 
нього обов’язково вести філософський спосіб життя, 
жити відповідно до того, що він теоретично відстоює. 
Скоріше навпаки, обставини розгортання соціокультур-
ного процесу зумовили тенденцію розвитку філософії 
як знеособленої теорії. Доба Модерну, особливо у пер-
ші століття свого історичного поступу, була орієнтована 
на всесильність людського розуму, майже релігійну віру 
в його можливості та зв'язок з наукою.  

Розвиток класичної науки зумовив формування кри-
теріїв наукового знання (як-от об’єктивність, раціональ-
ність, системність, універсалізм, верифікованість), що 
ними вчений повинен був послуговуватися у своїй дія-
льності. Тоді ж було сформовано й уявлення про спра-
вжнього вченого – дослідника, орієнтованого на спо-
стереження й експеримент. Безумовно вірячи в силу 
знання, вчений повинен відкривати тайни природи, орі-
єнтуючись на постійний пошук істини. У рамках класич-
ної науки було сформульовано і застосовано на прак-
тиці принцип незацікавленості (етичної нейтральності), 
відповідно до якого вчений повинен концентруватися на 
науковій цінності своєї праці та уникати моральних оці-

нок. Філософ того часу – це, в першу чергу, вчений. 
Раціоналістична філософія доклала чимало зусиль для 
доведення своєї спроможності бути наукою і відповіда-
ти критеріям наукового пізнання. 

У контексті цього примітним є свідчення, яке наво-
дить В. І. Менжулін щодо Ф. Бекона, філософія якого, 
власне, найперше і давала обґрунтування цінностям 
класичної науки. Міркуючи про призначення історика, 
Бекон зазначав, що той має займатися не лише вивчен-
ням часу й історичних подій, але й життєдіяльності істо-
ричних осіб, які можуть стати гідним прикладом для на-
слідування. Однак його власна праця "Історія правління 
короля Генріха VII" була розкритикована самими ж істо-
риками наступних поколінь як моралістична, далека від 
реального фактажу, тобто ненаукова. "Інакше і бути не 
могло: війна з “ідолами”, яку оголосив сам Бекон, неми-
нуче вела до спроб встановлення табу на все, що хоч 
якимось чином нагадує сакралізацію життя будь-яких 
осіб, зокрема й філософів" [9, с. 13]. Відтак, підсумовує 
Менжулін, в добу Модерну зникає установка щодо єдно-
сті способу життя мислителя та його філософської кон-
цепції. Від того часу вони майже завжди розглядаються 
окремо. Місце філософа-мудреця посів філософ-науко-
вець. Продовжуючи цю думку, можна сказати, що пере-
міщення філософії у суто наукову площину не вимагає 
від мислителя підпорядковувати своє життя слідуванню 
вектору розробленої концепції. Установка на пізнання не 
передбачає виходу у більш широку життєво-практичну 
площину. І хоча дух публічності гуртував мислителів у 
громадських осередках, на порядок денний доби не ви-
носилася вимога щодо відповідності життя і вчення.  

Для ілюстрації такої установки можна згадати І. Канта. 
Вже кілька століть значну увагу науковців і просто освіче-
ної публіки привертає до себе його життя в контексті роз-
робленої ним етичної концепції. Численні біографії опові-
дають спосіб життя великого кенігсбергця, а дослідники 
намагаються знайти в ньому свідчення слідування заяв-
леній етичній доктрині. Така праця є благодатною, оскіль-
ки у Канта "немає іншої біографії, окрім історії його вчен-
ня. Зовнішнє життя Канта протікало розмірено і одномані-
тно, можливо, навіть монотонніше, ніж у людей його роду 
занять" [6, с. 5]. І тим більш виразним є твердження 
А. А. Гусейнова в нарисі етичної теорії Канта, вміщеному 
у циклі праць про мислителів, які своїми концепціями за-
пропонували програми вирішення проблеми людського 
існування: "Проекція етики доброї волі на життя самого 
Канта – не особлива вимога до автора цієї етики, а всеза-
гальна вимога до кожного мислячого індивіда. Ми не в 
праві розглядати життя Канта-людини як приватної особи 
в якості теоретичного аргументу, але ми можемо і навіть 
зобов’язані бачити в ньому певну міру дієвості сформу-
льованого ним морального закону" [7, с. 207]. Слідування 
моральному закону уналежнюється кожному, хто мис-
лить. Але не можна розглядати життя самого Канта крізь 
призму сформульованої ним концепції. 

Превалювання такого розмежування теоретичної 
концепції і способу життя філософа в добу Модерну не 
означає повного зникнення традиційного погляду на фі-
лософію як на спосіб життя. І широке розповсюдження 
постаті філософа-науковця лише увиразнює ті поодинокі 
виключення ‒ філософів-мудреців, яких породила доба 
Модерну. М. Монтень, Б. Паскаль, С. К’єркегор – мисли-
телі, які своїм життям вивіряли дієвість власних філо-
софських побудов. Наразі ж варто зупинитися детальні-
ше на двох персоналіях, життя яких припадає на час 
пізнього Модерну, – А. Швейцері і Г. Арендт. Вже на злеті 
епохи вони жили свої життя, осмислюючи пережитий 
досвід у своїх філософських текстах (Швейцер), вибудо-
вуючи життєвий шлях відповідно до концепції, що офор-
милася як відповідь на виклики часу (Арендт). 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 43 ~ 

 

 

Альберт Швейцер походив із заможної родини, 
отримав пристойну освіту і до тридцяти років був ви-
знаним теологом, органістом, майстром налагодження 
старовинних органів, музикознавцем. Ще в юності він 
прийняв рішення віддячити світу за свою щасливу до-
лю, усвідомивши, що своє успішне життя він не може 
сприймати як даність у сповненому горем і страждан-
нями світі. Швейцер визначив собі строки: до тридцяти 
років присвятити життя науці і мистецтву, а після – слу-
жінню людству. Спосіб служіння прояснився за декілька 
років, коли йому на очі потрапила брошура зі звітом 
Паризького місіонерського товариства, в якій вказува-
лося на нестачу медичних працівників в Екваторіальній 
Африці. Тож, у тридцять років він вступив на медичний 
факультет і після його закінчення поїхав працювати в 
Габон, де у селищі Ламбарене заснував лікарню. У тій 
лікарні він був лікарем і адміністратором, займався по-
шуком коштів для її обладнання і функціонування. 

Важке, але наповнене самовідданою працею на 
благо людей життя в Африці давало Швейцеру на-
тхнення і спонуку до філософських розмислів. Пізніше 
він згадував, що одного дня плив пароплавом до хворо-
го і на заході сонця побачив за бортом стадо бегемотів: 
"Переді мною миттєво виникли слова, яких я в той мо-
мент не шукав і не чекав, – “благоговіння перед жит-
тям”" [Цит. за: 7, с. 316]. Так несподівано для себе він 
винайшов принцип теорії і практики доброчесного жит-
тя. Швейцер стверджував, що "всіх людей незалежно 
від їх стану етика благоговіння перед життям спонукає 
проявляти інтерес до всіх людей і їхніх доль і віддавати 
своє людське тепло тим, хто його  потребує. Вона не 
дозволяє вченому жити лише своєю наукою, навіть як-
що він в ній і приносить велику користь… Вона вимагає 
від всіх, щоб вони частину свого життя віддали іншим 
людям. В якій формі і якою мірою вони це роблять, ко-
жен повинен вирішувати відповідно до свого розуміння і 
обставин, які складаються в його житті" [13, с. 226].  

Спосіб життя людини є результатом її особистого 
свідомого вибору. Тому Швейцер назвав такий життє-
вий вибір індивідуальною дією. Оцінюючи посильність 
для себе обраної місії і будучи переконаним в її прави-
льності, він усвідомлював, що жодним чином не може 
нав’язувати її нікому іншому. У спогадах він підкреслю-
вав, що в силу різного роду життєвих обставин шлях 
вільного особистого служіння відкритий одиницям і то-
му, хто став на цей шлях, слід розглядати своє життя 
не як геройство, але як обов’язок і виконувати свою 
роботу тихо і смиренно. Він згадував, що неодноразово 
відмовляв різних людей від вибору індивідуальної дії 
саме тому, що вони прагнули взятися за масштабні за-
вдання, нехтуючи тими, які здавалися їм дрібними і не-
значними. На його думку, "лише той, хто спроможний 
знайти ціле в будь-якій діяльності і присвятити себе їй з 
повним розумінням свого обов’язку – тільки така люди-
на має внутрішнє право поставити собі за мету певну 
екстраординарну діяльність замість тієї, яка природно 
випала на її долю" [14, с. 57]. 

Життя Швейцера просякнуте служінням людям. Цей 
європейський інтелектуал полишив вдалу кар’єру і зати-
шне розмірене життя і поїхав працювати далеко за межі 
західного світу. Його філософія остаточно оформилася 
вже в Африці, і очевидним є дрейф від західних ціннос-
тей, які він піддавав жорсткій критиці, до східних духов-
них традицій, в яких повноцінний розвиток людини був 
можливий лише в гармонійній єдності з природою. 

Так само життєвий вибір зробила і Ганна Арендт. 
Глибоко вражена безпрецедентністю Голокосту, вона 
фактично підпорядкувала своє життя імперативу, ви-
словленому її сучасником Т. Адорно: "Мислити і вчиня-

ти таким чином, щоб Освенцим не повторився; щоб 
ніколи не відбулося нічого подібного" [2, с. 325–326]. 
Тяжіючи до філософського споглядання й усамітненості 
для неспішних розмислів, вона віднайшла у собі сили 
для громадської діяльності. Убачаючи своє громадське 
служіння в осмисленні соціально-політичних подій захі-
дної культури й оприлюдненні своїх розмислів на роз-
суд громадськості, вона широко використовувала до-
ступні в її час канали комунікації з публікою – універси-
тетську кафедру і трибуни публічних заходів, а також 
книги, журнали, телебачення. І в кожному із цих висту-
пів перед публікою вона була цілісною і щирою, вимог-
ливою до себе і вкрай зібраною. 

Проникливість у визначенні нових явищ суспільно-
політичної реальності доби, майстерність в їх описі та 
аналізі свідчать про теоретичну глибину її досліджень. 
Водночас її тексти сповнені особливим етичним змістом. 
Стилістично чітко дотримуючись спілкування з публікою 
без прямих повчань і моралізаторських висловлювань, 
вона створила спільний з публікою простір, в якому фор-
мується особлива ціннісно-імперативна сфера. Приймаю-
чи запрошення Арендт мислити, судити вільно, без огляду 
на забобони по соціально-політичних питаннях сучасності, 
публіка приймає її власний імператив: мислити і діяти так, 
щоб тоталітаризм не повторився. Її ідеї, втілені у текстах 
книг і публічних виступів, принесли їй визнання за життя, а 
після смерті зробили її однією з найавторитетніших фігур у 
політичній філософії ХХ століття. 

Між цими двома незнайомими одне з одним і дуже 
несхожими теоретично філософами є певний внутрі-
шній зв'язок. По-перше, вони належать до західної ін-
телектуальної традиції. Своєю філософією Г. Арендт 
актуалізує потужні пласти європейської культури ‒ від 
давніх греків через ренесансних гуманістів до європей-
ських просвітників і своїх сучасників, вносить в інтелек-
туальний простір західної культури загублені чи затерті 
в глибині віків філософські концепти, розбудовує цінні-
сний простір західної культури так невимушено і безпо-
середньо, що у вже згадуваній на початку статті промо-
ві з нагоди вручення премії за внесок в європейську 
культуру не може збагнути, чим саме їй прислужилася 
[5]. Так само Швейцер, який провів значну частину сво-
го життя в глухому селищі Екваторіальної Африки, є 
людиною західної культури, що увібрала в себе інтеле-
ктуальну традицію європейських мислителів, сконцент-
рованих в добу Модерну в містах. Він теж звертається 
до освіченої публіки у своїй філософії, пропонує роз-
ширити горизонт європейського світогляду.  

По-друге, єднає Швейцера й Арендт їх спрямованість 
на життя інших людей і допомогу їм словом (а у випадку 
Швейцера і реальними діями), громадське служіння і пуб-
лічну діяльність. Вони входять у "великий час" культури як 
продовжувачі сократівської традиції життєвчення. У твор-
чості Арендт Сократ займає особливе місце, вона неод-
норазово звертається до його вчення і життя. Він є свого 
роду шляховою зіркою її розмислів про місію філософа у 
західній культурі. Однак Швейцера ніби не можна зловити 
на захопленні Античністю. У своїх текстах, особливо при-
свячених історико-етичній проблематиці, він неодноразо-
во критикує раціоналістичні засади європейської етики, 
аналізує промахи стоїцизму та епікуреїзму. Але примітно, 
що він шанобливо згадує Сократа, коли йдеться саме про 
духовно-практичне ставлення до громадян і публічної 
сфери полісу взагалі. Сократ для мислителя є свого роду 
моральним орієнтиром у практиці філософського способу 
життя, особистісним зразком, гідним наслідування. Уведе-
не свого часу М. Оссовською для визначення "реальної чи 
вигаданої особи, яка спонукає чи має спонукати до наслі-
дування", є таким "об’єктом домагань", якого прагнуть до-



~ 44 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

сягти всі зацікавлені [12, с. 29], це поняття повною мірою 
відбиває ті змісти, що являє образ Сократа для філософ-
ського життя у західній культурі.  

Філософський спосіб життя в добу Модерну також 
виходить на рівень духовних вправ. Слід зауважити, що 
в їхньому змісті вкотре зміщуються акценти і питома 
вага складових. Фізіологічна складова чи не вперше 
стає майже непомітною через акцентуацію дискурсив-
ної і споглядальної складових. Життєдіяльність і Швей-
цера, і Арендт засвідчує певну тенденцію: робота філо-
софа наодинці з собою (споглядальна складова) увін-
чується оприлюдненням результатів праці, що стають 
предметом суспільних обговорень, дискусій, в яких ак-
тивну участь беруть їх автори (дискурсивна складова 
духовних вправ). Результати внутрішньої робити вино-
сяться у публічний простір із затишку робочих кабінетів 
– така діяльність стає можливою лише за умов усвідо-
млення філософом своєї місії служіння людям. 

Висновок. Узагальнюючи викладене, слід зазначити 
наступне. Щодо доби Античності було розглянуто образ 
Сократа, яким його увічнили його учні і яким він увійшов у 
"великий час" культури. У Середньовіччі в центрі дослідни-
цької уваги опинилися образи Фоми Аквінського і Сігера 
Брабантського, які в умовах панування анонімної культури 
явили дидактичні зразки, сповнені морального змісту: істо-
рії про життя Сігера циркулювали одразу після його смерті 
як засторога від наслідування, а потім на століття про ньо-
го було взагалі забуто; а життєдіяльність св. Фоми відома 
як агіографія, оповідь, звільнена від подробиць приватного 
життя. Натомість у добу Модерну досліджувалися не обра-
зи мислителів, а власне вони як особистості. Вони самі 
свідчили про своє життя, надаючи у своїх текстах не лише 
філософські концепції, але й оповідаючи про індивідуаль-
ний досвід їх практикування, описували читачам своє фі-
лософське життя. Йдеться про конкретний досвід життя 
відповідно до власної філософії, досвід, який стає виключ-
но важливим моральним орієнтиром, перетворюючи дієв-
ця на особистісний зразок, гідний наслідування.  

Унікальність часу і місця кожного разу задає непо-
вторність філософських запитів мислителя, який за 
своїм свідомим вибором живе філософське життя. Роз-
гляд його концепції крізь призму прожитого життя дає 
можливість зіставляти обґрунтоване і практиковане і в 
обставинах їх збігу вести мову про життєвчення філо-
софа. Так формується хронотоп життєвчення, часпрос-
тір, в якому народжується і відбувається унікальний 
філософ, єдністю свого життя і вчення увічнюючи кожен 
раз неповторну історичну ситуацію у конкретності при-
кмет часу в історично змінюваному міському просторі 
західної культури. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Адо П. Философия как способ жить. Беседы с Ж. Карлие и А. Дэ-
видсоном / П. Адо; [пер. В. А. Воробьева]. – М. – СПб.: Степной ветер; 
Коло, 2005. – 288 с. 

2. Адорно Т. В. Негативная диалектика / Т. В. Адорно; [пер. 
Е. Л. Петренко]. – М.: Научный мир, 2003. – 374 с. 

3. Арендт Х. Лекции по политической философии Канта / Х. Арендт; 
[пер. А. Глухова]. – СПб.: Наука, 2011. – 303 с. 

4. Арендт Х. Некоторые вопросы моральной философии / 
Х. Арендт; [пер. Д. Аронсона] // Арендт Х. Ответственность и суждение. 
– М.: Изд-во Ин-та Гайдара, 2013. – С. 83–204. 

5. Арендт Х. Пролог / Х. Арендт; [пер. Д. Аронсона] // Арендт Х. Ответс-
твенность и суждение. – М.: Изд-во Ин-та Гайдара, 2013. – С. 34–46. 

6. Гулыга А. В. Кант / А. В. Гулыга. – М.: Молодая гвардия, 1977. – 304 с. 
7. Гусейнов А. А. Великие пророки и мыслители. Нравственные учения 

от Моисея до наших дней / А. А. Гусейнов. – М.: Вече, 2009. – 496 с. 
8. Кант И. Ответ на вопрос: Что такое Просвещение? / И. Кант; [пер. с 

нем.] // Кант И. Сочинения в шести томах; [под общ. ред. В. Ф. Асмуса, 
А. В. Гулыги, Т. И. Ойзермана]. – Т.6. – М.: Мысль, 1966. – С. 25–36. 

9. Менжулін В. І. Біографія філософа як парадокс / В. І. Менжулін // 
Актуальні проблеми духовності: зб. наук. праць / ред. Я. В. Шрамко. 
Вип. 11. – Кривий Ріг, 2010. – С. 3–23. 

10. Менжулін В. І. Історико-філософська біографістика: провідні тен-
денції та віхи становлення / В. І. Менжулін // Наукові записки НаУКМА. – 
Т. 115. Філософія і релігієзнавство. – 2011. – С. 18–25. 

11. Микешин М. И. Социальная философия шотландского Просве-
щения / М. И. Микешин. – СПб: Санкт-Петербургский Центр истории 
идей, 2005. – 165 с. 

12. Оссовская М. Рыцарь и буржуа: Исслед. по истории морали / 
М. Оссовская; [пер. К. В. Душенко; общ. ред. А. А. Гусейнова]. – М.: 
Прогресс, 1987. – 528 с. 

13. Швейцер А. Благоговение перед жизнью / А. Швейцер; [пер. с 
нем]. – М.: Прогресс, 1992. – 576 с. 

14. Швейцер А. Жизнь и мысли / А. Швейцер; [пер. А. Л. Чернявско-
го]. – М.: Республика, 1996. – 527 с. 

15. Habermas J. The Structural Transformation of the Public Sphere: An 
Inquiry into a Category of Bourgeois Society / J. Habermas; [tr. from Ger-
man by Th. Burger]. – Cambridge: Polity Press, 2003. – 301 p. 

16. Israel J. I. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Moder-
nity. 1650‒1750 / J. I. Israel. – Oxford: Oxford University Press, 2001. – 810 p. 

 
REFERENCES 

1. Hadot, P. (2005). Philosophy as a Way of Life. Moscow-
St.Petersburg, Stepnoj veter; Kolo (in Russian). 

2. Adorno, Th. (2003). Negative Dialectics. Moscow, Nauchnyj mir (in Russian). 
3. Arendt, H. (2011). Lectures on Kant's Political Philosophy. 

St.Petersburg, Nauka (in Russian). 
4. Arendt, H. (2013). Some Questions of Moral Philosophy. In Respon-

sibility and Judgment. Moscow, Izd-vo In-ta Gajdara (in Russian). 
5. Arendt, H. (2013). Prologue. In Responsibility and Judgment. Mos-

cow, Izd-vo In-ta Gajdara (in Russian). 
6. Gulyga, A. V. (1977). Kant [Kant]. Moscow, Molodaja gvardija. 
7. Gusejnov, A. A. (2009). Velikie proroki i mysliteli. Nravstvennye 

uchenija ot Moiseja do nashih dnej [Great Prophets and Thinkers: Moral 
Teachings from Moses to Nowadays]. Moscow, Veche. 

8. Kant, I. (1966). Answer to the Question: What is Enlightenment? In 
Sochinenija v shesti tomah [Collected Works in Six Volumes]. Vol. 6. Mos-
cow, Mysl' (In Russian). 

9. Menzhulin, V. I. (2010). Biografija filosofa jak paradoks [Biography of 
Thinker as Paradox]. Aktual'ni problemy duhovnosti: zb.nauk. prac', 11, 3-23. 

10. Menzhulin, V. I. (2011). Istoryko-filosofs'ka biografistyka: providni 
tendencii' ta vihy stanovlennja [History of Philosophy Biography Studies: 
Leading Tendencies and Milestones of Becoming]. Naukovi zapysky 
NaUKMA. Philosophy and religious studies, 115, 18–25. 

11. Mikeshin, M. I. (2005). Social'naja filosofija shotlandskogo Pros-
veshhenija [Social Philosophy of Scottish Enlightenment]. St.Petersburg, 
Sankt-Peterburgskij Centr istorii idej. 

12. Ossowka, M. (1987). Rycar' i burzhua: Issledowanija po istorii morali 
[Knight and Bourgeois: Studies on the History of Morality]. Moscow, Progress. 

13. Schweitzer, A. (1992). Reverence for Life. Moscow, Respublika (in 
Russian). 

14. Schweitzer, A. (1996). Out of My Life and Thought. Moscow, Re-
spublika (in Russian). 

15. Habermas, J. (2003). The Structural Transformation of the Public Sphere: An 
Inquiry into a Category of Bourgeois Society. Cambridge, Polity Press. 

16. Israel, J. I. (2001). Radical Enlightenment: Philosophy and the Mak-
ing of Modernity. 1650‒1750. Oxford, Oxford University Press. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  11 . 0 9 . 17  

 
 

М. М. Рогожа, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ФИЛОСОФ В ПРОСТРАНСТВЕ И ВРЕМЕНИ КУЛЬТУРЫ (ХРОНОТОП ЖИЗНЕУЧЕНИЯ). ЧАСТЬ II 
 
Статья посвящена изучению философского образа жизни как инварианта западной культуры. В статье содержатся ответы на 

вопросы: какое влияние на мыслящего субъекта оказывают время и место его жизни и можно ли вообще ставить вопрос таким об-
разом? Биографический метод историко-философского исследования позволяет осуществить культурологическое прочтение жиз-
недеятельности философа в контексте уникальности места и времени как хронотопа жизнеучения. Хронотоп как "времяпростран-
ство" (М. М. Бахтин) задает в определенный период времени сгущение его признаков, в результате чего в определенном месте куль-
турного пространства рождается уникальный образ мыслителя. Рассмотрение концепции мыслителя через призму прожитой жизни 
позволяет сопоставлять обосновываемое и практикуемое и при условии их совпадения вести речь о жизнеучении философа. Во вто-
рой части статьи рассматривается "времяпространство" Модерна, в котором городское публичное пространство как место дея-
тельности философа неразрывно связано с критически настроенной и самоорганизованной общественностью. Особое внимание 
уделено жизнедеятельности А. Швейцера и Х. Арендт. 

Ключевые слова: философ, публичная сфера, публика, ученый, жизнеучение, Альберт Швейцер, Ханна Арендт, служение людям, западная ин-
теллектуальная традиция, духовные упражнения. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 45 ~ 

 

 

M. М. Rohozha, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
PHILOSOPHER IN SPACE AND TIME OF CULTURE (CHRONOTOPE OF MAÎTRE À PENSER) PART II 

 
The paper deals with the research of philosophic way of life as an invariant of the Western culture. The author tries to reveal the answers to the 

questions: What is the influence of the time and place of life on a thinking person? Is it possible to put a question in such a way? 
The second part of the paper givse methodological explanation for such putting the questions. Two conceptual strategies of thinking in the 

contemporary history of philosophy are mentioned – compartmentalism and biographical method. The latter one allows understanding of the phi-
losophizing through research of maître à penser. Such approach made possible cultural studies prospect for a philosopher’s life in the context of 
unique time and space. To designate the uniqueness of time and space, the category of chronotope (M. Bakhtin) was introduced in the paper. 
Chronotope sets condensed signs in a definite period of time at the result of which a unique image of a thinker is born in a definite cultural space. 

Uniqueness of time and space sets originality of philosophical quest of a thinker. Analysis of one’s philosophizing through the prism of one’s 
life allows us to compare proved and practiced dimensions, and affirm a status of “maître à penser”, if these dimensions are coincided. 

The second part of the paper is focused on the time and space of the epoch of Modernity, where public space of the city as a place of activity 
for a philosopher is inseparably linked to critically directed an self-organized general public. Special attention is focused on life activity of Albert 
Schweitzer and Hannah Arendt. The author concludes that unlike Antiquity and Middle Ages where we were focused on the images of philosophers, 
Modernity deals with personalities of philosophers. Schweitzer as well as Arendt personally testify to their life and philosophical practice. The point 
is that definite life experience according to personal philosophy is purely important moral milestone, transforming the person to worthy exemplary.  

Key words: philosopher, public sphere, general public, scientist, maître à penser, Albert Schweitzer, Hannah Arendt, service to people, Western intellec-
tual tradition, spiritual exercises 

 
 
УДК: 130.2 
 

I. A. Sajtarly, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 03022, Ukraine 

Inna.saitarly@gmail.com 
 

A FEW NOTES ON FUNDAMENTAL APPROACHES 
IN THE POSTMODERN THEORIES OF CULTURE 

 
This article is devoted to a complicated problem in the postmodern philosophy of culture, within framework of that there is ambiguous attitudes 

to understanding of cultural field. On the one hand, the postmodern thinkers criticize the traditional culture, which in their opinion is based on re-
pressions and violence. On the other hand, they reject the current system of values because they consider it to be decadent in relation to both hu-
mans and society. It should be concluded from this philosophy, that in the role of "schizoid subject", in contrast with postmodernist arguments, we 
have reached a limit not for capitalism, but mainly for culture.  

Key words: Oedipus complex, unconsciousness, schizoid subject, anthropological type, phantasm, desiring-production. 
 
Introduction. The problem of dissolution of both hu-

man culture and human being is most painful problem in 
postmodern thinking. This issue is connected to looking for 
major reasons of cultural decadence that is seen in the 
high-development post-industrial society. I`m referring to 
the rising of transgression, cult of destruction and con-
sumption, violence etc. All this testifies to the weakness of 
the present institutes of culture and social relationships.  

Methodology of this research is based on philosophical 
strategies that was proposed by leading thinkers of XX century, 
for instance, by Jean Baudrillard, Gilles Deleuze, Felix Guattari 
and other. It refers to the critical review of psychoanalytic theory 
culture that arose, as well known, on psychoanalytic basis, for 
example, the "Schizanaliz" of Guattari and Deleuze.  

My main intention of this research is to exposit that 
critical review of the theory culture in some postmodern 
texts, which are based on political and economic argumen-
tations that are due to reflection of profound transformation 
in current societies.  

The exposition of main ideas. What`s connection be-
tween so well known, but completely different strategies in 
socio-cultural theories like psychoanalysis, structuralism 
and so-calling post-structuralist approaches of Postmoder-
nity? The answer is more than obvious. All of them tend to 
treat culture as the most important component of any soci-
ety actualization. This concerns for only that culture, which 
structural core is a highly developed system of ethical 
standards. How true is this statement, and what indeed 
takes place at the postmodern "factory" of thinking? 

There is one more thing that is related to these ap-
proaches very closely. I am referring to general line, which 
has been sketched by Z. Freud in his well known "Totem 
and Taboo" essay. In these notes, the famous researcher 
articulates complicated problems. Some of them are unsolved 
up to now. For instance, the problem of so calling primary 
"displacement" that in orthodoxly psychoanalysis is directly 
linked to function of the Oedipus complex. The topic or "narra-
tive" of Oedipus complex has united many modern and post-

modern thinkers. However, some of them either reject this 
concept, or demonstrate an attempt to resolve the difficulties, 
formulated in Freud's theory of culture. 

Let`s recall the sharp discussion, started by C. Lévi-
Strauss within structuralist framework in relation to the Oedi-
pus complex. Lévi-Strauss was the first thinker, who made 
firm doubt of the Oedipus complex existing in condition of 
primitive or so-called “barbaric” society. In addition, here is 
another essential issue that is directly related to this topic. This 
is matter of the affections emergence, corresponding to so-
calling “affective values” as the values of human relations. 
Starting with G. Jung, in the modern psychoanalytic thought 
such theme as a "castration phobia", for example, was re-
placed by the theme of affective structures. However, later in 
postmodernist studies the topic of affective values was substi-
tuted by the topic of schizophrenia. Why did it happen? 

The founder of psychoanalysis was known to be con-
vinced that the stable emotional attachment is a direct affec-
tive basis of internalization, for example, familial ethic, paren-
tal duty, romantic love, etc. Though, Freud was also con-
vinced in major role of castration phobia in actualization the 
moral consciousness. On the one hand, the mental charac-
teristics mentioned above were considered by him to be 
relative, caused by cultural peculiarities of historical epochs 
or societies. On the other hand, Freud believed that imma-
nent structure of human unconsciousness is to be relatively 
unchanged because it depends on the "father complex".  

For instance, in his famous "Totem and Taboo" work 
Freud claimed, "that the totem animal is really a substitute for 
the father". He was sure in the idea of common father, hence 
the Oedipus complex had been already inherent to the primal 
human society. From his point of view, already at that time 
"the group of brothers, banded together were dominated by 
the same contradictory feelings towards the father, which we 
can demonstrate as the content of ambivalence of the father 
complex in all our children and in neurotics. They hated the 
father who stood so powerfully in the way of their sexual de-
mands and their desire for power, but they also loved and 

 © Сайтарли І. А. 



~ 46 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

admired him. After they had satisfied their hate by his removal 
and had carried out their wish for identification with him, the 
suppressed tender impulses had to assert themselves. This 
took place in the form of remorse, a sense of guilt was formed 
which coincided here with the remorse generally felt. The 
dead now became stronger than the living had been, even as 
we observe it to-day in the destinies of men” [3, p.166].  

Thus, Freud supposed that such structure as the Oedipus 
complex was already in the primitive mind and insisted on signifi-
cant meaning of human attachment in it. I am referring to Freud`s 
hypothesis of "sense of love" and "sense of guilt" as a reaction to 
the supposed killing of despotic leader in primitive society. This 
moral component is considered to be main function of the Oedi-
pus complex, next to the castration phobia. Later, this discussion 
will be continued within the issue concerning the origins of human 
culture, in which the so-called "affective values" play a major role.  

The thing is that according to some modern experts the 
so-called "father complex" has indeed a double face. In 
other words, the opposite feelings coexist there – profound 
emotional attachment and hatred with its identical direction 
to parents. Some scientists have reached the conclusion 
that the Oedipus complex act not on its natural but on af-
fections basis, expressed in human needs of love or care, 
the absence of which can lead to negative psychological 
reaction. In comparison to the castration phobia – that is, to 
"the fear of losing penis" or refusal of a passive attitude, 
the phobia of losing a parent’s love, probably, is proved to 
be more effective within internalization of moral norms. 

As we find out later, not only the narcissus feels total 
indifference to the family, society etc. The schizophrenic, 
as Guattari insisted reasonably, is also essentially beyond 
the Oedipus complex, thus occupying an absolutely anti-
family position. That is why Freud, as we know, couldn`t 
stand the narcissistic persons and the schizophrenics. 
Such an attitude of him is quite understandable. 

Postmodernist philosophes, such as Guattari, claim that 
today we should first of all find out what the Oedipus com-
plex means. As is well known, Guattari finally reached the 
conclusion about its artificial character. However, it seems 
that, on his point of view, all emotional attachments are 
considered as fake. Is that why postmodernist philosophes 
focus their attention on the Schizophrenic Subject? 

Sertainly, in a famous book of the XX century, named 
"Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia" F. Guattari 
writes that the Oedipus complex is the "shame image" by its 
nature, and so the first analysis is "or should be, so imper-
sonal that so-called human relation are not involved". Then he 
proposes interesting but quite debatable exposition of his 
views and claims that, in spite of dominant experience of 
communications between parents and their child, the first rela-
tionship is neither personal, no biological – a fact which, from 
his view, "psychoanalysis has not succeeded in grasping". 

The post-structuralism criticizes the "orthodox psycho-
analysis", referring to hypothetical experience of the pri-
mary "innocence desiring-production", which ostensibly is 
only human one. While the psychoanalysis talks about the 
formation of the human personality, which a priori resists 
idiocy of desire, that is – about such a psyche that even an 
animal cannot be attributed. For even an animal is con-
trolled by something, for example, by instinct.  

Meanwhile, it seems to me, this criticism in some sense is 
quite justified, because it is based on really profound changes 
in structure of human psyche of the post-industrial era, and 
consequently on the appearance of new anthropological type – 
human being, which scarcely feels need of emotional attach-
ments. In any case, it is difficult to deny that current "human 
being", named by Guattari as “schizoid", is no longer "madman 
of family". Probably that he has schizoid unconsciousness in 
the sense of unlimited production of phantasms or, as philoso-
phes claim, desiring-production. Such unconsciousness, as 
postmodernists note, ‘always is an orphan", and "it has engen-
dered itself in the identity of nature and man".  

Hence, here, contrary to “orthodox psychoanalysis”, the 
human desire is not to be reduced to the genital function, 
and the human unconsciousness should not be regarded 
as only Oedipal in its content. G. Deleuze, for example, 
sarcastically remarks that “by placing the distorting mirror 
of incest before desire (that's what you wanted, isn't it?), 
desire is shamed, stupefied, it is placed in a situation with-
out exit, it is easily persuaded to deny "itself" in the name 
of the more important interests of civilization” [2, p.118]. 

Not only postmodern philosophes, but also many other 
thinkers insist that human desire has social nature in the 
meaning of its depending on dominated system of public rela-
tions, which exists, as Guattari points out quite reasonably, 
from the very beginning of emergence of social production 
and reproduction. According to meta-anthropology offered by 
the post-structuralists, a person in current time is neither spiri-
tual, nor social in terms of his complete indifference to person 
relationships. Here is how Guattari writes about this indiffer-
ence: "would seem that certain subjects have such a viscous 
libido or on the contrary such a liquid one that nothing suc-
ceeds in "taking hold"" [2, p.85]. These sentenced the whole 
humankind, which has not any high values anymore. Hence, 
the issue of sublimation, that is, – of the culture with its topic of 
affective values are closed here. 

In other words, one can agree with authors mentioned 
above that the anthropological type, which has arisen recently, 
is rather a "desire machine". "Cynicism has said, or claimed to 
have said, everything there is to say about love: that it is a 
matter of a copulation of social and organic machines on a 
large scale (at bottom, love is in the organs; at bottom, love is 
a matter of economic determinations, money") [2, p.292].  

Unfortunately, such a point of view concerning relationships in 
postmodern society belongs to many postmodern philosophers. 
Even J. Baudrillard, whose attitude to the "body without organs" 
concept was quite skeptical and also, in spite of his doctrine about 
postmodern culture as an "orgiastic" one, had to provide diagno-
sis to its "death" or consider it in the terms of "carnivorous erotic 
ideology" of "mutants, transvestites, genetically baroque beings 
whose conceals their genetic lack of specificity"[1, p.21]. 

It is emphasized in recent investigations that the postmod-
ern human being has become absolutely anti-family oriented, 
anti-natural or contra-natural, and therefore some postmodern 
philosophers willingly use such concept as the "body without 
organs". As postmodernists write, “the body without organs” is 
a major attributive characteristic of schizoid that is opposite to 
paranoid Oedipus, gendering “from the stasis of libidinal en-
ergy—that actualizes Oedipus and engages desire in this req-
uisite impasse, organized by the repressive society” [2, p.163]. 

To Guattarì s view, institution of family is indeed a delegated 
agent of this psychic repression, insofar as it ensures the psycho-
logical reproduction of economic system of a society. Meanwhile, 
the postmodern culture that is correlated to postindustrial society, 
tends to the dissolution of close relations, attachments, and stable 
family, at the same time, it is characterized by the powerful eco-
nomic pressure that has never existed before. The thing is not 
only about the schizoid unconsciousness, but also about the cult 
of desiring-production. It is so due to functioning of repressive 
production system possible because of Oedipus actualization. 
Above the sexual libido that is a primary structure of psychic, have 
being built such desire, which by its nature is economic or political 
one. This mainly refers to desire of money and power that doesn’t 
need sublimation. This is the way to generate a paranoiac-fascist, 
which invests the formation of central political economic system, 
"over invests it by making it the final eternal cause for all the other 
social forms of history". 

According to logic of "schizoanalysis" libido originally to desig-
nate the specific energy of desiring-machines that is not aggres-
sive, but it is anti-social.  Schizoid is absolutely indifferent to any 
social order. Thus, such subject demonstrates his true attitude, 
when he completely rejects the family and the whole field of social 
relations and "retreat into his shell". To hell with mother, father, 
family and affections! Yet the paradox of schizophrenia lies in the 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 47 ~ 

 

 

fact that it is the product of capitalism, hence such social order, as 
Guattari claims, provide "familialism" and at the same time, 
schizophrenia is the bound of capitalism, its limit. 

Postmodernists emphasize that identity of capitalism and 
schizophrenia belongs to almost all subjects of current production 
process in the meaning that each of them is fascinated by "desir-
ing production": "Monetary flows are perfectly schizophrenic reali-
ties, but they exist and function only within the immanent axiomatic 
that exorcises and repels this reality. The language of a banker, a 
general, an industrialist, a middle or high-level manager, or a gov-
ernment minister is a perfectly schizophrenic language, but that 
functions only statistically within the flattening axiomatic of connec-
tions that puts it in the service of the capitalist order" [2, p.246]. 

The reader can get ambivalent impression concerning a the-
ory that was mentioned above. Nevetheless, the postmodernists 
insist that every society is totalitarian, even capitalist one, in which 
elites are always intending to get an absolute power in relation to 
social lower classes. Their aim to annihilate any desire that is not 
corresponding to the interests of régime, or it has not been sanc-
tioned by the whole society. For realization of this aim, elite uses 
different means – from blooded shows to ideological approaches, 
for example, religion or mass media.  In a word, any state in its 
essence is "despotic". That is why State has been forming such a 
public consciousness that reflects the interests of ruling class, and 
that is why F. Nietzsche once said his famous phrases: "churches, 
armies, states – which of all these dogs wants to die?"; "It could be 
that, spiritual or temporal, tyrannical or democratic, capitalist or 
socialist, there has never been but a single State, the State – as 
dog, that speaks with flaming roars". [2, p.132]. On the other hand, 
the postmodernist “schizoid alternative" is somewhat troublesome, 
because it is not only madness or, as was said above, "the limit of 
capitalism", but also a dread negation of culture in all its meanings. 

Indeed, the postmodern culture, not accidently named as 
"aesthetic", doesn`t bring limits to anything. Moreover, the 
traditional culture, which psychoanalysis considered (and 
which indeed could be defined) as a repressive one, compul-
sive and "blooded", today is completely dead. In the conditions 
of postmodern culture with its "desiring-production", "desiring 
consumption" and finally, with its cult of "transgression", the 
social relations are considered to be so weak that it generates 
a lot of social, moral and psychic troubles.  

Probably, the "Anti-Oedipus. Capitalism and Schizo-
phrenia" should be seen as a serious provocation. Its task 
is to reconstruct a production system in the conditions of 
industrial capitalism and anthropologic type that is corre-
lated to it. Obviously, this book reflects a burning hatred of 
people, family, and society, where human relations are 
replaced by "flows", "environments" and "objects".  

At first sight, it seems that the authors of this project do not 
see special difference between the functional field of culture and 
the capitalist economy because, from their perspective, the 
culture and capitalism are based on repression. The negative 
analysis of culture prevails here. However, postmodern philoso-
phers also insist that capitalist system of production has substi-
tuted the cultural code for axiomatic of abstract quantity in mode 
of money. It means that the capital destroys the cultural code as 
such, assigning it only an archaic, folkloric function, etc.  

Results. One can agree partly that between the culture 
and production function some identity can be found, but only 
in their repressive meaning. The culture and economy always 
significate the “compulsion”. Nevertheless, it should not be 
concluded from this that we are talking about the same com-

pulsion. The repressiveness of the culture is meant to be the 
forcing to normal conduct or the law, but in case of capitalism, 
the thing is about its forcing to production and then – to con-
sumption. In this connection, as J. Baudrillard reasonable 
noted, in the conditions of post-industrial economics, the labor 
should not be considered as a symbol of compulsion any-
more, but rather – as value that significates the "gift", or "ack". 
Moreover, in the system of post-industrial economic the pro-
ductive labor lost its true meaning that is direct cause of sub-
stituting the immaterial production for the material one. 

Today we observe not only the lack of labor in its different 
senses, but also the lack of culture in its ability to regulate the 
relationships. Is the human society without law functioning, that 
postmodern thinkers hated so much, possible anyway? Indeed, 
the constant attribute of “Western” civilization is permanent evolu-
tion of production area, and postmodern philosophy is an imme-
diate reflection of the finale stage, named “post-industrial society”. 
One can get an impression that traditional problem of so-called 
“civilizational approach” is ignored here. In other words, problem 
of the primary of existential values, that is – cultural one, or de-
termining role of the economic “basis” in many postmodern inves-
tigations is replaced by the problem of dissolution of any cultural 
tradition, defined as “decoding”.  Postmodern philosophes em-
phasized that the structural matrix of the post-industrial civilization 
is different because it is dominated not by social, but by political 
economy institutions, that reflect the interests of global capital, its 
cruel struggle for productive resources and domination in world 
markets. All the rest is at the mercy of an all-powerful and inde-
structible simulacrum, therefore, a continuously broadcast lie, 
produced in the virtual space, as long as it is interesting. This led, 
of course, to the nonstop production that finally was extrapolated 
on unconsciousness, where reality was replaced by the simula-
crum. Henceforth the immediate component of the unconscious 
is a “phantasms”, which is correlated to simulacrum, but desiring-
production is directly corresponded to production of desire – any-
one, even most vile, disgusting, low and inhumane.  

Discussion. Thus, the "economy or culture" dilemma, 
which is inherent to philosophy of the XX century, is turning 
today into an indistinguishable union, where the economy 
occupies the dominate position. It became obvious that the 
existence of society in its whole is impossible beyond cul-
ture. The aim of culture is to restrict the capitalism by ad-
justing social life, including the production area. 

 
REFERENCES/ СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Baudrillard J. Transparency of Evil. Essays on Extreme Phenomena; [Trans-
lated by James Benedict] / J. Baudrillard. – London-New York: Verso 1993. – 173 p.  

2. Deleuze G. Guattari F. Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia; [Trans-
lated by Robert Hurley, Seem Mark, and Helen R. Lane] / Gilles Deleuze and Felix 
Guattari. - Minneapolis: University of Minnesota Press, 1983. – 400 p. 

3. Freud S. Totem and Taboo. Resemblances Between the Psychic 
Lives of Savages and Neurotics [Authorized English Translation, with Intro-
duction by A. A. BRILL, Ph.B., M.D. Asst. Prof. of Psychiatry, N.Y. Post-
Graduate Medical School; Lecturer in Psychoanalysis and Abnormal Psy-
chology]. - New York University; London: GEORGE ROUTLEDGE & SONS, 
LIMITED, 1919. Retrieved from http://www.gutenberg.org/ebooks/41214 

REFERENCES (APA) 
1. Baudrillard, J. (1993). Transparency of Evil. Essays on Extreme Phe-

nomena. London-New York, Verso.  
2. Deleuze, G. Guattari, F. (1983). Anti-Oedipus. Capitalism and 

Schizophrenia. Minneapolis, University of Minnesota Press.  
3. Freud, S. (1919). Totem and Taboo. Resemblances Between the 

Psychic Lives of Savages and Neurotics. New York University; London: 
GEORGE ROUTLEDGE & SONS, LIMITED. Retrieved from 
http://www.gutenberg.org/ebooks/41214 

 
Re c e i ve d  E d i to r i a l  B oar d  01 . 10 . 17  

 
 
И. А.  Сайтарлы, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко  
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 03022, Украина 
 

НЕСКОЛЬКО ЗАМЕТОК O ФУНДАМЕНТАЛЬНЫХ ПОДХОДАХ  В ПОСТМОДЕРНИСТСКИХ ТЕОРИЯХ КУЛЬТУРЫ 
 
Эта статья посвящается сложнейшей проблеме в постмодернистской философии культуры, в рамках которой сложилось двусмысленное 

понимание культурного поля. С одной стороны, постмодернистские мыслители критикуют традиционную культуру, которая, с их точки зре-
ния, основана на репрессиях и насилии, а с другой – они отвергают существующую систему ценностей, поскольку считают ее декадентской по 
отношению к человеку и его обществу. Из этой философии можно сделать вывод, что в ипостаси "шизоидного субъекта", в противополож-
ность постмодернистским аргументам, мы, по большому счету, достигли предела культуры, а не капитализма. 

Ключевые слова: комплекс Эдипа, бессознательное, шизоидный субъект, антропологический тип, фантазм, желающее производство. 



~ 48 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

І. А. Сайтарли, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 03022, Україна 

 
ДЕКІЛЬКА НОТАТОК ЩОДО ФУНДАМЕНТАЛЬНИХ ПІДХОДІВ У ПОСТМОДЕРНІСТСЬКИХ ТЕОРІЯХ КУЛЬТУРИ 

 
Статтю присвячено складній проблемі постмодерної філософії культури, в рамках якої склалося двозначне розуміння культурно-

го поля. З одного боку, постмодерністські мислителі критикують традиційну культуру, яка, з їхньої точки зору, заснована на репресії 
і насильстві, а з іншого ‒ вони відкидають чинну систему цінностей, оскільки вважають її декадентською стосовно людини та її сус-
пільства. Тому, на противагу постмодерністським аргументам, з цієї філософії можна зробити висновок, що в іпостасі "шизоїдного 
суб'єкта" ми досягли, головним чином, межі культури, а не капіталізму. 

Ключові слова: комплекс Едипа, несвідоме, шизоїдний суб'єкт, антропологічний тип, фантазм, бажаюче виробництво. 
 
 
УДК 130.2 
 

В. А. Сіверс, д-р філос. наук, проф.  
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв  

вул. Лаврська, 9, Київ, 02000, Україна 
nok55@ukr.net 

 
ЕМУЛЯЦІЯ І ЖЕРТВА (ДО АНАЛІЗУ ЦІННІСНОГО АСПЕКТУ 

СТВОРЕННЯ ШТУЧНОГО ІНТЕЛЕКТУ В МОДЕЛІ НІКА БОСТРОМА) 
 
Актуальність теми визначена прогнозами філософів і футурологів щодо наближення стану сингулярності, чинником якого є створення 

штучного інтелекту (ШІ). Стаття присвячена розгляду філософсько-аксіологічних аспектів розвитку ШІ у зв'язку з проблемою "завантаження 
цінності" Ніка Бострома та необхідністю врахування ціннісного вектора, тематизованого у статті в понятті "жертва". Якщо свідомість може 
бути представлена як здатність відображення, а поява життя неможлива без реплікації, тобто самокопіювання, то розвиток такого уявлення 
передбачає, що копіювання відбувається знову і знову, але не повністю, не-довершено, тобто на іншій основі. Зміна цієї основи означає можливість 
втрати наявного існування як результату дії механізма самокопіювання й окреслює можливість уведення поняття "жертва". Метою статті є 
обґрунтування на основі феноменологічного підходу, методу аналогії та комплексного аналізу перспективного висновку, що дослідженням ШІ слід 
надати можливість розвиватись вільно і без обмежень, а людині слід забезпечити умови такого дослідження, що у перетвореній формі маніфестує 
етапи жертовного руху людини до невідворотного результату "завантаження цінності" у певну імітаційну систему. 

Ключові слова: сингулярність, штучний інтелект, аксіологія, жертва, завантаження цінності, завантаження жертви, копіювання, переживання, смисл.  
 

Постановка проблеми. Теза, що виражає у широкому 
формулюванні актуальність і вказує на проблему, що ви-
являється та розглядається у межах даного матеріалу, 
визначається онтологічними чинниками. Вона полягає у 
твердженні, що на теперішньому етапі пізнавальної і прак-
тичної діяльності людини наближається така точка зламу, 
коли питання найбільш загального плану, що у попередній 
пізнавальній традиції було прийнято відносити до суто 
філософських, тобто таких, що постійно відтворюються у 
новій формі та постановці на наступних історичних щаб-
лях, але остаточно ніколи не вирішуються, отримують 
своє радикальне вирішення не стільки шляхом побудови 
пізнавальної моделі явища, скільки внаслідок "дозрівання" 
кількісних і якісних умов універсального розвитку людини 
як родової істоти. Згадане "дозрівання" може розгляда-
тись як завершений стан, що у сучасній філософсько-
культурологічній та науково-технічній термінології позна-
чено як "сингулярність". У масовій культурі технологічна 
сингулярність, на думку Рея Курцвейла, означає таке 
гіпотетичне майбутнє (за різними прогнозами, від 2029 до 
2047 рр.), коли обчислювальні можливості комп’ютера 
перебільшать можливості людського мозку. Вважається, 
що після цього моменту передбачення (тобто будь-який 
прогноз, що і становило фактично смисл пізнання до цього 
моменту історії) втрачають сенс і стають безглуздими. 
"Дозрівання" в тематичному контексті даної статті осми-
слюється як дискурс з проблем ШІ, який в теоретичному 
аспекті розвивається як спроба передбачення, аналізу і 
моделювання шляхів і наслідків розвитку ШІ, а як практика 
такого створення окреслюється смислами та значенням 
поняття емуляція (та симуляція, яка в даному контексті не 
розглядається). Згідно з канонічним визначенням, емуля-
ція (англ. ‒ emulation) в обчислювальній техніці ‒ це ком-
плекс програмних апаратних засобів або їхне поєднання, 
що призначене для копіювання (або емулювання) функцій 
однієї обчислювальної системи (гостя) на іншій, що 
відрізняється від першої таким чином, щоб емульована 
поведінка якомога ближче відповідала поведінці оригі-
нальної системи (гостя). Метою є максимально точне від-
творення поведінки на відміну від різних форм 
комп’ютерного моделювання, у яких імітується поведінка 
якоїсь абстрактної моделі. Однак процес створення та 

розвитку ШІ не є суто технічним чи технологічним завдан-
ням. Якщо у загальному плані сформулювати глибинний 
культурно-філософський аспект проблеми, а саме поста-
вити питання, що надихає і що спонукає людину намага-
тись копіювати себе, то не можна обмежуватись тільки 
поверховою вказівкою на бажання нескінченно створюва-
ти нові та удосконалювати наявні засоби виробництва та 
знаряддя праці начебто у спробах поліпшити умови життя. 
Потрібно звернути увагу, що спроби створення ШІ знаме-
нують факт, що базується на принципово контраверсійній 
відносно панівної в історичній людській свідомості позиції 
щодо вторинного характеру природи людини і її похо-
дження, яке цілком є результатом Божого задуму і творіння 
або результатом діяльності інших надлюдських сил. Цей 
аспект, що не часто розглядається у контексті даної теми, і 
постає джерелом дослідницьких інтенцій у статті. У новітній 
період історії, коли створення ШІ постало як досяжна мета, 
особливої актуальності набуває розгляд саме етико-філо-
софських та соціо-антропогенних її аспектів. 

Аналіз досліджень і публікацій. Можна вважати, що 
початок осмислення проблеми розвитку ШІ у сучасний пе-
ріод позначено статтею А. Тьюрінга 1950 року "Обчислю-
вальні машини та розум", де пропонувався тест, згідно з 
яким машина мислить, якщо людина не може в результаті 
діалогу наосліп визначити, що вона спілкується з маши-
ною. За час удосконалення практичних аспектів розробки і 
створення ШІ проблема набула соціо-культурного та ети-
ко-філософського значення і тепер щільно поєднується з 
проблематикою трансгуманізму та вивченням механізму 
глобальних катастроф. Серед дослідників її Робін Хансен, 
Девід Брін, Баррі Дайнтон, Біл Джой, Еліезер Юдковскі, 
Вернон Віндж, російські вчені та науковці В. Степін, 
О. Турчин, М. Медвєдєв та ін. Ціннісні аспекти формуван-
ня ШІ досліджує Д. Гаспарян. Серед вітчизняних дослід-
ників проблемам інтелекту у структурі буття присвячено 
працю Є. Андроса, позитивні та негативні виміри антропо-
культурного розвитку вивчає В. Загороднюк, аспекти 
взаємодії смислу та абсурду у культурних артефактах та 
моделюванні нейронних мереж ‒ О. Довгань. Водночас 
пряме співставлення технологічно-функціонального й ети-
ко-аксіологічного підходу в дослідженні проблеми не було 
предметом осмислення науковців до останнього часу. 

 © Сіверс В. А. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 49 ~ 

 

 

Метою статті є обґрунтування висновку, що дослі-
дженням ШІ та самому ШІ слід надати можливість розви-
ватись вільно і без обмежень, що дозволить йому (тобто ШІ) 
досліджувати самого себе, а людині слід забезпечити умови 
такого дослідження, що у перетвореній формі маніфестує 
етапи жертовного руху людини до невідворотного результату 
"завантаження цінності" у певну імітаційну систему. 

Методологією дослідження виступають порівняльно-
історичний, філософсько-діалектичний та феноменологіч-
ний підходи, методи аналогії та комплексного аналізу на 
основі принципу поєднуваності та синтетичності окремих 
напрямків природничо-наукового та філософсько-культу-
рологічного знання, зокрема в етико-аксіологічній площині.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Для того 
щоб знайти та легітимізувати спільні аксіологічні та філо-
софсько-наукові координати у дослідженні проблеми ос-
мислення та пріоритетності людини відносно ШІ (таке уто-
чнення здається необхідним з огляду на можливі смисли 
подальшого розгортання теми), вкажемо на головну, на 
наш погляд, перешкоду у їх здійсненні на теперішній час: 
людина не дійшла остаточного розуміння щодо цілей і 
цінностей власного існування. Саме тому появу ШІ роз-
глядають двоїсто: як найбільш серйозну загрозу і виклик 
людству (І. Маск, С. Хокінг та ін.) і як можливість створен-
ня універсальної системи допомоги людині та посилення її 
можливостей (Р. Курцвейл). У позитиві стосовно ШІ, крім 
того, що він не вимагає витрат на соціальне страхування 
та захист прав його "агентів", людину приваблює також 
можливість вивільнення від принизливого ярма вимушеної 
праці. Здається, у такому випадку у людства відкриває-
ться шлях до омріяного в Просвітництві та соціальних тео-
ріях XIX‒XX ст. царства розуму і свободи, які наразі вже 
були успішно розвінчані та зруйновані тією ж соціальною 
практикою XX сторіччя. В чому ж проблема зі ШІ, що, 
здається, міститься у процесах "дозрівання"? Не зосере-
джуючись зараз на достатньо великих розбіжностях у 
інтерпретації згаданих понять у теоретичній площині, тоб-
то передбаченні перспектив розвитку ШІ саме як системи, 
що має бути контрольованою з точки зору безпеки влас-
ного застосування для людини, і величезних можливо-
стей, що випливають з перспектив створення високоінте-
лектуальних симуляційно-емуляційних систем для вирі-
шення соціальних, економічних тощо проблем людства, 
зауважимо, що родовим для обох напрямків створення ШІ 
є прийом імітації, тобто мавпування. Це виводить, у свою 
чергу, розгляд на проблему походження та сутності соціо-
історичного становлення самої людини (антропосоціоге-
незу). Виходячи з зазначеного, актуальним проблемним 
полем для дослідження сформульованої проблеми постає 
не стільки обговорення згаданих наслідків "дозрівання" в 
означених вище усталених межах соціо-культурного і філо-
софського дискурсу, що вже склався на цю тему щодо на-
слідків, переваг чи втрат на цьому шляху, а уведення в до-
слідницьке поле ціннісного вектора, що розуміється і визна-
чається у тематичному контексті статті як поняття "жертва".  

У межах поширення та актуалізації згаданого дискурсу 
привертає увагу позиція Н. Бострома. Різнобічно аналізу-
ючи процеси створення та розвитку ШІ, шведський філософ 
з Оксфорда Нік Бостром говорить про проблему "заванта-
ження цінностей". У моделі Ніка Бострома проблема "за-
вантаження цінностей" пов'язана з забезпеченням виконан-
ня прийнятної для людини функції корисності, тобто фор-
мули, яка дозволяє агенту оцінити корисність кожного з 
"можливих світів" з урахуванням, що його дія надасть обра-
ному світу реальність. У межах досягнення сформульованої 
таким чином мети розглядається низка варіантів, які у по-
даному нижче уривку супроводжуються стислою критикою: 
а) формалізований підхід "природного відбору" ‒ коли алго-
ритм еволюції розбито на два етапи, один з яких перед-
бачає значний приріст "еволюційного матеріалу", тобто чи-
сельності агентів, що приростають за певним обсягом оз-
нак, а другий ‒ його скорочення за рахунок "відсіву" 

кандидатів, що не показали задовільних результатів тесту-
вання, за допомогою оціночної функції ‒ такий підхід потребує 
точного описування цілі, а власне це і є проблемою, яку при-
родний відбір вирішує шляхом нищення одних істот іншими, 
що супроводжується стражданнями, яких ми й намагаємося 
уникнути; б) навчання з підкріпленням ‒ царина машинного 
навчання, де агенти можуть навчитися максимізувати накопи-
чену винагороду. У такому випадку сама винагорода і стає 
ціллю, а удосконалюються тільки шляхи і методи її досягнен-
ня чи збільшення; в) асоціативна модель ціннісного приросту 
‒ під нею розуміється наявність такої антропоцентричної сис-
теми координат агента, яка відхиляється від норми у суворо 
заданому позитивному напрямку. Критики зауважують: може 
статися, що ШІ просто відключить цей механізм прирощення; 
г) крокви мотиваційної системи ‒ своєрідна інсталяція 
спрощеної системи цінностей, яка з часом заміняється на 
розвинену у відповідно розвиненому понадрозумі ‒ оскількі 
про тимчасовість цілей ШІ не знає, то він сприймає їх як 
кінцеві, а тому може чинити спротив їх зміні.  

Означені підходи до проблеми "завантаження 
цінностей", а також слушні авторські контраргументи 
мають дійсно широке поле для подальшого розгортан-
ня та поглиблення окресленого у них дискурсу. Водно-
час, як здається, їм у цілому притаманна, можливо, не 
дуже помітна одразу спільна риса: вони самі наскрізь 
антропоцентричні і приховано чи в окремих випадках 
прямо оперують людськими позначеннями тих характе-
ристик імітаційної системи, які хоча ще й тільки знахо-
дяться у становленні, але ВЖЕ розглядаються як сталі 
носії та виразники традиційної історично сформованої 
тотальної системи людського сприйняття й оцінки. Зок-
рема, це виявляє себе як необхідність вживання сполу-
чення "функція корисності", яка одразу задає недосяж-
ний за вимогою визначеності та формалізації напрям 
відпрацювання мети і координат імітаційної системи, 
використання набору суто людських характеристик 
описування системи (страждання, уявлення, сприйнят-
тя, мотивація тощо). Нарешті, головне міркування, що 
узагальнює появу зазначених невирішуваних супереч-
ностей: використання антропних характеристик щодо 
імітаційних систем без попереднього прояснення появи 
переживання в імітаційній системі як основи перетво-
рення зовнішнього у внутрішнє у людини є безпідстав-
ним. Виходячи із зазначеного і припущення, що повна 
емуляція головного мозку чи його цифрова симуляція, 
що як теоретичне припущення слугує синонімом відтво-
рення комплексу психологічних та соціокультурних харак-
теристик людини антропосу затіняє головне питання у 
царині створення ШІ: чи може людина оволодіти власни-
ми прагненнями і силами, як того вимагають на інди-
відуальному рівні всі філософсько-релігійні вчення з по-
чатку власне свідомої людської історії, чи вона як родова 
істота приречена на знищення в силу дії зовнішніх сил, а 
не на родову трансформацію в межах іншої парадигми 
самосприйняття. Адже ШІ ‒ це справжнє нове дзеркало 
людини, що не тільки замінило природне скло, а й може 
перетворити саму людину на елемент, спосіб і сходинку 
власного відображення і становлення. Йдеться, таким 
чином, про саму цінність, а не її завантаження, і зокрема 
про спосіб її свідомої втрати як єдиний спосіб збереження 
цінності (але не людини у її сучасному стані).  

Таким чином, проблема "завантаження цінностей" роз-
глянута вище у логіці розвитку, і вирішення її у ШІ пере-
творюється на іншу проблему, проблему їх свідомої втра-
ти, яка може бути позначеною як "завантаження жертви". 
Її можна зрозуміти як "інший бік" створення ШІ, в якому на 
перший план виходить питання ціни імітаційного проекту, 
зрозуміло, не з точки зору його вартості і навіть не розра-
хунку дієвості закону Мура, який окреслює перспективи 
досягнення точки стану сингулярності як дивного прикладу 
здатності людського розуму перебувати у стані трансцен-
дентальної апперцепції за І. Кантом. Питання полягає у 



~ 50 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

тому, щоб зрозуміти у світлі означених перспектив і за-
гроз, чим власне людина була до теперішнього часу як 
родовий феномен, що має властивість усвідомлення 
власного існування як свою суттєву характеристику і тепер 
‒ у світлі перспектив досягнення точки сингулярності ‒ 
може оглянути власну історію як механізм виробництва і 
втрати цінності і, таким чином, визначитись свідомо щодо 
його збереження і розвитку або втрати як свідомої і 
останньої жертви, що є вінцем попереднього жертовного 
шляху і відповідає його логіці.  

Поняття "жертва" виступає, на наш погляд, тією 
суттєвою ланкою логіки міркувань щодо теоретичних 
засад побудови ШІ, яка була випущеною або втраче-
ною невипадково. Вона, на відміну від пропонованих 
для "завантаження цінностей" номінацій на кшталт сво-
боди, демократії, справедливості і всеохопного достат-
ку, що мають бути підґрунтям функції корисності, розгля-
нутої вище у концепції Н. Бострома, є певним чином їх 
протилежністю, але не такою, що врівноважує весь наве-
дений перелік за значущістю та смислом. Жертва як 
процесуальність з'ясування, втілення та втрати цінності є 
єдино можливим механізмом підтримки існування самої 
цінності з урахуванням тієї онтологічної обставини, що її 
існування є можливим тільки у перетвореній формі. Пере-
творена форма існування цінності означає, що її реальне 
існування втілюється тільки за рахунок безперервної про-
цесуальності згасання її дійсного існування і втілення спо-
собів передачі у нову перетворену дійсну форму. Особли-
вість людської форми існування цінності постає у її 
характеристиці жертовності, де перетворення останньої на 
нову є усвідомленим і добровільним з боку людини актом.  

Як же розуміти жертву? Давньоіндійська міфорелігійна 
спадщина твердить, що світ створений жертвою першої 
людини (Пуруша), водночас в "Енума еліш" бог Мардук 
вбиває Тіамат та формує небеса та землю з її розділеного 
тіла. У першому випадку жертва є жертвою у головному 
значенні ‒ свідомої трансформації цінності існування, у дру-
гому у похідному ‒ жертва постає як результат насильниць-
кого перетворення. Творення світу у Старому Заповіті, а 
також місія Христа у Новому створюють прецедент розши-
рення й утворення нового смислу, який пов'язаний з появою 
людини, розумінням до-історичного стану "незайманості" та 
порушенням заборони і подальшою історією гріха та споку-
ти, яку мав виправити Христос, принісши себе у жертву. Ці 
побіжно викладені та максимально узагальнені відомості 
мають за свою мету зосередити увагу не на їх деталізації, а 
підвести до головного питання, яке може бути дотичним до 
попереднього викладу проблеми. Смисли міфорелігійних 
оповідей про жертву, що лежать в основі найважливіших за 
значенням наративів людства, мають всередині ціннісне 
ядро і таким чином вже демонструють приклад дієвого за-
вантаження цінності або мають відкидатися з точки зору їх 
сприйняття у такий спосіб науковим типом світогляду і, як 
наслідок, руйнуватись способом їх подальшого описування. 
Але якщо вони мають відкидатися, то проблема емуляції 
залишається. Якщо так, то мають бути включені у розгляд і 
останній потребує зміни параметрів завантаження. І ця 
зміна параметрів не косметична. Йдеться про те, що гли-
бинною сутністю самої цінності, що представлена посилан-
ням на вищеподані наративи, є поняття жерти, зокрема 
жертви у першому значенні. 

Життя просякнуте жертовністю. Якщо це вірно, то 
жертовність може бути відкритою у всіх формах життєдія-
льності. Саме цей аспект жертовності досить послідовно 
розроблявся у зв'язку з дослідженням форм міфологічної 
свідомості від М. Мосса і Ж. Батая до всього постмодер-
ністського проекту взагалі. Проблема, яка була окреслена у 
першій частині викладення, пов'язана саме з розподілом 
наукового і життєвого розуміння жертви ‒ емуляцією жерт-
ви і її принесенням. Однак вивчення жертви засобами науки 
руйнує її смисл, її сакральний смисл. У науці відбувається 
своєрідний "жертовний перенос". Жертвою (як об’єктом 

прихованої насильницької дії) в науці постає певний пред-
мет, як наслідок, ним стає інша свідомість, з якою взаємодіє 
ініціатор начебто жертовної (емуляційної) трансформації. 
Однак у даному випадку йдеться про безособове й універ-
салістичне знання. В іграх науки зі ШІ жертви поки що 
немає. Вона тільки готується у другому смислі, але люди-
на-експериментатор не усвідомлює, що другий тип жертви 
вже принесений самим історичним поступом людини і 
тепер йдеться про неї, тобто саму людину. Отже, як щодо 
"живої жертви"? У певній пізнавальній парадигмі (Д. Юм, 
Дж. Берклі) стверджується, що логіки і причинно-
наслідкового зв‘язку як такого немає, а є тільки наше уяв-
лення про нього, яке дозволяє нам трохи розуміти одне 
одного. Нам здається, що з наведеним вище твердженням 
корелює таке: жертва є добровільною відмовою від стану 
перебування у певній цінності, що супроводжується страж-
данням. "Живий" характер жертви у даному випадку досить 
приблизного її розуміння визначається поняттям "страждан-
ня". Але воно безпосередньо виводить нас на інше поняття, 
що закільцювало попередній розгляд. Це поняття "пережи-
вання". Переживання не випадково є каменем спотикання у 
психології. Воно розглядається досить розмито і тому супер-
ечливо, зокрема: а) як діяльність, а не пасивне відображен-
ня; б) як діяльність, що пов'язана з формами отримання 
задоволення або незадоволення (страждання); в) діяль-
ність, що спрямована на встановлення смислової 
відповідності між свідомістю і буттям; г) як результат, що 
сприймається і позначається суб'єктом поняттям "подія". 
Звернімо увагу, що перехід від процесів відображення, що 
імітуються під час створення ШІ, до поняття "подія" як 
діяльнісного поля та аксіологічного ядра поняття "пережи-
вання" містить у собі таємницю жертви. Адже в аксіо-
культурному смислі переживання ‒ це подія, тобто акт, або 
перехід зовнішнього у внутрішнє, що стає основою і почат-
ком ціннісного сприйняття, індивідуалізації, особистої історії.  

З наукової (у даному випадку йдеться про можливості 
імітації та емуляції системи) точки зору тут є досить широ-
ке поле для критики. Але воно не абсолютне. Воно чимось 
нагадує ситуацію пошуку ефіру для вирішення проблем 
фізики на рубежі XIX‒XX ст. У даному випадку проблемою 
стає поняття переживання. Воно є спільним елементом 
дослідження психології, аксіології та розвитку систем ШІ. 
Адже саме воно є каменем спотикання в спробі "заванта-
ження цінності" Ніка Бострома. І це не випадковість. Влас-
не, спільною основою звичайної людської логіки та логіки 
розробників систем програмування обчислюваних машин є 
поняття смислу, яке було б ідеальним формалізувати і 
завантажити в програму емуляції, а сама проблема "за-
вантаження цінності" вже була б справою техніки і часу. 
Водночас, яким би чином не намагатись вирішити чи 
обійти проблему смислу примноженням смислів шляхом 
примноження знаків, ланцюжок "смисл ‒ переживання ‒ 
страждання ‒ жертва" тягне і тримає себе сам. Ось цитата, 
яку можна розглядати як осценцію (пряму вказівку), що 
денотат смислу знаходиться у тексті (М. Гайдеґґер), але 
він не є матеріальною річчю, швидше утворенням на 
кшталт юнгівського архетипу, що виявляє себе за певних 
умов. Наведений нижче уривок спрямований на виявлення 
того стану речей, за якого смисл як цінність не можна ви-
черпати називанням, а тільки переживанням, причому не 
кожне переживання буде ставати жертовною подією. У 
поданій нижче цитаті потрібно звернути увагу на слова-
знаки, що у ній містяться і які виділені курсивом для 
зручності як сліди або спроби думки схопити цей ціннісний 
денотат смислу, але вона наведена саме для ілюстрації 
уявної близькості цього схоплення і його справжньої 
невловимості без залучення не поняття "жертви", а її 
здійснення. "У загальному вигляді можна розділити смисл-
сутність, смисл-ціль і смисл-цінність. Перше значення 
пов'язують з проблемою пізнання сутності речей (типовим 
втіленням такого підходу є платонівська “ідея” як смисл 
речі, втілення її сутності в якості першообразу, моделі і 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 51 ~ 

 

 

зразка). Як правило, і частіше за все у дослідженнях з ШІ 
саме це уявлення про смисл ототожнюють зі значенням 
(денотативною частиною знака), що є недостатнім. У дру-
гому значенні смисл розуміється як підпорядкованість якій-
небудь певній цілі, тобто доцільність, або як мотив дій. У 
третьому значенні смисл розуміється як дещо ціннісне 
(важливе, дороге) і при цьому він можливий тільки в межах 
ціннісної картини світу (так світ, який позбавлений цінності, 
ми називаємо абсурдним). (...) Можна уявити, що для лю-
дини розуміння виявляється можливим тому, що у неї є 
певна важкопояснювана інтуїція, або переживання, яке 
краще за все виявляє себе у таких конструкціях, як смисл 
світу (у Вітгенштейна "смисл світу має лежати поза самим 
світом), "смисл життя", "смисл певної розповіді". (...) Цін-
нісне тлумачення смислу, у свою чергу, вимагає виділення 
фігури суб'єкта, а також робить смисл проблемою прагма-
тики, де смисл фіксує відношення значення до потреб 
суб'єкта. Однак питання суб'єктності та моральності ком-
п’ютерів є окремою великою проблемою. ( ...) Більш за все 
смисл можна віднести до особливих метафізичних інтуїцій 
або переживань людини, точне походження та механізм 
яких до кінця не є ясними. Загальним принципом подібних 
інтуїцій є те, що ми можемо успішно ними користуватися, 
але не можемо дати їм пояснення. Наявність таких фун-
даментальних інтуїцій, як правило, стверджується в межах 
різного роду трансцендентальних філософій і підходів та 
вимагає окремого, такого, що виходить за межі цього 
дослідження, розгляду" [2]. 

І все ж таки перед тим як стисло змалювати шлях пере-
ходу жертви у цінність, а цінності у смисл, який і намага-
ється емулювати людина у комп’ютерній програмі ШІ, ви-
значимось щодо ще одного принципового питання: чому 
людина насправді пішла цим шляхом у пізнанні? У загаль-
ному плані відповідь "так" зумовлена, на наш погляд, двома 
міркуваннями. Одне з них наводить Уайтхед. "Цілісна струк-
тура обмежує самостійність своїх частин. Але сказане є 
безглуздим без вказівки на підстави переживання, тобто 
емоційного та аналітичного досвіду, в межах якого виникає 
цілісна структура" [6]. І друге міркування: життя починається 
там, де матерія набуває здатність копіювати себе [3]. До 
цього обґрунтування варто приєднати і точку зору Р. Докін-
за, що спочатку з’явилась не клітина, а ген-реплікатор [4]. 
Отже, якщо цілісність є умовою існування певної структури, 
і у цьому твердженні вказується на мотив її збереження, а 
переживання виступає підставою форми, яка містить смисл 
цього переживання, то ми маємо емулювати себе, щоб 
зберегтися. Таким чином ми несподівано відкриваємо, що 
весь час у науці йшлося про знайомий нам і ззовні, і 
внутрішньо інстинкт самозбереження. Але залишається 
"невелика чорна хмарка". Адже збереження не є абсолют-
ним. Воно пов'язане із втратою. Усвідомлення цієї втрати і її 
прийняття є жертвою. Загальною вказівкою на причину (але 
не зміну) такого стану може бути звернення до понять 
рекурсія і рекурентність. Застосована не в суто математич-
ному чи філологічному значенні, вона конкретизується в 
цілях даного розгляду у наступному посиланні: "...незалеж-
но від форми ‒ матеріальна річ, міф, образ, поняття, лек-
сема, категорія, фетиш, мова, людина, цілий Всесвіт тощо 
може бути прийнятий за базову умову творіння, що за зако-
ном подальшого розгортання подій вже містить у собі свій 
майбутній образ і сценарій розгортання (архетип). Архетип і 
"пусковий механізм" ЄРР (єдності рекурсії та рекурентності) 
пропонується вважати первинною ключовою одиницею 
смислу (ПерКОС), яка онтологічно має наразі дві суттєві 
властивості: перша – повторювати себе, друга – повторю-
вати себе не довершено, а НЕ-довершено (тобто не 
ідентично ПерКОС)" [4]. Тобто сподівання на повну 
емуляцію у процесі розробки ШІ і, таким чином, реалізацію 
прихованих намірів вирішення ВСІХ проблем пізнання і 
діяльності людини є марними. Тоді залишається жертва.  

Принципово схема "шляху до жертви" може виглядати так:  

‒ свідомість у класичному і вже подоланому розумінні 
може бути представлена як здатність відображення; 

‒ розвиток такого уявлення передбачає, що копіювання 
відбувається, але не-довершено, тобто на іншій основі; 

‒ факт другого копіювання вже означає відмінність 
двох варіантів (копій) і окреслює можливість уведення 
поняття "жертва"; 

‒ уведення жертви як умови життя означає мож-
ливість його втрати як цінності внаслідок самого проце-
су копіювання, а також його необхідності як одночас-
ності втрати і його підтримання; 

‒ свідоме наступне копіювання є вже втратою інфор-
мації, яка містить у собі цінність, у той час як нова цінність 
створює інтенцію або тільки "притягується" (у традиціях 
феноменології будь-якого ґатунку) майбутнім до себе; 

‒ таким чином, нова цінність тільки "обтяжує" (рос. ‒ 
"обременяет") форму і майбутній спосіб існування цін-
ності, але жертвою у неї є вже дехто або дещо інше, 
невідоме носію існуючої форми цінності; 

‒ якщо втрата життя як першого способу копіювання є 
перериванням поступовості, то виникнення нового способу 
копіювання (емуляція або імітація) означає реалізацію 
функції бути жертвою. Але цінності самі по собі не стають 
жертвою, тобто не ціллю жертвують, а собою, щоб досягти 
розуміння переходу у неї. Це і є зживання (рос. ‒ "изжива-
ние") або видимий спосіб існування перетвореної цінності.  

Висновки. Пізнання є руйнівним процесом і отрутою 
само по собі. Але, вочевидь, тільки для людини. Для 
процесів, що супроводжують появу і формування ШІ, це 
питання є відкритим. Його витоки у слові "еволюція". Світ на 
цьому її етапі є відкритим для людини тільки зовнішньо, бо 
ми як його частка не можемо бути одночасно частиною 
системи та її підмурком (К. Гедель). Це означає, що людина 
залишається невідкритою для самої себе. У спробах зруй-
нувати цей стан речей ми переносимо увагу на зовнішній 
світ і руйнуємо його так, що він руйнується разом з нами, 
стаючи творцями і предметами жертви другого типу. Таким 
чином, людина стоїть перед вибором: або нічого не зміню-
вати, або довершити руйнування існуючого. Перспективою 
дослідження даної теми у визначеній постановці є етико-
аксіологічний та онтологічний аналіз категорії "любов" у 
контексті проблем розвитку ШІ та на основі окреслених у 
статті підходів щодо осмислення поняття жертви.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бостром Н. Искусственный интеллект. Этапы. Угрозы / Н. Бостром [пер. 
с англ. С. Филина]. – М.: Манн, Иванов и Фербер, 2016. – 496 с. 

2. Гаспарян Д. Э. Таинство естественной семантики: трансценден-
тальное измерение смысла и проблема искусственного интеллекта / 
Д. Э. Гаспарян // Вопросы философии, № 4. – 2017. – С. 81‒95. 

3. Глик Д. Информация. История. Теория. Поток / Д. Глик [пер. с 
англ. М. Кононенко]. – М.: АСТ, Corpus, 2013. – 576 с. 

4. Докинз Р. Эгоистичный ген / Р. Докинз [пер. с англ. П. Петров]. – 
М.: CORPUS, 2013. – 149 с. 

5. Сіверс В. А. Проблема "третьої людини" у Аристотеля в аспекті 
імплементації принципу рекурсивності / В. А. Сіверс // Культура і 
сучасність: альманах, № 1. – 2016. ‒ С. 12‒13. 

6. Уайтхед А. Избранные работы / А. Уайтхед. ‒ М.: Прогресс, 1990. ‒ 512 с. 
 

REFERENCES 
1. Bostrom, N. (2016). Superintelligence. Paths, Dangers, Strategies. 

Moscow, Mann, Ivanov, Ferber (In Russian). 
2. Gasparjan, D. Je. (2017). Tainstvo estestvennoj semantiki: 

transcendental'noe izmerenie smysla i problema iskusstvennogo intellekta 
[Sacrament of natural semantics: the transcendental dimension of meaning 
and the problem of artificial intelligence]. Voprosy filosofii, 4, 81‒95. 

3. Gleick, D. (2013). The Information. A History. A Theory. A Flood. 
Moscow, Corpus (In Russian). 

4. Dawkins, R. (2013). The Selfish Gene. Moscow, Corpus (In Russian). 
5. Sіvers, V. A. (2016). Problema "tret'oї ljudini" u Aristotelja v aspektі 

іmplementacії principu rekursivnostі [The problem of "third person" in Aris-
totle in the aspect of the implementation of the principle of recursiveness]. 
Kul'tura і suchasnіst': al'manah, 1, 12‒13. 

6. Uajthed, A. (1990). Izbrannye raboty. Moscow, Progress (In Russian). 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  01 . 1 0 . 17  

 
 



~ 52 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

В. А. Сиверс, д-р филос. наук, проф. 
Национальная академия руководящих кадров культуры и искусств 
ул. Лаврская, 9, г. Киев, 02000, Украина 

 
ЭМУЛЯЦИЯ И ЖЕРТВА (К АНАЛИЗУ ЦЕННОСТНОГО АСПЕКТА  

СОЗДАНИЯ ИСКУССТВЕННОГО ИНТЕЛЛЕКТА В МОДЕЛИ НИКА БОСТРОМА) 
 
Актуальность темы определяется множественными прогнозами философов и культурологов о приближении состояния сингулярности, факто-

ром наступления которого является создание искусственного интеллекта (ИИ). Статья посвящена рассмотрению философско-аксиологических 
аспектов развития ИИ в связи с проблемой "загрузки ценности" Ника Бострома и необходимостью учета ценностного вектора, тематизированного в 
статье в понятии "жертва". Если сознание может быть представлено как способность отражения, а появление жизни невозможно без репликации, то 
есть самокопирования, то развитие такого представления предполагает, что копирование происходит снова и снова, но осуществляется не совер-
шенно, а не-совершенно, не полностью, то есть на иной основе. Смена этой основы означает возможность утраты наличного существования как 
результата действия механизма самокопирования и очерчивает возможность введения понятия "жертва". Целью статьи является обоснование на 
основе феноменологического подхода, метода аналогии и комплексного анализа перспективного вывода, что исследованиям ИИ следует дать воз-
можность осуществляться свободно и без ограничений, а человеку следует обеспечить условия таких исследований. В преобразованной форме этот 
процесс манифестирует этапы жертвенного пути человека к неизбежному результату "загрузки ценности" в определенную имитационную систему.  

Ключевые слова: сингулярность, искусственный интеллект, аксиология, жертва, загрузка ценности, загрузка жертвы, копирование, переживание, смысл.  
 
V. A. Sivers, Doctor of Philosophical Science, Assosiate Professor  
National Academy of Culture and Arts Management  
9, Lavrskaya St., Kyiv, 02000, Ukraine 

 
EMMULATION AND VICTIM (THE ANALYSIS OF THE VALUE ASPECT 

OF THE ARTIFICIAL INTELLIGENCE CREATION IN NICK BOSTROM`S MODEL) 
 
The article marks that in a newest period of history when the prospect of achievement of technological singularity need ake effectiveness of 

traditional cognitive models, special actuality consideration of ethic-philosophical аnd socio-anthropogenic acquires and aspects of creation of 
artificial intelligence to be revised (AI).  

Oxford philosopher Nick Bostrom tells about "loading of value" in the intelligence system, but does not examine emulation of experiencing as its basic condi-
tion. Attention to this problem predetermines introduction to the research field of the valued vector as a "victim" concept. It is reasonable, that general basis of 
ordinary human logic and developers of the systems of the calculated machines programming is a concept of sense, and one of key elements that form sense, 
there is a value that exists in a transition from its embodiment to the loss. Embodiment and loss of value form experiencing and become an event.  

Transition from the processes of reflection, that is imitated during creation of AI to the "event" concept  as field and kernel of axiology of "experiencing" concept 
is the general element of research of psychology, axiology and to development of the systems of AI . It also contains sense of "victim" concept as passing from 
external to internal. If consciousness can be presented as ability of reflection, and appearance of life is impossible without replication id est self - copying then devel-
opment of such presentation provides, for that a printing-down takes place over and over, but not fully, not quite, id est on other basis. The change of this basis 
means possibility of loss of present existence as to the result of action of mechanism self-copying and outlines possibility of introduction of "victim" concept.  

At the same time, a victim as a mechanism of natural selection differs from a victim in the human understanding. The feature of human form of 
value existence appears in its description of oblatoryness, where transformation of the last on new is the act realized and voluntarily from the side 
of man. A conclusion is grounded in the article, that it follows to give possibility to develop freely and without limitations, that will allow it (id est AІ) 
to investigate itself research of AІ and AІ, and it follows to provide the terms of such research a man, that in a regenerate form demonstrates the 
stages of oblatory motion of man to the inevitably result of "loading of value" in a certain imitation system.  

Key words: artificial intelligence (AI), "loading of value", victim, experiencing, singularity. 
 
 
УДК 177.61 
 

В. Е. Туренко, канд. філос. наук, м. н. с. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
amurolog5@gmail.com 

 

СУТНІСТЬ ТА ОСОБЛИВОСТІ ДИСКУРСУ 
РОМАНТИЧНОЇ КУЛЬТУРИ ЛЮБОВІ: СПРОБА ПЕРЕОСМИСЛЕННЯ 

 
У статті здійснюється аналіз природи романтичної культури любові. Висвітлюється, що романтична любов – це така культура 

любові, яка вбирає в себе цілу сукупність переконань, ідеалів, принципів, що склалися ще як мінімум у Середні віки, і уявлення про яку перехо-
дять з покоління в покоління, з одного століття в інше. Підкреслюється, що романтична культура любові ‒ це не тільки дискурс пристрасті 
й етос еросу. Даний культурно-історичний тип любові вбирає в себе і конотації агапе, філії, сторге. Дискурс люблячих в романтичному інва-
ріанті не зосереджений тільки на пристрасті і на прояві запалу почуттів одне до одного, це ще й турбота, взаєморозуміння, відповідаль-
ність, увага, жертовність і т. п. конотації, що притаманні любові-філії, любові-сторге та любові-агапе. Доводиться, що в романтичній 
культурі любові дискурс здійснюється не крізь "рожеві окуляри", а в контексті розуміння того, що поява даного почуття неминуче породжує 
відчуття вразливості обох учасників любовного дискурсу. 

Ключові слова: романтична культура любові, культура любові, людське життя, людська любов, куртуазна любов, філософія любові. 
 
Постановка проблеми. В наш час відбувається процес, 

коли навколо універсальних та фундаментальних культурних 
феноменів людства створюються різного роду стереотипи, які 
спотворюють дійсне уявлення про їхню природу. Одним з 
таких явищ, безумовно, є романтична культура любові. Даний 
феномен вплинув на світову культуру через літературу, кіно, 
взагалі мистецтво у різних його векторах. Потрібно зазначити, 
що здебільшого романтична культура любові розглядається і 
сприймається як щось "легковажне", "просте" та наповнене 
здебільшого лише позитивними моментами. Натомість, з фі-
лософсько-культурологічної точки зору, романтична любов є 
досить складним та неоднозначним концептом. Спробуємо в 
даній науковій розвідці висвітлити це більш детально. 

Аналіз досліджень і публікацій. Необхідно підкресли-
ти, що на Заході існує кілька десятків фундаментальних 
монографій щодо розуміння романтичної культури любові, 
які і стали основою для її осмислення. Це роботи Д. Брауна, 
Б. Брогарда, Р. Гальвані, Р. Гауле, С. Девіда, М. Новака, 

І. Сінгера та А. Собла, М. Строусера і Х. Хорне. Відомі єв-
ропейські мислителі розмірковували над феноменом рома-
нтичної любові в контексті тієї чи іншої пари: Трістан та Ізо-
льда – Д. де Ружмон, Вертер і Шарлотта – Р. Барт та ін. 

Мета статті. Проаналізувати комплексно природу та 
сутність романтичної культури любові і висвітлити фі-
лософські основи її осмислення.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Необ-
хідно відзначити, що саме поняття "роман", від якого 
походить слово "романтичний", ‒ це літературний жанр, 
поширений у XVIII‒XX століттях; великий за обсягом, 
складний за будовою епічний твір, в якому широко охо-
плені життєві події, глибоко розкривається історія фор-
мування характерів багатьох персонажів. 

На позначення літературного жанру слово "роман" 
вперше використав у XVI ст. англійський літературозна-
вець Д. Патенхем у роботі "Мистецтво англійської поезії" 
(1589). Спочатку "романом" називали будь-які віршовані 

 © Туренко В. Е. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 53 ~ 

 

 

твори, написані романською мовою, а не латиною. Зго-
дом так починають називати прозаїчні твори зі специфіч-
ною тематикою ‒ любовною. Про це згадує вже у XVII ст. 
французький дослідник П'єр-Даніель Юе, який вважає, 
що це історії "для задоволення і настанови". 

Слід зазначити, що літературні твори (за визначенням 
– романи) з'являються в давнину, ще в період еллінізму. 
Роман як розповідний прозовий твір відомий і античній 
літературі. Серед найбільш знаних можна згадати наступні: 
Лонг ("Дафніс і Хлоя"), Харитон ("Херей і Калліроя"), Геліо-
дор ("Ефіопіка"), Петроній ("Сатирикон"), Апулей ("Мета-
морфози, або Золотий осел"). Наявні вони і у візантійський 
період. Зокрема необхідно відзначити такі романи, як "Кал-
лімах та Хрісороя", "Імберій та Маргарона", "Флорій та 
Платцафлора", "Лібістр та Родамна", "Роданфа та Досікл". 
Однак зараз в літературознавстві прийнято відокремлюва-
ти ці літературні форми від сучасного роману. 

Отже, яким чином коротко можна визначити, що со-
бою являє романтична любов? 

На наш погляд, романтична любов ‒ це одна з куль-
турно-історичних форм любові, змістом якої є створен-
ня пари на основі союзу чоловіка і жінки; виразне та 
приємне відчуття від емоційного потягу до іншої люди-
ни, що пов'язане з любов'ю. 

Після визначення неодмінно потрібно з'ясувати, які 
ж її характерні ознаки, у чому її основа. Зарубіжні до-
слідники романтичної культури любові (Е. Гідденс, 
А. Собл, І. Сінгер, Р. Апресян) в цілому виділяють чоти-
ри основні її характеристики: 

‒ за своєю природою фемінна; 
‒ сексуальний аспект є провідним, але не принци-

повим і головним; 
‒ абсолютно цінним є об'єкт любові; 
‒ ідеалом любові є "вічна любов". 
Розглянемо кожну з них детальніше. 
Фемінність романтичної любові необхідно відрізняти 

від фемінності куртуазної культури любові. У куртуазній 
практиці любові вона більш глибинна, тут максимальні 
роль і значення відведені жінці. Натомість у романтичній 
культурі любові, в романі як такому "любов фемінізована 
не стільки в тому сенсі, що виявилася доступною і жінкам 
або визнана і у жінок, але в тому, що ідеал романтичної 
любові пов'язаний з такими формами життя, що тради-
ційно асоціюються з жіночими соціальними ролями, з 
жіночим призначенням у цьому світі" [1, с. 205]. 

Сексуальний аспект не є обов'язковим у контексті ро-
мантичної любові, але водночас "люблячі мріють бути 
єдиними сексуальними партнерами для своїх коханих, не 
бажаючи, щоб сторонні "порушували" їх піднесені стосун-
ки. Ті, хто лягає в ліжко "через дружні стосунки", часто вже 
не замислюються про те, чи є у партнера хтось ще. Але 
закохавшись і мріючи про духовне єднання з обранцем, ті 
ж люди твердо сподіваються, що коханий буде зберігати 
їм вірність, і готові на те саме. Багато літературних джерел 
описують це прагнення до вірності" [5, с. 36]. 

Необхідно також зауважити, що в романтичній традиції 
"в основі відносин любові лежить визнання, а точніше, 
максимальне визнання того, кого ми любимо. Кохана осо-
бистість дається нам як даність, як факт життя, як сам світ. 
Любов визнає вищою цінністю, центром усього значущого 
світу, людину далеко не ідеальну" [2, с. 15]. Людина, яку 
ми любимо, по суті, не може бути об'єктом оцінки. Вона 
може бути і нерозумною, і нехорошою, але вона здатна 
перетворити ціннісний світ, виявити його єдність, його 
здатність до гармонії і приреченість на дисгармонію. Лю-
бов людини до людини (предмета Любові) ‒ це той шлях, 
де зникають всі границі і всі межі, які відрізняють людей за 
тією чи іншою приналежністю. Така позиція любові люди-
ни до іншої особистості нерідко в історії культури супере-
чила певній традиції, релігії, конфесії. 

Цінність предмета любові як один з ключових прин-
ципів романтичної любові полягає також в тому, що у 
любові немає і не може бути "царських" або "червоних 
доріжок". Потрібно бути готовим до всіляких небезпек, 
ризиків, випробувань, яким піддаються обидва люблячих 
або один з них з боку суспільства. У любові є все: трагіч-
ність і радість, небезпека і безпека, ризик і впевненість. 
Вона – найголовніший шлях, але унікальність його поля-
гає в тому, що ним йдуть двоє люблячих людей. 

Натомість треба підкреслити, що наразі в построма-
нтичній культурі любові головне вже не неповторне й 
особистісне "Ти", а саме "Я", і любов відбувається саме 
так, як "Я" вимагає і планує. Фактично в постромантич-
ній любові наскрізним стає егоцентризм, тоді як роман-
тичне кохання дослідники часто називають "егоальтруї-
змом". Така "егоцентризація" любові викликана, перш 
за все, процесами, які ми можемо спостерігати в ниніш-
ньому суспільстві споживання. Саме це призводить до 
того, що людям головне, щоб їм було добре, вони 
отримували насолоду і задоволення, а не ті, кого вони 
люблять або в кого хоча б закохані. 

Тому, на нашу думку, не є цілком виправданою думка 
Р. Джонсона, що "романтична любов не означає “любити”, 
вона означає бути ”закоханим”. Адже якщо даний тип куль-
тури любові передбачає її вічність, то любов ‒ це перевірка 
закоханості часом.”Закохуючись”, ми віримо в те, що знай-
шли кінцевий сенс життя, що відкривається нам в існуванні 
іншої людини. Знайшовши свою “загублену” частину, ми 
відчуваємо цілісність і повноту. Здається, що життя стало 
наповненим надлюдською енергією, що піднімає нас на 
недосяжні вершини над звичайним земним існуванням. Та-
ка недосяжність є для нас вірним знаком “істинної любові”. 
Психологічна цілісність включає в себе несвідому вимогу, 
щоб наш предмет любові обов'язково і постійно викликав у 
нас цю інтенсивність почуттів і захоплення" [2, с. 12–13]. 

Що стосується вічності любові як однієї з характеристик 
досліджуваного нами феномена, то це не якась "ідеаліза-
ція", а справжня реальність. У цьому контексті доречним 
буде згадати Х. Ортега-і-Гассета, який в "Етюдах про лю-
бов" зазначає наступне: "люблять не ланцюжком раптових 
осяянь, які спалахують і гаснуть, як іскри в генераторі змін-
ного струму; кохане люблять безперервно. Цим визнача-
ється ще одна особливість аналізованого нами почуття: 
любов струмує як джерело одухотвореної речовини, яке 
безперервно б'є ключем. Застосовуючи метафору, на які 
так щедра інтуїція і які дуже близькі природі явища, що нас 
цікавить, можна сказати, що любов – це не постріл, а без-
перервна еманація, духовне випромінювання, що виходить 
від люблячого і спрямоване до коханого" [4, с. 355]. 

Одна з найвідоміших у світі дослідниць романтичної 
культури любові Х. Фішер наголошує: "дослідивши 166 
різних культур у світі, антропологи виявили, що романтич-
на любов відома в 147 з них, тобто більш ніж в 90 %. У 
решті 19 культурах вченим просто не вдалося віднайти 
необхідні свідчення. Від Сибіру до малонаселених авст-
ралійських рівнин і джунглів Амазонії люди співають пісні, 
передають з вуст в уста міфи та легенди і складають вірші 
про кохання. Безліч людей практикують любовну магію ‒ 
носять амулети і талісмани, використовують зілля і трави, 
щоб стимулювати любовний потяг. Комусь доводиться 
таємно бігти, щоб повінчатися з коханим далеко від рідної 
домівки. Водночас інші страждають від нерозділеного ко-
хання, вбивають невірних коханих, здійснюють самогубст-
ва або ж занурюються в настільки безпросвітний відчай, 
що не залишається сил навіть на їжу і сон" [5, с. 5]. 

Романтична любов ‒ не просто форма або культура лю-
бові, а ціла сукупність переконань, ідеалів, принципів, яка 
склалася ще як мінімум у Середні віки і уявлення про яку 
переходять з покоління в покоління, з одного століття в інше. 
Тому часто у нас підсвідомо існують абсолютно протилежні 



~ 54 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

ідеї, що визначають нашу поведінку і наші реакції задовго до 
того, як ми починаємо їх усвідомлювати. Тоді автоматично 
виникає припущення про те, що нам слід відчувати по відно-
шенню до іншої людини, а на що "не звертати увагу". 

Щодо фундаментальності і ключового значення роман-
тичної любові в історії світової культури, то можна сказати 
наступне: "Саме спокуси любові, ‒ підкреслює Х. Фішер, ‒ 
рухали творцями найвеличніших в історії людства опер, п'єс, 
романів, найзворушливіших віршів, відомих всім мелодій, 
прекрасних скульптур і живописних полотен, найбільш яск-
равих свят, міфів і легенд. Романтична любов ‒ грандіозний 
скарб нашого світу, саме з нею пов'язана більшість людських 
радощів. Але відкинута любов здатна породити найболісніші 
страждання. Нав'язливі переслідування об'єкта пристрасті, 
вбивства і самогубства, найглибші депресії, які приходять 
після розриву з предметом любові, і величезне число розлу-
чень через подружні зради приносять незліченні страждання 
людям у всіх куточках світу" [5, с. 11‒12]. 

Разом з тим необхідно відзначити, що в сучасній масо-
вій культурі склався ряд аспектів, які певною мірою "спро-
щують" уявлення про неї або ж занадто "ідеалізують". 
Надалі ми сформулюємо аспекти філософського розумін-
ня романтичної культури любові. 

1) Романтична культура любові ‒ це не тільки дискурс 
пристрасті й етос еросу. Даний культурно-історичний тип 
любові вбирає в себе і конотації агапе, філії, сторге. Дис-
курс люблячих в романтичному інваріанті не зосередже-
ний тільки на пристрасті і на прояві запалу почуттів одне 
до одного; це ще й турбота, взаєморозуміння, відповіда-
льність, увага, жертовність і т. п. аспекти, що притаманні 
любові-філії, любові-сторге та любові-агапе. 

2) З філософської точки зору, значну роль в романтично-
му дискурсі любові займають аналізатори – особливо слух, 
зір, шкіра. Слух певною мірою виступає навіть більш важли-
вим аналізатором, ніж зір, в любовному дискурсі. Саме слух 
важливий для початку історії романтичного кохання, і від того, 
"що", "як" і "де" чує суб’єкт любові, залежить питання, наскіль-
ки "довго" ця любов буде тривати. Образ романтичної культу-
ри любові можна уподібнити музиці ‒ це "спів-звуччя / спів-
буття" двох люблячих особистостей. Зір, очі впливають не 
тільки на початок любовного дискурсу, а й на всю подальшу 
історію кохання, а також очі слугують іноді і засобом пізнання, 
специфічної комунікації між люблячими особистостями. Що 
стосується значення дотику в романтичному любовному дис-
курсі, можна відзначити наступне – він виступає маркером 
відсутності страху, довіри між його учасниками. Саме інтимна 
(тілесна) близькість (частково, хоча і не завжди) людей свід-
чить про те, що люди дуже довіряють один одному, що кожен 
з них відкритий для Іншого як ні до кого з людей, і в цьому 
цінність і особливість романтичної культури любові як такої. 

3) Дискурс романтичної любові – це динамічна статика; 
в ній унікальним чином поєднуються одночасно динаміка і 
статика, спокій і рух, в ній люблячі взаємно "збагачуються" 
і взаємно стають "біднішими". Романтична любов ‒ це ніяк 
не "квітково-букетний" дискурс між люблячими і це не тіль-
ки прогулянки під Місяцем. Вже сама поява почуття любо-
ві, згідно з філософським поглядом, неминуче породжує 
відчуття вразливості обох учасників любовного дискурсу. 
Присутність печалі, смутку в одного з учасників любовного 
дискурсу ‒ одна з найбільш характерних і яскравих ознак 
романтичної культури любові. З точки зору філософії, різні 
аспекти любовного нещастя розглядаються як маркери 
істинності і достовірності почуттів, стосунків між закохани-
ми. Сльози в романтичній любові є не слабкістю предмета 
і/або суб'єкта любовного дискурсу, але їх силою, глибиною 
і основою для продовження історії почуттів. 

Висновок. Отже, з філософсько-культурологічної точки 
зору, романтична любов – це одна з культурно-історичних 
форм любові, змістом якої є створення пари на основі союзу 
чоловіка і жінки. Сутнісними її ознаками є фемінність, абсо-
лютизація предмета любові, незламність почуття та другоря-
дність сексуального аспекту. Даний культурно-історичний тип 
любові вбирає в себе конотації, притаманні класичному ро-
зумінню не лише "еросу", але й агапе, філії, сторге. Дискурс 
люблячих в романтичному інваріанті не зосереджений тільки 
на пристрасті, в ньому присутня турбота, взаєморозуміння, 
відповідальність, увага, жертовність. Відповідно до цього, 
романтична культура любові не пов’язана виключно зі слав-
нозвісним "хепі-ендом", в ній неминуче присутні смуток, сльо-
зи, а відтак, вразливість люблячих.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Апресян Р. Г. Идеал романтической любви в постромантическую 
эпоху / Р. Г. Апресян // Этическая мысль. – 2005. – Вып. 6. – С. 201‒219. 

2. Джонсон Р. Источник и предназначение романтической любви / Р. 
Джонсон. – М. : Гиль-эстель, 1998. – 158 с.  

3. Зубец О. П. Любовь в зеркале морали / О. П. Зубец / Размышле-
ния о любви. ‒ М.: Знание, 1989. ‒ С. 3‒18. 

4. Ортега-и-Гассет Х. Этюды о любви / Х. Ортега-и-Гассет // Эсте-
тика. Философия культуры. – М. : Искусство, 1991. – С. 350‒432.  

5. Фишер Х. Почему мы любим? Природа и химия романтической 
любви / Х. Фишер. – М. : Альпина нон-фикшн, 2013. – 320 с. 

 
REFERENCES 

1. Apresyan, R. G. (2005). Ideal romanticheskoy lyubvi v 
postromanticheskuyu epohu [The ideal of romantic love in the post-romantic 
epoch]. Ethical Thought, 6, 201‒219. 

2. Johnson, R. (1998). We: Understanding the Psychology of Romantic 
Love. Moskow, Gil-estel (in Russian). 

3. Zubets, O.P. (1989). Lyubov v zerkale morali. In Razmyishleniya o lyubvi 
[Love in the mirror of morality. In Reflections on love]. Мoskow, Znanie. 

4. Ortega-i-Gasset, H. (1991). Studies on love. In Aesthetics. 
Philosophy of culture. Мoskow, Iskusstvo (in Russian). 

5. Fisher, H. (2013). Why We Love: The Nature and Chemistry of 
Romantic Love. Moskow, Alpina non-fikshn (in Russian). 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  19 . 0 9 . 17  

 
В. Э. Туренко, канд. филос. наук, м. н. с. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

СУЩНОСТЬ И ОСОБЕННОСТИ ДИСКУРСА РОМАНТИЧЕСКОЙ КУЛЬТУРЫ ЛЮБВИ: ПОПЫТКА ПЕРЕОСМЫСЛЕНИЯ 
 
В статье осуществляется анализ природы романтической культуры любви. Романтическая любовь рассматривается как такая культура 

любви, которая включает в себя совокупность убеждений, идеалов, принципов, сложившихся еще как минимум в Средние века, и представления о 
которой переходят из поколения в поколение, из одного века в другой. Подчеркивается, что романтическая культура любви ‒ это не только 
дискурс страсти и этос эроса. Данный культурно-исторический тип любви вбирает в себя и коннотации агапе, филии и сторге. Следователь-
но, дискурс любящих в романтическом инварианте не сосредоточен только на страсти и проявлении пылкости чувств друг к другу, это еще и 
забота, взаимопонимание, ответственность, внимание, жертвенность и т. п. коннотации, присущие любви-филии, любви-сторге и любви-
агапе. Доказывается, что в романтической культуре любви дискурс осуществляется не через "розовые очки", а в контексте понимания того, 
что появление данного чувства неизбежно порождает ощущение уязвимости обоих участников любовного дискурса. 

Ключевые слова: романтическая культура любви, культура любви, человеческая жизнь, человеческая любовь, куртуазная культура любви, философия любви. 
 
V. E. Turenko, PhD, Junior Research Fellow 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
ESSENCE AND FEATURES OF THE DISCOURSE OF ROMANTIC CULTURE OF LOVE: AN ATTEMPT OF RETHINKING 

 
The article analyzes the nature of the romantic culture of love. Romantic love is seen as a love culture, which includes a set of beliefs, ideals, 

principles that have developed in the Middle Ages, and the idea of which passes from generation to generation, from one century to another. 
It is emphasized that the romantic culture of love is not only a discourse of passion and ethos of eros. This cultural-historical type of love ab-

sorbs the connotations agape, filia and storge. Consequently, the discourse of those who love in the romantic invariant is not focused solely on 
passion, it is also caring, understanding, responsibility, attention, sacrifice, etc. – aspects inherent in love-filia, love-storge and love-agape.  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 55 ~ 

 

 

It is proved that a discourse of romantic culture of love is not realized through the prism of "rose-colored glasses", but in the context of understanding that 
the emergence of this feeling inevitably generates a sense of vulnerability in both participants of the love discourse. The presence of sorrow in one of the partici-
pants of the discourse of love is one of the most characteristic and vivid signs of the romantic culture of love. From the philosophical point of view, various as-
pects of love affliction are considered as markers of truth and authenticity of feelings, relationships between lovers. Tears, in romantic love - is not the weakness 
of an object and/or subject of love discourse, but it is their strength, depth and basis for the continuation of their history of feelings. 

It turns out that in contrast to the modern post-romantic culture of love, in the romantic tradition, the basis of love relations is the maximum recognition of the 
person. The one who we love is given to us as a fact of life, as the world itself. Love for which the only truly significant and determining any choice is the value of a 
particular, separate personality. The person we love, in essence, cannot be the subject of evaluation. One may be neither reasonable, nor good, but he/she is 
capable of transforming a valuable world, revealing its unity, its ability to harmony and doomed to disharmony. The love of human to human (the subject of Love) 
is the path where all the faces and all the boundaries, that distinguish people from one or another affiliation, disappear. 

Key words: romantic love culture, love culture, human life, human love, courtly culture of love, philosophy of love. 
 
 
УДК 13.01.11 

О. В. Шинкаренко, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
3864301@gmail.com 

 
"КУЛЬТУРНИЙ ПОВОРОТ" ЯК ЗАПИТ ДО КУЛЬТУРОЛОГІЇ 

 
У сучасних соціальних та гуманітарних галузях пізнання у фокусі дослідницького інтересу постала культура, що дає підстави констатувати 

так званий "культурний поворот". Така тенденція відходу від домінування економічного та політичного детермінізму в поясненні соціальних процесів 
виявляє той факт, що культура в них займає особливе й провідне місце. Звідси означується особлива важливість спеціального дослідження культу-
ри, яке оформилося в культурологію як теоретичну дисципліну. Але й по сьогодні залишається дискусійним визначення її дослідницьких повноважень 
та своєрідності у дослідженні культури. Проте накопичений внаслідок "культурного повороту" матеріал з різних галузей соціальних та гуманітар-
них досліджень надає можливість побачити тенденцію нової інтерпретації культури у вимірі різноманіття культурних практик. 

Ключові слова: культурологія, соціогуманітарна методологія, "культурний поворот", культурологія, культура, практики. 
 
Постановка проблеми. Вияв феномена так званих 

"поворотів", які сьогодні обговорюються спільнотою соціо-
гуманітарного знання, засвідчує нагальний трансформа-
ційний процес в методології. Це є свідченням позитивного 
методологічного переформатування від абстрактного та 
схоластичного теоретизування до дослідження дійсних 
процесів в усьому культурному різноманітті повсякденного 
існування людини. Така увага до простору та процесу со-
ціокультурних практик дає підстави ув’язати цю культуро-
логічну інтенцією саме з виникненням культурології як 
спеціальної галузі пізнання. Зі свого боку, здійснення до-
сліджень на цьому шляху надало не тільки багатий та 
різноманітний матеріал різногалузевих репрезентацій 
культури, а й виявило недостатність наявних в теоретич-
ному обігові моделей культури. Звідси загострюється про-
блема не тільки визначення специфіки власне культуро-
логії в її інтегральних можливостях дослідження культури, 
а й бачиться необхідність нових підходів до її розуміння.  

Аналіз досліджень і публікацій. Означення пробле-
ми "культурного повороту" пов’язане з роботами Ф. Джей-
місона, Дж. Александера, А. Реквица, Д. Бахман-Медик та 
працюючих в межах цього підходу П. Бурдьє, Р. Вільямса, 
К. Гірца, М. Фуко, М. Джейкобса та ін. Серед дослідників з 
близького зарубіжжя до цієї проблеми звертались 
Н. П. Безуглова, Л. М. Гаврилова, у більш широкій поста-
новці питання методологічного повороту ‒ І. Інішев, 
В. В. Савчук, В. Волков та ін. 

Мета статті. Показати, чим наявність тенденції так зва-
ного "культурного повороту" в сучасному соціогуманітарно-
му знанні проблематизує власне культурологію як виокрем-
лену галузь дослідження культури і які можливі продуктивні 
підходи до інтегрального дослідження культури виявилися 
щодо неї в накопиченому різногалузевому матеріалі. 

Виклад основного матеріалу дослідження. З часу 
виникнення термінологічного (Вільгельм Освальд ‒ 
1909; Леслі Уайт – 1948) означення культурології ви-
значення її науково-теоретичного статусу залишається 
поки ще обговорюваним [7]. Чи є культурологія само-
стійною науковою дисципліною, чи вона являє собою 
конгломерат соціогуманітарних дисциплін, а можливо, 
вона – лише інтелектуальна тенденція?  

Як відомо, дослідницька цікавість до культури сягає до-
сить давніх часів. Проте в європейській теоретичній традиції 
особливого загострення увага до феномена культури набула 
в період відкриття інокультурних світів, що вимусило пере-
осмислити традиційне розуміння її у відповідності до досягну-
того Європою рівня суспільного розвитку. Це викликало по-
требу нового перегляду розуміння сутності культури та пошу-

ку інваріантних характеристик у відкритих дослідниками істо-
ричних, культурно-антропологічних, лінгвістичних, соціологіч-
них матеріалах з інших соціокультурних способів буття. 

Орієнтація на здобуття об’єктивної істини про куль-
туру універсалістського та всезагального характеру сприя-
ла розгляду її, з одного боку, як складової соціального буття 
– окремої в соціальній системі сфери виробництва духов-
них смислів та цінностей (вузьке розуміння) ‒ чи, з другого 
боку, в узагальненому визначенні ‒ як специфічний, відмін-
ний від тваринного, людський спосіб буття (у широкому 
розумінні). Як широке, так і вузьке розуміння культури ви-
працьовувалось у глибоко диференційованих, підпорядко-
ваних своїм спеціальним предметним цілям філософсько-
антропологічних, соціологічних, історичних та гуманітарних 
галузях, що, в кінцевому рахунку, визначило її розуміння як 
певною мірою вторинного (надлишково-залишкового щодо 
економічних та політичних чинників; "надбудови") явища у 
базових механізмах соціального буття.  

Проте реальність соціокультурної практики ХХ століття, 
приголомшлива своїми кризовими, навіть трагедійними 
наслідками для європейської культурної самосвідомості, 
виявила чимдалі очевиднішу невідповідність наявних тео-
ретичних моделей та методологічних підходів реальному 
стану соціально-культурного буття. У зв’язку із цим, особли-
во у другій половині ХХ століття, означився ряд "поворотів" 
в різних галузях соціального та гуманітарного знання. Буду-
чи різноманітними за дослідницькою спрямованістю: "лінгві-
стичний", "антропологічний", "практичний", "перформатив-
ний", "іконічний" та ін., вони засвідчили невдоволення мето-
дологічною озброєністю та нездатністю впоратись із розу-
мінням складних та мінливих сучасних соціальних процесів. 

Метафора "повороту" використовувалась у філософ-
ському дискурсі ще М. Гайдеґґером у 50-х роках минуло-
го століття (Die Kehre, доповідь, прочитана в Бремені в 
1949-му щодо зміни власної позиції) [10, с. 94], що пізні-
ше буде означено як "онтологічний поворот", та Р. Рорті 
у 60-х роках з приводу "лінгвістичного повороту" як нової 
філософської методології [8, с. 186]. Та найширшого ви-
користання це слово-маркер набуло в 70-ті роки серед 
європейських та американських науковців у процесі зве-
рнення до культурологічного аналізу як орієнтації в соці-
альних дослідженнях та нових предметних пріоритетах у 
гуманітарних науках. При цьому підкреслюються нюанси 
двох взаємопов’язаних значень поняття "поворот". У 
першому значенні поворот розглядається як вияв ради-
кальних змін у трансформації сучасних соціокультурних 
процесів, що активно досліджуються філософами, еко-
номістами, соціологами, психологами, мистецтвознав-

 © Шинкаренко О. В. 



~ 56 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

цями та іншими галузевими спеціалістами в силу карко-
ломних зсувів реальної практики в соціальних, буттєвих, 
технологічних, культурних, людських її проявах. У друго-
му значенні проблема "повороту" піднімається у зв’язку з 
необхідністю пошуку нового способу розгляду, осмис-
лення та репрезентації зміненої реальності та відповід-
ного ставлення людини до неї. Будучи виявом причинно-
наслідкової взаємозалежності, обидва тлумачення пово-
роту чимдалі більше актуалізуються відносно практично 
всіх соціогуманітарних галузей знання. "Концепт пово-
роту став одним із способів проблематизації сучасного 
соціогуманітарного знання ("turn studies"?), навколо якого 
формується простір міждисциплінарного дискурсу, а на-
ша епоха може увійти в історію як епоха поворотів" [6].  

Означені "повороти" та соціальні кризи, що викликають 
їх потребу, стали свідченням появи нових тенденцій, сил 
та форм сучасної соціальності та процесів глибинної 
трансформації методології її дослідження. Фактично ці 
зусилля є вироком, винесеним попередній методології 
щодо розуміння тенденцій подальшого соціального буття.  

Недостатність макросоціологічних моделей, характер-
них для попереднього соціального аналізу доби Модерну, 
є очевидною для пояснення постіндустріальної ситуації, 
що  докорінно відрізняється від системи соціальних механі-
змів та важелів управління індивідами як гвинтиками соці-
альної машини епохи індустріалізму. Ще на початку попе-
реднього століття для соціокультурних досліджень актуалі-
зувались заклики "назад до речей" на противагу абстракт-
ній умоглядності теорії та "повернення людини в теорію" 
всупереч об’єктивістському позитивізму. Адже розуміння 
суспільства як незалежної від буття людських індивідів 
системи умов, принципів та приписів її відтворення та роз-
витку перетворювало людей в одномірно (загально, уні-
версально) визначену функціональну складову.  

Як компенсація натуралістичної моделі суспільства та 
протидія нівелюванню індивідуального різноманіття життя 
та діяльності людей в соціальній тотальності був введений 
в соціальний аналіз розгляд взаємодії людей та соціальної 
дії як фокусу дослідницького підходу. Хоч й по сьогодні ба-
чення соціальності як великих соціальних структур у вигляді 
над-індивідуальних, зверх-індивідуальних, квазіприродних 
утворень часто-густо ще існує в якості латентного припу-
щення, однак в дослідницьких підходах наявна переорієн-
тація на культуру як більш людино-відповідний формат 
соціальної універсалізації. Така переорієнтація в сучасному 
соціогуманітарному знанні, що при змістовному аналізі різ-
новидів оголошених поворотів виявляє їх культуро-центро-
ву сутність, бачиться вельми показовою. Саме тому сього-
дні в загальному науковому дискурсі виокремлюється так 
званий "культурний" поворот (cultural turn) [3], а соціогумані-
тарний міждисциплінарний простір бачиться як власне 
культурологічний дискурс. Саме поняття "cultural turn" в його 
використанні британськими та американськими вченими 
було досліджено Ф. Джеймісоном в 1988 році [15]. Виходячи 
з констатації, що культура за доби пізнього капіталізму фак-
тично перетнула свої традиційні межі та безпосередньо 
споживається у повсякденні, сучасні західні соціальні та 
гуманітарні дослідницькі підходи сповідують впевненість, 
що все, що думає та робить сучасна людина, розуміється 
як культура. "Соціальний простір тепер повністю насичений 
образом культури (Social space is now completely saturated 
with the image of culture)" [15, p. 111]. Свідченням цього є 
нові тематичні поля, нові предмети дослідження, нова ана-
літична оптика, які переформатовують практично всі галузі 
дослідження щодо традиційного розуміння культури та по-
треби вияву її механізмів як ключових в ролі: "“монтажного 
щита” для особистісного та колективного досвіду, а також 
“програмного забезпечення” для індивідуального та націо-
нального самовираження" [14].  

Важливо відмітити, що й сама "культурологія" (Леслі Уайт, 
1948) тематизується в соціогуманітарному дискурсі як спеціа-
льна дослідницька галузь в середині ХХ століття, збігаючись із 

"духом часу", хоча сам термін, як вже зазначалось, був засто-
сований Вільгельмом Освальдом ще на початку століття.  

Тотальність культурологічної перспективи як першо-
чергової в дослідженні соціокультурного буття засвід-
чують ряд показових концептуальних переорієнтацій 
дослідників найближчих галузей соціального та гумані-
тарного знання. Звернемось до їх огляду. 

В історичному дискурсі спробу "культурного повороту" 
вперше здійснив Марк Блок у 1924 році ("Королі-чудотворці. 
Нарис уявлень про надприродний характер королівської 
влади"). У цій роботі утверджується дослідницький інтерес не 
просто до достеменної фактичності історичних подій чи істо-
рично значущих постатей, визначення об’єктивних показників 
соціально-історичних процесів, а до характеру переживань 
цих подій широким загалом у повсякденному сприйнятті. В 
історичному описові починає здійснюватись реконструкція 
думок, почуттів, специфічних рис сприйняття, соціальної по-
ведінки, вірувань, навіть забобонів колективної свідомості, 
ціннісних орієнтацій та інших сторін повсякденності (everyday 
life) як більш продуктивна щодо відтворення картини світу 
конкретних історичних епох. Виникають теоретичні напрямки 
історії ментальності, історії повсякденності (французька шко-
ла "Анналів"), "культурної історії" (Роже Шартьє), нарешті, в 
кінці 1980-х років виголошується "нова культурна історія". "Ми 
на шляху до культурної історії всього на світі" [4]. 

Паралельним процесом "культурного повороту" бу-
ли охоплені етнологічні, чи культурно-антропологічні, 
дослідження. Підходи та можливі інтерпретації культу-
ри тут починають набувати іншої конотації. Якщо кла-
сична культурна антропологія на початку свого заро-
дження тяжіла до спостереження та дескриптивного підходу 
до досліджуваних культур та визначала культуру через її 
структурний опис (за Е. Тейлором, культура – це "знання, 
вірування, мистецтво, мораль, закони та звичаї" [12, с. 18]), то 
вже у Кліфорда Гірца в його "інтерпретативній антропології" у 
розумінні культури найсуттєвішим є розуміння життя та став-
лення до нього. Культура – це "патерни значень, утілених у 
символах, що передаються історично, певна система успад-
кованих уявлень, виражених у символічних формах, за до-
помогою яких люди спілкуються, увінчують і розвивають свої 
знання про життя та ставлення до нього" [7, с. 106]. Більш 
того, вчений наголошує на відчутній для теорії культури "за-
грозі (яка вже починає бути реальною) відриву культурного 
аналізу від його безпосереднього об’єкта – неформальної 
логіки реального життя" [7, c. 26]. 

Досить показовими є і методологічні трансформації 
соціології, що з початків теоретичного визнання й по сьо-
годні супроводжують її розвиток. Тут простежується ряд 
етапів у розумінні предмета та методів соціологічного 
дослідження. Так, П. Штомка виділяє наявність у сучас-
ному соціологічному просторі традиції класичної соціоло-
гії (О. Конт, Г. Спенсер, К. Маркс, Т. Парсонс), що оперує 
макроабстракціями соціальних цілісностей (організмів, 
систем) з превалюванням "сильного визначення" суспі-
льства як "квазі-суб’єкта", що існує і діє понад людськими 
головами; "другої соціології" мікроабстракцій соціальної 
дії, поведінки соціальних атомів (акторів) та субатомів 
(сенсів) та соціології та нової тенденції, що зараз форму-
ється, з фокусом на якісному дослідженні соціального 
існування – повсякденного життя людей серед інших 
людей (І. Гофман, Г. Горфінкель, А. Щюц та ін.). Остання 
тенденція представлена як новим предметним колом – 
серйозні дослідники пишуть книги з питань любові, інти-
мності, дружби, шопінгу, поп-музики, ризику, недовіри 
тощо, так і зрушеннями в соціологічних методах – від 
масових квантифікованих опитувань до глибинних ін-
терв’ю, спостережень, вивчення випадків, особистісних 
мимовільних свідчень пережитого (через листування, 
життєві історії, сімейні фото, соціальну іконосферу) та ін. 
[13]. У цій екзистенційно налаштованій соціології, що розпо-
чиналась актуалізацією повсякденності, культурна складова 
– це зосередження на невидимих, непомітних сплетіннях 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 57 ~ 

 

 

сенсів, правил, цінностей, норм, уявлень, "звичок серця" в 
життєвих подіях щоденної буденності. При цьому суттєво 
відмітити, що виокремлений цією тенденцією напрям соціо-
логії культури доповнюється і заявкою на культурну соці-
ологію. Таку концепцію запропонував Дж. С. Александер у 
роботі "Смисл соціального життя. Культурна соціологія". 
Але і роботи П. Бурдьє, Мишеля де Серто, Ф. Джеймісона 
("Постмодернізм чи культурна логіка пізнього капіталізму") 
засвідчують тенденцію превалювання культури не тільки як 
фокусу, але й призми дослідницької уваги.  

Найбільш яскравим виявом генералізованого характе-
ру "культурного повороту" стало виникнення самих "куль-
турних досліджень" (Cultural studies). Виникнувши у 1965 
році в Бірмінгемському університеті у рамках літературо-
знавчої спеціалізації English studies, Центр сучасних куль-
турних досліджень зразу позиціонував себе як відхід від 
вузького, аж до самоізоляції дисципліни, професійного 
академізму та повернення до дослідження сучасності в 
усьому обширі її культурних репрезентацій. Це перефор-
матувало програму культурного аналізу на всеохоплюю-
чий критичний аналіз реальної ситуації, що сприяло також 
переорієнтації до більш широкого розуміння культури як 
такої. Проте не лише критика академізму спричинила вио-
кремлення нового підходу до культурних досліджень. Но-
ва дослідницька програма була намаганням подолати як 
ідеалізм (прив’язка до елітарної культури), так і редукціо-
нізм (економічного та політичного штибу) у розумінні куль-
тури. На часі був відхід спочатку британських та в цілому 
європейських, а потім і американських дослідників від до-
мінуючої у 60-х роках XX століття марксистської традиції 
нових лівих щодо розуміння культури як відображення 
глибинних соціальних структур та владних відносин, що 
зберігала марксистські поняття ідеології, класів та еконо-
мічних інтересів як основну детермінанту. У результаті 
через звернення в подальшому до вияву політичної анга-
жованості одним з головних принципів Cultural studies стає 
критика домінування економіки та політики над культурою. 
Навпаки, автономізація культури як об’єкта дослідження 
сприяла її розгляду як структуроутворюючої основи для 
особливостей людського самовиразу. Лівий ухил в критиці 
соціокультурних процесів та їхніх теоретичних репрезен-
тацій для представників "культурних досліджень" реалізу-
вався у вияві та подоланні притаманної традиційному ма-
рксистському редукціонізму щодо соціокультурних явищ 
політичної ангажованості, в означенні розуміння культури 
як цілісного образу життя ("way of life"). 

При цьому суттєво відмітити, що завдяки такій до-
слідницькій стратегії саме розуміння культури набуває 
нової інтерпретації, виявляючи чи втілюючи ще одну 
суттєву зміну в новому дослідницькому підході до соці-
альних та гуманітарних наук ‒ власне поворот до прак-
тик в усьому багатоманітті їх виявів. 

Свого часу в розбудові так званого мікросоціологічного 
підходу налаштування на культуру як осередок узагальнен-
ня живого колективного досвіду символічно виражених сми-
слів, взірців, традицій у розгляді соціального буття підняло 
вартість індивідуального начала в соціокультурних процесах 
та привернуло увагу до людини як активно діючого чинника 
соціального буття та носія специфічних людських якостей. 
Проте, як виявилось, лише виголошення значущості культу-
ри як осереддя загальних цінностей, навіть в своїй 
об’єктивності наділеного безумовністю самодостатньої ім-
перативності, недостатньо. Що засвідчується наступною 
актуалізацією так званого "практичного повороту" в соціаль-
но-гуманітарному пізнанні. А це, в свою чергу, означилося і 
на перегляді як розуміння культури, так і дослідницьких під-
ходів у системному культурологічному дослідженні. 

У дослідженні Р. Г. Апресяном універсальності як суттє-
вої характеристики суспільної моралі, яка забезпечує в су-
часному суспільному бутті комунікативні засади взаємності, 
лише заклик (чи посилання) до культури як трансцендент-
ної інстанції зобов’язання є недостатнім підґрунтям для 

забезпечення прерогативи моралі в якості формування та 
визначеності індивідуальної моральної позиції. "Імператив-
на дієвість загальних культурних уявлень потенційна. Щоб 
набути сили імперативного впливу, культурні уявлення ма-
ють бути визнаними діячами в якості значимих. Актуалізація 
культурних уявлень в якості значущих забезпечується не 
тільки за допомогою різних форм освіти, організованої чи 
спонтанної, але в результаті включення індивіда в різного 
роду комунікативно-нормативні практики" [1]. А це вимагає, 
зі свого боку, переосмислення поняття культури, прояснен-
ня адаптації її загальних смислів до повсякденної практики. 
Позиція представника такої нормативно акцентованої нау-
ки, як етика (нормативність якої особливо підвищена сучас-
ними етико-прикладними розробками етичного кодифіку-
вання різногалузевих практик), щодо наголошення на прак-
тичному вимірові є показовою щодо нагальності спряму-
вання дослідницької уваги на практичну взаємодію та якіс-
ний потенціал людської діяльності в різних соціокультурних 
практиках, і у дослідженні культури зокрема. 

Сьогоднішній запит на розуміння соціальних процесів, які 
за своєю складністю чимдалі більше не вкладаються в напе-
редвизначену людську міру, актуалізує перегляд розуміння 
суспільства в світлі живої людської взаємодії, в якій воно вла-
сне і виникає, відтворюється і розвивається, більш того, тільки 
і може існувати, допоки люди у своїй буттєвій повсякденній 
взаємозалежності творять його. Тут в нагоді стає підхід до 
культури як способу буття, з утриманням розуміння останньо-
го як процесуальності, темпоральності, плинності, континуа-
льності. При чому "не те істотно, що люди чи речі розгляда-
ються в процесах, а те, як спосіб буття речей втілюється в 
процесах, як спосіб буття людей реалізує та модифікує соціа-
льний процес" [9, с. 7]. Для культурологічної перспективи соці-
огуманітарних досліджень в різних його предметних полях 
актуальною бачиться настанова, висловлена М. Бахтіним в 
його роботі "Філософія вчинку", що вчинок як вираз людського 
способу буття є первинним щодо його подальших теоретич-
них транскрипцій і ніколи не вичерпується ними. Власне в 
цьому фокусові людського діяння, практикування (навіть по-
всякденного, рутинного, як предмета сучасної соціальної тео-
рії практик) засвідчується непомітне, нерефлексоване, але 
символічно значиме екзистенційне підґрунтя, ба навіть осере-
ддя власне культурного способу існування. Як наголошує 
Вадим Волков, один з адептів теорії практик як сучасної соці-
альної методології, "дії не потребують слів. Вони являють 
смисл-тут. Невиказане показує себе. Наділені фундамента-
льною якістю незворотності, дії як вчинки мають кінцеву яс-
ність та переконливість, оскільки міняють реальність. Вони 
створюють та підтримують ідентичність, засвідчують: бути 
кимось – це усталено робити в якості когось" [5]. Таке смисло-
ве навантаження вчинку, дії, діяльності, практик як фокусу 
сучасної соціально-гуманітарної методології резюмує власне, 
на наш погляд, "культурний поворот", ба більше, задає рамки 
продуктивності культурологічної методи, якщо розуміти 
останню як синтетичний напрям дослідження сучасного соціо-
культурного буття. Бо в такому тлумаченні саме цей фокус – 
вчинок, людина, що вчиняє, в різноманітті її практик – міняє 
статус слів, бо володіє остаточною переконливістю. Саме 
тому фокус дослідницької уваги розвернувся від абстрактного 
схематизму буття до життєво-практичних ситуацій людської 
діяльності, де культурні структури не тільки висвітлюються, а 
на рівні індивідуального досвіду формуються та набувають 
сенсу. У такій перспективі культура може виявлятися як "вимір 
людяності, зафіксований в ментальності, звичаях, що існує в 
людях та через людей, в живому досвіді їх спільного буття" 
[10, с. 59], залишаючись відкритим простором життєтворчості. 

Висновок. Розгляд так званого "культурного повороту" 
в соціальному та гуманітарному знанні, що фіксується в 
останні десятиліття, явно засвідчує не тільки методологічні 
інновації, а й запит щодо нової предметної сфери – культу-
рології. Накопичений матеріал щодо культури, обраної фо-
кусом аналізу різних соціальних та гуманітарних дослі-
джень, потребує перегляду теоретичних моделей та інтер-



~ 58 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

претацій самого поняття "культура". Останній бачиться в 
дослідженні культури як різноманіття розрізнених практик, 
що в ситуації здійснення породжують ті символи, значення, 
тексти, які й надають сенсу людському самовираженню в 
публічних та приватних соціокультурних просторах.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Апресян Р. Г. Феномен универсальности в этике: формы концептуа-
лизации / Р. Г. Апресян  // Вопросы философии. ‒ 2016. ‒ № 8. – С. 79‒88. 

2. Бахман-Медик Д. Культурный поворот по следам "антропологи-
ческого": некоторые замечания [Електронний ресурс] / Д. Бахман-
Медик // НЛО. – 2013. ‒ №4 (122). - Режим доступу: // 
http://www.nlobooks.ru/node/3762 

3. Безуглова Н. П. Культурный поворот: смена парадигмы? [Елект-
ронний ресурс] / Н. П. Безуглова. Полигнозис. – 2011. – №1 (40). - Ре-
жим доступу://http://www.polygnozis.ru/default.asp?num=6&num2=540 

4. Берк Питер. Историческая антропология и новая культурная ис-
тория. [Електронний ресурс] / Питер Берк. // НЛО. ‒ 2005. ‒ 75 с. - Ре-
жим доступу: http://magazines.russ.ru/nlo/2005/75/ne5.html ] 

5. Волков В. Слова и поступки [Електронний ресурс] / В. Волков // 
Социологическое обозрение. ‒ 2009. ‒ Том 8. ‒ №1. – С. 56‒60. - Ре-
жим доступу: https://sociologica.hse.ru/2009-8-1/28141188.html 

6. Гаврилина Л. М. Эпоха поворотов: эпистемологические поиски и 
социокультурные реалии. [Електронний ресурс] / Л. М. Гаврилина.  
Ярославский педагогический вестник. – 2015. ‒ №2. – Том 1 (Культуро-
логия) - Режим доступу: http://vestnik.yspu.org/releases/2015_2k/09.pdf 

7. Гірц К. Інтерпретація культур: Вибрані есе [Пер. з англ.]. / К. Гірц 
‒ К.: Дух і Літера, 2001. – 542 с. 

8. Инишев И. "Иконический поворот" в теориях культуры и общест-
ва / И. Инишев // Логос. – 2012. ‒ №8 – С. 184‒211.  

9. Кемеров В. Е. Ключи к современности – в сдвигах методологии [Електрон-
ний ресурс] / В. Е. Кемеров // Вопросы философии. ‒ 2014. ‒ №2. – С. 3‒13. 
- Режим доступу:// http://vphil.ru/index.php?option=com_content&task=view&id= 
1&Itemid=52 

10. Культурология как наука: за и против. Круглый стол, Москва, 
13 февраля 2008 г. – СПб.; Изд-во СПбГУП, 2009. – 108 с. 

11. Савчук В. В. Феномен поворота в культуре XX века [Електронний 
ресурс] / В. В. Савчук // Международный журнал культурных исследо-
ваний. – 2013. ‒ №1(10) – С. 92‒108. - Режим доступу: 
http://philosophy.spbu.ru/userfiles/rusphil/SAVCHUK_54.pdf 

12. Тейлор Э. Первобытная культура / Э. Тейлор [Пер. с англ.] – М.: 
Политиздат, 1989. – 573 с. 

13. Штомпка П. В фокусе внимания повседневная жизнь. Новый по-
ворот в социологии [Електронний ресурс] / П. Штомпка // Социологиче-
ские исследования. – 2009. ‒ №8. – С. 1‒13. - Режим доступу: 
http://www.isras.ru/files/File/Socis/2009-08/Shtompka.pdf 

14. Энгельштейн Л. Повсюду "культура": о новейших интерпретациях 
русской истории XIX‒XX века [Електронний ресурс] / Л. Энгельштейн // 
Новая русская книга. – 2001. – №3‒4. - Режим доступу: 
http://magazines.russ.ru/nrk/2001/3/engelsh.html 

15. Jameson Fredric.The Cultural Turn: Selected Writings on the Postmodern, 
1983‒1998 / Fredric Jameson. ‒ London & New York: Verso, 1998. ‒ 218 p. 

 
REFERENCES 

1. Apresyan, R. (2016). Fenomen universal'nosti v etike: formy kontsep-
tualizatsii [The Phenomenon of Universality in Ethics: Forms of Conceptualization]. 
Voprosy filosofii, 8, 79‒88. 

2. Bakhman-Medik, D. (2013). Kul'turnyy povorot po sledam "antro-
pologicheskogo": nekotoryye zamechaniya [Cultural turn in the footsteps of 
"anthropological": some remarks]. NLO, 4(122). Retrieved from 
http://www.nlobooks.ru/node/3762  

3. Bezuglova, N. P. (2011). Kul'turnyy povorot: smena paradigmy? [The 
cultural turn as paradigm shift?]. Polignozis,1(40). Retrieved from 
http://www.polygnozis.ru/default.asp?num=6&num2=540 

4. Burke, P. (2005). Istoricheskaya antropologiya i novaya kul'turnaya 
istoriya [Historical anthropology and a new cultural history]. NLO, 75. 
Retrieved from http://magazines.russ.ru/nlo/2005/75/ne5.html  

5. Volkov, V. (2009). Slova i postupki [Words and Actions]. Sotsi-
ologicheskoye obozreniye, 8, 1. Retrieved from https://sociologica.hse.ru/ 
2009-8-1/28141188.html 

6. Gavrilina, L. M. (2015). Epokha povorotov: epistemologicheskiye poiski i sot-
siokul'turnyye realii [The Epoch of Turns: Epistemological Search and Socio-Cultural 
Realities]. Yaroslavskiy pedagogicheskiy vesnik (Kul'turologiya), 2, 1. Retrieved from 
http://vestnik.yspu.org/releases/ 2015_2k/09.pdf 

7. Geertz, C. (2001). The Interpretation of Culture: Selected Essays. 
Kyiv, Dukh i Litera (In Ukrainian). 

8. Inishev, I. (2012). "Ikonicheskiy povorot" v teoriyakh kul'tury i ob-
shchestva [The "Iconic Turn" in the Theories of Culture and Society]. Logos, 
8, 184‒211. 

9. Kemerov, V. Ye.( 2015). Klyuchi k sovremennosti – v sdvigah metodologii 
[Keys to Modernity in the Shift of Methodology]. Voprosy filosofii, 2, 3‒13. 

10. Gusejnov, A. A., Zapesockij A. S. (2009). Kul'turologiya kak nauka: 
za i protiv [Cultural Studies as a science: Pros and Cons]. Kruglyy stol, 
Moskva,13 fevralya 2008 g. SPb.; Izd-vo SPbGUP, 108. 

11. Savchuk, V. V. (2013). Fenomen povorota v kul'ture XX veka. [The 
Phenomenon of Turn in 20th Century Culture]. International Journal of Cul-
tural Research, 1(10), 92‒108. Retrieved from http://philosophy.spbu. 
ru/userfiles/rusphil/SAVCHUK_54.pdf 

12. Tylor, E. (1989). Primitive Culture. Moskow, Politizdat. (In Russian) 
13. Shtompka, P. (2009). V fokuse vnimaniya povsednevnaya zhizn'. 

Novyy povorot v sotsiologii [Everyday life is in focus of attention. A new turn 
in sociology]. Sotsiologicheskiye issledovaniya, 8, 1‒13. Retrieved from 
http://www.isras.ru/files/File/Socis/2009-08/Shtompka.pdf 

14. Engelstein, L. (2001) Povsyudu "kul'tura": o noveyshikh intepretatsiyakh 
russkoy istorii XIX‒XX veka ["Culture" is everywhere: the latest interpretations of 
Russian history of the XIX-XX century]. Novaya Russkaya Kniga, 3‒4. Retrieved 
from http://magazines.russ.ru/nrk/2001/3/engelsh.html. (In Russian) 

15. Jameson, Fredric.(1998) The Cultural Turn: Selected Writings on 
the Postmodern, 1983‒1998. London & New York, Verso.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  27 . 1 1 . 17  

 
 
Е. В. Шинкаренко, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

"КУЛЬТУРНЫЙ ПОВОРОТ" КАК ЗАПРОС К КУЛЬТУРОЛОГИИ 
 
В статье анализируется феномен "культурного поворота" в ряду фиксируемых методологических поворотов в социальном и гуманитарном зна-

нии последних десятилетий. Обращение к этой тенденции в разных исследовательских сферах дает возможность обнаружить культурологическую 
направленность научного поиска, что возможно увязать с возникновением специальной предметной сферы культурологии. Сложности с самоопреде-
лением теоретического своеобразия в изучении культуры в контексте культуроцентрированности различных предметных отраслей не снижают, а, 
наоборот, повышают ее исследовательский потенциал интегрального рассмотрения культуры. Успешность научного вклада культурологии в по-
нимание первостепенного значения культуры в социокультурных процессах видится в продуктивном использовании достигнутого в субъектно-
ориентированном социальном анализе практик культуры определения ее в качестве ситуативно проявляемого осмысленного порядка действия. 

Ключевые слова: социогуманитарная методология, "культурный поворот", культурология, культура, практики. 
 
O. V. Shynkarenko, PhD, Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

"CULTURAL TURNS" AS A REQUEST FOR CULTUROLOGY 
 
The article analyzes the phenomenon of the "cultural turn" in a series of fixed methodological turns in the social and humanitarian knowledge of the last dec-

ades. Appeal to this trend in different research fields makes it possible to discover the cultural direction of scientific search, which can be linked to the emergence 
of a special subject area of culturology. In turn, the emerging cultural research in its domestic experience is difficult to determine with the specifics of its research 
task. Moreover, it was the "cultural turn" in the social and humanitarian sphere in the West that was realized by its own research project. "Cultural studies" (the 
Birmingham (UK) Centre for Contemporary Cultural Studies or The Birmingham School), which is an interdisciplinary research area that includes feminism, post-
structuralism, post-modernism, post-colonialism, aspects of Marxism and humanism in the study of the process of creating values, values, identities. 

Difficulties in culturology self-determination of their theoretical originality in the study of culture in the context of the culture-centeredness of various subject-
matter branches do not reduce, but, on the contrary, increase its research potential for an integral examination of culture. However, the success of the scientific 
contribution of culturology in understanding the primary importance of culture in sociocultural processes is seen in the productive use of culture achieved in 
subject-oriented social analysis as diverse practices. Thus, culturology joins those studies that today increasingly pay attention to "practices" as a field in which it 
seeks a solution of pressing anthropological and socio-cultural problems. Today's request for an understanding of social processes, which in its complexity, the 
more so, does not fit into a predetermined human dimension, actualize a review of the understanding of society in the light of living human interaction. 

Then the multilayeredness, the diversity of the phenomenon of culture, the awareness of its various types will contribute to the discovery of 
culture as a living life of people fixed in living experience, defining it as a situationally manifested meaningful order of action. 

Keywords: socio-humanitarian methodology, "cultural turn" culturology, culture, practices. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 59 ~ 

 

 

ПРАКТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 

УДК 327(477.23)124.5 
 

Т. А. Бевз, д-р істор. наук, проф. 
Інститут політичних і етнонаціональних досліджень ім. І. Ф. Кураса НАН України 

вул. генерала Алмазова, 8, м. Київ, 01011, Україна 
bevzta@bigmir.net 

 
ЗОВНІШНЬОПОЛІТИЧНИЙ ВЕКТОР ДІЯЛЬНОСТІ ДНІПРОПЕТРОВСЬКОГО РЕГІОНУ: 

ЄВРОПЕЙСЬКІ ЦІННОСТІ Й ОРІЄНТИРИ 
 

У статті здійснюється аналіз зовнішньополітичного вектору діяльності Дніпропетровського регіону. Акцентується увага на європейських 
цінностях і орієнтирах у політиці регіону. Регіони – це динамічна соціосистема, яка поєднує в собі минуле, сьогодення, майбутнє. Регіон є важли-
вим актором політичного процесу і впливає на процес прийняття рішень у державі. Відзначено, що Дніпропетровська область є лідером у сег-
ментах "рівень розвитку бізнесу", "інфраструктура" та "інновації", що сприяє утвердженню європейських цінностей і орієнтирів. Традиційними 
уже стали святкування Дня Європи у регіоні та проведення різноманітних акцій. Першим регіоном України, який набув членства в Асамблеї 
європейських регіонів, стала Дніпропетровська область, і там відкрилося перше в Україні представництво Асамблеї. 

Ключові слова: цінності, європейські цінності, регіон, "культурний регіон", Дніпропетровщина. 
 
Постановка проблеми. Актуальність ролі регіонів у 

сучасному глобалізованому світі не викликає сумнівів, 
оскільки регіони – це динамічна соціосистема, яка поєд-
нує в собі минуле, сьогодення, майбутнє. Багатогранні 
прояви регіоналізму й регіональності, а також регіональ-
ної ідентичності простежуються у науковій літературі. 
Висловлювалося навіть припущення про розпливчатість 
терміну "регіон", оскільки він лавірує між декількома 
школами, не інтегруючи їх. "Регіон" визначають як еле-
мент державного адміністрування, який є предметом 
вивчення національної історії; як "місто-регіон", що вхо-
дить до міської історії; як "національну культуру", яка 
включена до політичної історії народів, які прагнуть ство-
рення власної держави; як "промисловий регіон", оскіль-
ки "він – частина економічної історії" [26, c. 5]. Регіон є 
важливим актором політичного процесу і впливає на 
процес прийняття рішень у державі. Окремі регіони все 
частіше стають ключовими центрами конкуренції, впли-
вовими гравцями на глобальних ринках і в глобальних 
мережах. Посилюється співпраця регіонів з іноземними 
державами, що сприяє формуванню спільних конкурент-
них переваг, стратегій і програм розвитку. Модель конку-
рентоспроможності регіону та її основна мета потребу-
ють конкретизації цінностей, які є пріоритетними для 
визначення механізмів та засобів реалізації.  

Аналіз досліджень і публікацій. Базовими працями 
у дослідженні європейських цінностей були роботи 
Ч. Гордона, Н. Девіса, Д. Хейя. Розглядаючи процес 
формування європейської ідентичності, частково торка-
лися питання "європейських цінностей" М. Емерсон, 
В. Лот, І. Нойманн, Б. Страт, Ф. Черутті. Дослідженням 
політичних режимів займалися В. Банс, Р. Даль, А. Лейп-
харт, Х. Лінц. Теоретичні основи вивчення режимів суб-
національного рівня у західній політичній науці були 
закладені К. Стоуном, С. Елкіном та іншими авторами, 
які створили типологію локальних режимів. 

Мета статті полягає у спробі показати можливості 
реалізації зовнішньої політики на рівні регіону як 
підтвердження наявності регіонального політичного режи-
му, який виконує не лише внутрішні функції, а й зовнішні. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Зміни 
ціннісної системі відбуваються, як правило, в трансформа-
ційних умовах, тому будь-які перетворення в суспільстві 
мають ціннісний вимір. Певною мірою ціннісні зміни зале-
жать від особливостей регіонів. Однак непорушними 
цінностями залишаються європейські цінності, власне, той 
фундамент, на якому стоїть Європейський Союз, а саме 
– верховенство права, демократія, свобода слова, чес-
ність/прозорість, прагнення надати рівні можливості усім 
громадянам тощо. Йоахім Ґаук стверджував, що "євро-

пейські цінності не просто обіцянка. Вони закладені в уго-
дах і закарбовані в законодавстві" [23]. Більше того, 
"європейський канон цінностей не обмежений національ-
ними кордонами, і він чинний понад нашими націо-
нальними, етнічними, культурними та релігійними особли-
востями" [23]. На переконання британського дослідника 
сучасної історії Тімоті Ґартона Аша, "такі цінності, як сво-
бода, справедливість чи мир – це мета, а Європа – це 
лише засіб їх втілення" [24]. Найважливішою цінністю для 
себе 66,6% українців вважають мир [24]. На другому місці 
в українців (42,7 % опитаних) – цінність людського життя 
[24]. Серед важливих цінностей українці також назвали 
права людини, особисту свободу, самореалізацію та 
підтримку ближнього. Порівнюючи європейців з українця-
ми, на думку останніх, європейці більш релігійні, 
толерантні, законослухняні, ведуть здоровіший спосіб 
життя, дбайливіше ставляться до своєї культури та історії, 
до навколишнього середовища. Водночас європейці та-
кож більш схильні планувати своє життя та більш 
орієнтовані на матеріальні блага [24]. Отже, громадяни 
України визнають, що європейці кращі за українців у ба-
гатьох аспектах життя, і прагнуть бути такими ж. Згідно із 
дослідженням Барометра європейського сусідства, 57 % 
українців вважають, що Європейський Союз та Україна 
поділяють спільні цінності [2]. Спробуємо на прикладі 
Дніпропетровської області показати, як регіон долучається 
до європейських практик і поділяє європейські цінності. 

За останнє десятиліття відбулася зміна підходів до 
регіонального розвитку в Європі. Йдеться, насамперед, 
про посилення ролі регіонів, органів публічної влади в 
регіонах у власному стратегічному плануванні та власно-
му розвитку [22]. Долучається до цих процесів й Україна. 

Нові підходи до реформування системи управління 
регіональним розвитком на основі кращого європейського 
досвіду та створення нового фінансового інструменту – 
Державного фонду регіонального розвитку ‒ було актуалі-
зовано на початку 2011 р. Упродовж 2012–2013 рр. було 
окреслено нові підходи до формування та реалізації 
державної регіональної політики та політики розвитку у 
регіонах України [22]. Вагомий досвід розвитку регі-
ональної політики має Дніпропетровська область. Завдяки 
економічному потенціалу регіону, високим показникам 
конкурентоспроможності, локальній політиці, взаємозв’яз-
кам політичних акторів та бізнесу й влади сформувався 
регіональний політичний режим, через який область 
виступає впливовим політичним гравцем на міжнародній 
арені. Зокрема, у глобальному рейтингу конкурентоспро-
можності Дніпропетровська область посідала у 2011 р. 65-е 
місце і знаходилася між Російською Федерацією та 
Румунією. Регіон випереджає такі країни Європейського 

 © Бевз Т.А. 



~ 60 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Союзу, як Румунія, Латвія, Греція та Болгарія. Згідно з рей-
тингом регіональної конкурентоспроможності, Дніпропет-
ровська область є лідером у сегментах "рівень розвитку 
бізнесу", "інфраструктура" та "інновації" [11]. Завдяки сис-
темному підходу в Дніпропетровському регіоні реалізували 
понад 800 регіональних і локальних проектів розвитку. 

Основним інструментом регіональної політики майже 
завжди є програма "інвестицій", або "розвитку". У зв’язку з 
російсько-українською війною Дніпропетровська область 
опинилася в епіцентрі уваги інвесторів і займає перше місце 
серед регіонів України за обсягами залучених іноземних 
капіталів. На початок 2015 р. інвестиції становили майже 
8 млрд дол., які надійшли з 62 країн світу. Основним 
інвестором виступала Німеччина (4394,1 млн дол.) [14]. 

Дніпропетровська область розпочала підготовку до 
децентралізації за кілька років до того, як вона стала 
офіційним політичним курсом України. Стратегія розвитку 
Дніпропетровської області на період до 2020 року 
визначає три основних стратегічних підходи, що заклада-
ють підвалини ефективного розвитку області: 1) висхідний 
підхід до консолідації можливостей економіки, територій і 
людей; 2) засвоєння методів, механізмів та інструментів 
стратегічного планування із застосуванням практики ЄС, 
які регулюють освоєння коштів структурних фондів; 3) 
налагодження системи взаємопов’язаних операційних 
програм для впровадження Стратегії в рамках середньо-
строкових планів її реалізації [22]. 

Розглядаючи визначення регіонального політичного ре-
жиму через набір незалежних змінних (ресурси – інститути 
– актори – стратегії), який логічно відповідає моделі струк-
тури соціальних систем, створеній Т. Парсонсом (цінності – 
норми – колективи – ролі), ми маємо намір показати 
тенденції утвердження європейських цінностей і орієнтирів 
у Дніпропетровському регіоні. Для цього ми спочатку 
спробуємо охарактеризувати регіон і його жителів. 

Характеризуючи Дніпропетровщину, її називають "регіон-
лідер", "регіон підприємців", "культурний регіон", "цей регіон 
чують"; тут регіональна еліта, з якою рахуються. Іденти-
фікуючи жителів Дніпропетровщини, зазначають: "дніпро-
петровці дуже самодостатні, і їм не треба щось комусь 
доводити"; спокійно відносяться "до історії, до національ-
них, мовних, релігійних, політичних відмінностей"; вони 
"різні, але не суперечать одне одному", вони "татароукра-
їнці, євреєукраїнці, росіяноукраїнці". Це не конфронтаційні 
відмінності, а синергетичні, ті, які дають можливості [6]; 
"дніпропетровці стали на захист своєї країни. Вони відпра-
вили на війну багатьох своїх дітей, прийняли на лікування 
безліч поранених, сповна відчувши на собі смерть і кров" [3]. 
І разом з тим для них характерна "відсутність консолідації 
містян у розв’язанні актуальних проблем сьогодення" [3].  

Суперечності ідентичностей, чи, швидше, розрізнення 
громад, існують "за ступенем проукраїнськості". На запи-
тання, яким є типовий українець, у Дніпропетровську від-
повідали: "такий, як ми", тобто типовий українець, на дум-
ку жителів міста, – це типовий дніпропетровець, а дніпро-
петровець – українець. Водночас "типовий росіянин" для 
них агресор і чужий [6]. Небайдужість і громадянська 
активність вагомої частини дніпропетровців стали осно-
вою для народження сучасного й у цілому позитивного 
міфу про місто на Дніпрі як надійний осередок рішучих 
патріотів України, одностайно готових до жертовної обо-
рони Вітчизни [3]. В очах іноземців Дніпропетровщина, з 
одного боку, – двигун української економіки, а з іншого – 
форпост країни, рубіж оборони від російської агресії [13]. 
До речі, зазначу, що новостворений Музей громадянсько-
го подвигу жителів Дніпропетровщини та Алея Героїв до-
помагають зарубіжних гостям усвідомити глибину трагедії, 
яка відбувається в Україні, і захоплюватися подвигом лю-
дей, які намагаються відстояти європейські цінності і за-
хищати кордони мирної і демократичної Європи [13]. 

Європейські цінності перебувають у фокусі уваги 
представників Дніпропетровського регіону. День Європи 
розглядають як спосіб приєднання до тих цінностей, яких 
дотримуються в Європейському Союзі. Традиційними уже 
стали святкування Дня Європи у регіоні, проведення 
різноманітних акцій, зокрема соціальної акції "Підтримай 
європейські цінності", круглих столів "Європейські цінності: 
український вимір". За ініціативи Спільноти свідомого 
спілкування було проведено семінар "Цінності Європи: 
український вимір" для активних, відкритих серцем моло-
дих людей у 6 містах, зокрема у Кривому Розі (7 червня 
2014 р.), для обговорення європейських цінностей та оз-
найомлення з громадськими та соціальними проектами 
регіону, які вплинуть на майбутнє України. Темами першо-
го уроку нового навчального року 2017–2018 рр. були 
визначені: "Ми будуємо Україну – європейську демокра-
тичну країну" "Європейські цінності – основа демокра-
тичної України", "Український вимір – європейські цінності", 
"Європейське майбутнє України – гарантія збереження і 
захисту національної ідентичності". 

Упродовж останніх двох років Дніпро відвідали по-
над 80 іноземних делегацій з різних країн світу [5]. Зок-
рема, делегація з Японії, представники ОБСЄ, посол 
США в Україні Джеффрі Пайєтт, голова Представниц-
тва Європейського Союзу в Україні Хюґ Мінґареллі, 
Міжнародна делегація на чолі з віце-президентом 
Європейської комісії, Комісаром Європейського Союзу 
(ЄС) з питань євро і соціального діалогу Валдісом 
Домбровскісом, бельгійський принц Лоран і президент 
Асамблеї європейських регіонів2 (далі – АЄР) Ханде 
Базатлі та ціла низка інших. Співпраця з Європейським 
Союзом, на думку пана Х. Мінґареллі, допоможе побо-
роти корупцію, залучити інвестиції та допомогти малим 
і середнім підприємствам [5]. 

Дніпропетровщина неодноразово представляла свій 
потенціал за кордоном на різноманітних виставках та 
презентаціях. Зокрема, проведено презентацію економіч-
ного потенціалу області для представників Міланської 
торгово-промислової палати та керівництва регіону 
Ломбардія (м. Мілан, Італія). Крім цього, презентації 
економічного та інвестиційного потенціалу Дніпропетров-
щини були проведені у Парижі (Французька Республіка), 
Мадриді (Королівство Іспанія), Батумі (Грузія), Баку 
(Азербайджанська Республіка), у Пекіні (КНР), Бангалорі 
(штат Карнатака, Індія) [12]. У Європейському пар-
ламенті в Брюсселі пройшла презентація інвестиційно-
бізнесового і культурного потенціалу Дніпропетровської 
області. Родзинкою цієї презентації стала виставка 
шедеврів Петриківського розпису. 

Дніпропетровщина дотримується основних цінностей 
Міжнародної ініціативи "Партнерство "Відкритий уряд", до 
складу якої входять 69 країн і діяльність якої спрямована 
на підвищення відкритості та прозорості влади. Вона є 
лідером у впровадженні електронного урядування та 
електронної демократії серед областей України [25]. У 
Дніпропетровську спільно з Радою Європи було створено 
перше в Україні Агентство місцевої демократії [19].  

Питаннями регіональної демократії займається 
впливова європейська політична структура – АЄР. 
Першим регіоном України, який набув членства в 
Асамблеї, стала Дніпропетровська область (2011 р.). Пре-
зидент АЄР Ханде Базатлі, наголосила, що Дніпропет-
ровщина – яскравий приклад істинно європейського ре-
гіону, де влада і народ об’єднуються на шляху вирішення 
важливих для життєдіяльності питань, і пообіцяла 
                                                                  

2 До Асамблеї європейських регіонів (АЄР) входять понад 270 
регіонів Європейського Союзу з 34 країн, а також 16 міжрегіональ-
них організацій. Це об’єднання націлене на розвиток, обмін досві-
дом між регіонами в реалізації різних програм і проектів. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 61 ~ 

 

 

підтримку вибору на шляху розвитку регіону [10]. Саме 
Дніпропетровщина стала першим регіоном в Україні, яко-
му присвятили слухання в Європейському парламенті. 
29–30 січня 2013 р. на запрошення членів депутатської 
групи GUE/NGL (Європейські об’єднані ліві / Ліво-зелені 
Півночі)3 Європарламенту делегація Дніпропетровської 
області провела презентацію економічного та культурного 
потенціалу Дніпропетровщини [1].  

У 2013 р. в Дніпропетровську була проведена масштаб-
на Конференція АЄР, в якій взяли участь близько 200 
делегатів із 25 країн – депутати Європарламенту, керівники 
дипломатичних установ, губернатори регіонів країн ЄС, 
керівники регіонів України та представники країн – учасниць 
Східного партнерства ЄС. Було підписано протокол, який 
стосувався Дніпропетровського регіону щодо розвитку в 
культурному, адміністративному, історичному плані. Це 
чотирирівневий пілотний проект, який поєднав рівень 
області, великого міста, малого міста і сільського району. 
На рівні Дніпропетровська та області буде розроблена нова 
система управління регіоном. На рівні малого міста 
(Верхньодніпровськ) запущено проект з впровадження про-
грами благоустрою за німецькими стандартами (Баварія). 
На рівні сільського району впроваджувався проект з розвит-
ку історичної та культурної спадщини між Петриківським 
районом і Єленя-Гурою (Нижня Сілезія, Польща) [15]. 

У Дніпропетровську відкрилося перше в Україні 
представництво АЄР. Принагідно зазначу, що пред-
ставництво у Дніпропетровську стало четвертим для 
АЄР – після Брюсселя, Страсбурга і румунської Алби. 
"Воно планує стати центром координації не тільки для 
регіонів України, а й Білорусії і Грузії" [4]. АЄР надава-
тиме підтримку Дніпропетровську в реалізації кращих 
європейських проектів розвитку, насамперед енергоз-
береження для підвищення якості комунальних послуг і 
зниження тарифів. За підтримки АЄР залучатимуться 
експерти для розробки нової стратегії розвитку 
Дніпропетровська та у питанні іноземних інвестицій [4]. 

Ханд Базатлі наголосила, що відкриття представництва 
Асамблеї в Дніпропетровську – це "сигнал довіри від лідерів 
провідних регіонів тридцяти п’яти європейських країн до тієї 
системної роботи". Передбачалося, що представництво 
стане провідником в Дніпропетровську кращих практик 
регіонального управління, а також важливим фактором 
залучення до Дніпропетровська фінансування європей-
ських фондів [4]. Це було свідченням високого рівня довіри 
Європи до Дніпропетровщини [7]. Проекти з розвитку 
Дніпропетровська обговорював О. Вілкул з провідними 
європейськими політиками та керівниками європейських 
столиць – Варшави, Будапешта і Берліна, з депутатами 
Європарламенту і єврокомісаром Ханом [9].  

На засіданні Виконавчого комітету АЄР у березні 
2017 р. в Лондоні було прийнято рішення про призна-
чення О. Вілкула офіційним представником організації в 
Україні [8]. Заплановано було провести серію заходів з 
обміну досвідом керівництва регіонів ‒ членів АЄР з 
Європейського Союзу і України з питань регіонального 
управління та децентралізації [18]. 

Кривий Ріг став членом АЄР у серпні 2016 р. У Кри-
вому Розі відбулося відкриття представництва 
АЄР. Президент Асамблеї Ханде Базатлі зазначила, що 
Кривий Ріг – місто, де налагоджені міжнародні зв’язки, 
яке активно займається розвитком економіки та дбає 
про стабільність. "У Кривому Розі ми бачимо конкретні 
кроки до розширення та зміцнення співпраці з 
європейськими партнерами. Це реальна євроінтеграція 
                                                                  

3 GUE / NGL (Європейські об’єднані ліві / Ліво-зелені Півночі) – 
ліва політична група в Європарламенті, представники якої нале-
жать до різних комуністичних, лівосоціалістичних екологічних та 
троцькістських партій Європи. 

не на словах, а на ділі" [17]. У рамках підписаних в 2016 
р. мером Ю. Вілкулом угод про співпрацю з угорським 
Мішкольцем стартував спільний проект у сфері освіти, 
науки, енергозбереження, будівництва, а також 
реабілітації воїнів АТО. У 2017 р. Кривий Ріг підписав 
меморандум про співпрацю в сфері спорту з одним із 
найбільших міст Словаччини – Кошице. Місто тісно 
співпрацює з Німеччиною в сфері охорони здоров’я й 
освіти, працюють спільні програми зі Світовим банком і 
Європейським інвестиційним банком щодо будівництва 
амбулаторій сімейної медицини та енергоефективних 
котелень [21]. Досягнуто угоди про приєднання до АЄР і 
Павлограда. Восени буде запущена освітня програма 
"Евроодіссей", в рамках якої молоді службовці міських 
рад отримають можливість пройти шестимісячне ста-
жування в муніципалітетах регіонів ‒ членів АЄР [17]. 

Дніпропетровська область упродовж останніх років 
стала центром проведення міжнародних заходів, в тому 
числі загальнодержавного значення. Так, у 2016 р. в Дніпрі 
пройшов регіональний Форум Ради Європи, міжпар-
ламентське засідання Парламентської Асамблеї НАТО та 
Верховної Ради України, де безпосередньо обговорювали 
з європейськими партнерами наявні проблеми співро-
бітництва в економічній сфері. Вперше робоча сесія 6-го 
засідання Парламентського Комітету Асоціації між 
Україною та ЄС 20 вересня 2017 р. пройшла у Дніпрі.  

На Дніпропетровщині розпочав діяльність і Центр 
розвитку місцевого самоврядування – недержавна не-
прибуткова організація, яка допомагатиме вже створе-
ним об’єднаним громадам та тим, які тільки збираються 
об’єднатися. Центр створено за програмою "U–LEAD з 
Європою" разом з Міністерством регіонального розвит-
ку за підтримки Дніпропетровської обласної державної 
адміністрації [16]. З ініціативи Чеської Республіки 
передбачається створення Європейського дому – куль-
турного майданчика обміну досвідом між українськими 
та європейськими діячами культури. 

Висновок. Підсумовуючи, зазначимо, що зовнішньо-
політичний вектор діяльності у Дніпропетровському регіоні 
спрямований на зв’язки з Європейським Союзом та його 
інституціями, і насамперед з Асамблеєю європейських ре-
гіонів. Певною тенденцією в останні десятиліття стає те, 
що міжцивілізаційні діалоги як на глобальному, так і 
регіональному рівні намагаються здійснювати окремі по-
літики, заключаючи одноосібно/персоніфіковано угоди, 
договори, стаючи членами міжнародних організацій. Зав-
дяки особистим зв’язкам вирішується значна кількість пи-
тань міжнародної взаємодії не на загальнодержавному 
рівні, а на рівні особистих зв’язків, участі, прийнятих рі-
шень та індивідуальних зустрічей, що може слугувати під-
твердженням зовнішньополітичної функції регіону чи, швид-
ше, регіонального політичного режиму. Окремі політики 
продовжують залишатися впливовими гравцями у міжна-
родній політиці, використовуючи свій вплив для користі 
насамперед свого регіону, здійснюючи плідний міжцивілі-
заційний діалог, утверджуючи європейські цінності. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. 2013 рік на міжнародній арені Дніпропетровщина розпочинає зі 
слухань у Європарламенті. 29.01.2013 [Електронний ресурс]. – Режим 
доступу: http://212.3.96.115/press/news/2013-01/2818 

2. 60% українців сприймають ЄС як важливого партнера // Євро-
пейський час. Всеукраїнська громадська газета. – Дніпропетровськ: Вида-
вець: Товарна біржа "УМТБ". – 2013. – 10 червня. 

3. Архірейський Д. Місто здобутої волі. Кожне місто крім імені по-
винне мати свій міф, ґрунтований на його історії та характері. 
15.12.2015 / Д. Архірейський [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://tyzhden.ua/Society/153566 

4. Асамблея європейських регіонів // Європейський час. – Дніпропет-
ровськ: Видавець: Товарна біржа "УМТБ". – 2013. – 10 червня. 

5. Борис Філатов зустрівся з Послом Європейського Союзу в Україні, 
головою Представництва ЄС Хюґом Мінґареллі. 06.02.2017 [Електронний 
ресурс]. – Режим доступу: https://dniprorada.gov.ua/uk/articles/item/12934/ 
boris-filatov-zustrivsja-z-poslom-vropejskogo-sojuzu-v-ukraini-golovoju-
predstavnictva-s-hjuom-minarelli  



~ 62 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

6. Бугай О. Дніпропетровщина. Прагматична область / О. Бугай 
[Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://tyzhden.ua/Society/109391  

7. В Днепропетровске открылось представительство Ассамблеи 
Европейских регионов. 05.08.2015 [Електронний ресурс]. – Режим дос-
тупу: http://gorod.dp.ua/news/106874 

8. Вілкул 2 листопада зустрінеться з екс-президентом Польщі 
Кваснєвським. 01.11.2015 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
https://www.rbc.ua/ukr/news/vilkul-2-noyabrya-vstretitsya-eks-prezidentom-
1446404766.html 

9. В Україні відкрили перший офіс Асамблеї європейських регіонів. 
05.08.2015 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
https://www.radiosvoboda.org/a/news/27172667.html 

10. Днепропетровск стал полноправным партнером АРЕ – Ассамблеи 
европейских регионов. 05.08.2015 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://gazeta.dp.ua/9307/%D0%B4%D0%BD%D0%B5%D0%BF%D1%80%D0%B
E%D0%BF%D0%B5% D1%82%D1%80%D0%BE%D0%B2%D1%81%D0%BA-
%D1%81%D1%82%D0%B0%D0%BB-%D0%BF%D0%BE%D0%BB%D0% 
BD%D0%BE%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%BD%D1%8B%D0%B
C-%D0%BF%D0%B0 

11. Днепропетровщина – крупная, динамично развивающаяся область в 
центре Украины. Днепропетровское инвестиционное агентство [Електронний 
ресурс]. – Режим доступу: http://dia.dp.ua/catalog/dneprregion 

12. Дніпропетровщина – привабливий регіон для інвестування.17.02.2014 
[Електронний ресурс]. – Режим доступу: https://ucci.org.ua/press-center/ucci-
news/dnipropietrovshchina-privablivii-riegion-dlia-inviestuvannia 

13. Как Днепропетровская область входит в Европу. 21.09.2017 [Елек-
тронний ресурс]. – Режим доступу: http://adm.dp.gov.ua/OBLADM/obldp. 
nsf/document.xsp?id=FAAD6352D3AD1274C22581A2002F0A38 

14. Минаева В. Украина в регионах: Днепропетровская область на-
бирает обороты / В. Минаева [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://112.ua/statji/ukraina-v-regionah-dnepropetrovskaya-oblast-nabiraet-
oboroty-214281.html 

15. Мураха І. Дніпропетровські буржуї поїхали в Брюсель до 
європейських комуністів. 29.01.2013 / І. Мураха [Електронний ресурс]. – 
Режим доступу: http://dniprograd.org/2013/01/29/dnipropetrovski-burzhui-
poikhali-v-bryusel-do-evropeyskikh-
komunistiv_22614#sthash.3REyyC9o.dpuf 

16. На запрошення європейських партнерів мер Кривого Рогу Юрій 
Вілкул бере участь в роботі Генеральної Асамблеї європейських 
регіонів. 02.06.2017 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://kr.gov.ua/ua/news/pg/20617149142067_n/ 

17. Олександр Вілкул: До Асамблеї Європейських регіонів приєд-
нається Павлоград. 19.05.2017 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://opposition.org.ua/uk/news/oleksandr-vilkul-do-asamble-evropejskikh-
regioniv-priednaetsya-pavlograd.html 

18. Олександр Вілкул став представником Асамблеї Європейських 
регіонів в Україні. 29.04.2017 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://opposition.org.ua/uk/news/oleksandr-vilkul-stav-predstavnikom-
asamble-evropejskikh-regioniv-v-ukrani.html 

19. Островская Яна. Ассамблея европейских регионов поддержит 
Днепропетровск в реализации лучших проектов развития / Яна Остров-
ская [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://iz.com.ua/ukraina/76962-assambleya-evropeyskih-regionov-s-ee-
bolee-chem-dvumyastami-regionami-chlenami-budut-okazyvat-podderzhku-
dnepropetrovsku-v-realizacii-luchshih-evropeyskih-proektov-razvitiya.html 

20. У Дніпрі на європейські гроші відкрили центр підтримки 
децентралізації. 02.06.2017 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
https://dnipro.depo.ua/ukr/dnipro/u-dnipri-na-yevropeyski-groshi-vidkrili-
centr-pidtrimki-decentralizaciyi-20170602582826 

21. У Кривому Розі відкрили перший в Україні офіс Асамблеї 
європейських регіонів. 22.05.2017 [Електронний ресурс]. – Режим дос-
тупу: http://rudana.com.ua/news/u-kryvomu-rozi-vidkryly-pershyy-v-ukrayini-
ofis-asambleyi-yevropeyskyh-regioniv 

22. Стратегія розвитку Дніпропетровської області на період до 2020 
року [Електронний ресурс]. – Режим доступу: www.oblrada.dp.ua/ 
user/files/pr_strategija.doc  

23. Цюпин Б. Європейські цінності: реальність чи міф? 09.10.2013 [Елек-
тронний ресурс]. – Режим доступу: https://www.radiosvoboda.org/a/25131805.html 

24. Чи близькі українцям європейські цінності: результати опиту-
вання. 24.07.2017 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://24tv.ua/chi_blizki_ukrayintsyam_yevropeyski_tsinnosti_rezultati_opitu
vannya_n844941  

25. Якою буде Ініціатива "Партнерство "Відкритий Уряд" в регіонах 
України? 15.02.2016 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://gromko.dp.ua/articles/what-initiative-partnership 

26. Harvie Christopher. The Rise of Regional Europe. – N.Y. : 
Routledge, 1994. – 112 р. 

 
REFERENCES 

1. 2013 rіk na mіzhnarodnіj arenі Dnіpropetrovshhina rozpochinaje zі 
sluhan' u Єvroparlamentі. [In the international arena, 2013, Dnipropetrovsk 
begins with hearings in the European Parliament]. Retrieved from 
http://212.3.96.115/press/news/2013-01/2818 

2. 60% ukraїncіv sprijmajut' ЄS jak vazhlivogo partnera [60% of 
Ukrainians perceive the EU as an important partner]. (2013) Єvropejs'kij 
chas, 10 chervnja. 

3. Arhіrejs'kij D. (2015) Mіsto zdobutoї volі. Kozhne mіsto krіm іmenі 
povinne mati svіj mіf, gruntovanij na jogo іstorії ta harakterі [City of Acquired 
Opportunity. Every city except its name must have its own myth, based on 
its history and character]. Retrieved from http://tyzhden.ua/Society/153566 

4. Asambleja jevropejs'kih regіonіv [Assembly of European Regions], 
(2013). Єvropejs'kij chas, 10 chervnja. 

5. Boris Fіlatov zustrіvsja z Poslom Єvropejs'kogo Sojuzu v Ukraїnі, golovoju 
Predstavnictva ЄS Hjugom Mіngarellі. [Boris Filatov meets with the Ambassador of the 
European Union to Ukraine, the Head of the Delegation of the EU Hugo Mingarelli]. 
Retrieved from https://dniprorada.gov.ua/uk/articles/item/12934/boris-filatov-zustrivsja-z-
poslom-vropejskogo-sojuzu-v-ukraini-golovoju-predstavnictva-s-hjuom-minarelli  

6. Bugaj O. Dnіpropetrovshhina. Pragmatichna oblast' [Dnipropetrovsk 
region Pragmatic region]. Retrieved from http://tyzhden.ua/Society/109391  

7. V Dnepropetrovske otkrylos' predstavitel'stvo Assamblei Evropejskih 
regionov [Representation of the Assembly of European Regions opened in 
Dnepropetrovsk]. Retrieved from http://gorod.dp.ua/news/106874  

8. Vіlkul 2 listopada zustrіnet'sja z eks-prezidentom Pol'shhі 
Kvasnєvs'kim [Vilkul November 2 will meet with ex-president of Poland 
Kwasniewski]. Retrieved from https://www.rbc.ua/ukr/news/vilkul-2-
noyabrya-vstretitsya-eks-prezidentom-1446404766.html.  

9. V Ukraїnі vіdkrili pershij ofіs Asambleji jevropejs'kih regіonіv [In Ukraine, the first 
office of the Association of European Regions was opened]. Retrieved from 
https://www.radiosvoboda.org/a/news/27172667.html.  

10. Dnepropetrovsk stal polnopravnym partnerom ARE – Assamblei ev-
ropejskih regionov. [Dnepropetrovsk has become a full partner of the ARE – 
the Assembly of European Regions]. Retrieved from 
http://gazeta.dp.ua/9307/%D0%B4%D0%BD%D0%B5%D0%BF%D1%80%
D0%BE%D0%BF%D0%B5%D1%82%D1%80%D0%BE%D0%B2%D1%81
%D0%BA-%D1%81%D1%82%D0%B0%D0%BB-
%D0%BF%D0%BE%D0%BB%D0%BD%D0%BE%D0%BF%D1 
%80%D0%B0%D0%B2%D0%BD%D1%8B%D0%BC-%D0%BF%D0%B0  

11. Dnepropetrovshhina – krupnaja, dinamichno razvivajushhajasja 
oblast' v centre Ukrainy. Dneprpetrovskoe investicionnoe agentstvo 
[Dnipropetrovs'k region is a large, dynamically developing region in the 
center of Ukraine. Dnipropetrovsk Investment Agency] Retrieved from 
http://dia.dp.ua/catalog/dneprregion  

12. Dnіpropetrovshhina – privablivij regіon dlja іnvestuvannja 
[Dnipropetrovsk region is an attractive region for investment]. Retrieved from 
https://ucci.org.ua/press-center/ucci-news/dnipropietrovshchina-privablivii-
riegion-dlia-inviestuvannia  

13. Kak Dnepropetrovskaja oblast' vhodit v Evropu [How 
Dnipropetrovsk region enters Europe]. Retrieved from 
http://adm.dp.gov.ua/OBLADM/obldp.nsf/document.xsp?id=FAAD6352D3A
D1274C22581A2002F0A38 

14. Minaeva V. Ukraina v regionah: Dnepropetrovskaja oblast' nabiraet 
oboroty [Ukraine in the regions: Dnipropetrovsk region is gaining momen-
tum]. Retrieved from http://112.ua/statji/ukraina-v-regionah-
dnepropetrovskaya-oblast-nabiraet-oboroty-214281.html  

15. Muraha І. Dnіpropetrovs'kі burzhuї poїhali v Brjusel' do єvropejs'kih 
komunіstіv [Dnipropetrovsk bourgeois went to Brussels to European 
communists]. Retrieved from http://dniprograd.org/2013/01/29/ dnipropet-
rovski-burzhui-poikhali-v-bryusel-do-evropeyskikh-
komunistiv_22614#sthash.3REyyC9o.dpuf  

16. Na zaproshennja jevropejs'kih partnerіv mer Krivogo Rogu Jurіj 
Vіlkul bere uchast' v robotі General'noї Asambleї jevropejs'kih regіonіv [At 
the invitation of European partners of the Kryvyi Rih Mayor Yuriy Vilkul 
participates in the work of the General Assembly of European Regions]. 
Retrieved from http://kr.gov.ua/ua/news/pg/20617149142067_n/  

17. Oleksandr Vіlkul: Do Asambleї Єvropejs'kih regіonіv prijednajet'sja 
Pavlograd [Oleksandr Vilkul: Pavlohrad will join the Assembly of European 
Regions]. Retrieved from http://opposition.org.ua/uk/news/oleksandr-vilkul-
do-asamble-evropejskikh-regioniv-priednaetsya-pavlograd.html  

18. Oleksandr Vіlkul stav predstavnikom Asambleї Єvropejs'kih regіonіv 
v Ukraїnі [Oleksandr Vilkul became a representative of the Assembly of 
European Regions in Ukraine]. Retrieved from 
http://opposition.org.ua/uk/news/oleksandr-vilkul-stav-predstavnikom-
asamble-evropejskikh-regioniv-v-ukrani.html.   

19. Ostrovskaja Jana. Assambleja evropejskih regionov podderzhit 
Dnepropetrovsk v realizacii luchnih proektov razvitija [The Assembly of 
European Regions will support Dnepropetrovsk in implementing the best 
development projects]. Retrieved from http://iz.com.ua/ukraina/76962-
assambleya-evropeyskih-regionov-s-ee-bolee-chem-dvumyastami-
regionami-chlenami-budut-okazyvat-podderzhku-dnepropetrovsku-v-
realizacii-luchshih-evropeyskih-proektov-razvitiya.html  

20. U Dnіprі na jevropejs'kі groshі vіdkrili centr pіdtrimki decentralіzacії 
[In Dnipro, the center for decentralization was opened for European money]. 
Retrieved from https://dnipro.depo.ua/ukr/dnipro/u-dnipri-na-yevropeyski-
groshi-vidkrili-centr-pidtrimki-decentralizaciyi-20170602582826  

21. U Krivomu Rozі vіdkrili pershij v Ukraїnі ofіs Asambleї єvropejs'kih 
regіonіv [In Kryvy Rih, the first office in the Assembly of European Regions was 
opened in Ukraine]. Retrieved from http://rudana.com.ua/news/u-kryvomu-rozi-
vidkryly-pershyy-v-ukrayini-ofis-asambleyi-yevropeyskyh-regioniv 

22.Strategіja rozvitku Dnіpropetrovs'koї oblastі na perіod do 2020 
[Strategy for the development of Dnipropetrovsk region up to 2020]. Re-
trieved from www.oblrada.dp.ua/user/files/pr_strategija.doc  

23. Cjupin B. Єvropejs'kі cіnnostі: real'nіst' chi mіf? [European values: reality or 
myth?]. Retrieved from https://www.radiosvoboda.org/a/25131805.html  

24. Chi bliz'kі ukraїncjam єvropejs'kі cіnnostі: rezul'tati opituvannja [Are European 
values close to the Ukrainians: the results of the poll]. Retrieved from http://24tv.ua/ 
chi_blizki_ukrayintsyam_yevropeyski_tsinnosti_rezultati_opituvannya_n844941 

25. Jakoju bude Іnіcіativa "Partnerstvo "Vіdkritij Urjad" v regіonah 
Ukraїni? [What will be the "Open Government Partnership" initiative in the 
regions of Ukraine?]. Retrieved from http://gromko.dp.ua/articles/what-
initiative-partnership  

26. Harvie, Christopher (1994). The Rise of Regional Europe. N.Y., 
Routledge. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  21 . 1 0 . 17  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 63 ~ 

 

 

Т. А. Бевз, д-р истор. наук, проф. 
Институт политических и этнонациональных исследований  
им. И. Ф. Кураса НАН Украины 
ул. генерала Алмазова, 8, г. Киев, 01011, Украина 

 
ВНЕШНЕПОЛИТИЧЕСКИЙ ВЕКТОР ДЕЯТЕЛЬНОСТИ ДНЕПРОПЕТРОВСКОГО РЕГИОНА: 

ЕВРОПЕЙСКИЕ ЦЕННОСТИ И ОРИЕНТИРЫ 
 

В статье проводится анализ внешнеполитического вектора деятельности Днепропетровского региона. Акцентируется внима-
ние на европейских ценностях и ориентирах в политике региона. Регионы – это динамическая социосистема, которая сочетает в 
себе прошлое, настоящее, будущее. Регион является важным актором политического процесса и влияет на процесс принятия реше-
ний в государстве. Отмечено, что Днепропетровская область является лидером в сегментах "уровень развития бизнеса", "инфра-
структура" и "инновации", что способствует утверждению европейских ценностей и ориентиров. Традиционными уже стали празд-
нования Дня Европы в регионе и проведение различных акций. Первым регионом Украины, который стал членом Ассамблеи европей-
ских регионов, была Днепропетровская область, и там открылось первое в Украине представительство Ассамблеи. 

Ключевые слова: ценности, европейские ценности, регион, "культурный регион", Днепропетровщина. 
 
T. A. Bevz, Doctor of Historical Sciences, Professor 
I. F. Kuras Institute of Political and Ethnic Studies  
of the National Academy of Sciences of Ukraine  
Generala Almazova Street, 8, Kyiv, 01011, Ukraine 

 
FOREIGN POLICY VECTOR OF DNIPROPETROVSK REGION ACTIVITIES: EUROPEAN VALUES AND LANDMARKS 

 
The article analyzes the foreign policy vector of Dnipropetrovsk region. The emphasis is put on European values and benchmarks in regional 

politics. Regions are dynamic socio-systems, which combine past, present and future. The region is an important actor within the political 
processes that influences the decision-making process in the state. It is noted that Dnipropetrovsk region is a leader in the "level of business 
development", "infrastructure" and "innovation" segments that promote the European values and landmarks establishment.  

The European canon of values is not limited by national boundaries, and it is valid beyond our national, ethnic, cultural and religious peculiarities. 
To some extent, the value changes depend on the characteristics of the regions. However, European values remain the inalienable. In fact, the 

foundation on which the European Union stands, namely, the headship of law, democracy, freedom of speech, honesty / transparency, the desire to 
provide equal opportunities for all citizens, and so on. 

Celebrating Europe Day in the region and holding various events has already started being traditional. Dnipropetrovsk region has become the 
first member of the Assembly of European Regions in Ukraine, also the first representative office of the Assembly in Ukraine has been opened here. 

The foreign policy vector of activity in Dnipropetrovsk region is aimed at relations with the European Union and its institutions, and above all, with the 
Assembly of European Regions. A definite trend in recent decades is concentrated in inter-civilizational dialogues, both at the global and regional levels, by trying 
to implement individual policies, concluding individual / personalized agreements, treaties, becoming member of international organizations. 

Keywords: values, European values, region, "cultural region", Dnipropetrovsk region. 
 
 
УДК 792.2(546.37) 
 

Н. А. Жукова, д-р культурології, доц. 
Видавничо-поліграфічний інститут Національного технічного університету України  

"Київський політехнічний інститут імені І. Сікорського" 
вул. Янгеля, 1/37, м. Київ, 03056, Україна 

natnina1970@gmail.com 
 

КАРІН АЛЬВТЕГЕН ЯК ДОСЛІДНИК "ТРИВАЛОГО СТРАЖДАННЯ": 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ АНАЛІЗ 

 
У статті здійснюється культурологічний аналіз романів "Сором" та "Зрада" відомої шведської письменниці Карін Альвтеген, які є при-

кладом нового мистецтва, що прийшло на зміну мистецтву "пост-", що виражається у поверненні до каузальності, відображенні дійсності у 
цілісних, конкретно-чуттєвих художньо-виразних формах. У романах також виявлено тенденцію поєднання у новому мистецтві ("протоми-
стецтві") проблем фундаментальної онтології, психоаналізу та ідеї "інтегрального гуманізму" як засобу виходу з "тривалого страждання". 
Зазначається, що романи К. Альвтеген є складною, естетично організованою системою сенсів, які передбачають "множинне кодування", 
органічне вплетення психоаналітичних ідей, зокрема феномена травми, в концепцію фундаментальної онтології М. Гайдеґґера. 

Ключові слова: Dasein, сором, страх, зрада, травма, страждання, турбота, "інтегральний гуманізм", "протомистецтво".  
 
Постановка проблеми. Процеси, що в останнє деся-

тиліття відбуваються у мистецтві, засвідчують початок 
нової художньої епохи, в якій спостерігається, по-перше, 
повернення до каузальності, якою певний час свідомо 
нехтували, по-друге – до відображення дійсності у ціліс-
них, конкретно-чуттєвих, художньо-виразних формах, по-
третє, піднімаються проблеми моралі, гуманізму і – на-
віть ‒ проблема буття та свідомості.  

Слід зазначити, що проблема розвитку сучасного мис-
тецтва, зокрема літератури, яка на межі ХХ‒ХХІ ст. "ство-
рила" найбільш довершену форму реалізації теоретичних 
концепцій елітарного, викликає у мене зацікавленість про-
тягом останніх років. Результатом цієї зацікавленості є 
монографії "Елітарність як компонент культуротворення: 
досвід некласичної естетики" (2010) та "Елітарна літера-
тура в іменах" (2016). Можна стверджувати, що внутрішня 
інформативність сучасного художнього тексту є потенцій-
но високою й такою, що містить варіативність художнього 
світу. Одним із зразків такого мистецтва є творчість тала-
новитої шведської письменниці Карін Альвтеген, зокрема 
її романи "Сором" та "Зрада".  

Аналіз досліджень і публікацій. Праць, присвячених 
аналізу творчості шведської письменниці К. Альвтеген, у 
вітчизняній гуманістиці не існує. Розгляд гуманістичних 
аспектів у романах шведської письменниці ґрунтувався на 
роботах як сучасних зарубіжних (Дж. Сантаяна, 
А. Айєр, Е. Нагель, К. Ламонт, П. Куртц та ін.), так і 
вітчизняних (Л. Балашов, І. Девіна, М. Кашуба, 
А. Колодний, В. Кувакін, А. Пашук, Ю. Сабадаш, 
Л. Филипович) теоретиків. Аналіз творів К. Альвтеген з 
позицій фундаментальної онтології передбачав звер-
нення до праць М. Гайдеґґера, Л. Левчук та 
О. Руткевича. Основою вивчення психоаналітичної 
складової романів "Сором" та "Зрада" стали роботи 
З. Фрейда, К. Г. Юнга, А. Адлера, О. Ранка, 
С. Шпільрейн, Ж. Лакана. Певний теоретичний поте-
нціал щодо аналізу естетико-мистецтвознавчих та 
морально-психологічних модифікацій психоаналізу, 
як відомо, присутній і у просторі української гуманіс-
тики. Тією чи іншою мірою у статті відбито позиції 
О. Брюховецької, Л. Ільчук, Л. Левчук. 

 © Жукова Н. А. 



~ 64 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Мета статті. Здійснити культурологічний аналіз рома-
нів К. Альвтеген "Сором" та "Зрада" у контексті проблеми 
"протомистецтва", виявити тенденцію поєднання у новому 
мистецтві ("протомистецтві") проблем фундаментальної 
онтології, психоаналізу та ідеї "інтегрального гуманізму" як 
засобу виходу з "тривалого страждання". 

Виклад основного матеріалу дослідження. Слід ви-
знати, що К. Альвтеген (1965 р. н.) "формує" свої образи, 
передусім, в психоаналітичному ракурсі, спираючись при 
цьому на ідеї різних філософських шкіл. Водночас 
К. Альвтеген разом, передусім, з А. Гавальда та Д. Фон-
кіносом ‒ відомими французькими письменниками – нама-
гається зробити, так би мовити, статичною конкретно мо-
ральнісну ситуацію, зафіксувати на ній увагу читача, при-
мусивши його "рухатися" далі з героями її творів. Саме так 
побудовані романи "Зрада" та "Сором".  

Роман "Сором" – психологічний трилер, в якому ав-
тор розповідає про долю трьох жінок – Моніки, Май-
Брітт та Ваньї Турен. У всіх трьох (незалежно одна від 
одної) у першій половині життя відбулися події, які при-
мусили їх пережити почуття сорому, що, своєю чергою, 
вплинуло на їхню поведінку, визначило подальше став-
лення до зовнішнього світу. Слід зауважити, що роман 
шведської письменниці насичений глибокою рефлексі-
єю, психологічним змістом і вимагає багатоаспектного 
аналізу. Відтак зупинимося на дослідженні "лінії Моніки" 
− успішного лікаря, "керівника загальної хірургії" у при-
ватній клініці [2, с. 51]. Варто вказати на те, що роман 
К. Альвтеген – це приклад використання в логіці розбу-
дови твору найскладніших філософських концепцій 
ХХ століття. Письменниця вважає за можливе адапту-
вати розмисли М. Гайдеґґера (1889‒1976), З. Фрейда 
(1856‒1939), Ж. Марітена (1882‒1973) до, подекуди, 
побутових ситуацій межі ХХ‒ХХІ ст. При цьому 
К. Альвтеген настільки професійно володіє навичками 
аналізу певних ситуацій, що начебто легко "перекла-
дає" "звичаєвість" на "подієвість", "побутовість" на "мо-
ральнісну провокативність". Усе приводить до пробле-
ми вибору, а вибір її героїв несе в собі необхідність 
відповідати на "вічні" ‒ смисложиттєві запитання. Важко 
сказати, чи відштовхувалась К. Альвтеген під час ство-
рення роману "Сором" від фундаментальної онтології 
М. Гайдеґґера, однак зрозуміти всю глибину її витвору 
без знання філософського спадку видатного німецького 
теоретика видається неможливим. На особливу увагу в 
контексті даного дослідження заслуговують дві його 
роботи: "Пролегомени до історії поняття часу" (1925) і 
"Буття та час" (1927).  

Спробуємо розібратись у всьому багатоголоссі кон-
текстів і підтекстів, наявних у цьому творі, відштовхую-
чись від образу героїні на ім’я Моніка. Тож, за сюжетом, 
Моніка з п’ятнадцяти років несе на собі провину за смерть 
брата, в якій вона не винна, а якщо і винна, то побічно. Ця 
смерть породжує певний родинний ритуал: щотижня в 
один і той самий час Моніка з матір’ю їздять на кладови-
ще. Навіть найменша затримка Моніки викликає у матері 
гостре обурення, адже "скорбота матері по загиблому 
Ларсу (брат Моніки – Н. Ж.) мала більше радості від того, 
що Моніка залишилася жива" [2, с. 81]. Так склалося, що 
через двадцять три роки Моніка випадково, опосередко-
вано стає винною у смерті ще однієї людини – Маттіаса, 
після смерті якого без засобів до існування залиша-
ється хвора дружина з маленькою дитиною. Ця "по-
двійна провина" без вини винної Моніки нагадує хво-
робливу нав’язливу ідею, що викликає в ній бажання 
анонімно чимось допомогти родині загиблого. Врешті-
решт ідея турботи перетворюється на фобію, що што-
вхає жінку до скоєння вчинків, що приводять її до 
в’язниці.  

Отже, що ми бачимо? Все життя Моніки − від моме-
нту загибелі брата і до смерті Маттіаса – можна охарак-
теризувати як розчинення світу у свідомості, причому 
свідомості інтенціональній. Правий М. Гайдеґґер, який 
стверджував, що людина немислима без світу, з яким 
вона співвідноситься. Існує Буття, але існує також і тут-
буття (Dasein) для кожної конкретної людини, що, так 
би мовити, вибудовується в залежності від її емоційного 
стану. Тобто є "справжнє" життя – існування "Я" кожної 
людини, а також "не-справжнє" життя – співіснування 
"Я" з іншими, безособово зануреними в повсякденність 
людьми. "Вона (Моніка) в подиві спостерігала, що життя 
поза їхнім домом триває, як ніби нічого не сталося. Ні-
чого не перевернулось, не змінилося. Вранці люди так 
само сідали в автобуси, по телевізору йшли ті ж про-
грами, сусід продовжував будувати будинок" [2, с. 97].  

Моніка, за поглядами М. Гайдеґґера, і присутня, і 
володіє "тут-буттям". Її присутність – це повсякденне 
"буття-з-іншими", що є ковзанням по поверхні, обертан-
ням у колі вже даних, відомих інтерпретацій, що пере-
носяться і на неї саму. Це світ двозначності, який із ча-
сом стає для Моніки нестерпним, адже вона не просто 
пам’ятає те, що вона опосередковано винна у смерті 
брата, вона переживає цю трагедію знову й знову що-
тижня, ставлячи з матір’ю свічки на цвинтарі. Її сього-
дення не просто обумовлено минулим − світ її "Я" і на-
вколишній світ стають співзвучні один одному, і виникає 
бажання позбавитися від "я мислю, отже, існую", схова-
тися за бездумність, усе забути, втекти від себе, від 
свого тут-буття, але пульсуюча свідомість не дозволяє 
цього зробити, що врешті-решт призводить до втрати 
себе. За М. Гайдеґґером, "у втечі від самого себе тут-
буття ніби йде позаду себе, так що беззвітно воно в 
ніспадінні бачить себе постійно, хоча і двозначним спо-
собом небажання бачити" [12, с. 309].  

Моніка довгі роки переживає не тільки сором, але й 
страх, що хтось (наприклад, мати) дізнається правду: що 
вона гіпотетично могла врятувати брата, але не вряту-
вала. Такий страх М. Гайдеґґер називає "тривога" (Angst) 
– онтологічний страх. Ще раз підкреслю: Моніка ні в чому 
не винна. Коли "тут-буття" відвертається від самого себе, 
боїться, біжить від власних можливостей, коли загроза 
приходить нізвідки, лякає "ніщо", це паралізуючий страх, 
що руйнує межі мислення. Окрім того, вона позасвідомо 
обирає, мовою М. Гайдеґґера, "волю-мати-совість", а 
разом із тим і винуватість. "Відповідний цьому початко-
вий вид буття тут-буття до його граничної і власної мож-
ливості (здійснене ним самим, перш-себе-самого-буття) 
– це … забігання вперед, притаманне волі-мати-совість, 
а значить, і вибір сутнісної винуватості, властивої самому 
тут-буттю, оскільки воно існує" [12, с. 336].  

Нарешті, черговий спогад подробиць тієї злощасної 
ночі загибелі брата стає критичною точкою страху і во-
лі-мати-совість: вона глибше задумалася про смерть. 
"Смерть вимагає дуже багато чого. Повного розуміння" 
[2, с. 98]. Не можна не погодитись із українським есте-
тиком Л. Левчук, яка, аналізуючи філософію 
М. Гайдеґґера в контексті екзистенціалістської естети-
ки, відмічає, що, відповідно до теорії німецького філо-
софа, "основою страху є страх смерті, а його продов-
женням – шлях людини до смерті: буття до смерті є 
страх, … які узагальнюються …в поняття „ніщо”" [4, 
с. 127]. Як слушно зауважує російський теоретик 
О. Руткевич, "розуміння власної смертності здійснює 
свого роду „внутрішню революцію” в людині, змушуючи 
екзистенцію звернутися до власних можливостей. Три-
вожне стояння віч-на-віч із небуттям відкриває власне 
існування в його справжності та свободі. Це свобода від 
ілюзій повсякдення, „свобода-до-смерті”" [10, с. 54].  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 65 ~ 

 

 

Моніка вирішує все розповісти коханій людині – То-
масу, але не встигає, адже звістка про смерть Маттіаса 
випереджає її визнання, і тут єдність минулого (сором, 
страх, відчуття провини за смерть брата), сьогодення 
(перекладення на себе провини за загибель Маттіаса) і 
майбутнього (де до вічного не-прощення себе за 
смерть брата додається не-прощення за залишених 
без засобів до існування дружини і дитини Маттіаса) 
породжує подвійну провину, що перетворюється на 
нав’язливу ідею турботи. Турбота – один із гайдеґґерів-
ських екзистенціалів − нерозривно пов’язана з кінцем 
часу Dasein: тимчасова структура турботи є структура 
буття-у-світі. Три модуси "турботи" пов’язуються 
М. Гайдеґґером із трьома вимірами часу. "Проект" − 
вибір людиною самої себе – відповідає майбутньому, 
оскільки, "проектуючи" себе, "тут-буття" весь час забігає 
вперед самого себе. Минуле – це "вкинутість" у світ і 
наданість самому собі. У сьогоденні "тут-буття" нале-
жить світу, стурбоване оточуючим. Отже, двоїстість 
турботи виражається як подвійність тимчасової орієн-
тації: на сьогодення, що підпорядковує минуле і майбу-
тнє, або на майбутнє, яке в поєднанні з минулим дося-
гає "власного" сьогодення. Це "єдність трьох моментів: 
„буття-у-світі”, „забігання вперед” і „буття-при-
внутрішньо-світовому-суттєвому”" [4, с. 127]. Як заува-
жує російський дослідник В. Молчанов, "совість відкри-
ває себе як поклик турботи: взиваючий є Dasein, що 
тривожиться в занедбаності про свою здатність бути. 
Покликаний – це те саме Dasein, викликане до своєї 
власної здатності бути" [7].  

Моніка за нав’язливою ідеєю турботи і тривоги (в си-
туації якої жахає "ніщо", світ утрачає сенс, "тут-буття" 
залишається в повній самоті) втрачає контроль над 
своїм "Я", знаходячись ніби у Присутності й поза тут-
буттям (Dasein), − мовою М. Гайдеґґера, поза "транс-
цендуванням власних меж", що веде до "не-
справжнього" життя. Швейцарський психоаналітик 
Л. Бінсвангер, вважаючи себе продовжувачем ідей 
М. Гайдеґґера, наголошував на тому, що "не-
справжність" є визначальною характеристикою душев-
ного розладу. "Психічна хвороба – це вищий ступінь 
недостовірності, адже вільний вибір максимально утру-
днений у даному випадку для людини. Вона живе в світі 
компульсивних (нав’язливих) дій, якісь зовнішні, чужі, 
страшні сили володіють її свідомістю" [10, с. 85]. Інши-
ми словами, у Моніки (через психічний розлад і під 
впливом сильного снодійного) відбулася модифікація 
структурного цілого турботи, в якій Dasein встановлює 
частково зв’язок зі своєю власною фактичністю, вона 
втратила трансцендування, що є, за Л. Бінсвангером, 
головною ознакою психічного здоров’я.  

Швейцарський науковець акцентував увагу ще на 
одному важливому, в контексті даного дослідження, 
моменті: онтологія М. Гайдеґґера вирішує стару супе-
речку психологів і психіатрів із приводу психофізіологіч-
ної проблеми, оскільки одні з них розглядали психічно 
хвору людину просто як хворий організм, інші зводили 
психічні розлади до порушення комунікації з іншими 
людьми. Поділ тілесного і духовного, на думку 
Л. Бінсвангера, знімається в гайдеґґерівській онтології 
[3, с. 181‒183]. В рамках аналітики Dasein тілесність 
людського існування не заперечується, вона розгляда-
ється як "вкинутість". Як стверджує О. Руткевич, тут 
людина ситуаційно визначена, а тому піддається впли-
ву ззовні, але ці дії не є необхідними законами, що ви-
значають поведінку людини, вони приймаються нею не 
інакше, як можливість вибору. "Людина вільна тому, що 
вона стикається з єдиною необхідністю – весь час ви-
бирати; вона приречена бути вільною" [10, с. 86].  

Наразі, повертаючись до Моніки, зауважу, що в її 
образі спостерігається поєднання і "хворого організму", 
і "порушення комунікації", і, головне, втрати трансцен-
дування. Для православного і католика вихід у сповіді, 
для невоцерковленої людини – "приреченість на вибір", 
і Моніка змушена обирати між правдою (в даному випа-
дку це "буття-у-світі", адже вона ні в чому не винна) та її 
подальшим приховуванням ("свобода-до-смерті"), що 
перетворюється на невроз. Врешті-решт, як уже зазна-
чалося, вона потрапляє у в’язницю, але відновлює 
свою цілісність, адже при всьому страху і жаху, який 
вона тепер відчуває, їй легше тому, що вона "звільни-
лась від тієї абсурдної реальності, в якій сама себе за-
мкнула. Бо тюрми бувають різними. І ув’язненими ста-
ють не тільки за рішенням суду" [2, с. 357‒358].  

Однак як повернути своє "трансцендування"? Моні-
ка так довго відчувала сором і страх ("тривогу"), що 
оточуючі будуть її сприймати не так, як вона цього очі-
кує: "Скільки років вона прагнула виділитися, робила 
все, щоб прикрасити зовнішній фасад найкрасивішою 
мозаїкою, але про те, що всередині, забула" [2, с. 364]. 
Моніка, звичайно ж, не ставить питання про повернення 
трансцендування так конкретно, але позасвідомо думка 
про те, "як повернути себе" або "як не загубити себе" в 
тій чи іншій ситуації, час від часу приходить кожній лю-
дині. Надія на можливість "повернення себе" приходить 
до Моніки за допомогою Ваньї Турен (іншої героїні 
К. Альвтеген). Безумовно, в романі немає жодного слова 
про "інтегральний гуманізм", але його автор – К. Альвтеген 
– у діалог двох жінок вкладає смисл, близький тим думкам, 
що висловлював автор ідеї "інтегрального гуманізму" 
Ж. Марітен. Французький теоретик наголошував, що в конк-
ретній дійсності людського життя розум ізолюється від над-
реального, але він ізолюється також і "від усього, що є ірра-
ціонального в людині" [6, с. 36], що призводить до втрати 
людиною бога, а з ним і своєї душі, і самого себе, або, мо-
вою Л. Бінсвангера, − трансцендування, а звідси й маріте-
нівське переживання триваючої Голгофи. Ж. Марітен закли-
кав відновлювати трансцендентний ґрунт людського життя 
за допомогою концепції "інтегрального гуманізму", що про-
тистоїть трагедії культури, трагедії бога, трагедії людини. 
"Якщо світ не хоче впасти у варварство, повинен народити-
ся новий гуманізм, і його справою буде перш за все справа 
об’єднання, живого очищувального возз’єднання", − наго-
лошує теоретик [5, с. 85].  

"Інтегральний гуманізм", як зауважує Ж. Марітен, не є 
його (Ж. Марітена), так би мовити, винаходом, а є новим 
продовженням "гуманізму Втілення" Фоми Аквінського, 
згідно з яким "бути людяним – це означає переживати до 
людини почуття любові і співчуття" [5, с. 85‒86].  

У роботі "Сутінки цивілізації" філософ зазначає, що 
ідея "інтегрального гуманізму" не суперечить секуляр-
ним інститутам, а це означає, що "буття-у-світі" людини 
розглядається безвідривно від Буття як такого. Слід 
зазначити, що ця ж думка існує у німецького психоана-
літика й психотерапевта, друга М. Гайдеґґера й продо-
вжувача його ідей М. Босса, який зауважував, що "у 
людини немає зовнішнього та внутрішнього", "буття-у-
світі" є цілісний феномен, у людини – все у бутті та від 
буття [10, с. 149]. Dasein же повертає людині її гідність, 
адже вона є посланником того, що лежить в основі 
всього сущого, тим, хто посланий у свою життєву істо-
рію з покладеним на неї завданням дати істині прояви-
тися настільки, наскільки це можливо у даному часі та 
місці. Від мук совісті та самозвинувачень, від "екзистен-
ціальної винуватості" практикуючий аналітик пропонує 
"йти" у "релігійне звернення". Однак зауважу, що на 
початку ХХІ століття, незважаючи на значну кількість 
віруючих (воцерковлених) людей, більшість, скоріше, 



~ 66 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

схильна вірити в щось трансцендентне, ніж у бога. І в 
цьому випадку, коли людина одночасно Присутня, "вки-
нута у світ", і знаходиться в Dasein (тут-бутті, повсяк-
денності), що є суцільним тривким сьогоденням, єдине, 
що може зменшити трагізм одночасного онтичного та 
онтологічного (за М. Гайдеґґером), – шлях до "інтегра-
льного гуманізму", який стверджує людину не тільки як 
істоту розумну, але й здатну відчувати, готову любити, 
співчувати, співпереживати, жаліти, радіти і за себе, й 
за ближнього, не бути байдужою.  

Тут, безумовно, спостерігається парадокс, адже 
М. Гайдеґґер заперечував метафізику, а разом із нею й 
гуманізм, але він і не виступав за негуманність, не захи-
щав нелюдськість. У роботі "Лист про гуманізм" філософ 
зауважував, що "вищі гуманістичні визначення людської 
істоти ще не досягають власної гідності людини" [11, 
с. 201]. Гайдеґґерівська людина не екзистенціальна, вона 
не трагічний мужній герой, а "носій" "тут-буття", у структурі 
якого є екзистенціали. Однак що таке ці гайдеґґерівські 
екзистенціали ("турбота", "страх" ("тривога") тощо), звідки 
вони з’являються? Відповідь одна – з метафізичного. Де і 
як знайти вихід із безвиході? Тільки в надії, ґрунт якої в 
"інтегральному гуманізмі", що прокладає шлях до нової 
антропології, привертаючи увагу до внутрішнього світу 
людської особистості і до нового трактування людської 
гідності, місця людини у Всесвіті. Незважаючи на те, що 
героїня К. Альвтеген опинилась у в’язниці, вона відчуває 
внутрішню свободу, свободу від ілюзій повсякдення, "сво-
боду-до-смерті" і разом із тим розуміє себе як частину 
Всесвіту, а звідси й відкритість до добра та любові.  

Отже, проведений аналіз однієї з ліній роману 
К. Альвтеген "Сором", на мій погляд, дає право ствер-
джувати, що поєднання ідей фундаментальної онтоло-
гії, психоаналізу та теорії "інтегрального гуманізму" є 
моделлю "протомистецтва", а можливо, і його філо-
софсько-естетичним підґрунтям.  

Слід зазначити, що у наших попередніх публікаціях 
поза увагою залишились моральнісні аспекти, на яких 
також зосереджується авторка, розглядаючи їх крізь 
призму травми, зокрема травми зради.  

Роман "Зрада", номінований на премії "Скляний ключ" і 
"Кращий шведський детектив", був визнаний читачами 
"Книгою року" (2004). Сюжет роману полягає в наступно-
му. Через 15 років подружнього життя Ева дізнається про 
роман чоловіка з іншою жінкою. Ображена його зрадою і 
брехнею, вона вирішує помститися. Водночас інший герой 
роману Альвтеген ‒ Юнас ‒ другий рік чергує біля ліжка 
своєї подруги, котра знаходиться в комі. У якийсь момент 
він вирішує, що вона зрадила його своїм "небажанням" 
повернутися, і зрадила, як він подумки собі говорить, не 
вперше. Шляхи Еви і Юнаса перетинаються, об'єднавши 
такі складні моральнісні стани, як зрада і помста, а отже, і 
руйнівні сили, які їх супроводжують, в міцний ланцюг, за-
микаючи в собі незворотні вчинки, що призводять до таких 
же незворотних наслідків. 

На мою думку, особливої уваги заслуговує образ 
Юнаса – молодого чоловіка, психіка котрого була зла-
мана ще у юнацькі роки саме зрадою: батько зраджував 
матір і примушував сина це приховувати. Атмосфера 
"зради" деформувала почуттєвий світ юнака, його уяв-
лення про любов, вірність, відданість. Звідси – напівжи-
ві Анна та Ева, покалічені його власними руками, ‒ 
стають об’єктами "застосування" усього спектру мора-
льнісних уявлень, якими володіє Юнас. 

Усі герої роману – тією чи іншою мірою – винні, усі 
страждають. Лише Юнас, котрий винен не стільки "мо-
рально", скільки "фізично" ‒ через нього загинуть дві 
жінки, – не страждає, а насолоджується "довершеністю" 
тіла помираючої Еви.  

Талант К. Альвтеген створює "простір страждання", 
який підтверджує об’єктивність розмислів М. Гай-
деґґера, котрий обґрунтував тезу про "волю-мати-
совість", у якій останню складову – відповідно до пред-
мета аналізу – можна замінити іншим моральнісним 
станом, а саме: "провина", "страждання", "насолода", 
"травма" тощо. У контексті матеріалу цієї статті гайдеґ-
ґерівська теза виглядатиме наступним чином: "воля-
мати-страждання".  

Цей морально-етичний парадокс роману "Зрада" 
трансформує традиційну етику в естетику доби "прото-
мистецтва", а це змушує запитати, чи готовий читач 
"рухатися" за Альвтеген? 

Щоб осягнути процесуальність "створення-сприйман-
ня", якої вимагають морально-етичні моделі шведської 
письменниці, читачу слід розуміти зміст, принаймні, понят-
тя "зрада".  

Слід зазначити, що тема зради у світовій літературі 
не є новою1. "Зрада" К. Альвтеген цікава тим, що авто-
рка, описуючи психологічний стан усіх своїх героїв, кот-
рі, як свідчить роман, одночасно виявляються і жертва-
ми зради, і зрадниками, паралельно проводить тему 
всеруйнівної помсти і дилеми прощення-непрощення, 
схиляючись зрештою до першого, яке допомагає подо-
лати психологічну травму зради. 

Що ж таке "зрада"? Тлумачні словники пояснюють це 
слово наступним чином: зрада ‒ це порушення даної кля-
тви, один з найтяжчих гріхів у всіх світових релігіях. У сло-
внику С. Ожегова говориться, що зрадити ‒ значить пору-
шити вірність, вчинити віроломно, підступно [9, с. 513].  

Стосовно роману шведської письменниці необхідно 
акцентувати увагу ще на одному аспекті поняття "зра-
да", адже у її творі йдеться про подружню зраду, яка 
включає у себе зраду тіла і зраду душі. Описувана ав-
торкою ситуація – класичний приклад з психології сі-
мейних стосунків: "подружня зрада відображає супере-
чності між подружжям, вона є результатом різноманіт-
них психологічних чинників. Якщо в шлюбі не задоволь-
няються емоційно-психологічні потреби особистості, 
посилюється відчуження, накопичуються негативні по-
чуття і емоції, більш вірогідною стає зрада. Подружжя 
не розуміє один одного, сваряться або просто йдуть "на 
сторону" [8]. І не відомо, що є більшою зрадою: піти з 
сім'ї або залишитися в ній, незважаючи на те, що біль-
ше не любиш, і не просто не любиш, а ведеш себе бай-
дуже-зневажливо, як відбувається з чоловіком головної 
героїні роману? У нього зневага і байдужість до дружи-
ни з’явилась тому, що він став відчувати себе "приче-
пом до паровоза", оскільки вона, на його думку, "не ма-
ла ні найменшого уявлення про те, що він відчуває на-
справді. А він повільно задихався від нудьги і зумовле-
ності" [2, с. 18]. А вона не розуміла, чого йому не виста-
чає, адже робила все, щоб йому було легше і комфорт-
ніше, вона була "його кам'яною стіною. ...завжди була 
готова вирішувати проблеми. ...вона завжди мала при-
ймати рішення, бути рушійною силою і стежити, щоб 
робилося все необхідне. ...Але як би вона раділа, якби 
він хоч іноді брав кермо правління в свої руки. Дозво-
ляв їй просто сісти поруч і відпочити. На мить опертися 
на нього. Але замість цього він сидить на дивані, ди-
виться телевізор і ставить під сумнів їх спільне майбут-
нє і майбутнє їх дитини" [1, с. 15‒16]. У такій ситуації, 
напевно, краще було б вчинити на кшталт героїв 

                                                                  
1 До неї звертались В. Шекспір ("Король Лір", "Гамлет"), М. Гоголь 

("Тарас Бульба"), О. Пушкін ("Полтава", "Капітанська донька"), 
О. Дюма-батько ("Граф Монте-Крісто"), С. Моем ("Вірна дружина"), 
Е. Л. Войніч ("Овід"), Ф. С. Фіцджеральд ("Великий Гетсбі"), В. Каверін 
("Два капітани"), В. Биков ("Сотніков"), Леся Українка ("Лісова пісня"), 
І. Франко ("Захар Беркут"), Л. Костенко ("Маруся Чурай") та багато ін.  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 67 ~ 

 

 

С. Моема та О. Вайльда: привітати одне одного з тим, 
що нарешті зможуть "вільно дихати", і не псувати одне 
одному нерви. Хоча для цього потрібно бути готовим до 
зради, а це не всім вдається.  

Героям К. Альвтеген зрада завдає нестерпного болю, 
зачіпаючи гордість, адже важко прийняти і змиритися з 
тим, що тепер не тебе, а когось іншого люблять і в комусь 
іншому мають потребу. Цей біль відроджує дитячі відчут-
тя своєї ущербності, непотрібності, того, що тебе зали-
шили і покинули, оживляє почуття сорому за те, що ти 
опинився кинутим, нікому не потрібним, боязні осуду за 
те, що ти не виправдав/виправдала якихось надій: бути 
хорошою дружиною/чоловіком, матір'ю/батьком, доч-
кою/сином. У внутрішньому діалозі з собою виникають 
запитання: чому це відбулось саме зі мною? У чому я 
винна/винен? Коли це почалось? Мені спеціально хотіли 
завдати болю, заподіяти зло або вина в мені? Біль зради 
породжує страх самотності, повсякденної, повсякчасної 
небезпеки, які пов'язані з невідомістю майбутнього. Всі 
разом ці побоювання породжують комплекс ущербності і 
непотрібності і, як результат, призводять до саморуйну-
вання або через бажання помсти, або через самоізоляцію 
від світу ‒ бажання сховатися від усіх. Зрештою, страж-
дання від болю зради та бажання помсти може призвести 
до психічного захворювання. Що, власне, і відбувається з 
одним з персонажів роману. 

Для героїв Альвтеген зрада і помста за зраду ‒ явища 
одного порядку, і те, й інше приносить нестерпний душе-
вний біль, з яким всі дійові особи ведуть постійний внут-
рішній діалог. Травма зради керує героями письменниці, 
які не дають собі звіту в тому, що ними рухає. Згідно зі 
З. Фрейдом, це та сама травма, яка відокремлює людину 
від навколишньої дійсності, замикає її на собі, в якийсь 
момент навіть надаючи задоволення. Однак якщо для 
фрейдизму травма конструктивна, навіть якщо її наслідки 
аномальні, заподіяна нею шкода компенсується, нехай і 
невротичним шляхом, то у героїв Альвтеген травма заби-
рає дієздатність, навіює їхній самості негативне ставлен-
ня до себе або до інших і водночас є випробуванням, яке 
надається людині, ‒ свого роду ініціацією. Проте цю ініці-
ацію жоден герой шведської письменниці пройти не в 
змозі. Як наслідок – зруйноване життя усіх персонажів. 
Відтак, з’являючись на світ через травму народження (за 
О. Ранком), протягом життя переживаючи різні види 
травм (З. Фрейд, К. Г. Юнг, А. Адлер, С. Шпільрейн, 
Ж. Лакан), людина сама здійснює вибір вектору поведін-
ки. Якщо врахувати той факт, що творчість шведської 
письменниці, як вже відмічалось, ‒ це поєднання мистец-
тва з поглядами представників різних філософських 
шкіл, зокрема з філософією Е. Гуссерля та 
М. Гайдеґґера, то роман "Зрада" можна інтерпретува-
ти у контексті проблеми детермінації думки людини 
буттям та детермінації думкою буття, і – зрештою ‒ 
самодетермінації у "горизонті", "присутності" та 
Dasein. Відповідальність за визначення свого буття – 
перебування у "горизонті", "присутності", Dasein та 
вихід або перехід на інший щабель ‒ покладено на 
людину: вибір за нею.  

Висновок. На мій погляд, романи К. Альвтеген "Со-
ром" та "Зрада" − значуще явище у логіці сучасного 
літературного процесу. Це зразки творів, що відтворю-
ють складну, естетично організовану систему сенсів, які 
передбачають "множинне кодування" (в даному випад-
ку – психоаналітичні ідеї органічно вплетені в концепцію 
фундаментальної онтології М. Гайдеґґера). Ці твори є й 
зразком "протомистецтва", адже вони є підтверджен-
ням того, що сьогодні на зміну "пост-" приходить інше, а 
саме: втілення буттєвості життя, людини та її світу, зве-

рнення до душі та розуму, до моральнісних засад лю-
дини, що, за висловом російсько-американського тео-
ретика М. Епштейна, є проявом "прото-" − "дебютним 
відчуттям епохи" [13, с. 31]. Перефразовуючи 
М. Гайдеґґера, в романах К. Альвтеген "Сором" та 
"Зрада" повністю реалізувався процес "воля-мати-
тотальне-страждання".  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Альвтеген К. Предательство : роман / Карин Альвтеген [пер. со 
швед. Аси Лавруши] – М. : Иностранка, Азбука-Аттикус, 2012 – 320 с. 

2. Альвтеген К. Стыд: Роман / Карин Альвтеген [пер. со швед. 
А. Лавруши]. – М. : Иностранка, Азбука-Аттикус, 2012. – 368 с. 

3. Бинсвангер Л. Бытие-в-мире / Людвиг Бинсвангер [пер. с англ. 
Е. Сурпиной]. – "КСП +", М. : Ювента, СПб. (при участии психологичес-
кого центра "Ленато", СПб), 1999. – 300 с. 

4. Левчук Л. Т. Західноєвропейська естетика ХХ століття: навч. по-
сібник / Лариса Тимофіївна Левчук. – К. : Либідь, 1997. – 224 с. 

5. Маритен Ж. От Бергсона к Фоме Аквинскому. Очерки метафизи-
ки и этики / Жак Маритен [пер. с франц. В. П. Гайдамака]. – М. : Инсти-
тут философии, теологии и истории св. Фомы, 2006. – 216 с. 

6. Маритен Ж. Сумерки цивилизации / Жак Маритен // Работы 
Ж. Маритена по культурологии и истории мысли: реф. сб. / АН СССР, 
ИНИОН; [отв. ред. Р. А. Гальцева]. – М. : ИНИОН, 1990. − С. 24–54.  

7. Молчанов В. И. Время и сознание. Критика феноменологической 
философии / В. И. Молчанов // [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://philosophy.ru/library/mol/10_3_1.html 

8. Понятие и причины супружеской измены. Измена как психологи-
ческая травма // [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 

http://studbooks.net/710044/psihologiya/ponyatie_prichiny_supruzhesk
oy_izmeny_izmena_psihologicheskaya_travma 

9. Предательство // С. И. Ожегов. Словарь русского языка [под. 
ред. Н. Ю. Шведовой] – М. : Рус. язык, 1983. – С. 513. 

10. Руткевич А. М. От Фрейда к Хайдеггеру: критический очерк экзи-
стенциального психоанализа / Алексей Михайлович Руткевич. – М. : 
Политиздат, 1985. – 175 с. 

11. Хайдеггер М. Письмо о гуманизме // Время и бытие: Статьи и 
выступления / Мартин Хайдеггер [пер. с нем. В. В. Бибихина]. – М. : 
Республика, 1993. – С. 192‒220. 

12. Хайдеггер М. Пролегомены к истории понятия времени / Мартин 
Хайдеггер [пер. с нем. Е. Борисова]. – Томск : "Водолей", 1998. – 384 с. 

13. Эпштейн М. Н. Знак пробела: о будущем гуманитарных наук / 
Михаил Наумович Эпштейн. − М. : Новое литературное обозрение, 
2004. – 864 с. 

 
REFERENCES 

1. Alvtegen, K. (2012). Predatel'stvo: roman [Betrayal]. Moskow, 
Inostranka, Azbuka-Attikus. 

2. Alvtegen, K. (2012). Styd: roman [Shame]. Moskow, Inostranka, 
Azbuka-Attikus. 

3. Binswanger, L. (1999). Bytie-v-mire [Being-in-the-world]. Moscow, 
"Juventa", SPb. 

4. Levchuk, L. (1997). Zahidnojevropejs'ka estetyka ХХ stolittja: navch. 
posibnyk [Western European aesthetics of the twentieth century: a text-
book]. Kyev, Lybid'. 

5. Maritain, Zh. (2006). Ot Bergsona k Fome Akvinskomu. Ocherki 
metafiziki i jetiki [From Bergson to Thomas Aquinas. Essays on metaphysics 
and ethics]. Moskow, Institut filosofii, teologii i istorii sv. Fomy. 

6. Maritain, Zh. (1990). Sumerki civilizacii [Twilight of civilization]. In 
raboty Zh. Maritena po kul'turologii i istorii mysli. [Works by J. Maritain on 
Culturology and the History of Thought]. Moskow, INION. 

7. Molchanov, V. Vremja i soznanie. Kritika fenomenologicheskoj 
filosofii [Time and consciousness. Criticism of phenomenological philoso-
phy]. Retrieved from  http://philosophy.ru/library/mol/10_3_1.html. 

8. Ponjatie i prichiny supruzheskoj izmeny. Izmena kak 
psihologicheskaja travma. [The concept and causes of adultery. Treason as 
a psychological trauma]. Retrieved from  

http://studbooks.net/710044/psihologiya/ponyatie_prichiny_supruzhesk
oy_izmeny_izmena_psihologicheskaya_travma  

9. Predatel'stvo [Betrayal] (1983). In S. I. Ozhegov Slovar' russkogo 
jazyka. Moskow, Rus. Jaz. 

10. Rutkevich, A. (1985). Ot Frejda k Hajdeggeru: kriticheskij ocherk 
jekzistencial'nogo psihoanaliza. [From Freud to Heidegger: Critical essay of 
existential psychoanalysis]. Moskow, Politizdat. 

11. Heidegger, M. (1993). Pis'mo o gumanizme [A Letter on Humanism]. 
In Vremja i bytie: Stat'i i vystuplenija [Time and Being: Articles and 
speeches.]. Moskow, Respublika. 

12. Heidegger, M. (1998). Prolegomeny k istorii ponjatija vremeni. [Pro-
legomena to the history of the concept of time] Tomsk, "Vodolej". 

13. Epshtejn, M. (2004). Znak probela: o budushhem gumanitarnyh nauk 
[Sign of gap: the future of the humanities]. Moskow, Novoe literaturnoe 
obozrenie. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  19 . 0 9 . 17  

 
 



~ 68 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Н. А. Жукова, д-р культурологии, доц. 
Издательско-полиграфический інститут Национального технического университета Украины 
"Киевский политехнический институт имени И. Сикорского" 
ул. Янгеля, 1/37, г. Киев, 03056, Украина 
 

КАРИН АЛЬВТЕГЕН КАК ИССЛЕДОВАТЕЛЬ "ДЛИТЕЛЬНОГО СТРАДАНИЯ": КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ 
 
В статье осуществляется культурологический анализ романов "Стыд" и "Предательство" известного шведского писателя Карин 

Альвтеген, которые являются примером нового искусства, пришедшего на смену искусству "пост-", что выражается в возвращении к кау-
зальности, отображению действительности в целостных, конкретно-чувственных, художественно-выразительных формах. В романах 
также выявлена тенденция соединения в новом искусстве ("протоискусстве") проблем фундаментальной онтологии, психоанализа и идеи 
"интегрального гуманизма" как способа выхода из "длительного страдания". Отмечается, что романы К. Альвтеген являются сложной, 
эстетически организованной системой смыслов, которые предполагают "множественное кодирование", органичное вплетение психоана-
литических идей, в частности феномена травмы, в концепцию фундаментальной онтологии М. Хайдеггера. 

Ключевые слова: Dasein, стыд, страх, предательство, травма, страдание, забота, "интегральный гуманизм", "протоискусство".  
 
N. A. Zhukova, Doctor of Cultural Studies, Associate Professor 
National Technical University of Ukraine "Igor Sikorsky Kyiv Polytechnic Institute" 
Institute of Publishing and Printing 
58, building 8, 1/37, Yangelia Str., Kyiv, Ukraine, 03056. 

 
KARIN ALVTEGEN AS RESEARCHER OF "ONGOING SUFFERING": CULTURAL ANALYSIS 

 
The article deals with the cultural analysis of the novels "Shame" and "Betrayal" by the famous contemporary Swedish writer Karin Alvtegen, 

which are an example of a new art that has replaced the art of "post". "New art" is expressed in the return to the subject-object coherence, the re-
flection of reality in holistic, specifically-sensual artistic and expressive forms.  

The novel "Shame" is a psychological thriller where the author tells about the fate of three women - Monica, May-Britt and Vanya Turin. All three 
of them (independently) feel ashamed for their whole lives because of the events they had experienced during their childhood or youth, and this 
feeling, in its turn, influenced their behavior, and determined the subsequent attitude to people and life. 

In Alvtegen’s novel "Betrayal" she describes the psychological state of all the heroes, who, as it turns out, are both victims of betrayal and the traitors. Simul-
taneously, the author develops the topic of devastating revenge and the dilemma of forgiveness-non-forgiveness. In the end, the author inclines to the first variant, 
which helps to overcome a psychological trauma - "a trauma of betrayal". For the heroes of Alvtegen, betrayal and vengeance are the phenomena of the same tier, 
and both bring unbearable mental pain, and all characters have a constant internal dialogue with it. "Trauma of betrayal" rules over the author’s characters, who 
do not realize what drives them. According to Sigmund Freud, this trauma separates a person from the surrounding reality, closes him/her on itself, and, at some 
point, brings satisfaction. However, if Freud’s "trauma" is constructive even in case its consequences are abnormal, the damage it caused is compensated, even 
though in a neurotic way. Yet, for the heroes of Alvtegen, the trauma takes away human ability to act, induces a negative belief in oneself or in others, and, at the 
same time, it is a trial given to a person, a kind of initiation. None of the characters of the Swedish writer can pass this initiation. As a result, the lives of all charac-
ters are ruined. Hence, having appeared in the world due to the trauma of birth (according to O. Rank), experiencing various types of traumas during life (S. Freud, 
C.G. Jung, A. Adler, S. Spielrein, J. Lacan), the vector of behavior depends on a person.  

The novels by Alvtegen showed the tendency to combine the problems of fundamental ontology, psychoanalysis, and the idea of "integral hu-
manism" in the new art ("proto-art") as a way to escape the "ongoing suffering." It is noted that the novels by Alvtegen are a complicated, aestheti-
cally organized system of meanings that involve "multiple coding", organic interweaving of psychoanalytic ideas, in particular, the phenomenon of 
"trauma" into the concept of the M. Heidegger fundamental ontology. 

Key words: Dasein, shame, fear, betrayal, trauma, suffering, caring, "integral humanism", "proto-art". 
 
 
УДК 130.2:7.01 
 

T. Kavaliauskas, PhD, Professor 
Vytautas Magnus University, 

58, K. Donelaičio street, Kaunas, 44248, Lithuania 
tomas_kavaliauskas@yahoo.com 

 
BEING IN COUNTRYSIDE CULTURE AND ART: 

THE PERSPECTIVE OF LITHUANIAN PHILOSOPHY 
 

The article analyses Lithuanian philosophy of Being in countryside culture and art. Lithuanian philosopher A. Šliogeris following Martin Heidegger is in onto-
logical longing for grasping Being outside the city in a countryside and in visual art of painting that expresses Being in nature. French painter Paul Cézanne 
serves to him as an example of such effort. The picture of a pine tree is supposed to have more intensity of Being than the original pine tree in Provence where 
Cézanne painted it. If Heidegger’s example of Being in painting was Van Gogh’s pair of shoes, so Šliogeris’s example is Cézanne’s pine tree.  

The critique of the article is based on the argument that Heidegger and his Lithuanian follower Šliogeris were not concerned with how impressionistic con-
cept and painting technique evolved and how it remained only one art concept out of many. Heidegger used Van Gogh’s pair of shoes and Šliogeris used Cé-
zanne’s pine tree for the purpose of illustration of their art philosophy of Being; however, such approach neglected that these painters belong to only one school 
of European painting history of impressionism, therefore, it is unjust to glorify them as the only ones to be capable of expressing Being in painting. 

Key words: Being, thing, Heidegger, Šliogeris, Alpha reality, Omega reality, countryside. 
 
Formulation of the problem. The Lithuanian Philoso-

pher Arvydas Šliogeris has expressed his cultural prefer-
ences for provincial countryside nature instead of cosmo-
politan city in his art philosophy, which is inseparable from 
his philosophy of Being. Since he finds Being in the nature 
untouched by hominization – civilizational meanings – true 
art for him is the one that reveals Being. Being or the inten-
sity of Being in a painting is the criteria of aesthetics.  

Analysis of research and publications A. Šliogeris in 
Lithuania is already a living classic; however, it has to be 
noted that he is controversial and very often a target for 
critique. Moreover, as it will be argued in this paper, hardly 
he is original, because the influence of Martin Heidegger is 
too obvious, permeating his thinking.  

Purpose of the article. Even examples provided come from 
the same period of impressionism: if Heidegger chose Being in 
shoes painted by Vincent Van Gogh, so Šliogeris chose to 
search for Being in a pine tree painted by Paul Cézanne. Both 
paintings with a reference to countryside environment. 

Exposition of the main material of the study. 
Un-mediated Alpha reality world in Šliogeris philosophy 
Šliogeris resistance to the mediated technological world 

and his philosophical longing for pure Being uncontami-
nated by cultural meanings made his philosophy extreme 
as he went a bit further than Heidegger. If Heidegger in 
Being and Time tried to explain how Dasein understands 
its Being in mediated world by equipment with the ascribed 
meanings of “in order to” for the purpose of preservation of 
existence when nothingness is active (Das Nicht nichtet) 

 © Каваляускас Т. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 69 ~ 

 

 

and, if Heidegger finds Dasein in spatiality mode navigating 
through spacial organization (e.g. furniture arrangement) 
as the way of our existence, thus, answering not what Be-
ing is, but how Being is in mediated space and time [2]. 

Šliogeris is not interested in how mediated Being is, instead 
he is interested in how un-mediated Being of Alpha reality is 
and where it is to be found. Unmediated Being of Alpha reality 
is revealed in a countryside without uttering a word, because 
words, meanings, language, culture belong to Omega reality 
created by Homo sapiens, who hominized the Earth. Lan-
guage and its meanings mediate between a human and pure 
Being in nature, whereas the aim of Šliogeris philosophy is to 
seek Alpha reality without contamination of meanings.  

Under strong influence of Martin Heidegger, Šliogeris is 
in a constant search for Being both in art and in everyday 
experience in a countryside where the objects of Being 
would range from an oak tree to a potato in a dirty soil.   

His criterion for good art is, of course, expressed Being 
by an artist. As if Being could be measured, the Lithuanian 
philosopher glorifies Paul Cézanne’s painting of a pine tree 
in Provence region (France) as well as an oak tree that he 
finds in Lithuanian countryside wishing to enter the tree’s 
Being without any mediation of language, without utterance 
of the word “oak“. [4, p.101]. 

By the same token he celebrates picking up a potato from 
the arable dirty land, lifting a potato up from black dirty soil, 
since in this way he avoids hominization – imposed cultural 
meaning by humans on nature and its natural world. By using 
such logic, Šliogeris updates the concept of humanism. For 
him humanism then is to be found in a countryside without 
cosmopolitan city life meanings and mediations of technolo-
gies and cultural signs, without mass media and without ad-
vertisement, without estrangement in consumerism based 
relationships. Humanism is to be found in relation to un-
mediated countryside Alpha reality. Therefore, humane art is 
the one that bespeaks of pure Being in Alpha reality. 

Heidegger-like approach to Being in art 
In the second part of the book Thing and Art, Šliogeris phi-

losophizes about Being in a Heidegger-like approach. The 
Lithuanian philosopher is conceptually and visually seduced 
by Paul Cézanne’s painted pine tree. He is impressed by this 
painting to such a degree that believes that the picture con-
tains Being of that pine tree. The aesthetic value of such 
Paul Cézanne’s pictures as Mont Sainte-Victoire with Large 
Pine (1887) or Mont Sainte-Victoire and the Viaduct of the 
Arc River Valley (1885–1887) is in the expressed Being of 
the pine tree. The aesthetic value for Šliogeris is in the 
revelation of how a pine tree exists on the hills of French 
Provence region. Thus, Cézanne becomes an ontological 
painter, i.e. the painter of Being. Then the painting of the 
pine tree growing on Mont Sainte-Victoire is not a copy of 
the real pine tree in Provence, and it is not a representation 
of a real thing, but it is the thing in itself, because the pic-
ture really contains the Being of the tree. Therefore, the 
picture is no longer a picture, but das Ding – the thing, 
which contains Being of the tree. Hence the title of Šlio-
geris book – Thing and Art. 

At this point it is important to explain that the thing here is 
the one that Immanuel Kant had in mind – das Ding, which is 
available for comprehension of human mind only in space 
and time conditions, but without space and time conditions 
the thing in itself is unperceivable. Human mind cannot know 
what is das Ding an sich without space and time. 

When Šliogeris talks about Being of his favorite pine 
tree, he also talks about how that pine tree is in itself. Thus, 
he uses ontological concept pine-tree-ness in order to phi-
losophize how Being of the pine tree is revealed by Cé-
zanne. But how to grasp pine-tree-ness? How to reach un-
mediated Alpha reality of the pine tree? 

Šliogeris basically continues Heidegger’s art philosophy in 
The Origin of the Work of Art [1]. For Heidegger artistic crea-
tion has its created-ness. This created-ness “installs” Being 
into the picture and it becomes das Ding with its Being. Fol-
lowing such Heidegger’s idea, Šliogeris argues that Cé-
zanne’s picture becomes a thing not because it has frames 
and canvas to be hanged for an exhibition, but because the 
picture has its own existence of the pine-tree-ness. 

Heidegger used a different picture to illustrate his thought. It 
is a pair of shoes painted by Vincent Van Gogh. Accordingly, 
the shoes are painted in such a way that they reflect the world-
view of a peasant – the shoes are heavy, which indicates a 
slow walk and heavy walk through dirty soil, twisted skin of the 
shoes indicate moisture and peasant’s exposure to rain, expo-
sure to harsh wind, yet also indicating the peasant’s endurance 
while walking through the soil for harvest. This picture of shoes 
supposedly shows the soles of the shoes which disclose lone-
liness while walking long distances in the evenings gazing at 
the sunset. The shoes re-echo a howl of land. Through the 
equipment of shoes we feel sighing of a peasant, who is not 
sure whether he will have bread. The twisted and worn-out 
shoes belong both to the dark arable land and to the peasant’s 
harsh life conditions, his environment of the land. 

In such a way the picture of a pair of shoes is no longer 
just a painting, but the picture of shoes in which those shoes 
are animated. Those shoes bespeak of the peasant’s life 
reality disclosing his Being. Through the everydayness of 
countryside life we encounter Being of the shoes. 

Not coincidentally Lithuanian Rumšiškės ethnography 
museum in the Lithuanian language is called the “museum 
of the Lithuanian folk household” [in Lithuanian “Lietuvių 
liaudies buities muziejus”]. The idea of this folk household 
museum is to show how people lived and what forms of Be-
ing people in the 19th century experienced via their house-
hold. The equipment of household indicates the forms of 
Being. Kitchens with a furnace, dominance of wood that you 
see in wooden eating utensils and wooden house architec-
ture indicate closeness to household level Being, un-
mediated by technologies, electronic devices. In this mu-
seum of household the tourist guides do to not refer to the 
philosophy of Heidegger’s Being, however, the whole idea is 
to demonstrate Lithuanian folk modes of Being through the 
lenses of their household tools. Van Gogh type shoes would 
certainly find a proper context in such a museum. 

Šliogeris, however, interpreting Cézanne‘s painting of 
the famous pine tree, emphasizes that the pine tree’s Be-
ing is in the nature on the hills of Provence, not in Paris, 
not in a city. At first glance it seems that the Lithuanian 
philosopher stays away from household level, because the 
focus is on the nature’s landscape; but once Šliogeris 
starts also emphasizing biographical fact of Cézanne that 
he preferred rural province instead of city life, we cannot 
help but notice the promotion of countryside village culture 
as superior to cosmopolitan city culture.  

Šliogeris celebrates that Cézanne used to say to his 
friends that he is not a Parisian. That comes as an 
indication of Being against hominized Omega reality. If he 
does not identify himself with a city person, then he 
chooses an identity of a provincial person. The latter is 
supposed to be pro Alpha reality, i.e. proun-mediated 
countryside reality. Thus, Šliogeris with great enthusiasm 
exclaims that Cézanne was a provincial person by birth 
and by his professional calling [3, p.185]. 

Following the footsteps of Cézanne, Šliogeris also does 
not want to indentify himself with Vilnius (the capital of 
Lithuania); he chooses to identify himself with a 
countryside where he participates in potato harvest picking. 
In his other book titled Potato Metaphysics, he glorifies a 
potato that he finds in the countryside’s dirty soil, which to 
him smells of flitch meat – natural countryside food as a 
contrast to city restaurant culture.  



~ 70 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

And that is along with the line of Being of the pine tree on 
a hill in the countryside of Provence, because the pine tree is 
not in Paris surrounded by buildings, restaurants, gourmet 
culture, which belongs to Omega reality of hominized world. 
For the clarity sake it should be said that in the book Thing 
and Art Šliogeris does not talk about Alpha reality. That comes 
in his later book Alpha and Omega, and the example is of an 
oak tree; however, his ideas about pure Being in a countryside 
as opposed to mediated city world with hominized culture con-
tinued to develop in each of his books, therefore, it is reason-
able here to make a connection between his offered terminol-
ogy and metaphorical expressions. 

Šliogeris calls our attention to the fact that Cézanne’s 
pine tree is: 

“If we tried to express in brief its contents, we may say that 
the picture only shows, as if saying there stands a tree. Or: 
this is a tree. And more simply: this tree. […] We may add that 
picture is called The Great Pine. It was created by artist Paul 
Cézanne. […] If a picture is showing a tree (like Cézanne’s 
Great Pine), nobody will ever doubt that this is a tree and not a 
lying woman. These truths are so elementary that it might 
seem ridiculous, or maybe even indecent to mention them. 
[…] there is at least one man who regards those banalities 
and tautologies as neither banal nor tautological, nor do they 
seem so matter-of-course as to some refined aesthetician or 
to any other sophisticated person. This man is the painter 
himself. With the passion, almost incomprehensible to a 
stranger, ‘till the eyes bleed’, he looks at those simplest, most 
banal things, makes them his “own saint”, (Van Gogh’s 
words), with no less passion transfers them to the space of a 
picture. And how laboriously, painfully, obstinately, humbly, 
and faithfully one must work so as to accomplish that banal 
and elementary task: to double the tautology, once more to 
state the elementary Being of an elementary thing, to make 
the elementary sense of the simplest thing speak out of the 
picture. And who would dare to ask the painter of painting an 
undistinguished chair, table, or doddery old man: why are you 
painting such a banality, don’t you have nobler, more interest-
ing, and greater subjects?” [2009: 80-81] 

As we see from the quotation, Šliogeris highly values artis-
tic passion for elementary everyday objects. Great painting of 
Cézanne and Van Gogh animated an undistinguished object 
and turned it into a distinguished das Ding an sich. …because 
for those artists these “undistinguished elementary” things had 
meaning of Being. Šliogeris says: “[…] a thing should mean 
something, first it simply has to be” [3, p.81]. 

Unfortunately, to the author of this article, the picture of 
the Great Pine Tree in itself does not contain Being of this 
tree. I would prefer to argue that the picture only expresses 
the feeling of the artist about Being of the pine tree, but the 
picture itself does not contain the pine tree’s existence. 
There is the idea of pine-tree-ness or there is an artistic 
expression of the aura of the pine-tree-ness of the Great 
Pine Tree, but not pine-tree-ness itself. The picture of the 
pine tree of Cézanne only represents the original pine tree.  

At this point it is highly important to notice that the word 
“representation” is the one that Šliogeris and Heidegger 
would avoid, because they are talking about the revelation 
of Being of the original Thing, not about “representation” of 
the original Thing. In the case of Šliogeris, he is talking 
even about making Being in the picture more intense that it 
is in the original pine tree on a factual hill in Provence.  
Making Being more intense (sic!) in the picture is what 
Šliogeris values in Cézanne. Moreover, he even claims that 
in that picture there is more Being than in the pine tree 
itself. Accordingly, painted thing is not a hint for the real 
Being of a thing, not an image of a thing, but real Thing, 
more real than its original [3, p.148].    

This is where Šliogeris seems to go further than Heidegger. 

While the author of this article rejects a possibility to 
create physical Being of a thing in a picture of painting, 
nevertheless, what one may agree with is this creative ef-
fort and artistic intention to reveal Being in such pictures as 
of Van Gogh’s Pair of Shoes and of Cézanne’s The Great 
Pine Tree, as Šliogeris calls it. However, this effort and 
intension – no matter how creatively successful – do not 
transfer Being from the original thing (original pine tree) to 
a picture. Perhaps we could consider if interactive techno-
logical installations in combination with such a painting 
picture would help to transfer Being of the original thing, 
but Šliogeris would say that such interactive installations 
destroy Being, because for him any installation creates 
mediated world, destroys un-mediated Alpha reality 

Hence we are also dealing with Šliogeris’s anti-media phi-
losophy. We should be aiming for unmediated experience of 
Being, i.e. we should be gazing at the Great Pine Tree without 
any mediated help as that would direct us towards Omega real-
ity of hominization in civilization, would bring us back to city life, 
whereas the aim is to reach Alpha reality in a countryside. 

Counterargument and the Case of Les Fauves 
By continuing Heidegger’s thinking, Šliogeris declared 

Cézanne’s painting as civilizational top.  Evidently for Hei-
degger Van Gogh’s painting also must be civilizational top 
as he envisioned Being in the Pair of Shoes. What both of 
them failed to recognize is the fact that Cézanne and Van 
Gogh belong to only one out of many schools of painting. 
And that school or branch in art is called impressionism or 
even post-impressionism. Perhaps they would reply that 
this branch or movement is the only “true” because its 
painters revealed Being in their pictures. 

But from the perspective of art history impressionism or 
post-impressionism is only one chapter out of a hundred of 
chapters. Van Gogh because of color intensity in combination 
with emotional expression is regarded as the one who influ-
enced the development of expressionism. Cézanne with his 
development in technical approach is regarded as the one who 
influenced development of other movements, e.g. cubism.  

Moreover, we should not forget that after impressionism 
and expressionism followed fauvism – Les Fauves – as 
even greater way of making color intensity using the tech-
nique of wild brush strokes and sometimes brutally squeez-
ing paint on canvas directly from a paint tube [5]. 

Having in mind that Van Gogh was regarded as revolution-
ary to such an extent that nobody would buy his pictures, then 
the looming question is why even more revolutionary Les 
Fauves are excluded from the hierarchy of artistic value? Is it 
because their extreme paint application to canvas did not ex-
press Being? Most likely this would be the correct answer by 
Heideggerian thinker Šliogeris, since he has provided a criterion 
for the aesthetic value of a painting – intensity of Being. Then is 
it not surprising that only one movement out of so many has the 
privilege to “access” Being? But then why to omit the the fa-
mous painting of Edvard Munch’s The Scream? 

Famous fauvists - Henri Matisse, Maurice Vlaminck and 
Andre Derain – they provided the world of art with a 
movement which at the beginning of the 20th century 
seemed to be hooligan. Playful and wild approach to colors 
provided inspiration for these artists. A famous example is 
of the picture called “The Green Stripe“ (La Raie Verte), 
which is the Portrait of Madame Matisse. The green line or 
the  green stripe in the portrait of Amélie Noellie Matisse-
Parayre shocked the world of art when Henri Matisse ex-
hibited the painting in 1905, because that green line went 
down the nose dividing the portrait into two parts avoiding 
the usual technique of creating shadows on the face. 
Probably it has nothing to do with the “Being“ of Madam 
Matisse, although, if the judgement depends on the phi-
losophy of a particular movement, thanks to the green nose 
we have a paradigmatic case of fauvist painting where one 
may find a particular form of Being of Madam Matisse. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 71 ~ 

 

 

Making a hierarchy of art movements according to the cri-
teria of where is “more Being” is a very tricky art philosophy 
business. Such philosophy shows to what an extent Heideg-
ger and his Lithuanian follower Šliogeris consciously selected 
only one art movement for an illustration of their concept of 
Being, while ignoring art history in its larger picture. 

Conclusions. 
1. Being in countryside culture and in art is illustrated 

by the picture of Paul Cézanne of a pine tree following 
Heidegger’s example of Van Gogh’s pair of shoes. 

2. Lithuanian philosopher Šliogeris is fond of Cézanne’s 
biography and of his love for countryside, because it promotes 
the concept of Alpha reality, which is pure Being without 
meanings of language produced by human civilization. 

3. Alpha reality is superior to Omega reality, because 
the latter imposes civilizational meanings on the natural 
things and on their Being. 

4. Such philosophy of art has a clear aesthetic criterion – Being. 
5. The critique of the article is based on the argument 

that Heidegger and his Lithuanian follower Šliogeris were 
not concerned with how impressionistic concept and 
painting technique evolved and how it remained only one 
art school out of many.  

6. Heidegger and Šliogeris used Van Gogh’s pair of shoes 
and Cézanne’s pine tree for the purpose of illustration of the 
philosophy of Being; however, such approach neglected that 
these painters belong to only one school of European painting 
history and it is unjust to glorify them as the only ones to be 
capable of expressing Being. 

 
REFERENCES / СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Heidegger M. Der Ursprung des Kunstwerkes / M.Heidegger. – 
Stutgart: Reclam, 1950. – 95 р. 

2. Heidegger M. Being and Time / M.Heidegger. – New York: Harper & 
Row, 2008. – 524 р. 

3. Šliogeris A. The Thing and Art / F. Šliogeris. –  Amsterdam: Rodopi, 
2009. – 155 р. 

4. Šliogeris, A. Alfa ir Omega / A. Šliogeris. – Vilnius. Pradai, 2009. – 411 р. 
5. Stangos N. The Concepts of Modern Art: From Fauvism to 

Postmodernism / N. Stangos. – London: Thames and Hudson,1994. – 424 р. 
 

REFERENCES (APA) 
1. Heidegger, M. (1950). Der Ursprung des Kunstwerkes. [The Origin of 

the Work of Art]. Stutgart. 
2. Heidegger, M. (2008). Being and Time. New York, Harper & Row. 
3. Šliogeris, A. (2009). The Thing and Art. Amsterdam, Rodopi. 
4. Šliogeris, A. (1999). Alfa ir Omega [Alpha and Omega]. Vilnius, Pradai. 
5. Stangos, N. (1994). The Concepts of Modern Art: From Fauvism to 

Postmodernism. London, Thames and Hudson. 
Н а ді й шл а  0 4 . 1 0 . 17  

 
 
Т. Каваляускас, д-р философии, проф. 
Университет Витаутаса Великого 
K. Donelaičio g. 58, г. Каунас, 44248, Литва 
 

БЫТИЕ В СЕЛЬСКОЙ КУЛЬТУРЕ И ИСКУССТВЕ: ПЕРСПЕКТИВА ЛИТОВСКОЙ ФИЛОСОФИИ 
 
В статье анализируется литовская философия бытия в сельской культуре и искусстве. Литовский философ Арвидас Шлёгерис, 

следуя за Мартином Хайдеггером, пребывает в онтологическом стремлении схватить Бытие вне города, в сельской местности и в 
визуальном искусстве живописи, которое выражает Бытие в природе. Французский живописец Поль Сезанн служит ему примером в 
таком стремлении. Картина сосны, по его мнению, должна иметь большую глубину Бытия, чем оригинальная сосна в Провансе, где 
Сезанн ее писал. Если у Хайдеггера примером Бытия в живописи была пара башмаков Ван Гога, то пример Шлёгериса – сосна Сезанна. 

Критический пафос статьи основан на аргументе, что Хайдеггер и его литовский последователь Шлёгерис не касались того, как 
импрессионистская концепция и техника живописи развивались и как осталась только одна художественная концепция из многих. 
Хайдеггер использовал пару башмаков Ван Гога, а Шлёгерис использовал сосну Сезанна для того, чтобы проиллюстрировать фило-
софию искусства бытия. Однако такой подход пренебрегает тем фактом, что оба эти художника принадлежат одной и той же шко-
ле в истории европейской живописи – импрессионизму, поэтому несправедливо возвеличивать их как единственно способных выра-
зить Бытие в живописи. 

Ключевые слова: Бытие, вещь, Хайдеггер, Шлёгерис, альфа-реальность, омега-реальность, сельская местность. 
 
Т. Каваляускас, д-р філософії, проф. 
Університет Вітаутаса Великого 
K. Donelaičio g. 58, м. Каунас, 44248, Литва 

 
БУТТЯ В СІЛЬСЬКІЙ КУЛЬТУРІ ТА МИСТЕЦТВІ: ПЕРСПЕКТИВА ЛИТОВСЬКОЇ ФІЛОСОФІЇ 

 
У статті аналізується литовська філософія буття в сільській культурі і мистецтві. Литовський філософ Арвідас Шльогеріс, 

слідуючи за Мартіном Гайдеґґером, перебуває в онтологічному прагненні схопити Буття поза містом, в сільській місцевості та у 
візуальному мистецтві живопису, яке виражає Буття в природі. Французький живописець Поль Сезанн служить йому прикладом у 
такому прагненні. Картина сосни, на його думку, повинна мати більшу глибину Буття, ніж оригінальна сосна в Провансі, де Сезанн 
писав її. Якщо у Гайдеґґера прикладом Буття в живописі була пара черевиків Ван Гога, то приклад Шльогеріса ‒ сосна Сезанна. 

Критичний пафос статті заснований на аргументі, що Гайдеґґер і його литовський послідовник Шльогеріс не торкалися того, як 
розвивалися імпресіоністська концепція і техніка живопису і як залишилася тільки одна художня концепція з багатьох. Гайдеґґер вико-
ристовував пару черевиків Ван Гога, а Шльогеріс використовував сосну Сезанна для того, щоб проілюструвати філософію мистецт-
ва буття. Однак такий підхід нехтує тим фактом, що обидва ці художники належать до однієї й тієї ж школи в історії європейського 
живопису ‒ імпресіонізму, тому несправедливо звеличувати їх як єдино здатних виразити Буття в живописі. 

Ключові слова: Буття, річ, Гайдеґґер, Шльогеріс, альфа-реальність, омега-реальність, сільська місцевість. 
 
 
УДК 82–43 

Б. Е. Носенок, cтудентка, 2 курс ОР "Магістр", 
філософський факультет, спеціальність "Культурологія",  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

danynosenock@gmail.com 
 

ЗБИРАЧ ОБРАЗІВ: АНТОН ЗАНЬКОВСЬКИЙ ТА ЙОГО МІФОЛОГІЯ 
 

У статті, яка є одночасно культурологічною та літературно-критичною, розглядається світ і міфологія творів петербурзького та во-
ронезького письменника Антона Заньковського (нар. 1988), натхненного українською культурою, автора романів "Девкаліон" (2015) та "Ветош-
ниця" (2016), опублікованих в літературному журналі "Нева". Ці романи руйнують звичний часо-простір, наближаючи його сприйняття до поча-
ткової сингулярності, до граничності моменту народження Всесвіту. Творчість автора повертає читача-мандрівника у ще не пережите мину-
ле, описане Андрієм Білим, Володимиром Набоковим, Анатолієм Марієнгофом, Осипом Мандельштамом, Олександром Блоком та іншими – нена-
званими. Образність творів Антона Заньковського постає деякою безпосередньою онтологією – завдяки особливій чуттєвості та майже 
тілесній відчутності тексту. Автор виступає колекціонером відчуттів і образів, після чого, однак, залишається порожнеча й лихоліття-
безчасся, а пам'ять змінюється забуттям. Це міфологія вічного руху, "топографічної амнезії", фланірування, лабіринту, вулиць, орнаментів, 
арабесок, ліній, алюзій, минулого, дитинства, ностальгії, жалю, занепокоєння та сновидних мрій. 

Ключові слова: образність, "жанрове перевертництво", граничність, кінестезія, онтологія образу. 
 © Носенок Б. Е. 



~ 72 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Постановка проблеми. Нові імена, їх незліченність і 
швидкість появи народжують упередження: хіба можуть нові 
імена створити щось по-справжньому вартісне нове, щось 
по-справжньому гідне? Існує дві категорії людей: одні не хо-
чуть приділяти час новим іменам, інші – приділяють занадто 
багато часу – з їхнього поля зору вислизає особливе. Культу-
ра часто залишає сліди на папері: можна обернутися назад, 
взявши до рук книгу. У цій роботі – звернення до творчості 
дивного несучасного сучасника, який створює щось нове, 
таке, чого небагато, мало, що не варто залишати поза ува-
гою, що не варто забувати або пізнавати занадто швидко – 
поспіхом. "Сучасне – несвоєчасне" [1, с. 45]. Тому він врива-
ється своїми творами в аж ніяк не розмірене життя, залиша-
ючи після вихору слів подив. Але ніщо ніколи не буде по-
старому, адже це новий світ, особлива міфологія, яка все 
собою пронизує. Тому назвемо Антона Заньковського, цього 
несвоєчасного сучасника, міфологом і магом. В аналізованих 
літературних творах прослідковується віха неприйнятого: це 
літературне підпілля, світ людей, що викинуті з конформного 
в ніч. "Після річки, довгого фланірування в листяних нетрях, 
сидіння під вільхою на коренистому березі очеретяного боло-
та Олександр знемагав під гнітом скупчених споглядань" [11].  

Аналіз досліджень і публікацій. Творчості Антона 
Заньковського (як прозаїка, романіста та поета) присвяче-
но декілька робіт: критична стаття Марії Бушуєвої (Китає-
вої) "Девкаліон. Роман", опублікована у 2015 р. у літерату-
рному журналі "Москва", та праця Валерія Красильнікова 
"Про роман Антона Заньковського “Ветошниця”" (2016 р.).  

Мета статті. Визначення специфіки образності ро-
манів Антона Заньковського як несвоєчасного предста-
вника сучасності, а також окреслення симптоматики 
сучасності через звернення до літератури.  

В процесі написання статті були використані такі методи:  
1. Універсальні та загальнологічні методи пізнання й 

прийоми дослідження (індукція та дедукція, абстрагування, 
аналіз та синтез, узагальнення, аналогія, системний підхід); 

2. Методи теоретичного пізнання (гіпотетико-дедуктив-
ний метод, сходження від абстрактного до конкретного); 

3. Загальнофілософська методологія (герменевтич-
ний, феноменологічний та постфеноменологічний, ек-
зистенційний методи); 

4. Методи естетичних досліджень (семіотичний метод, 
суб’єктний та об’єктний методи, психологічний метод); 

5. Літературно-критичні методи (біографічний, куль-
турно-історичний методи, психоаналітична критика, 
екзистенційний аналіз); 

6. Дромологічний метод Поля Вірільйо. 
 

Виклад основного матеріалу дослідження 
 

Au vent que faut-il dire, au vent qui erre? 
 

Tu n’es pas prêt, 
tu n’a rien pressenti: la nuit n’est pas la nuit, 

la nuit n’est que la nuit. 
 

La distance, si je me tais, sera-t-elle réduite? 
Cette neige, les années se recouvrent. 

 

Est-ce la nuit qui nous sépare? Seuls, 
sommes-nous ensemble? [19, с. 9]  

 

Pierre Dhainaut 
 
Не завжди інтерпретація буває доречною, але куль-

турологічна спекулятивність дозволяє чіплятися за сло-
ва, немов за тріщини на деревній корі, зшивати їх в 
уявні нитки "скупчених споглядань" [11]. Збирач обра-
зів, "споглядань", зразків, вражень, колекціонер мину-
лих і майбутніх спогадів – сучасний як ніколи: "Сприй-
мати у темряві теперішнього світло, що намагається 
нас досягти, але не може цього зробити, значить бути 
сучасним" [1, с. 51]. Не образність творить романи мі-
фолога Антона Заньковського, але саме існування пе-
ретворюється в образність, в якусь безпосередню он-
тологію. Образність як онтологію. Образність прогляда-
ється через образ. Хоча і каже Ролан Барт, що образ 

етимологічно неможливо відокремити від його міметич-
ної характеристики [2, с. 297‒319], але все ж тут, у світі 
творів Антона Заньковського, діє такий спосіб сигніфі-
кації, який передбачає дві автономні реальності (автора 
та зображуваного ним всесвіту), а референт і означу-
ване протилежні один одному. Поява автономної реа-
льності передбачає присутність. Гастон Башляр, напри-
клад, робить особливий акцент на цьому моменті наро-
дження образу як присутності. "Поетичний образ – це 
рельєф психіки, який проявляється випадково <...> По-
етичний образ – не результат якогось поштовху, імпу-
льсу. Він – не відлуння минулого, скоріше навпаки: у 
спалаху образу давнє минуле резонує безліччю відго-
лосків, і незрозуміло, на якій глибині відображаються й 
загасають ці відгомони. Поетичний образ з властивими 
йому новизною та активністю володіє власним буттям, 
власною динамікою. Образ належить до сфери безпо-
середньої онтології" [4, с. 8]. На образ потрібно тільки 
відгукнутися. Але образ як присутність протистоїть хо-
лодній пам'яті, адже пам'ять як наявність являє собою 
кінцеве, а образ, що народжується в безодні, в порож-
нечі уяви, – завжди нескінченний, спрямований у віч-
ність, нехай навіть відображене літературою й схоже на 
мерехтіння давно померлих зірок, адже "якщо присутній 
образ не викликає думок про образ відсутній, якщо взя-
тий навмання образ не обумовлює незліченної кількості 
відхилень, що призводять до вибуху образів, то уяви 
знову ж таки немає" [3, с. 15]. Тільки так ми будемо ма-
ти справу з новою реальністю, новим ім'ям, а не просто 
сприйняттям. Назвемо цю реальність образністю, адже 
"уява в таких випадках стає божевільною надією на 
безмежне бачення" [5, с. 21]. Отже, деформація сприй-
няття. Вивертання навиворіт власної біографії. Нази-
вання. Блукання... І ще "жанрове перевертництво". Що 
ж робить Антон Заньковський зі світом, який сам же 
створив і кинув напризволяще, на інтервенцію читання? 
Він каже: роман. Але насправді – вірші. Він каже, що 
проза. Але в дійсності – між рядків поезія. 

 

Рухаючись від міста до міста, можна спостеріга-
ти зміну місць. Можна дійти до того, що розгледиш 
своє відображення, – це дозволяє мiръ, його устрій. 
Мiръ настільки сентиментальний, що зберігає сліди, 
особливо після дощу на розмоклому ґрунті; глухому він 

дозволяє бути глухим, модрині – мати голки [12]. 
Мiръ 

 

Поезія кінестезії: справжня образність. Текст пере-
творюється в нескінченну подорож, в прогулянку світом 
і вулицями, коли власні кроки фланера, який безглуздо 
гуляє, створюють новий порядок з хаосу всіляких траєк-
торій. У такій динаміці розгортання образу необхідно 
згадати метафору забуття: осіб, недавніх подій, конве-
єра часто безплідних візій. У такому темпі, повільному 
та фланерському, але неуважному, задумливо внутрі-
шньому, трохи розсіяному, погляд завжди ковзає. Адже 
не дарма Жорж Діді-Юберманн говорив, що "бачити – 
значить втрачати" [8, с. 13]. Все – від втоми, від не-
впинного руху атомів, від прагнення забутися, позбути-
ся безсмертя, титанів, які заполонили світ: "Занадто 
багато безсмертних на землі – велетні, і чудовиська, і 
титани, і боги. Та не для безсмертних земля. Навали-
лося безсмертя на землю тяжким гнітом, тисне живе 
смертне життя" [7]. А романи Антона Заньковського – 
номадичні, орнаментальні, покручені, експансивні, пре-
паруючі, наскрізь смертно-тілесні – повертають життя, 
сплітаючи чудно пам'ять і забуття, найкращі та найгірші 
дні, сни, неспання, випадковості та визначеності... пробу-
джуючи та ввергаючи в прірву низки подій, гучності й тиші. 

 

Повертаючись уздовж моря, вони помітили сіру 
кішку, що само по собі було 

дивно: кішка на березі; вона підбиралася все ближ-
че до хвиль, пройшлася вже 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 73 ~ 

 

 

по мокрих камінцях, чхнула, вилізла на великий ва-
лун. Раптом вона стрибнула 

в воду і попливла. Кішка цілеспрямовано віддаляла-
ся від берега – не обертаючись, без 

жалю [10]. 
 

Ловець снів і світла далеких галактик. Життя починаєть-
ся з періоду імен, називання. Це – створення ілюзій. Тому 
завжди хочеться повернутися в дитинство, і роман Антона 
Заньковського "Ветошница" ось – про дитинство. Це сніг в 
світлі ліхтарів. Але далі – період реальності. І Антон Зань-
ковський тому пише в зворотній хронологічній послідовнос-
ті. Він, як і Марсель Пруст, грає з часом, з самою граничніс-
тю, намагаючись звернути погляд до моменту споконвічно-
сті – звідки все і чому, і як же так сталося, що світ химерно 
пронизаний фракталами, немов фрагмент з книги Бенуа 
Мандельброта? Чому часо-простір, черепашки, півонії, ме-
дузи, вулиці, будинки, вода, люди, людські відносини, музи-
ка й інструменти, небо, картини, гори, книги, салатна зелень 
так схожі, ніби фрактальні всесвіти, що скасовують "ефект 
палаючого неба"? [14, с. 136]. Образність творів Антона 
Заньковського набуває тіла, чутливості пальців, рецепторів 
м'язів, створюючи свій простір і час, що суперечать законам 
фізики. І далі цієї межі неможливо проникнути. Мистецтво 
пам'яті змушує говорити: ментальні образи мають своєю 
основою не те, що відбувається зараз, а саме спогади. Са-
ме в дитинстві найбільш інтенсивно працює й плодоносить 
порожнеча уяви. Ментальні образи – консолідоване сприй-
няття [6]. Після дитинства, але раніше – в творчості, "пере-
бої почуттів": "Інститут богослов'я". Чи втрачається тут від-
чуття панчарівності, всемагічності? Це більше не період 
нових імен, це період реальності, час, який обернувся на-
зад. Немає більше ясних і однозначних понять: все розпа-
лося на тисячу смислів, на мозаїку без шаблону. Це стан 
заплутаності. Заплутаності атомних систем. "Жахлива да-
лекодія" романів Антона Заньковського і його віршів, дале-
кодія та системна взаємопов'язаність, що маскує смерть і 
безсмертя вісімкою нескінченності: 

 

Адже можна було б ходити по стелі, знімати одяг пе-
ред відкритими вікнами і лити олію на голови перехожим, 
відчуваючи гру вітру в несподіваних місцях; можна було б 
дивуватися власній еспаньйолці в дзеркалі, вигину Її спини, 
дивуватися всьому життю – дивному, як бруква й пати-
сон; можна було б намалювати величезну вісімку на стіні 
й згорнутися калачиками в двох її половинках... Але все це 
залишилося можливістю, все це відкладено до календ, до 
невідомо якого повернення – можливо, через сотню обе-
ртань? – якщо засохне вільха, якщо дрізд впаде в очере-
ти, якщо кішка засне на ґанку, а Зіна впустить відро у 

колодязь, відро у колодязь... [12] 
Щастя 

 

"Жахлива далекодія" втілюється в техніці телегра-
фування, листів Смольського й Зіндікова, або ж в теле-
топологічному феномені. Література міфолога Антона 
Заньковського – телеграф, квантова заплутаність, 
спрямована в майбутнє з сучасності: телеграфувати 
означає "писати далеко". Адже "відносини образу з 
простором складні й заплутані" [13, с. 116]. "Логістика 
сприйняття дозволяє погляду невідомим раніше чином 
пересуватися, зіштовхує близьке й далеке, породжує 
прискорення, що спростовує наше знання про відстані та 
виміри" [6, с. 12]. Нове розуміння простору й часу літера-
турної образності. Бо "що таке час? Що таке час? Чи він 
є тим потоком, який вічно котиться й змиває всі наші мрії 
<...>? Або це колія залізниці? Можливо, у неї є петлі та 
кільця, так що ви можете, продовжуючи рух вперед, по-
вернутися до станції, яку вже минули..." [18, с. 10]. Або ж 
Антон Заньковський, як і Марсель Пруст, з'єднує безпо-
середні відчуття і далекі спогади [15]? Адже якщо про-
стежити світловий конус нашого минулого назад в часі, 
ми помітимо, що він стиснувся до нуля в момент вибуху 
Всесвіту. Антон Заньковський – майстер жаху – він веде 

читача до усвідомлення сингулярності. Таким чином, 
його стиль – питання "не техніки, але бачення речей" [9, 
с. 80], їх скелетів, тіней, які зводяться до граничної точки. 

Висновок. Твори Антона Заньковського можуть стати 
для всіх всезагальним, адже тут, як ніде, кричить надприс-
трасність (transpassibilité). Саме її – надпристрасності – 
так не вистачає серед живих людей, які, проте, "тільки 
привиди, одні порожні тіні" [16, с. 145]. Французький фе-
номенолог Анрі Мальдіне вважає, що "пристрасний" – це 
"здатний на страждання". Ця здатність припускає щодо 
всього іманентну активність, яка полягає в тому, щоб роз-
крити власну царину чуттєвості. Тут мова йде про сміли-
вість, про рішучість, про існування, яке усвідомлює себе як 
тут-буття. Таким чином, надпристрасність як дар відчувати 
незвично є чуттєвістю до подій, до оточення й ландшафту, 
до непередбаченого, до неможливого, до несподіваного. І 
чомусь мені здається, що все це про Антона Заньковсько-
го та його всесвіт. Перевертництво, прагнення до гранич-
ності, вивертання себе й своєї біографії навиворіт, щоб 
видна було вся підкладка – найбільш приховане, інтимне, 
те, що не завжди старанно робиться, часом буває костру-
батим, дивним, зшитим з невідповідних фрагментів, шма-
тків, найбільш, може бути, щире і вразливе – це ж маска, 
ілюзія, що щось залишилося від подій історії. Але наспра-
вді в цих творах не варто виглядати автора, хоч спокуса і 
велика, зрозуміло: це найближче і найвіддаленіше, відки-
нуте, відірване – щоб стати чимось новим. Уламки життя, 
елементи, частини, їх сума не дорівнює цілому твору. Є 
щось ще – нове, створене зі старого, втомленого, потріс-
каного, створене уявою, особливим словом і реченням – з 
комами, без них, пропозицією до подорожі й прогулянки. 
Новим ім'ям. І чому ж, врешті-решт, не згадати про Мар-
селя Арсенія Арса Марса – головного героя "Ветошниці" з 
плавучим, невизначеним ім’ям? І про його тезку з минуло-
го століття і навіть тисячоліття: "Все-таки, якщо мені від-
пущено досить сил, щоб виконати мою роботу, то перш за 
все я опишу людей, навіть якщо в результаті вони будуть 
схожими на чудовиськ, і їхнє місце, біля такого обмежено-
го, відведеного їм у просторі, місце, навпаки, безмірно 
витягнуте, оскільки вони синхронно торкаються, як гіганти, 
занурені в роки, найвіддаленіших епох, між якими може 
вміститися стільки днів – у Часі" [17]. Тому Антон Заньков-
ський, як літератор, філософ та теолог, що відійшов від 
свого часу на крок – достатній для того, щоб побачити все, 
що вислизає, – міфолог, збирач образів, колекціонер гала-
ктик і снів здатен відобразити все, що не помічено, що 
залишилось у підпіллі – все, що прийде в голову, і все, що 
ніколи не прийде, – про людей, які, живучі сьогодні, не 
належать епосі, але які, втім, теж її симптом.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Агамбен Дж. Что современно? / Дж. Агамбен [Пер. с итал. диако-
на Августина Соколовски]. – К.: Дух і Літера, 2012. – 78 с. 

2. Барт Р. Избранные работы: Семиотика: Поэтика / Р. Барт [Пер. с 
франц. Г. К. Косикова]. – М.: Прогресс, 1989. – 614 с. 

3. Башляр Г. Грезы о воздухе. Опыт о воображении движения / 
Г. Башляр [Пер. с франц. Б. Скуратова]. – М.: Издательство гуманитар-
ной литературы (Французская философия ХХ века), 1999. – 164 с. 

4. Башляр Г. Избранное: Поэтика пространства / Г. Башляр [Пер. с 
франц. Н. Кисловой, Г. Волковой, М. Михеева]. – М.: "Российская поли-
тическая энциклопедия", (РОССПЭН) , 2004. – 374 с. 

5. Башляр Г. Земля и грезы воли / Г. Башляр [Пер. с франц. Б. Ску-
ратова]. – М.: Издательство гуманитарной литературы (Французская 
философия ХХ века), 2000. – 383 с. 

6. Вирильо П. Машина зрения / П. Вирильо [Пер. с фр. А. Шестако-
ва]. – СПб.: Наука, 2004. – 140 с. 

7. Голосовкер Я. Э. Сказания о титанах. [Електронний ресурс] / 
Я. Э. Голосовкер – Режим доступу: http://www.lib.ru/MIFS/golosowker.txt.  

8. Диди-Юберман Ж. То, что мы видим, то, что смотрит на нас / 
Ж. Диди-Юберман [Пер. с фр. А. Шестакова]. – СПб.: Наука, 2001. – 263 с. 

9. Женетт Ж. Фигуры: В 2-х томах. Том 1–2 / Ж. Женетт – М.: Изд-
во им. Сабашниковых, 1998. – 944 с. 

10. Заньковский А. Ветошница. [Електронний ресурс] / А. Заньковский – 
Режим доступу: http://magazines.russ.ru/neva/2016/7/vetoshnica.html.  

11. Заньковский А. Девкалион. [Електронний ресурс] / А. Заньковский – 
Режим доступу: http://magazines.russ.ru/neva/2015/7/2z.html.  

12. Заньковский А. Стихи в прозе из романа "Девкалион". [Електронний ре-
сурс] / А. Заньковский – Режим доступу: http://stenograme.ru/b/rock-
painting/zankovsky-poems.html.  



~ 74 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

13. Инишев И. Пространственность образности. [Електронний ресурс] / 
И. Инишев – Режим доступу: https://www.hse.ru/data/2011/12/17/1213935169/ 
Inishev_Topos_1_2011.pdf.  

14. Мандельброт Б. Фрактальная геометрия природы / 
Б. Мандельброт [Пер. с англ. А. Логунова]. – М.: Институт компьютер-
ных исследований, 2002. – 656 с. 

15. Моруа А. В поисках Марселя Пруста: Биография / А. Моруа [Пер. 
с фр. Л. Ефимова]. – СПб.: Лимбус Пресс, 2000. – 384 с. 

16. (Пост)феноменология: новая феноменология во Франции и за ее 
пределами [Сост. С. Шолохова, А. Ямпольская]. – М.: Академический 
проект, 2014. – 288 с. 

17. Пруст М. Обретенное время. [Електронний ресурс] / М. Пруст – 
Режим доступу: http://librebook.ru/obretennoe_vremia/vol1/.  

18. Хокинг С. Мир в ореховой скорлупе (Глава 2. "Форма времени") / 
С. Хокинг [Пер. с англ. А. Сергеева]. – СПб.: Амфора, 2013. – 218 с. 

19. Dhainaut P. Un livre d’air et de mémoire / P. Dhainaut – Paris, Sud, 
1989. – 155 p. 

 
REFERENCES 

1. Agamben, J. (2012). What is modern? Kyiv, Duh i Litera (in Russian). 
2. Barthes, R. (1989). Selected texts: semiotics, poetics. Moskow, Pro-

gress (in Russian). 
3. Bachelard, G. (1999). Air and Dreams: An Essay on the Imagination 

of Movement. Moskow, Izdatel’stvo gumanitarnoj literatury (Francuzskaja 
filosofija XX veka) (in Russian). 

4. Bachelard, G. (2004). The Poetics of Space. Мoskow, Rossijskaja 
politicheskaja jenciklopedija (ROSSPEN) (in Russian).  

5. Bachelard, G. (2000). Earth and Reveries of Will. Мoskow, Izdatel’stvo 
gumanitarnoj literatury (Francuzskaja filosofija XX veka) (in Russian). 

6. Virilio, P. (2004). The Vision Machine. Sankt-Peterburg, Nauka (in Russian). 

7. Golosovker, Y. E. (1955). Skazaniya o titanah [The Legends of the 
Titans]. Retrieved from http://magazines.russ.ru/km/2004/2/gol3.html   

8. Didi-Huberman, G. (2001). What We See Looks Back at Us. Sankt-
Peterburg, Nauka (in Russian). 

9. Genette, G. (1998). Figures I–II. Moskow, Izdatel’stvo imeni Sabash-
nikovyih (in Russian). 

10. Zan’kovskiy, A. (2016). Vetoshnitsa [Ragwoman]. Retrieved from 
http://magazines.russ.ru/neva/2016/7/vetoshnica.html  

11. Zan’kovskiy, A. (2015). Devkalion [Deucalion]. Retrieved from 
http://magazines.russ.ru/neva/2015/7/2z.html  

12. Zan’kovskiy, A. (2015). Stihi v proze iz romana "Devkalion" [Poems in 
prose from the novel "Deucalion"]. Retrieved from 
http://stenograme.ru/b/rock-painting/zankovsky-poems.html 

13. Inishev, I. (2011). Prostranstvennost’ obraznosti [The spatiality of im-
agery]. Filosofsko-kul’turologicheskij zhurnal "Topos". 1, 116–125. Retrieved from 
https://www.hse.ru/data/2011/12/17/1213935169/Inishev_Topos_1_2011.pdf  

14. Mandelbrot, B. (2002). The Fractal Geometry of Nature. Moskow, In-
stitut kompyuternyih issledovaniy (in Russian).  

15. Maurois, А. (2000). The World of Marcel Proust. Sankt-Peturburg, 
Limbus Press (in Russian). 

16. Sholohova, S., Yampolskaya, A. (2014). (Post)fenomenologiya: novaya 
fenomenologiya vo Frantsii i za ee predelami [(Post)phenomenology: new phe-
nomenology in France and abroad]. Moskow, Akademicheskiy proekt. 

17. Proust, M. (1927). Time Regained. Retrieved from 
http://librebook.ru/obretennoe_vremia/vol1/1 (in Russian).  

18. Hawking, S. W. (2013). The Universe in a Nutshell. Sankt-Peterburg, 
Amfora (in Russian). 

19. Dhainaut, P. (1989). Un livre d’air et de mémoire. Paris, Sud.  
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 1 0 . 17  
 
 

Б. Э. Носенок, студентка, 2 курс ОУ "Магистр", 
философский факультет, специальность "Культурология", 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

СОБИРАТЕЛЬ ОБРАЗОВ: АНТОН ЗАНЬКОВСКИЙ И ЕГО МИФОЛОГИЯ 
 
В статье, которая является одновременно культурологической и литературно-критической, рассматривается мир и мифология произведений 

писателя Антона Заньковского (род. 1988). Он – человек двух городов: Санкт-Петербурга и Воронежа, автор романов "Девкалион" (2015) и "Ветошни-
ца" (2016), опубликованных в литературном журнале "Нева". Эти романы – прогулка местами памяти, тщетная попытка вернуться в золотой век 
детства и отрочества, они разрушают привычное пространство-время, приближая его восприятие к изначальной сингулярности, к предельности 
момента рождения Вселенной. Образность произведений Антона Заньковского предстает некой непосредственной онтологией, благодаря особой 
чувственности и почти телесной ощутимости текста. Автор выступает коллекционером ощущений и образов, после чего, однако, остается 
пустота и безвременье, а память сменяется забвением. Роман-проза вдруг оказывается оборотнем-стихом: неизвестно, что точнее описывает 
этот мир – сам роман или стихи – ритмы-выдержки из него. Это мифология вечного движения, "топографической амнезии", фланирования, лаби-
ринта, улиц, орнаментов, арабесок, линий, аллюзий, прошлого, детства, ностальгии, сожаления, беспокойства и мечтаний сна. 

Ключевые слова: образность, "жанровое оборотничество", предельность, кинестезия, онтология образа. 
 
B. E. Nosenok, 2st year student of the educational level "Master", 
Faculty of Philosophy, Branch of Culturology, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60 Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
IMAGERY COLLECTOR: ANTON ZAN’KOVSKIY AND HIS MYTHOLOGY 

 
This article is both a culturological and literary-critical work. It is devoted to the world and mythology of Anton Zan’kovskiy’s works. Anton Zan’kovskiy is a writer from 

St. Petersburg. But he was born in Voronezh in 1988. Thus, his work is the world of these two cities and walks into his memory places. It is a solo of a trot, hiking through 
the forest. He is the author of the novels "Deucalion" (2015) and "Ragwoman" (2016), which were published in the literary magazine "Neva". Anton Zan’kovskiy often 
mentions Ukrainian culture in his novels, he also uses sometimes Ukrainian language. When a reader is immersed in the world of Anton Zan’kovskiy's novels, he feels the 
way of Andrei Bely, Osip Mandelshtam, Vladimir Nabokov, Alexander Blok, Anatoly Mariengof vision. These novels destroy the habitual space-time, bringing our percep-
tion closer to the primordial singularity, to the irreducibility of the birth moment of the Universe. It can be said, that these works are nostalgic and melancholic, this is an 
appeal to the golden age of youth and childhood. Anton Zan’kovskiy writes novels – prose works, but his novels are “werewolves”. In fact, prose novels turn out to be 
poems. The world in these novel-poems is depicted as unevenness, gluing. Life is represented as rhythm, hesitation, confusion. The imagery of Anton Zan’kovskiy’s 
works appears to be an ontology on-the-scene, thanks to the special sensuality and almost physical sensibility of the text. The author is a collector of sensations and 
images, after which, however, emptiness and timelessness appear, and memory is replaced by oblivion and silence. However, Anton Zan’kovskiy's works arise from a fall, 
from "diving for pearls" into pensive – a deep of the past, from the melancholy, from a desire to return to the past. The author wants to return to the past and to go through 
a phase – to feel the same emotions. It is believed that the world of these werewolf novels is born from the feelings of decadence, from the emotions of decline. That’s why 
the reader can see despair, disappointment, and lack of surprise: the author has lost his spontaneity, and the world has ceased to be magical. This is the mythology of 
perpetual motion, "topographic amnesia", flanking, labyrinth, streets, ornaments, arabesques, lines, allusions, past, childhood, nostalgia, regret, anxiety and dream.  

Key words: imagery, "genres-werewolves", irreducibility, kinesthetic sense, ontology of the image. 
 
 
УДК 37.017.92 
 

O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 03022, Ukraine 

invinover19@gmail.com 
 

THE CULTURAL MISSION OF CLASSICAL UNIVERSITY 
 

The article is devoted to the analysis of historical dynamics of university and its classification of cultural types. The main part of attention is 
concerned over the classical model of university and its transformations.  

The university carries out a social institution. It has absence of its own an autonomous field of culture, which is a form of spiritual rather than 
social production. Education is a set of social institutions that produce the social structure directly, that is, social technology with the purpose of 
human and social production of the new model. The society of the late Modern becomes a collection of social institutions (not only educational, but 

 © Павлова О. Ю. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 75 ~ 

 

 

also legal, political, economical, and even in a certain sense cultural) and industries (specialized fields of material production). Education in this 
sense is a form of human production in general, while economics, politics and law are generally aimed at the indirect production of people through 
the logic of much complicated institutes movement: economics, politics, law (goods, power structures and laws). Depending on the national model 
of education, universities determine the priority of certain educational strategies. 

The university as a social technology, based on the new sample of the anthropological model, forms disciplinary practices that function for 
production of habitus and cultural capital, and also provides identification "under the auspices of the concept of culture" (B. Readings) in the 
Modern era. This cultural-historical period is characterized by the fact that social control is carried out not with the help of personal coercion, but of 
the passage through institutions. A higher educational institution in the era of Modernity is the most consistent embodiment of the idea of a social 
institution as an intermediary between spiritual and material production. Culture in this context acts as a form of "high culture," that is, as a way of 
human existence just like this, with value orientations on the foundations of universal cult of reason. The "Cultural Mission" of the University is a 
mediation between the regulatory ideas of the Modern and a certain type of state that is, to be a social technology of nation-building. The 
technology of cultivating reason is provided by studying at the Philosophy Faculty and is an obligatory philosophical component for other faculties 
in the German model, created by V. Humboldt. The formation of the cult of universal reason and self-sufficient subject is the basic task of the 
classical university and its leading sociocultural function and cultural mission. 

Keywords: university, classical model of university, cultural mission, social institute, cultural field, social technology. 
 
Formulation of the problem. Contemporary cultural 

transformations make significant corrections to all present 
socio-cultural configurations. A university as the basic phe-
nomenon of Modern is not standing outside of these 
changes. Pessimistic scenarios declare "death" and "de-
struction" as the most obvious prospects of its future 
(T. Eagleton, B. Readings). In the meantime, the most op-
timistic ones, on the contrary, anticipate increasing of its 
cultural potential in the context of "knowledge economy" 
development. The fact that the socio-cultural functions of a 
university are changing in the "post-national constellation" 
is supposed to be generally accepted. The above men-
tioned fundamental shifts require clarification and explana-
tion of the historical dynamics of higher education institu-
tions, the cultural mission of its classical model in particu-
lar. Since the experience of corporation that successfully 
survived several civilizational transformations causes re-
spect, as well as both theoretical and practical interest. 

Condition of the problem. The works, written by I. 
Kant, J. Fichte, Fr. Schielling, M. Weber, J. Newman are 
devoted to clarification of the social role of the University 
and its cultural mission. So far, the socio-cultural functions 
of higher education institutions and their historical trans-
formation are introduced within the sight of such contempo-
rary researchers as P. Bourdieu, O. Oexle, T. Eagleton, M. 
Kveik, B. Readings, L. Gubersky and others. 

The task of our research is to determine the cultural 
mission of the University classical model. 

Main part. The classical European philosophy of con-
sciousness was based on the universality of the identity 
principle on the condition of immanent unity of being and 
thinking. The autonomy of the transcendental subject cor-
related with the isolation of a man from social conditions of 
his life and the opposition of the forms of high culture. The 
unity of the subject itself was carried out in the epistemo-
logical dimension on the intellect universalism basis as the 
necessary moment of its autonomy realization. All this was 
a symptom of a shift in the social self-production sphere. 

In the Modern era, the production of the subject was 
carried out not through the personal compulsion, as in pre-
vious eras, but through opposition to the logic of the swap 
of things as goods and gradually shifted to the sphere of 
"passing through the institutes" (B. Readings). The estab-
lishment of a market economy and a national state were 
not independent, except the only one socio-cultural proc-
ess (F. Braudel, K. Polanyi). The modern technology of 
social production was not just a derivative from the syncre-
tism of material and spiritual culture, but mediated the rela-
tionship between industrial production and forms of high 
culture, the social division of labor, and "an organic type of 
solidarity" by E. Durkheim. Forms of high culture required 
the body of social structures, on the one hand, and, on the 
other hand, the industrial and economic spheres were the 
result of the subjects interaction as atomic individuals, which 
were caused by their relations with things. Industry de-
manded the economy specialization, legal and political sys-
tems for its successful functioning, which led to the formation 

of institutions derived from the sectoral division of the indus-
try. At the same time, another type of social activity – social 
technology itself – separated (that came out of the speciali-
zation of the material and spiritual spheres of production). 

Firstly, it was the sphere of education. The latter serves as 
a technology for the person formation in a complex, differenti-
ated society, where the reproduction of social opportunities of 
every one is carried out significantly outside of one’s belong-
ing to the occupations in one’s family and genus in general. 
Education is a social lift, "social magic" (P. Bourdieu), exit 
beyond the three classical stratums of the Indo-Europeans 
(oratores, bellatores, laboratores), by G. Dumezil. 

University as a form of higher education becomes the 
basic institute of the Modern, it is the crossing of its two main 
dimensions: the academic corporation and the state institu-
tion. It should be noted that the first appointment was initially 
self-sufficient. Moreover, all corporations were carried out as 
universitas, that is, as a community of equal people who had 
vowed each other. This was the union of any craft guild and 
even the city community as a whole, the prototype of any 
institute in the modern sense of the word, and even a legal 
person, as being proved by the studies of the medievalists 
(J. Le Goff, P. Uvarov). Gradually such a name was fixed 
only for a certain type of educational institutions. 

We shouldn't also forget about the religious-ritual domi-
nant of any premodern civilization. In the statutes of the 
first universities, in particular Parisian one in the XIII cen-
tury, it was recorded that they were "a community of the 
alive and the dead" (O. Oexle). This meant, first of all, the 
responsibility for the funeral ceremonies of community 
members and for the funeral prayers for them. Since being 
detached from blood relatives, students and even lecturers 
usually stayed in a foreign country without support, such an 
important for religious people thing as funeral and memo-
rial were provided. The rituality of the last ones was even 
obligatory for Christianity, despite the high degree of theol-
ogy rationalization. Consequently, in pre-modern Europe, 
the university was born as a transnational corporation 
based on the principles of the civilization of Christian 
Europe unity and the organizational – Papal Curia. How-
ever, the first change of the Reformation, and then secu-
larization, allowed it to be nationalized quickly. 

The building of a national state required an increase in the 
bureaucracy and, accordingly, an educated class of people. 
Time has shifted accents. University autonomy, which took its 
origins in the codes of guilds, gradually began to serve as a 
necessary social distance from the utilitarian cares of life in or-
der to create an appropriate anthropological model. 

The social function of the university was explained by I. 
Kant in the well-known work "the Conflict of the Faculties". 
He said that the state as a source of financing uses the 
product of university education – educated people. The 
latter are needed "to influence the people by the certain 
teachings" [1].Such an iInfluence becomes possible due to 
the fact that people are lost in the contradiction between 
their sensual impulses, private goods and social require-
ments. They do not want to be responsible for every deci-



~ 76 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

sion and want to be led in the most enjoyable and safe 
ways. What basically the state did through the community 
of not professional scientists, but educated people who 
represented "motivation reasons" to coordinate the interac-
tions between individuals and, more importantly, with the 
state. I. Kant emphasizes that "according to reason (that is, 
objectively) the following order exists among the incentives 
that the government can use to achieve its ends (of influ-
ence the people): first comes the eternal well-being of 
each, then his civil well-being as a member of each society 
and, finally, physical well-being (a long life and health)" [1]. 
Each of these "incentives" had a projection of the socio-
cultural system of the Modern and a psychological colora-
tion that represents private space of the atomized individ-
ual. After all, person of Modern is connected with the social 
whole private interest. "Eternal well-being" is a private di-
mension of spiritual culture; "physical well-being" was a 
condition of material, even physical reproduction of an indi-
vidual. "Civil well-being" - this is a form of the evolving pri-
vate interest in the general legal system of society self-
production. Each of these areas is a combination of disci-
plinary practices described by M. Foucault (first and fore-
most, medicine and law). The last ones were devoted to 
create the conscience as the "body of the prison," that was, 
"by teachings regarding the second (civil well-being) it 
(government) helps to keep their external conduct under 
their reins of public law" [1]. Modern disciplinary practices, 
their norms and rules, differ both from the types of institu-
tionalization of the human actions in Premodern, and from 
the value orientations of cultural fields.  

In the dimension of high culture there was a certain 
number of fields producing a priori values and “the system 
of things”, which are intended to legitimize the self-
sufficiency of each of them (in case of art and science). In 
the body of society such cultural fields incorporate by social 
institutions. The last ones have the middle function: to pre-
serve the a priori status of values and to form the produc-
ers and consumers of them, that was to deal directly with 
the actors as their agents. For the incorporation of subjects 
into social structure of cultural field disciplinary technolo-
gies are being produced, which, in the process of learning 
and obsessing, turn into habitus (body techniques) and 
cultural capital (an interiorized set of knowledge and val-
ues), in the terms of P. Bourdieu. Modern body typification 
techniques and their legitimation in public perception as 
generally recognized lead to the formation of disciplinary 
practices. N. Elias explained their fundamental difference. 

The Formation of social structures that provide the im-
plementation of these disciplinary practices is the process 
of institutionalization. The emergence of a certain set of 
knowledge, the content of which determines the form of its 
implementation, also causes a certain style, a certain way 
of thinking. The functioning of such knowledge as a cultural 
capital was a form of implementation of discursive prac-
tices. They supplement disciplinary practices and even 
gradually begin to provide reflation over them, organize 
them, asking for models and norms for the last ones. The 
autonomy of the theoretical sphere sets authority and level 
of recognition of discursive practices and becomes the 
basis of their ideology. Thus, the role of discourse and ide-
ology in the process of institutionalization of Modern is 
much higher than in previous historical types of culture. On 
the autonomy of the theoretical consciousness itself and 
the spiritual forms of culture is generally based the specific-
ity of the social institutes of the Modern age. 

The process of person incorporating into the body of a so-
cial institution is the most successful when it is not just a bad 
imitator (that is the difference between a simple which is pro-
duced by a cultural field and its unsuccessful bearer becomes 

obvious), but when a person becomes the creator of socio-
cultural norms and even the institution, that is, it promotes the 
autonomy of the cultural field and / or its financial success. In fact, 
the producing of disciplinary practices is a condition of obsessing 
them as a separate subject, that is, the moment of self-production 
of the cultural field itself in a social dimension. The dualism of 
habitus and cultural capital, of the cultural field and of the institute 
as its basic social structure is sufficiently stable in the context of 
the domination of a closed type of cultural field, for example art 
production. The university is a more pure form of a social institute 
than social structures of the art field. In order to clarify this prob-
lem, one should turn to the incomplete problem of the institute. 

British researcher R. Williams in his work “Keywords 
vocabulary of culture and society” concluded, that "Institu-
tion is one of several examples of a noun of action or proc-
ess which became, at a certain stage, a general and ab-
stract noun describing something apparently objective and 
systematic; in fact, in the modern sense, an institution" [3, 
p. 168] in the dimension of human interaction. 

Human activity always makes sense and obeys a cer-
tain established rule or order. This sense of installation is 
very important. After all, the use of the term "institute" in 
the English language in the 14th century had a connotation 
of "establish, found, appoint. In its earliest uses it had the 
strong sense of an act of origin - something instituted at a 
particular point in time - but by mC16 there was a develop-
ing general sense of practices established in certain ways, 
and this can be read in a virtually modern sense: ‘in one 
tongue, in like manners, institutions and laws (Robinson’s 
translation of More’s Utopia, 1551); ‘many good institutions, 
Laws, manners, the art of government’ (Ashley, 1594). But 
there was still, in context, a strong sense of custom, as in 
the surviving sense of one of the institutions of the place" 
[3, p. 168]. British law still has retained the peculiarities of 
the case-law of its application, in contrast to universalist 
and rationalist shifts in its French interpretation of it, up to 
the requirement of the Declaration of Human Rights. In 
this, the emergence of a conflict between the aristocratic 
respecting of tradition and the democratic nature of the 
enlightenment critique of tradition is seen as a superstition, 
which is clearly demonstrated by G. Gadamer. 

R. Williams notes that it is not easy "to date the emer-
gence of a fully abstract sense; it appears linked, throughout, 
with the related abstraction of SOCIETY. By C18 an abstract 
sense is quite evident, and examples multiply in C19 and C20. 
At the same time, from mC18, institution and, later, institute 
(which had carried the same general sense as institution from 
C16) began to be used in the titles of specific organizations or 
types of organization: ‘Charitable Institutions’ (1764) and sev-
eral titles from 1C18; Mechanics’ Institutes, Royal Institute of 
British Architects, and comparable organizations from C18 
here probably imitated from the Institute National, created in 
France in 1795 in consciously modern terminology. Institute 
has since been widely used for professional, educational and 
research organizations; institution for charitable and benevo-
lent organizations. Meanwhile the general sense of a form of 
social organization, specific or abstract, was confirmed in 
mC19development of institutional and institutionalize. In C20 
institution has become the normal term for any organized 
element of a society" [3, p. 168]. 

It is worth mentioning, that data of R. William`s defini-
tion are rather descriptive, but they enlighten the historical 
dimension of the question.  

The logic of making ordinary, "typicality" of human ac-
tion, which comprises the functions of its objectification and 
legitimation, is put into the basis of the consideration of the 
institutionalization of human life in the works by A. Gehlen, 
P. Berger and T. Luckmann. Significantly higher degrees of 
unification and rationalization of the institutes of Modernity 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 77 ~ 

 

 

are characterized by M. Weber and J. Thompson. A new 
form of Modern society myth (D. Meyer, B. Rowen) [2, p. 340–
363] and its ceremonies in the form of self-compel and self-
control (N. Elias) is also noted by researchers as a modern fea-
ture. The specificity of the institutes of the Modern consist of 
using disciplinary practices that, by help of the internalization of 
certain behavior codes, creates the new technology of social 
production of man. After all, the Modern institute is controlled 
not only by its own mechanism of implementation, and not even 
by additional sanctions (such as completion or punishment), but 
created the most productive reflexive model of self-control. The 
universal cult of mind and, accordingly, the Faculty of Philoso-
phy, not only produces the new type of discourse or cultural 
capital, but also a way of new social formation. Thus, the new 
anthropological model is produced, also a new social order, 
where consciousness is formed as an instance which separated 
from the living conditions and controls it from the outside. Such 
a sociocultural practice would not have been possible without 
the experience of Christianity and its confessional procedures. 
Their influence could already be evident in such early Modern 
characters as Don Juan and Dr. Faust. However, the self-
control of Christianity was sent to the authority of God, and 
therefore autonomy of consciousness could not be imple-
mented consistently. Modern anthropocentrism did not foresee 
external instances, but itself was rooted in human sensual-
rational dualism. The autonomy of theoretical consciousness 
was provided by disciplinary practices of university education. 

The university, for example, as opposed to art, is a social insti-
tution itself, in other words it has absence of its own an autono-
mous field of culture, which is a form of spiritual rather than social 
production. Education is a set of social institutions that produce 
the social structure directly, that is, social technology with the 
purpose of human and social production of the new model. The 
society of the late Modern becomes a collection of social institu-
tions (not only educational, but also legal, political, economical, 
and even in a certain sense cultural) and industries (specialized 
fields of material production). Education in this sense is a form of 
human production in general, while economics, politics and law 
are generally aimed at the indirect production of people through 
the logic of much complicated institutes movement: economics, 
politics, law (goods, power structures and laws). 

Depending on the national model of education, universi-
ties determine the priority of certain educational strategies. 
This is generally accepted business orientation of American 
higher education institutions. In French universities after the 
Napoleonic reform, a correlation of the interests of the state 
with social division of labor was implemented. The priority of 
university autonomy, research programs and the broad hu-
manitarian basis of studying is characterized by the Hum-
boldt model. The more problematic was the collision of the 
formation of a national state, the more claims model of the 
university to a greater degree of social disposition. The 
Humboldt version became a classical form of the university 
and has spread into many countries around the world. In 
particular, Ukrainian universities were formed by its model. 

Exactly this German model of the university has become 
an object of I. Kant's reflection. The specialization of the fac-
ulties, through which the production of this type of educated 
people is carried out, correlates with the modern form of 
socio-cultural differentiation. The discursive practices of indi-
vidual disciplines and faculties become the basis for the 
identification of professional communities. The University, 
accordingly, was an institute, an intermediary form of a so-
cial system between a state machine and atomic individuals. 
Division, which was formed empirically, in I. Kant’s opinion, 
nevertheless, corresponds to a certain a priori principle. 

All these spheres of privatization of the public good for 
which the medical, legal and theological facilities are prac-
tical, service and non-self-sufficient, despite their ability to 

formulate guidelines and dictate orders. They are not able 
to clarify their own principles, and therefore the basic one 
for I. Kant was the lower faculty - philosophical - the task of 
which was "the public presentation of truth as its function" 
[1]. Exactly his impracticality, the inability to formulate or-
ders and to provide "bread training" (Fr. Schelling), enables 
freedom of judgment and truthfulness of knowledge of rep-
resentatives of other faculties. His task is to produce edu-
cated people whose "the increased insight gained from this 
freedom, a better means for achieving its ends than its own 
absolute authority" [1] This means that the universality of 
reason is a Modern ground for coordinating action, in con-
trast to Premodern compulsion. Therefore, the resolution of 
the conflict of the faculties can be either "legitimate" - the 
recognition of the universal status of reason for the function-
ing of the national state, or "illegal", which provides a short 
"heroic way" to the disappearance of the lower faculty. 

The explanation for the "Conflict of Faculties", in this regard 
is the concept of Canadian researcher B. Readings, which 
proved the connection of this university model, which is based 
on the idea of culture, with the structures of the functioning of 
the national state. Its political discourse is based on the princi-
ples of sending to a collective entity, which represents itself as a 
"species-being". Therefore, the basic task of the national state is 
the task of implementing the "rational self-determining subject of 
modernity", that is, a self-sufficient subject. The army (Z. 
Bauman), literature (B. Anderson, M. McLuhan) and education 
(M. Foucault, B. Readings) are the socio-cultural technologies of 
this complicated process. The last can represent school and 
university. If a school (and even the obligatory elementary edu-
cation as a whole) has its task to form disciplinary practices that 
provide extremely important for the Modern Dominant of Con-
sciousness the "techniques of the body," as well as the level of 
literacy required for the reserve army of labor and just an army 
(that is, first of all, caused by the charity of the "social state", a 
welfare state, as proved by Z. Bauman and K. Polanyi), the task 
of creating and reproducing a model of national identity, the 
bearer of which is a self-sufficient subject becomes exactly the 
formation of Humboldt`s model of the university. 

Subjected to an autocratic monarchy was, in the first 
place, limited (or, conversely, privileged) by rights. There is 
no wonder one of the first historical acts of the bourgeois 
revolution in France was the acceptance of the Declaration 
of Human Rights. The necessity of the equality of all people 
under the law, which is ensured by the division of power was 
also proclaimed by S. Montesquieu. The subjugation of the 
Modern subject to the national state was carried out 
differently from the non-Modern way. In previous times, 
personal coercion was a dominant form of relations between 
people and social systems, but gradually the rich form of 
dependence became the most important. In such a specific 
situation, the relationship between a man and the state is 
carried out through the passage of a number of social 
institutions, the crown of which is the university. "I" can 
become transcendental, only "passing through the people" 
(B. Readings), or much precisely through the nation. The 
University model, proposed by A. Humboldt, in contrast to 
the French version (Napoleonic) and the American (Hopkins) 
one, has not accidentally deliberately denied the orientation 
of "bread learning" (J. Schelling) or the state's needs, that is, 
the provision of a profession to be fed after the end of study, 
but set  goal for creating a self-sufficient subject. 

Conclusions. Thus, the university as a social technology, 
based on the new sample of the anthropological model, 
forms disciplinary practices that function for production of 
habitus and cultural capital, and also provides identification 
"under the auspices of the concept of culture" (B. Readings) 
in the Modern era. This cultural-historical period is 
characterized by the fact that social control is carried out not 
with the help of personal coercion, but of the passage 
through institutions. A higher educational institution in the era 



~ 78 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

of Modernity is the most consistent embodiment of the idea of 
a social institution as an intermediary between spiritual and 
material production. Culture in this context acts as a form of 
"high culture," that is, as a way of human existence just like 
this, with value orientations on the foundations of universal 
cult of reason. The "Cultural Mission" of the University is a 
mediation between the regulatory ideas of the Modern and a 
certain type of state that is, to be a social technology of 
nation-building. The technology of cultivating reason is 
provided by studying at the Philosophy Faculty and is an 
obligatory philosophical component for other faculties in the 
German model, created by V. Humboldt. The formation of the 
cult of universal reason and self-sufficient subject is the basic 
task of the classical university and its leading sociocultural 
function and cultural mission. 

 

REFERENCES/ СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Kant I. The Conflict of the Faculties [Electronic resource] / I. Kant. – Retrieved 

from: http://la.utexas.edu/users/hcleaver/ 330T/350kPEEKantConflictFacNarrow.pdf 
2. Meyer J., Rowan B. Institutionalized Organizations: Formal Structure 

as Myth and Ceremony / J. Meyer, B. Rowan // The American Journal of 
Sociology. – 1977. – № 83 (2). – P. 340–363. 

3. Williams R. Keywords: a Vocabulary of Culture and Society. 
NewYork: Oxford University Press, 1983. – Р. 168–169. 

 
REFERENCES (APA) 

1. Kant, I. (2002). The Conflict of the Faculties. Retrieved from 
http://la.utexas.edu/users/hcleaver/330T/350kPEEKantConflict 
FacNarrow.pdf 

2. Meyer, J. W., Rowan B. (1977). Institutionalized Organizations: 
Formal Structure as Myth and Ceremony. The American Journal of 
Sociology, 83 (2), 340–363. 

3. Williams, R. (1983). Keywords: a Vocabulary of Culture and Society. 
NewYork, Oxford University Press, 168–169. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  31 . 1 0 . 17  

 
 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 03022, Україна 

 
КУЛЬТУРНА МІСІЯ КЛАСИЧНОГО УНІВЕРСИТЕТУ 

 
Стаття присвячена аналізу історичної динаміки університету та класифікації його культурних типів. Основна увага приділяється кла-

сичній моделі університету та її трансформаціям. Університет є соціальною технологією, яка заснована на новому зразку антропологічної 
моделі та дисциплінарних практиках, що являють собою виробництво габітусів в епоху Модерна. Цей культурно-історичний період харак-
теризується тим, що соціальний контроль здійснюється не через особовий примус, а "проходженням через установи". Вищий навчальний 
заклад в епоху Модерну є найбільш послідовним втіленням ідеї соціального інституту як посередника між духовним та матеріальним вироб-
ництвом. Висока культура в цьому контексті здійснюється на основі універсального культу розуму. Формування культу універсального 
розуму та самодостатнього суб’єкта є основним завданням класичного університету та його культурною місією. 

Ключові слова: університет, класична модель університету, культурна місія, соціальний інститут, культурне поле, соціальні технології. 
 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 03022, Украина 

 
КУЛЬТУРНАЯ МИССИЯ КЛАССИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

 
Статья посвящена анализу исторической динамики университета и классификации его культурных типов. Основное внимание 

уделяется классической модели университета и ее трансформациям. Университет рассматривается как социальная технология, 
основанная на новом образце антропологической модели и дисциплинарных практиках, которые представляют собой производство 
габитуса в эпоху Модерна. Этот культурно-исторический период характеризуется тем, что социальный контроль осуществляется 
не через личное принуждение, а "прохождением через институты". Высшее учебное заведение в эпоху Модерна является наиболее 
последовательным воплощением идеи социального института как посредника между духовным и материальным производством. 
Высокая культура в этом контексте осуществляется на основе универсального культа разума. Формирование культа универсально-
го разума и самодостаточного субъекта является основной задачей классического университета и его культурной миссией. 

Ключевые слова: университет, классическая модель университета, культурная миссия, социальный институт, культурное поле, социальные технологии. 
 
 
УДК 130.2 

В. І. Панченко, д-р філософ. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
valentina.panchenko@gmail.com 

 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНА ЕКСПЕРТИЗА КУЛЬТУРНИХ РЕСУРСІВ 

 
Стаття присвячена дослідженню зростаючої ролі експертного знання в процесі трансформації культури і соціальних відносин у сучас-

них умовах. Підкреслюється значимість і особливість культурологічної експертизи соціальних проблем, яка виступає як універсальна ек-
спертиза в проектній діяльності. В умовах переходу від індустріальної до постіндустріальної економіки культурологічна експертиза стає 
інструментом запровадження креативної економіки. Зокрема, мова йде про використання культурних ресурсів міст і регіонів України у 
створенні іміджу для залучення інвестицій та визначення спрямованості перспективного розвитку. 

Ключові слова: культурний проект, культурологічна експертиза, культурна політика, експертна оцінка, креативна економіка, культурні ресурси, 
урбаністична політика. 

 
Постановка проблеми. Сучасний стан соціокультур-

них трансформацій в Україні породжує в якості важливого 
інструментарію задля принципових змін потребу в експер-
тизі, аналізі та оцінці тих або інших об’єктів соціокультур-
ної реальності, які позначають особливості її функціону-
вання та можливі (проектні) моделі трансформації і перс-
пективні напрямки розвитку. 

Знаменним є те, що потреба в експертизі є логіч-
ним результатом наукової революції, яка не тільки 
визначила напрям науково-технічного прогресу мо-
дерної цивілізації, а й принципово змінила статус 
знання щодо соціальних і культурних реалій, що до-
зволили суспільству перейти від створення "утопій" 
як образу бажаного майбутнього, його критики як 

"антиутопій", та сформувати наукове підґрунтя прое-
ктної та експертної діяльності в галузі гуманітарних 
та суспільних наук. 

Аналіз досліджень і публікацій. Останні дослі-
дження та публікації щодо збільшення ролі експертного 
знання в процесах модернізації культури пов’язані з 
поглибленням диференціації та спеціалізації різномані-
тних соціальних інститутів. Саме така постановка пробле-
ми присутня в працях П. Бергера, Г. Іванова, Т. Лукмана, 
Ч. Лендрі, Н. Ніконової, Л. Нікіфоровї, А. Скотта та ін. 

Метою статті є аналіз ролі культурологічного знан-
ня й культурологічної експертизи в оцінці культурних 
ресурсів у процесі проектування та розвитку сучасної 
креативної економіки. 

 © Панченко В. І. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 79 ~ 

 

 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Спеціалізоване знання здобувається через спеціалізовану 
освіту та професійний досвід, які базуються на 
спеціалізованій теорії. Експертне знання відрізняється від 
повсякденного знання та досвіду, і саме воно забезпечує 
можливість оцінки та прийняття проектних рішень щодо 
спеціалізованих об’єктів соціальної реальності: "Вони (ек-
сперти – В.П.) виступають не тільки як експерти в тій або 
іншій галузі соцієнтального запасу знань, а вимагають 
усієї повноти повноважень, що розповсюджуються на цей 
запас знань при всій його цілісності. Вони виявляються 
універсальними експертами в прямому значенні слова. Це 
не означає, що вони претендують на знання всього. 
Скоріше вони претендують на знання кінцевого змісту 
того, що всі знають і роблять" [1, с. 191]. 

Серед найвагоміших проблем, що постали перед 
українським суспільством та насамперед його економікою, 
‒ дати новий імпульс розвитку динаміки міст та українській 
урбаністичній системі в перехідний період від індустріаль-
ної до постіндустріальної економіки. Фундаментальні 
зміни, що відбуваються на всіх рівнях життя міста, вима-
гають принципово нових підходів до питань прогнозуван-
ня, планування та засобів їх реалізації через усвідомлення 
потенціалу міста як культурного осередку, що склався 
протягом його історичного існування. Саме культурологіч-
на експертиза, яка має передувати будь-якому міському 
проекту, має стати на чолі цього процесу. 

Поняття "проект" з науково-технічної та архітектурно-
будівельної сфери проникло в усі галузі діяльності людини. 
Створення проекту в минулому було пов’язано з необхід-
ністю вирішувати поставлені завдання, спираючись на ви-
значені параметри: технічні, технологічні, з використанням 
нормативних документів. У цьому випадку проект ставав 
вже закінченим документом (проектною документацією), 
що передбачав його обов’язкову реалізацію. 

Сьогодні проектування стосується майже всіх видів 
діяльності людей, але створення проекту зовсім не 
означає його реалізацію. Більше того, вибір того чи іншого 
проекту передбачає конкурсні засади. Тотальність проек-
тування всіх сфер діяльності гостро поставила питання 
необхідності проведення експертизи різних проектів-ідей, 
насамперед на їх початковій стадії. Ця сфера експертної 
діяльності в певній кількості існувала і раніше й була 
пов’язана з проведенням різних конкурсів. У наш час гран-
това, конкурсна й тендерна діяльність набула провідного 
характеру, що викликало зміну принципів і можливостей 
експертної оцінки таких проектів. 

В експертизі інноваційних проектів необхідні, го-
ловним чином, визначення та обмеження об’єктів 
експертизи, які включають в себе оцінку майбутніх 
результатів та наслідків проектів, що підлягають 
експертній оцінці. Як правило, якщо і виникають певні 
труднощі, то вони носять технічний характер. У той 
же час робота експерта стає проблематичною саме в 
ситуації інноваційних перетворень, коли самі об’єкти 
і критерії експертизи виявляються максимально не-
визначеними. 

Експертні оцінки процесів і явищ, що не піддаються 
безпосередньому виміру, будуються на судженнях 
спеціалістів. Застосування експертних оцінок 
передбачає врахування суб’єктивної реальності таких 
феноменів, як: громадська думка, цінності, норми, 
інтереси, можливість відобразити їх у певних кількісних 
вимірах. Саме тому виникає закономірне питання щодо 
можливості використання під час експертизи 
аксіологічних (ціннісних) параметрів, які впливають в 
кінцевому рахунку на міру відповідальності експерта. 

Для експертизи інноваційних проектів спеціалісти 
виділяють наступні критерії [5, с. 237‒238]: 

• Загальні критерії, тобто ті, що дозволяють оцінити 
значимість запропонованого проекту з точки зору осно-
вних тенденцій щодо об’єкту проектування; 

• Спеціальні критерії, тобто ті, що дозволяють оці-
нити компетентність автора і змістовність проекту з точ-
ки зору його повноти, відповідності нормативним та 
понятійним вимогам; 

• Приватні критерії – такі, що дозволяють оцінити 
ступінь обґрунтованості проекту з точки зору можливос-
тей його втілення та життєздатності. 

Саме такі особливості соціокультурних проектів і необхід-
ність їх оцінки на стадії створення проекту та проходження 
конкурсного відбору вимагають культурологічної експертизи. 

По завершенню підтриманого проекту здійснюється 
ще один експертний висновок, який передбачає оцінку 
реалізації проекту, визначеного в конкурсній заявці; 
опис специфіки реалізації проекту (сильні та слабкі сто-
рони), проблем та ускладнень в реалізації проекту; 
оцінку роботи проектної команди, резонанс проекту 
через аудиторії, ЗМІ, владу; подальші перспективи про-
екту; рекомендації керівнику проекту. 

Успіх реалізації соціокультурних проектів безпосе-
редньо впливає на розвиток території, її долю та куль-
турну ідентичність, яка б не суперечила історичній 
традиції і в той же час створювала новий імідж, спря-
мований на підвищення її інвестиційної привабливості. 
Такий підхід до формування соціокультурного проекту 
відображає тісний взаємозв’язок економіки, управління 
та культури в процесі конструювання та просування 
нового іміджу культурного об’єкта – території, міста, 
історичного комплексу тощо. Культурологічну експерти-
зу в такому випадку слід вважати частиною проектної 
діяльності, необхідної для обґрунтування цілей і 
методів виконання проектів, розробки конкретних 
пропозицій. "Експертиза виникає і стає необхідною тоді, 
коли майбутнє не відтворює минуле. Звідси виплива-
ють як принципові обмеження експертизи, так і її 
методологія – творче конструювання сценаріїв розвитку 
множини детермінованих процесів і подій, своєрідна 
діяльність з виробництва прогнозів, яка включає в себе 
не тільки точну оцінку впливу тих або інших факторів та 
їх можливих взаємодій між собою, але й розуміння того, 
які власне фактори вимагають врахування" [4, с. 6]. 

Експертизу в найбільш загальному вигляді можна 
визначити як пояснення питання, яке не має очевидної 
відповіді, спираючись на думку спеціалістів у цьому 
питанні або експертів. Експертні методи слід викори-
стовувати тоді, коли відсутні готові рішення та коли 
необхідна інформація не може бути здобута відомими 
інструментальними методами. 

Будь-яка експертиза є соціальною технологію, що хара-
ктеризується низкою специфічних особливостей. Насампе-
ред за своєю родовою ознакою, за технологічним змістом, 
експертиза – це дослідження, дослідження соціально зна-
чимих проблем. По-друге, це дослідження здійснюється на 
замовлення інстанцій, які приймають рішення, використо-
вуючи під час його розробки висновки експертів. По-третє, 
дослідження проводиться незалежними компетентними 
спеціалістами, які окрім використання спеціальних методів 
спираються на свою професійну інтуїцію. Результатом ек-
спертизи є відповідний експертний висновок, який має за-
садниче значення для прийняття рішення відповідними 
інстанціями. І, нарешті, експертний висновок містить факти, 
коментарі та пояснення, що носять доказовий характер, де 
аргументація повинна бути раціонально визначена та вик-
ладена в доступній спільноті формі. 

Будь-який проект оцінюється з точки зору його 
ефективності. Культурологічна експертиза пов’язана, 
перш за все, з ефективністю передбачуваних цілей, 



~ 80 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

тобто доцільністю запланованої та здійснюваної 
діяльності, її виправданим широким соціокультурним 
контекстом суспільного життя, оцінкою проектів розвит-
ку культури в ім’я благополуччя людей. 

Вихід культурології в сферу експертної діяльності є 
необхідним етапом розвитку науки й підвищення ролі та 
економічного потенціалу культури [5, с. 68‒80]. Адже 
саме в наш час культура є важливим чинником розвит-
ку нових видів економічної діяльності. Для багатьох 
країн із значним культурним капіталом і суттєвим 
потенціалом економічного зростання культурологічна 
експертиза як соціально визнана та інституціалізована 
практика консультування стає важливою в умовах 
формування проектної стадії прийняття вагомих 
соціальних та економічних рішень, конструювання 
новітніх соціальних та культурних практик, формування 
довіри до культурологічного погляду на світ. 

Важливим вектором розширення культурологічної ек-
спертизи є здатність використання культурологічного 
знання для оцінки соціальної виправданості та соціальної 
доцільності будь-яких форм та видів діяльності людини в 
сучасному суспільстві. Адже культурологічне знання 
формує ціннісний підхід і практичну оцінку будь-якої 
людської діяльності, виходячи не тільки з критеріїв техно-
кратично цілераціональної успішності, але з урахуванням 
співмірності процесу та результату ціннісно-змістовним 
вимірам буття людини в сучасному світі.  

Реальна потреба знань щодо культурних факторів та 
культурного потенціалу соціальних трансформацій, поя-
ва нових видів соціокультурних практик, постійне розши-
рення соціальних запитів на практично корисні аналітичні 
матеріали й розробки, які побудовані на знаннях про 
закономірності та механізми регулювання соціокультур-
них процесів, ‒ все це стало каталізатором становлення 
культурологічної експертизи, яка в той же час є полем 
безпосередньої апробації її можливостей та обмежень. 

Аналізуючи структури, що залучені в процес 
підготовки та прийняття владних рішень, необхідно 
враховувати також і роль наукового співтовариства та 
наукових структур. Адже в сучасному світі жодне 
політичне або владне рішення не приймається без вра-
хування об’єктивного наукового знання та рекомендації 
науки. Зрозуміло, що ці знання або рекомендації не 
визначають повністю рішення влади, яка враховує по-
ряд з цими рекомендаціями також і іншу інформацію, 
долучаючи і наявні ресурси, і можливість інвестицій, і 
громадську думку.  

Отже, наукові знання сьогодні необхідні всім учасни-
кам прийняття важливих рішень: владі, громадським 
об’єднанням, іншим інстанціям в цьому ланцюгу 
здійснення проектного плану. Точніше кажучи, необхідні 
не самі по собі знання, а ті рекомендації, прогнози або 
застереження, які можуть запропонувати вчені в тих 
або інших випадках. У той же час у організацій або 
інших суб’єктів прийняття рішень або авторів майбутніх 
проектів можуть бути різні цілі використання наукового 
знання як експертних оцінок. 

Це може бути як бажання мати об’єктивну 
інформацію у вигляді наукових рекомендацій, так і ба-
жання легітимізувати вже прийняте рішення, посилаю-
чись на наукову експертизу. Потреба здобути публічну 
підтримку першого проекту стимулює залучити на свою 
сторону авторитет наукової експертизи, але так само 
можливо поставити під сумнів запропонований проект 
та домогтися його відміни або й дискредитації за раху-
нок апеляції до думки експертів. 

Ці обставини піднімають рівень відповідальності експер-
тів при виконанні експертної оцінки, в тому числі враховую-
чи природу та особливості замовників. Адже між власне 

науковою та експертною діяльністю існує суттєва відмін-
ність. Якщо завдання науковця ‒ дослідити явище і запро-
понувати гіпотезу для його тлумачення, враховуючи всі 
можливі варіації, то завдання експерта в процесі створення 
певного соціокультурного проекту – обмежити діапазон 
можливого рішення, враховуючи надзавдання проекту та 
забезпечуючи найбільш оптимальний та ефективний вибір 
суб’єкта прийняття рішення. 

У зв’язку з цим постає питання про незалежність ек-
сперта. У наш час існують різні форми організації 
експертної діяльності. У класичному вигляді експертів 
залучають лише власне до процедури експертизи, для 
того щоб оцінити можливі наслідки проектів тих чи 
інших владних рішень. Найбільш ефективним у таких 
випадках є залучення експертизи на стадії підготовки 
рішення, хоча частіше ми спостерігаємо намагання 
звернутися до її послуг для оцінки результатів 
реалізації прийнятих владних рішень. 

Іншим варіантом, що набув широкого розповсюдження, 
є постійно діючі експертні ради, склад яких затверджується 
тим або іншим владним органом або ж особою. Основним 
завданням таких рад є проведення експертизи проектів за 
завданням керівництва експертної ради. Дуже часто така 
організаційна експертна робота використовується для 
легітимації запропонованих владними органами проектів. 
Саме в цьому полягає загроза того, що аналітичні структу-
ри, створені в межах органів державної влади, виявляються 
менш ефективними, аніж відносно незалежні аналітичні 
центри, незважаючи на те, що в них можуть працювати 
висококваліфіковані експерти. 

Здійснення культурологічної експертизи в соціокуль-
турному проектуванні є необхідним, адже мова йде про 
певну конкуренцію міст і територій, а не країн, де цінність 
локального набуває свого оформлення в терміні 
"глокалізація". У ситуації обмеженості ресурсів регіони 
намагаються найбільш ефективно використовувати в тому 
числі й іміджеві практики в якості фактора, що набуває 
особливого впливу на формування привабливості міста 
для потенційних інвесторів, туристів, мешканців – усіх тих, 
хто здійснює свій внесок у його розвиток. 

У культурології роль культурологічної експертизи у 
розробці іміджевих стратегій регіону вже має певні на-
працювання [2; 3; 6, с. 132‒136], адже унікальність 
іміджу полягає в тому, що він є креативною техноло-
гією, інструментарієм, що демонструє взаємозалеж-
ність економіки, управління та культури.  

На зустрічі мерів європейських міст, що проходила в 
Лондоні у 2004 р., було визнано, що елементи, які визна-
чають успіх міста, полягають в наступному: "знати, куди 
прямує ваше місто". Йдеться про культурні ресурси, зав-
дяки яким кожне місто може мати свою унікальну нішу. 
При цьому мова не йде тільки про матеріальні культурні 
ресурси, але – й про ті, що проявляються у символах, у 
видах діяльності, в асортименті місцевої промисловості 
та ремісничої продукції, у спортивних, рекреаційних, 
освітніх та інших традиційних для міста сферах 
діяльності. У свою чергу, культурні ресурси міста можуть 
бути віднайдені в його історичній, індустріальній або 
художній спадщині, а саме в таких активах, як: 
архітектура та міський ландшафт, міські традиції суспіль-
ного життя, фестивалі, ритуали, історії. Будь-яка з цих 
форм культурної діяльності може бути переосмислена та 
налаштована на виробництво нових товарів і послуг. 

Слід зазначити, що образ та імідж міста – не тотожні 
поняття. Образ є природним продуктом сприйняття 
об’єкта, він формується на рівні повсякденної свідомості 
та укорінюється в повсякденній комунікації, що втілюється 
не тільки в побутовій поведінці та дискурсі, але й в можли-
вому художньому досвіді щодо конкретного об’єкта.  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 81 ~ 

 

 

Імідж є конструктом, створеним цілеспрямовано; він 
має оціночне та мотиваційне навантаження, репрезен-
тує бажане бачення міста та відношення до нього. 
Успішно створений імідж утримує у згорнутому вигляді 
певний соціальний досвід і здатний перетворити ідею, 
місію міста з "моделі" в програму діяльності. 

Звернення експертів до культурологічної складової іміджу 
означає застосування його розробки та актуалізацію 
культурологічного підходу, відповідно до якого імідж 
розглядається як феномен інформаційної реальності епохи 
постмодернізму і втілює її провідні культурні характеристики: 
акцент на процесах семіотизації, комунікації та візуалізації. 
Найважливіше завдання експерта – підкреслення актуаль-
ності, значимості практик створення бренду території для 
сучасної спільноти в цілому і муніципальної влади зокрема, 
виявлення їх символічного капіталу і пошук механізмів та 
моделей його просування. Експертний висновок у такому 
випадку має бути однозначним – конкурентоспроможність 
міста безпосередньо пов’язана з цілеспрямовано сконструй-
ованим та медійно трансльованим образом. Адже в умовах 
обмеженості ресурсів позитивний імідж регіону дозволяє 
вирішувати багато проблем через інформаційно-
комунікативних посередників, не звертаючись на початково-
му етапі до значних капіталовкладень. 

Своєрідність і ефективність культурологічної експертизи 
полягає в необхідності враховувати всеохоплюючий харак-
тер культури, аналізувати її владні механізми, а також 
специфіку сучасного етапу розвитку. Отже, важливим зав-
данням експертизи є співвідношення існуючого та бажаного 
образу міста з його культурним потенціалом. Це найбільш 
складний та трудомісткий етап в розробці іміджу. Система 
іміджевих характеристик повинна формуватися в залежності 
від поставлених цілей соціально-економічного та культурного 
розвитку міста і бути присутньою в концепціях його розвитку. 

Після того як імідж розроблений та визначено механізм 
його просування, необхідно проводити прискіпливий 
моніторинг через канали зворотного зв’язку та процеси 
комунікації, побудовані на іміджевих стратегіях, культурних 
практиках, передбачених загальним проектом розвитку міста 
чи території. Саме на підставі такого моніторингу можливо 
відслідковувати зміни, вивчати вплив ціннісних складових 
іміджу на поведінку влади, містян, на збільшення інвестицій 
та формування місцевої регіональної ідентичності високого 
культурного ґатунку, що стимулює спільноту до перетворень. 

Значний практичний досвід з культурологічної експертизи 
та проектування розвитку європейських міст представлений в 
книзі Чарльза Лендрі "Креативне місто". Автор є відомим 
практиком і пропагандистом змін в міському соціокультурному 
проектуванні, які дозволили економічну та соціальну транс-
формацію урбаністичного середовища поставити на службу і 
зробити джерелом розвитку. Проте такий шлях можливий 
лише за умови визначеного рішучого, але не детерміні-
стського, а креативного планування, в якому задіяні експерти-
проектувальники, що спираються на сміливі суспільні 
ініціативи, ризиковані приватні інвестиції щодо взаємопов’яза-
них комерційних та суспільно-корисних проектів.  

Висновок. Головним фактором, що дозволяє відповідно 
реагувати на зміни, стало усвідомлення проблем культури, 
яка створює і виражає цінності та формує ідентичність. Ви-
значення культурної перспективи стає важливим для 
успішного міського планування, а визнання неможливості 

індивідуального формування нового образу міста дозволить 
об’єднати різні наукові знання, міські та соціальні інститути з 
підходами, що властиві економічному сектору – державному 
та приватному. Для цього необхідно стимулювати розвиток 
нових форм співробітництва, адже лише міжвідомча 
кооперація та корпоративна робота міської влади дозволя-
ють повністю використати міський потенціал.  

Відокремлені сфери міського планування, економічної, 
соціальної, освітянської та культурної політики ще не 
зовсім розуміють одна одну, щоб сформувати загальну 
мету та алгоритм діяльності. Успішна урбаністична 
політика і менеджмент вимагають більшої уваги до питань 
культури та тих підходів, що носять творчий і синергетич-
ний характер та опираються на людський ресурс. Успіх 
міського розвитку залежить від позитивної трансформації 
мислення політиків та міських реформаторів. 

Як свідчить вже існуючий досвід, люди та організації, які 
забезпечили успішний розвиток своїх міст, володіють широ-
ким кругозором та готовністю до ризику, мають здатність 
зосередитись на довготривалих перспективах та чітке 
розуміння стратегії ‒ з опорою на місцеву специфіку ‒ знахо-
дити сильні стороні в наявних недоліках, бажають слухати і 
вчитися. Саме такі риси забезпечують креативні якості лю-
дям, проектам, організаціям і нарешті містам.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бергер П., Лукман Т. Социальное конструирование реальности / П. 
Бергер, Т. Лукман [пер. с англ. Е. Руткевич]. – М.: "Медиум", 1995. – 320 с. 

2. Иванова Г. В., Леонтьев Д. А. От экспертного знания к эксперт-
ной деятельности / Г. В. Иванова, Д. А. Леонтьев // Экспертиза в социо-
культурном мире: от знания к деятельности [Под ред. Г. В. Ивановой, 
Д. А. Леонтьева]. – М.: Смысл, 2006. – С. 72‒78. 

3. Никифорова Л. В. Экспертные возможности культурологи / Л. В. 
Никифорова // Культурология: фундаментальные основания прикладных 
исследований [Под. ред. И. М. Быховской]. ‒ М.: Смысл, 2010. ‒ С. 68‒80.  

4. Никонова А. А. От экспертизы культурного наследия к экспертизе 
культурных проектов / А. А. Никонова // Философия и культурология в 
современной экспертной деятельности. ‒ СПб.: Изд-во РГПУ им. А. И. 
Герцена, 2011. ‒ С. 233‒242.  

5. Левитская И. В. Культурологическая экспертиза разработки 
имиджевых стратегий региона / И. В. Левитская // Роль культурологии в 
современном мире. ‒ СПб.: Изд-во Русской христианской гуманитарной 
академии, 2011. ‒ С. 332‒336.  

6. Landry C. The creative city: a toolkit for urban innovators / C. Landry. 
‒ UK: Comedia, 2000. – 302 p. 

7. Scott A. The cultural economy of cities / A. Scott // International journal of 
urban and regional research, Volume 21, Issue 2. – 1997. – P. 323‒329. 

 
REFERENCES 

1. Berger, P. L., Luckmann, T. (1966). The Social Construction of Real-
ity. A Treatise on sociology of Knowledge. Moscow, Medium (In Russian). 

2. Ivanova, G. V., Leont'ev D. A. (2006). Ot jekspertnogo znanija k jekspertnoj 
dejatel'nosti [From expert knowledge to expert activity]. In Jekspertiza v sociokul'tur-
nom mire: ot znanija k dejatel'nosti. Moscow, Smysl, 72–78.  

3. Nikiforova, L. V. (2010). Jekspertnye vozmozhnosti kul'turologii [Ex-
pert opportunities of cultural studies]. In Kul'turologija: fundamental'nye 
osnovanija prikladnyh issledovanij. Moscow, Smysl, 68‒80.  

4. Nikonova, A. A. (2011). Ot jekspertizy kul'turnogo nasledija k jeksper-
tize kul'turnyh proektov [From the assessment of cultural heritage to the 
expertise of cultural projects]. In Filosofija i kul'turologija v sovremennoj 
jekspertnoj dejatel'nosti.  233‒242.  

5. Levitskaja I. V. (2011). Kul'turologicheskaja jekspertiza razrabotki imidz-
hevyh strategij regiona [Cultural expertise for the development of image strate-
gies of the region]. In Rol' kul'turologii v sovremennom mire. Sankt-Peterburg Izd-
vo Russkoj hristianskoj gumanitarnoj akademii, 332‒336.  

6. Landry, C. (2000). The creative city: a toolkit for urban innovators. 
UK, Comedia. 

7. Scott, A. (1997). The cultural economy of cities. International journal 
of urban and regional research, 21 (2), 323–329. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  26 . 1 0 . 17  

 
 

В. И. Панченко, д-р философ. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКАЯ ЭКСПЕРТИЗА КУЛЬТУРНЫХ РЕСУРСОВ 
 
Статья посвящена исследованию растущей роли экспертного знания в процессе трансформации культуры и социальных отношений в совре-

менных условиях. Подчеркивается значимость и особенность культурологической экспертизы социальных проблем, которая выступает как уни-
версальная экспертиза в проектной деятельности. В условиях перехода от индустриальной к постиндустриальной экономике культурологическая 
экспертиза становится инструментом внедрения креативной экономики. В частности, речь идет об использовании культурных ресурсов городов 
и регионов Украины в создании имиджа для привлечения инвестиций и определения направленности перспективного развития. 

Ключевые слова: культурный проект, культурологическая экспертиза, культурная политика, экспертная оценка, креативная экономика, культур-
ные ресурсы, урбанистическая политика. 



~ 82 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

V. I. Panchenko, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

CULTURAL EXPERTISE OF CULTURE RESOURCES 
 
The article studies cultural expertise, importance of which grows within conditions of social and cultural transformations in modern society. It 

is underlines the features of cultural expertise for the analysis and solution of social problems. Cultural expertise is the basis for different projects: 
cultural, urban, artistic. Cultural studies mean cumulative knowledge for the expert knowledge. 

Expert assessments of processes and objects, which cannot be calculated, are based on their own judgments. Cultural expertise includes 
analysis of social reality: values, public opinion, interests, traditions and rules. All this must be expressed in quantitative terms. The question of the 
appropriateness for using axiological parameters is still open. 

It is stressed that the cultural expertise is important on different stages of the project making activity: planning, support, implementation, evaluation of its ef-
fectiveness. At the national level decision-making procedure should include the recommendations of academic experts for the objective information and under-
standing the results that will be achieved in the future. The procedure of cultural expertise legitimizes state decisions for the society.  

Cultural resources of cities and regions are assets for creative economy implementation. Cultural expertise of culture resources is a main component in the 
process of this realization on the national level. Cultural, educational and regional policies in Ukraine should consider cultural studies knowledge as basic for 
cultural expertise, which can be seen as an instrument in the context of social reality. An important task of the cultural expertise is the correlation between existing 
and desired image of the city with its cultural potential. The image is constructed purposefully; it represents the desired vision of the city and social relation to it. 
The successfully created image is capable to transform the idea and the mission of the city from the "model" to the program of activities. 

Keywords: cultural project, cultural expertise, cultural policy, expert evaluation, creative economy, cultural resources, urban policy. 
 
 
УДК 130.2:008 
 

А. А. Семененко, канд. філос. наук, cт. викладач 
Національна академія образотворчого мистецтва і архітектури 

вул. Вознесенський узвіз, 20, м. Київ, 04053, Україна 
semlika71@gmail.com 

 

НОВІТНІ КУЛЬТУРНІ ПРАКТИКИ У ФОРМОТВОРЧИХ ІНДУСТРІЯХ СУЧАСНОСТІ 
 
У статті здійснений аналіз актуальних формотворчих тенденцій з точки зору їх зв’язку з новітніми культурними практиками, визначени-

ми економічним, технічним та соціальним контекстом культури. Використовуючи оптику культурної антропології та визначені сучасними 
мислителями домінанти цивілізаційного руху, досліджено вектори проективної активності людства. Показана еволюція мови та цілей пред-
метних практик, означені та охарактеризовані нові архітектурно-дизайнерські стилі (рециклінг-, поп-, еко-, рекреаційний, моушн-, медіа-, муль-
тимедійний, мультисенсорний дизайн тощо). Розмаїття дизайнерських стилів сьогодні багато в чому пояснюється прагненням поєднати 
розмежовані ходом суспільного прогресу інтенції формотворення – відповідність вимогам й характеру сучасності та збереження онтологічних 
засад, що забезпечують людині відчуття "дому" та власної індивідуальності. Гармонізувати їх вдається дизайнерським практикам, що реалі-
зують у проективності комунікативний, інтерактивний потенціал, залишаючи простори побутування людини живими і людяними. 

Ключові слова: культура, культурні практики, просьюмеризм, партисипація, мультимедійний та мультисенсорний дизайн, е-культура, гібридне мистецтво. 
 
Постановка проблеми. Одна з актуальних задач 

сучасного гуманітарного знання ‒ це осмислення новіт-
ніх та традиційних культурних практик, зумовлених бур-
хливими соціотехнічними перетвореннями. Досліджен-
ня характеру та напрямків проективної активності, вті-
леної у предметності (реальній та віртуальній), дає змо-
гу глибше зрозуміти характер цивілізаційних трансфор-
мацій, їх зв’язок із сутнісними вимірами людського.  

Аналіз досліджень і публікацій. Теоретичну базу до-
слідження складають праці, присвячені загальним харак-
теристикам сучасної культури, З. Баумана, Ж. Бодріяра, 
Гі Дебора, М. Маклюена, Х. Ортега-і-Гассета, Р. Сеннета, 
Е. Тоффлера, Е. Фромма, Т. Хофштеде та ін. Важливим 
внеском в розуміння характеру актуальних формотворчих 
індустрій стали дослідження різних аспектів сучасності: 
ролі інформації – Д. Белл, Дж. Гелбрейт, З. Бжезинський; 
комунікативної проблематики ‒ Е. Басін, В. Березін, З. Герш-
кович, Н. Луман та ін.; віртуальності – Ф. Джеймісон, 
Ж.-Ф. Ліотар, П. Вірільйо, Ж. Дельоз, С. Жижек, М. Хейм, 
Н. Карпицький, Н. Маньковська, Н. Носов, А. Севальников, 
С. Хоружий; медійності – В. Беньямін, М. Кастельс, Н. Лу-
ман, В. Савчук, В. Возчиков, Н. Кириллова. Розгляд архі-
тектурно-дизайнерської діяльності у вимірі соціокультур-
ного буття – Р. Арнхейм, В. Аронов, В. Ганзен, В. Геніса-
ретський, Г. Лола та ін. – закладає основи аналізу її у па-
радигмі сутнісних вимірів людського світу. Висвітлені у 
роботах російських філософів В. Бичкова та Н. Маньков-
ської проблеми некласичної естетики забезпечують осми-
слення новітніх формотворчих тенденцій новим понятій-
ним дискурсом. Однак поліморфічність культурних форм 
очікує на подальші теоретичні розвідки, чому й присвяче-
на представлена стаття. 

Мета статті. Проаналізувати сучасні культурні практи-
ки як чинник новацій формотворчих індустрій, що виявляє 
механізм переводу культурних кодів у предметні форми.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Ан-
тропологічні розмисли сучасності знаходяться у напру-
женому пошуку врівноваженості різних теорій людино-
знавства, йдучи шляхом активного вивчення конкретики 
людського світу. Формовияви культури, звичайно, не 
збігаються з людським життям, але здатні розкрити йо-
го смисли та проблемні вузли, адже завжди задаються 
сутнісною константою – мірою людського. В цьому сенсі 
перспективною для антропологічних пошуків виявля-
ється площина гуманітарного знання, яка, досліджуючи 
природу людини, розкриває засади світоглядних зру-
шень, цього горизонту всіх культурних розбудов.  

Теоретичні розвідки ХХ ст. означили суттєві трансфо-
рмації соціокультурного простору і запропонували нові 
назви доби, що відповідають характеру економічних та 
соціальних відносин сучасності. Так, сформулювались 
терміни "суспільство споживання" (Ж. Бодрійяр, Е. Фромм), 
"постіндустріальне суспільство" (Е. Тоффлер), "суспільст-
во спектаклю" (Гі Дебор), "індивідуалізоване суспільство" 
(З. Бауман), "повстання мас" (Х. Ортега-і-Гассет), "падіння 
публічної людини" (Р.  Сеннет) тощо. Паралельно дослі-
джувались феномени ринку, реклами, піару, просування 
товарів та послуг. На певному етапі сформувалась нега-
тивна оцінка культури споживання та консьюмеризма 
(Г. Маркузе, Ж. Бодріяр). Але паралельно формувався 
і більш лояльний погляд на неї, що втілилось у конце-
пції просьюмеризму і, відповідно, людини-
просьюмера. Е. Тоффлер у "Третій хвилі" наполягав 
на тому, що, незважаючи на негативні характеристики 
суспільства масового споживання, у другій половині 
ХХ ст. виникають передумови нових моделей поведін-
ки, коли людина має можливість самостійно налашто-
вувати своє існування у просторі створених для нього 
об’єктів [10].  

 © Семененко А. А. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 83 ~ 

 

 

Просьюмер ‒ людина, яка конструює реальність під 
себе з предметності, що її оточує, тим самим створюючи 
щось якісно нове. Ця тенденція do it yourself ‒ DIY (зроби 
сам), спираючись на архаїчні практики "ручної" праці, що 
були витіснені на периферію культурних практик машин-
ним виробництвом індустріальної доби, у постіндустріаль-
ну добу реінкарнується не тільки у повсякденності, а й 
активно розвивається у сфері художньої культури. Так, у 
другій пол. ХХ ст. виникають субкультурні практики вироб-
ництва продуктів, незалежних від мейнстрима, зааганжо-
ваного ідеологією, модою, суспільними стереотипами, 
комерційним диктатом: фензіни, самвидав, андеграундна 
музика, заснована на "етиці DIY" (прихильники DIY нази-
вають себе true (справжні, істинні)) тощо.  

Ця людська активність ‒ потреба справжнього опі-
кування власним буттям, ‒ що має онтологічний статус 
у структурі людського й підкріплена прагненням особис-
тісного зростання та підвищення компетенції, бажанням 
підкреслити свою індивідуальність, стає основою нової 
економічної практики, яку Ф. Бродель у своїй праці "Ма-
теріальна цивілізація, економіка та капіталізм XV‒XVIII" 
означив як "позаринкова економіка" [5]. Популярність 
майстер-класів handmade з кулінарії, художньої творчо-
сті, бісероплетіння, скрапбукінгу, печворку, квілінгу, 
флористики, декорування тощо свідчить про DIY-
орієнтованість суспільства, і цей запит миттєво опано-
вується ринком. Яскравим прикладом цього є розвиток 
DIY&Household-галузі, представленої будівельними та 
меблевими магазинами формату DIY, такими як IKEA, 
Leroy Merlin, Castorama, OBI тощо. Покупцю пропону-
ється широкий вибір "конструкторів" для будівництва, 
оздоблення, меблювання життєвих просторів [7, с. 165]. 
Такі практики є створенням нового предмета з доступ-
них елементів природного або соціокультурного сере-
довища та повертають у предметний простір культури 
індивідуальність, природність, унікальність.  

Архітектурно-дизайнерська діяльність сучасності реа-
гує на нові культурні запити людини виробленням страте-
гій, що розширюють горизонти вибору. Так постає тактич-
на урбаністика, де впровадження змін у міському середо-
вищі проходить етап втілення тимчасового архітектурно-
дизайнерського проекту, який привертає увагу спільноти 
до об’єкта змін, стимулює обговорення, проведення ворк-
шопів з жителями й врешті слугує прототипом кінцевого 
проекту; відбувається проектування просторів вільного 
планування, де людина сама визначає розміри та функції 
життєвих приміщень, розвиток DIY-руху, провісниками 
якого є суспільні майстерні, де за гроші надаються матері-
али, інструменти, приміщення, послуги професіоналів для 
втілення задуманого людиною проекту (столярні, ткацькі, 
гончарні, ювелірні вироби тощо).  

Подальше теоретичне осмислення DIY-культури 
втілюється у концепцію Акселя Бранса, австралійського 
дослідника, який пропонує термін produsage (цей нео-
логізм утворений злиттям слів to produce ‒ "виробляти" 
та usage ‒ "користь, використання" й відображає опану-
вання людиною нового середовища виробництва, спо-
живання та комунікації – цифрового), який описує ситу-
ацію споживацького досвіду, що, користуючись відкри-
тим софтом, програмним забезпеченням з відкритим 
кодом, створює певні продукти для загалу. Він називає 
їх Creative Commons ‒ тексти (wiki-знання), культурні 
артефакти (музика, відео, літературні твори, колажі 
тощо), які колективно створюються, редагуються та 
модеруються [13]. Така реальність є втіленням концеп-
ції Генрі Джеккінса про культуру партисипації, або куль-
туру співучасті, в якій він стверджує, що всі користувачі 
Мережі є одночасно її творцями й учасниками виробницт-
ва тих додаткових реальностей, які вона продукує [14]. 

Наприклад, нових масштабів та можливостей набуває 
така культурна практика, як доброчинність (спонсорство, 
донорство, краудфандинг, волонтерство), перетворюю-
чись на практику громадської співучасті і відповідальності, 
де он-лайн-активність реалізується в оф-лайн-події суспі-
льного та особистого життя. Цікаво, що краудфандингова 
підтримка спрямовується як на соціально незахищені 
суб’єкти та об’єкти культури, так і на стартапи, наукові 
дослідження, кіновиробництво, образотворчу діяльність, 
музеї тощо. Таким чином мають шанс реалізуватись бага-
то "неформатних" ідей, що не мали такої можливості в 
умовах ринкової та ідеологічної кон’юнктури.  

Культура партисипації здатна також трансформувати 
класичні, традиційні культурні сфери, яким для виживан-
ня необхідне осучаснення їхньої комунікативної мови. 
Наприклад, у концепції "музею 2.0", партисипативного 
музею, функціонування сучасних інституцій, де зберіга-
ються і транслюються культурні цінності та об’єкти, пе-
редбачає не тільки відвідування і споглядання, а й мож-
ливість створити щось нове. Тут активно використову-
ються цифровий інструмент, цифрові прилади, що допо-
внюють колекції, виставки та потребують машино-
людської взаємодії й інтенсифікують людський досвід. 
Або з’явилось та розвивається партисипативне мистецт-
во, в якому акцент переноситься зі створення об’єкта 
до створення процесу й засноване на залученні спільно-
ти, взаємодії художника з аудиторією. Партисипативне 
мистецтво може втілюватись у мікроурбаністичних такти-
ках як засіб репрезентацій мистецьких та архітектурно-
дизайнерських продуктів, як соціальний дизайн або 
як мистецька провокація. Нові культурні практики фор-
мують запити, що створюють нові культурні групи (ефек-
тивні партнерства) і професії (анімація культури).  

Сучасний етап інформаційної революції, започаткова-
ний зрушеннями в інформаційних технологіях, появою те-
лебачення, глобальної комп’ютерної мережі Інтернет та 
поширенням віртуального простору, виводить людську 
культуру на якісно новий рівень комунікації, де швидкість та 
доступність інформації, а також надзвичайні можливості 
спілкування складають основу стрімкого генезису нових 
культурних форм. Самі назви доби: "цифрове суспільство", 
"медіа-поліс", "інтернет-галактика", "кібер-суспільство", "кі-
бер-культура", "кібер-простір", "електронний мегаполіс", 
"цифрове суспільство", "інфосфера", "мережеве суспільст-
во" тощо ‒ свідчать про потужну хвилю культурного розвою, 
хвилю злиття людини з технікою, в якій остання виступає 
інструментом не тільки біологічної, а й соціальної еволюції.  

Мережа віртуальної комунікації трансформує соціаль-
ну дійсність настільки глибоко, що теоретиками висува-
ються гіпотези кінця політики (Т. Хофштеде) та кінця гео-
графії (М. Маклюен), які є провісниками розбудови всесві-
ту кібер-простору з його необмеженими можливостями. 
Так, технологічна основа сучасної цивілізації, її інформа-
ційно-комунікаційні технології визначають єдність культур-
них форм інформаційного суспільства, що теоретики кла-
сифікують як глобалізацію та уніфікацію культури. Але те 
саме відкриває й не бачені раніш можливості єднання і 
спілкування людей не на основі територіальної близькості 
або мовної єдності, а на засадах духовної, релігійної, мо-
ральної, етнічної або будь-якої іншої спорідненості. 

Новий рівень розвитку технологій породжує нову 
культуру – електронну, віртуальний простір і час, елект-
ронний статус самої людини, формуючи, по суті, "третю 
природу" – світ віртуальних феноменів. Відбуваються 
епохальні зміни у сферах економіки, освіти, комунікації, 
творчості – вони змінюють форму свого буття з реальної 
на цифрову, симуляційну за допомогою інформаційних 
технологій, що створюють єдиний інформаційний прос-
тір, віртуальні способи вираження, ліберальність контен-
ту та використовують дистанційні технології.  



~ 84 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Дослідники антропологічних вимірів сучасної культу-
ри констатують: "Сучасна людина – це вже не просто 
Homo Sapiens, в значній мірі віртуалізований біосоціо-
електронний суб’єкт, що володіє активністю як у сфері 
своєї тілесної природи, соціальної практики, так і у новій 
якості електронно-віртуального суб’єкта, який має техно-
логічні надможливості (подолання просторово-часових 
границь та швидкостей) й включений у світову інтернет-
спільноту" [1]. Е-культура має два типи втілення. Перший 
‒ це електронна форма традиційних культурних об’єктів 
(електронні музеї, бібліотеки, виставки тощо). Другий – 
поява та розповсюдження об’єктів, електронних за фор-
мою і за змістом (комп’ютерні ігри, програми, соціальні 
мережі, Інтернет, цифрові твори мистецтва тощо) [2].  

Сучасне формотворення – це тісна співпраця вче-
них, інженерів, виробників, спеціалістів масмедіа та 
митців з вибудовування нових предметних та віртуаль-
них форм, що відповідають змінюваному досвіду сучас-
ної людини. Арт-об’єкти архітектурно-дизайнерської та 
мистецької творчості сьогодні є продовженням науко-
вих досліджень й експериментів (біології, фізики, інфо-
рматики, кібернетики, досліджень штучного інтелекту, 
візуалізації інформації), втілюючи їх в аудіовізуальне 
технологічно й/або електронно сформоване середови-
ще, доступне арт-реципієнтам не тільки у формі спо-
глядання, а й для контактної взаємодії. Таке гібридне 
мистецтво виходить за межі жанровості, розмиваючи 
границі між живописом, скульптурою, інсталяцією, кіно, 
перформансом, й об’єднує науку, соціально-політичний 
контекст, поп-культурні пріоритети та синтезує всі мож-
ливі форми психоемоційного впливу на людину, ство-
рюючи навколо неї психомоторну систему масової ко-
мунікації з метою емоційно-тонізуючого або компенса-
торно-рекреаційного впливу. Тут з’являються нові на-
прямки: медійна архітектура, геопросторова розповідь, 
використання робототехніки та штучного життя. 

Російські дослідники В. Бичков та Н. Маньковська, 
здійснюючи філософсько-естетичний аналіз арт-практик у 
добу техногенної цивілізації, визначають три сфери, у які 
трансформуются традиційні мистецтва: організація все-
охоплюючого середовища перебування людини, шоу-
бізнес та новітнє дигітальне мистецтво на основі мульти-
медіа у просторах віртуальної реальності. Так формується 
ряд нових експериментальних мистецтв, втілених у арт-
об’єктах, артефактах, інсталяціях, акціях, енвайронментах, 
хепенінгах, перформансах, арт-проектах та арт-практиках, 
що розвинулись на мультимедійній основі ‒ у кіно, теле-
баченні, сучасних шоу, у відеоарті, комп’ютерній графіці, 
комп’ютерних інсталяціях, сетературі, трансмузиці, інтер-
нет-арті, інтерактивному мистецтві, віртуал-арті та інших 
новітніх видах арт-практик: медіа-арті (трансмишен-арт, 
експериментальне кіно) та технологічних мистецтвах 
(електронік-арт, робото-арт, геномік-арт) [6]. 

Проектування сьогодні також є виробленням "нової 
мови", заснованої на багатстві антропологічних стосун-
ків зі світом, й оперує новими пластичними, "неречови-
ми" параметрами, активно залучаючи науково-технічні 
досягнення та перебираючи на себе функції медицини, 
шоу-індустрії та мистецтва. У суспільні та індивідуальні 
простори вводяться кінозасоби, психотерапевтичні та 
психопрофілактичні пристрої, лазерні установки, освіт-
лювальне обладнання й інша театральна техніка, голо-
графія, стереоскопічні прилади, здатні відтворювати 
рухомі зображення. Інтерактивність стає константою 
формотворення й складає основу нових галузей ди-
зайн-активності: моушн-, медіа-, мультимедійного та 
мультисенсорного дизайну тощо, які, спираючись на 
науково-технічні досягнення, реалізують ідеї комуніка-
тивності, експозиційності та естетичності життєвого 

простору. Так, інтерактивність комп’ютерних засобів 
дозволяє підключати людину (відвідувача-користувача) 
до процесу проектування візуальних образів на поверх-
ні мультимедійних об’єктів чи впливати на його форму.  

Теоретичні розвідки новітніх тенденцій проектування 
визначають, що таким мультимедійним дизайн-об’єктам 
властиві: полісенсорність як результат інтегрованого 
впливу мультимедійного середовища; інтерактивна 
трансформованість; пластичність; змінність сенсорних 
параметрів (форми, кольору, звуку тощо), які спричи-
няють імпровізаційну неоднозначність і множинність 
інтерпретацій образу; процесуальність (можливість пе-
реміщення у віртуальному просторі та часі); неліній-
ність часу; взаємопов’язаність віртуальних подій і під-
порядкованість всіх компонентів твору як волі автора 
(на етапі створення), так і відвідувача-користувача (в 
ході процесу активної взаємодії з об’єктом) [12]. 

Рівні та форми інтерактивної взаємодії мають гра-
дацію: лінійна, реактивна, тактильна [10]. Так, лінійна 
взаємодія присутня в мультимедійних об’єктах, коли 
зміна аудіовізуальних зображень на їх поверхні не 
пов’язана з попередніми повідомленнями й втілює ви-
значений автором сценарій. Прикладом такої взаємодії 
є дизайн предметно-просторового середовища музею 
BMW в Мюнхені, де стіни зі світлодіодними мультиме-
дійними панелями відображають динамічні графічні зо-
браження. Інтерактивні відеопроекції на декілька повер-
хонь формують інтер’єрні та екстер’єрні відеомапінги або 
мистецькі інсталяції, що є складовою святкових шоу та 
рекламних акцій. Це є, наприклад, складовими проектів 
австралійського художника Девіда Аткінса, визнаного ав-
торитета та провідного фахівця сучасної індустрії розваг, 
засновника австралійської компанії DAE (David Atkins 
Enterprise), що здійснює креативне наповнення та продю-
сування багатьох масштабних подій (серед них три най-
більш технологічні події минулих років: "Альфа-Шоу 4D", 
відкриття чемпіонату світу з регбі в Окленді (Нова Зелан-
дія) та церемонія відкриття XII Арабських ігор у Досі).  

Реактивна (від reaction – "дія у відповідь") взаємодія 
активує різні стратегії подачі інформації на поверхні 
об’єкта. Саме такий рівень інтерактивності присутній у 
сенсорних панелях, різноманітних інформаційних стендах 
(IР Board, IPBoard LED Touch Screen, інтерактивні дошки 
SMART Board), що можуть бути створені за допомогою 
резісторних, поверхнево-акустичних, інфрачервоних екра-
нів або сенсорного "розумного" скла (smart glass), та в 
інтерактивних відеопроекціях на площини (огороджувальні 
поверхні та обладнання). В цих об’єктах дії кожної людини 
(відвідувача-споживача) активують відповідну команду, 
яка закладена в програмно-апаратний комплекс мульти-
медійного об’єкта. Це можуть бути також інтерактивні сен-
сорні підлоги (цифрова підлога або відеопідлога) – світло-
діодне покриття, яке дозволяє відображати на поверхні 
різні візуальні ефекти в залежності від присутності на ній 
об’єктів та їхніх пересувань. Така тенденція втілена в ін-
тер’єрах музею Dornier Aerospace Museum (Фрідріхсгафен, 
Німеччина), Porsche Museum (Штутгарт, Німеччина) від 
компанії Jangled Nerves, інтер’єрі CERN – Universe of 
Particles від архітектурного бюро Atelier Brückner (Женева, 
Швейцарія), "Єврейського музею і центру толерантності" 
(Москва, РФ); виставкового центру Level Green від 
J. Mayer H. (Вольфсбург, Німеччина), магазину Louis 
Vuitton від архітектора Петера Маріно (Гонконг, КНР), екс-
позиційного центру VW Dataterrain Exhibition Space (Во-
льфсбург, Німеччина), Water Planet Design від компанії 
Urban A&O (Сан-Франциско, Каліфорнія, США). 

Третій рівень інтерактивності присутній у кінетичних 
композиціях з їх множинною взаємодією, пов’язаною з 
безліччю попередніх повідомлень, втілених у абстрактні 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 85 ~ 

 

 

форми та образи. Такі автономні, динамічні й інтерактив-
ні конструкції взаємодіють одна з одною та з будь-яким 
відвідувачем за допомогою трансформацій форми, візу-
альних ефектів і аудіосупроводу. Саме можливість втру-
чання у структуру твору надає виняткового значення 
кінетичному мистецтву серед інших інтерактивних мис-
тецьких практик. На цьому засновані проекти інженера і 
кібернетика Гордона Паска ‒ його інсталяції з інтеракти-
вними роботами ("Діалоги мобілів" (The Colloquy of 
Mobiles)) та розробки адаптивної архітектури (нереалізо-
ваний проект Палацу розваг, що, не маючи визначеної 
функції, за задумом, міг трансформуватись в залежності 
від потреб у простори для освіти, спорту, театральних 
вистав, художніх виставок тощо). На цих ідеях розвива-
ється нова кібернетична та кінетична архітектура.  

У світлі цього стають зрозумілими як сучасні дизайн-
практики, так і обрії найближчого майбутнього. Перспе-
ктивними напрямками проектної культури є сьогодні 
саме мультисенсорний дизайн, який звертається без-
посередньо до органів чуття людини: "...дизайн набуває 
все більшої інноваційності та художності, причому ху-
дожнє начало у дизайні вже не може транслюватись 
лише візуальними каналами – воно повинно охопити 
тілесні, світлові, звукові, поведінкові аспекти людського 
буття. Лише за цих умов дизайнери бачать можливість 
забезпечення повноцінного інтерфейсу між людиною та 
її предметним оточенням. ...Ця культура, протиставлена 
традиційній, часто розглядається як основа дизайну 
майбутнього. Її то потрактовують як всеосяжне поняття, 
яке включає в себе й “екранну культуру” і “розречевлене” 
середовище, де речі все більше заміщуються послугами, 
то виокремлюють як дещо самостійне" [11, с. 9].  

Вважається, що синтез таких полімодальних засо-
бів, здатних впливати на різні органи людських відчут-
тів, забезпечить формування різноманітного, активного, 
експресивного та адаптивного предметно-просторового 
середовища з новими якостями, адекватними складно-
сті та динамічності людського самопочуття. Так, практи-
ка проектування зосереджується на "другорядних" з 
точки зору технологічної культури функціях середови-
ща: психотерапевтичній та психопрофілактичній.  

Сучасні реалії інформаційного суспільства, яке від-
значається надзвичайним поширенням та розповсю-
дженням віртуальності, знецінюють традиційні механізми 
діагностики автентичності буття. Експансія "екранної 
культури" перетворює життєві простори людини: експре-
сія візуального ряду знецінює побутову реальність, тем-
поральна неоднорідність медіа дезорієнтує щодо фаз 
природних часових циклів тощо. Людина опиняється у 
ситуації тотального дефіциту відчуття дійсності, справж-
ності і в міжособистісному спілкуванні, і в ситуаціях масо-
вої комунікації. Акцентування тілесного дозволяє вироби-
ти систему захисту від тотальної експансії технічних при-
строїв або у всякому випадку створити ілюзію збереження 
безпосереднього, дійсного життя. Так, активно розвива-
ються і набувають статусів пріоритетних такі культурні 
практики, як дизайн, спорт, віртуальна комунікація тощо.  

Рекреація  людської природи, пошук безпосередніх 
контактів та органічності є однією з провідних почуттє-
вих домінант сучасного світовідношення. Це визначає 
такі полярні напрямки формотворення, як рекреацій-
ний, який зосереджується на відтворенні та збереженні 
традиційних, природних вимірів світовідчуття (екоди-
зайн, DIY-культура, практики "здорового способу жит-
тя", "зеленого туризму", тренди "органічних продуктів" у 
харчуванні, косметології тощо), та нова органіка, орієн-
тиром якої є заміна природного штучним (генномодифі-
ковані продукти, штучні матеріали в одязі та будівницт-
ві, віртуалізація комунікації тощо).  

Але найголовнішим виявляється переорієнтація самої 
людської активності на ідеали співтворчості, розвиток кре-
атосфери. Взагалі серед мислителів сучасності поширена 
думка про необхідність широкого залучення креативності 
до механізмів прогресу, в чому вбачається вихід з глухого 
кута суспільства послуг. Розширення творчого потенціалу 
особистості може скласти підстави для спростування та-
ких механізмів масової свідомості, як мода, ідеологія то-
що. У прикладній творчості людина може вивільнитись від 
пресингу запрограмованості й тотальної типізації та уніфі-
кації життя й повернути собі право визначати власний 
життєвий простір самостійно. В цьому сенсі можна говори-
ти, що зазначена тенденція нарощування творчих індуст-
рій змінить відчуженість, опосередкованість культурних 
практик повсякденності, здатна повернути у людське по-
бутування онтологічне опікування буттям, але на новому 
рівні розвитку соціореальності та технологій.  

Ностальгія за цілісністю спрямовує увагу формотво-
рчих практик до архетипічного досвіду та етнотрадицій, 
на потенціал яких покладаються надії щодо повернення 
людині відчуття "домівки" через відновлення актуаль-
ності "гармонійного", "домірного". Цікавим в цьому сенсі 
виявляється те, що звернення до недосконалості, прос-
тоти, протиставленої "нудотно-благообразним" реклам-
ним ідеалам, які відверто експлуатують споживацькі та 
сексуальні апетити, повертає життєвому простору право 
бути сповненим емоційно-евокативними кодами різного 
роду. Східна культура, з її традицією збереження права 
"потворного" на повноцінну участь в естетосфері предме-
тності та культом простоти й невимогливості, стає орієн-
тиром відповідних дизайнерських експериментів. Ця тен-
денція відображається у популярному сьогодні понятті 
"екологічного простору", яке базується на визнанні само-
цінності всіх виявів життя й конституюється поняттям га-
рмонійного на відміну від ідеального або доцільного.  

У практиці професіоналів дизайну концепція "екологі-
чного простору" включає не тільки традиційний набір 
вимог щодо температурно-кліматичного режиму, освіт-
лення, безпечності матеріалів та комфортності, а й збе-
реження особистісного, персоніфікованого його компо-
нента, тобто вільного від заангажованості дизайн-
концепціями та технологічними устроями. Чистота стилю 
тут поступається природності відчуттів. З точки зору ес-
тетики важливо підкреслити, що людина на нових етапах 
культурного поступу знов і знов повертається до 
вихідних засад свого світосприйняття – почуттів, емоцій, 
відчуттів. Використання архетипічного досвіду, з його 
багатством символіки та метафоричності, покладене в 
основу екологічно спрямованого формотворення, ство-
рює засади його деінтелектуалізації, безпосередності. 
К. Рашид, представляючи свій проект "Ідеальний дім", 
активно використовує новітню матеріальність – техноор-
ганіку – нову "біомасу", заряджену інтерактивними ново-
введеннями цифрової епохи: "До цього дому не треба 
звикати – він миттєво утворює симбіоз із своїм волода-
рем, огортаючи відчуттям безпомилкової відповідності 
нашим бажанням" [9, с. 47]. Форми проекту апелюють до 
архетипів первісного житла, зонування проводиться за 
принципом інтеграції, а сам дім є утіленням поняття "пе-
рвісного техно". Ідеал "дім-як-сукня", який висуває 
К. Рашид, – новий виток реабілітації повноцінності, діа-
лектичності та позитивності взаємин людської природи з 
оточенням, він може і повинен бути здійснений через 
легітимацію нової предметності: "Нові об’єкти, що фор-
мують наше життя, – стверджує дизайнер, – це транско-
нцептуальні, мультикультурні гібриди. Вони можуть існу-
вати у будь-якому контексті – натуральному і синтетич-
ному, породженому світом телекомунікацій, технологій, 
інформації і нового способу життя" [9, с. 47]. 



~ 86 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Популярний сьогодні напрямок дизайн-активності ‒ 
система "розумний дім" (Smart Home) ‒ також демон-
струє тенденцію нового характеру взаємин людини та її 
оточення. Розумний дім ‒ це не тільки автоматизація 
житлового або суспільного простору (автоматичне вми-
кання та вимкнення світла, програмування домашньої 
техніки, підтримка мікроклімату, інтеграція аудіо- та 
відеосистем, охоронна система тощо). У буквальному 
значенні це дім, який розуміє свого хазяїна, служить 
людині, а не примушує її пристосовуватись до умов 
середовища. Комфортність давно вже завоювала пози-
ції визначального чинника формотворення, стала його 
провідною координатою. Але тепер вона набуває цього 
статусу навіть у суто естетичних та емоційних вимірах.  

Ще один сучасний напрямок архітектурно-дизайнер-
ських експериментів – дисипативна архітектура Філіпа 
Біслі, що надихається дослідженнями штучного інтелекту 
та досягненнями синтетичної біології й створює інсталя-
ції з інтерактивним середовищем високої складності. 
Найвідоміша з них ‒ Hylozoic Series – зайняла 1-ше місце 
на конкурсі Art and Artificial Life VIDA. Автор обирає вихі-
дною точкою живу систему, таку як густозаселений ліс, й 
створює архітектуру, що здатна обробляти нестабільні 
умови, модулює середовище, отримує інформацію про 
його наповнення через кінетичні механізми з мікропроце-
сорами та датчиками. Це простір, що вибудовується, 
вивчаючи поведінку своїх жителів [3]. 

У вимірах теперішньої культурної епохи набуває но-
вої перспективи питання форми. З одного боку, відкриті 
сьогодні можливості її не лише предметного втілення 
ставлять під сумнів пряму залежність дизайну від науко-
во-технічного прогресу як від джерела винайдення новіт-
ніх матеріалів та виробничих технологій, з іншого – пере-
орієнтовують зв’язок з ним у сферу віртуального, де пи-
тання необхідності форм заміняються питаннями тво-
рення зрозумілих знакових систем – інструкцій та алго-
ритмів дії. Тенденція до дематеріалізації предметного 
середовища робить формотворення прихованим, внут-
рішнім процесом, а віртуальна реальність комп’ютерних 
засобів знищує його фізичні межі або, у всякому випадку, 
трансформує саму фізичну реальність.  

Діалектика форми та образу втрачає своє традицій-
не співвідношення, сміливі експерименти проективної 
культури із законами образотворення утворюють спе-
цифічне поле, де можливі будь-які варіації форм та 
смислів, але об’єднані законами естетичного впливу з 
елементами епатажу чи парадоксу. Для постмодерного 
світогляду вартими уваги постають предметні утворен-
ня, що створені на грі абсурдного і реального, шокуючо-
го і звичного, містичного і зрозумілого. Важко визначити 
межі цих формотворчих пошуків – тут посуд може бути 
пухнастим, а кухонна шафа висіти у повітрі. Головною ж 
своєю метою дизайнери одностайно визнають пробу-
дження почуттів і активізацію спілкування. Такі категорії 
некласичної естетики, як епатаж та шок, вповні втілю-
ють естетичну специфіку впливу провокації.  

Постмодерна реакція на необхідну в умовах масового 
виробництва та урбаністичного способу співжиття уніфі-
кованість предметності проголошує нову естетичну 
якість – "екстраординарність". Прагнення індивідуалізу-
вати життєвий простір, запобігти його анонімності, спов-
нити його відчуттями та емоціями спрямовує дизайнер-
ські пошуки на створення предметів класу "Х" – екстра-
ординарних, експресивних, екстремальних, ексцентрич-
них. Дизайн в цьому сенсі виявляє безмежність свого 
потенціалу експериментування зі світом речовості – від-
повіді на багатоваріантність людської природи. Строка-
тість образів сучасної предметності уподібнюється порт-
ретній галереї людських типів. Відсутність границь "доб-

рого смаку" уможливлює найфантастичніші та найексце-
нтричніші образи, але завжди маємо за орієнтир, що всі 
вони виникають як дзеркальне відображення мімічних 
рухів обличчя людської культури. Усе розмаїття дизай-
нерських підходів до створення предметних форм, обра-
зів, конструкцій являє собою здійснене у проектній формі 
дослідження законів людської почуттєвості.  

Але констатована мислителями сучасності криза люд-
ської культури свідчить, що нарощування технічної доско-
налості й ергономічної пристосованості світу не в змозі 
замінити відчуття цілісності середовища, коли воно вибу-
довується самими ритмами життя й існує органічно. За-
мість вибудовування цілісності навколишнього світу, що 
забезпечило б людині відчуття домівки, дизайн перетво-
рює людський простір на супермаркет, а самій людині 
нав’язує рольові ігри навіть у найінтимніших її проявах. Як 
наслідок виникає відчуття стомленості людини від нав'яз-
ливості формотворчих практик. Г. Лола вбачає витоки 
цього негативного відчуття в установці на "супердореч-
ність кожної речі, коли все до дрібниць індивідуалізовано, 
скрупульозно вирахувано й пристосоване до визначеного 
місця у буквальному смислі цього слова" [8, с. 213]. На 
думку дослідниці, виникає ефект перевантаженості, нібито 
"занадто доброго дизайну". Людина опиняється у світі 
обгорток, упаковок, етикеток, які позначають, маркують 
весь універсум предметності – від косметичних засобів до 
урбаністичних ландшафтів. Усвідомлення негативного 
тиску цього своєрідного панестетизму вносить корективи в 
аксіологічну орієнтацію дизайн-діяльності, переорієнтовує її 
з "прекрасного" та "ідеального" на "гармонійне" та "природ-
не". Обґрунтовуючи прихильність до органічних форм, один 
з провідних західних дизайнерів К. Рашид стверджує, що 
"органіці властива та дружність, яка робить предмет близь-
ким до людини, дозволяє відчути спорідненість з ним, як з 
організмом. Це народжує близький контакт з предметним 
світом, почуттєве, навіть еротичне спілкування" [9, с. 50].  

Висновок. Спираючись на розвідки теоретиків сучасної 
культури та практичні втілення людської формотворчої ак-
тивності, доведено, що майбутнє культурних практик зна-
ходиться у площині розробок "нової мови" формотворення, 
яка буде заснована на максимальному використанні потен-
ціалів стосунків "людина ‒ природа ‒ техніка" й оперувати-
ме новими пластичними та віртуальними параметрами. 
Запланована незавершеність, невизначеність формовиявів, 
що реалізується у трансформативності, амбівалентності, 
поліморфічності, інтерактивності проектних продуктів, про-
понує нові алгоритми людського побутування в світі, віль-
ному від диктату функціоналізму, соціальних стандартів і 
стереотипів та включеному у креативні індустрії.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Баева Л. В. Экзистенциальные риски информационной епохи. [Елект-
ронний ресурс] / Л. В. Баева - Режим доступу: http://emag.iis.ru/arc/infosoc/ 
emag.nsf/BPA/e63962ee99dc45ac44257c120042ef7c 

2. Баева Л. В. Электронная культура: опыт философского анализа. [Електро-
нний ресурс] / Л. В. Баева // Вопросы философии, № 5, 2013. – С. 75‒83 - Режим 
доступу: http://vphil.ru/index.php?option=com_content&task=view&id=753&Itemid=52 

3. Бисли Филип. Семинар с CITA Studio и Королевской Датской 
Академией Искусств Школы Архитектуры. [Електронний ресурс] / Филип 
Бисли - Режим доступу: http://www.philipbeesleyarchitect.com/ 

4. Брижченко Н. С. Інтерактивність як чинник формування дизайну сучас-
ного громадського інтер’єру: дис. на здобуття уч. ступ. канд. мистецтвознавст-
ва: спец. 17.00.07. : "Дизайн" / Н. С. Брижченко. [Електронний ресурс] ‒ Харків, 
2015. ‒ 328 с. - Режим доступу: http://www.ksada.org/doc/bryzhachenko-diss.pdf 

5. Бродель Ф. Матеріальна цивілізація, економіка і капіталізм, XV–
XVIII ст.: У 5 т.: [Пер. з фр.] / Ф. Бродель – К.: Основи, 1995. – Т.1. – 543 с.  

6. Бычков В. В., Маньковская Н. Б. Искусство техногенной цивили-
зации в зеркале естетики / В. В. Бычков, Н. Б. Маньковская // Вопросы 
философии. ‒ 2011, № 4. ‒ С. 62‒72.  

7. Вольф Д. В. Эволюция DIY-практик в сер. ХХ – н. XXI вв. / Д. В. Вольф // 
Теория и практика общественного развития. ‒ 2015, № 3. ‒ С. 164‒167. 

8. Лола Г. Н. Дизайн. Опыт метафизической транскрипции / Г. Н. Лола. 
‒ М.: Изд-во МГУ. ‒ 1998. – 264 с. 

9. Рашид К. Не бойтесь будущого / К. Рашид // Салон. – 2003. – 
№ 3(70) – С. 47‒52. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(2)/2018 ~ 87 ~ 

 

 

10. Тоффлер Э. Третья волна / Э. Тоффлер; [пер.с англ.]. – М.: 
ООО "Издательство ACT", 2004. ‒ 784 с. 

11. Шатин Ю. В. Дизайн будущего или будущее дизайна? / Ю. 
В. Шатин // Техническая эстетика. – 1990. ‒ № 8. – С. 7‒12.  

12. Яцюк О. Г. Мультимедийные технологии в проектной культуре 
дизайна: гуманитарный аспект: автореф. дис. на соискание уч. степ. 
док. искусствоведения: спец. 17.00.06. : "Техническая эстетика и ди-
зайн" / О. Г. Яцюк. ‒ Москва, 2009. ‒ 45 с.  

13. Bruns A. Blogs, Wikipedia, Second Life, and Beyond: From Pro-
duction to Produsage. - Peter Lang Inc., International Academic Publishers, 
2008 – 418 р. 

14. Jenkins Henry. Convergence Culture: Where Old and New Media 
Collide. - New York: New York University Press, 2006 – 368 р. 

 
REFERENCES 

1. Baevа, L. V. Ekzystencialnye riski informacionnoj epohi. [Existential risks of 
the information age]. Retrieved from http://emag.iis.ru/arc/infosoc/emag.nsf/BPA/ 
e63962ee99dc45ac44257c120042ef7c 

2. Baevа, L. V. (2013). Electronic Culture: Experience of Philosophical 
Analysis. Voprosy Filosofii, 5, 75‒83. Retrieved from http://vphil.ru/ 
index.php?option=com_content&task=view&id=753&Itemid=52 (in Russian) 

3. Beasley, Philip. Workshop with CITA Studio and the Royal Danish 
Academy of Arts of the School of Architecture. Retrieved from 
http://www.philipbeesleyarchitect.com/ (in Russian) 

4. Bryzhchenko, N. S. (2015). Interaktyvnist’ yak chynnik formuvannya 
dizajnu suchasnogo gromads’kogo inter’eru [Interactivity as a factor in 
shaping the design of contemporary public interior]: dis. na zdobuttia uch. 
step. kand. mistezhtvoznavstva. Kharkiv. Retrieved from 
http://www.ksada.org/doc/bryzhachenko-diss.pdf. 

5. Brodel, Fernan. (1995). Materialnaya civilizaciya, economika i 
kapitalizm XV–XVIII st. [Afterthoughts on Material Civilization and Capitalism 
15th-18th Century], Vol. 1 Кyiv, Оsnovy. 

6. Bychkov, V. V., Mankovska, N. B. (2011). Iskusstvo tehnogennoj civi-
lizacii v zerkale estetiki [The Art of technogenic civilization in the mirror of 
aesthetics]. Voprosy Filosofii, 4, 62‒72. 

7. Volf, D. V. (2015). Jevoljucija DIY-praktik v ser. HH – n. XXI vv. [The 
evolution of DIY-practices of the middle of the XX – early XXI centuries]. 
Theory and practice of social development, 3, 164‒167. 

8. Lola, G. N. (1998). Dizajn. Opyt metafizicheskoy transkripcii [Design. 
The experience of metaphysical transcription]. Мoskow, Izdatelstvo MGU. 

9. Rashid, K. (2003). Ne bojtes' budushhogo [Do not be afraid of the 
future]. Salon, March, 47‒52. 

10. Toffler, Alvin. (2004). The Third Wave. Moskow, AST (in Russian). 
11. Shatin, Yu. V. (1990). Dizajn budushhego ili budushhee dizajna? [The 

design of the future or the future of design?]. Technical aesthetics, 8, 7‒12. 
12. Yacyuk, O. G. (2009). Multimedijnye tehnologii v proektnoj cul’ture 

dizayna. [Multimedia technologies in design culture of design: the 
humanitarian aspect]. Avtoref. dis. na soiskanie uch. step. dok. 
Iskusstvovedenya. Moskow.  

13. Bruns, A. (2008). Blogs, Wikipedia, Second Life, and Beyond: From Pro-
duction to Produsage. Peter Lang Inc., International Academic Publishers. 

14. Jenkins, Henry (2006). Convergence Culture: Where Old and New 
Media Collide. New York, New York University Press. 

 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  25 . 0 9 . 17  

 
 

А. А. Семененко, канд. филос. наук, ст. преподаватель 
Национальная академия изобразительного искусства и архитектуры 
ул. Вознесенский спуск, 20, г. Киев, 04053, Украина 

 
АКТУАЛЬНЫЕ КУЛЬТУРНЫЕ ПРАКТИКИ В ПРОЕКТИВНЫХ ИНДУСТРИЯХ СОВРЕМЕННОСТИ 

 
В статье анализируется связь актуальных формотворческих тенденций с новейшими культурными практиками, развитие которых 

обусловлено экономическим, техническим и социальным контекстом культуры. С использованием оптики культурной антропологии и оп-
ределенных современными мыслителями доминант цивилизационного движения изучены векторы проективной активности человечества. 
Показана эволюция языка и целей предметных практик, обозначены и охарактеризованы новые архитектурно-дизайнерские стили (рецик-
линг-, поп-, эко-, рекреационный, моушн-, медиа-, мультимедиа-, мультисенсорный дизайн и т. д.). Разнообразие дизайнерских стилей сегодня 
обусловлено в большой степени стремлением объединить разделенные ходом общественного прогресса интенции формообразования – 
соответствие требованиям и характеру современности и сохранение онтологических основ, которые обеспечивают человеку ощущение 
"дома" и собственной индивидуальности. Гармонизировать их удается дизайнерским практикам, которые реализуют в проективности 
коммуникативный, интерактивный потенциал, сохраняя пространства пребывания человека живыми и человечными.  

Ключевые слова: современная культура, культурные практики, просьюмеризм, партисипация, мультимедийный и мультисенсорный дизайн, е-
культура, гибридное искусство. 

 
A. A. Semenenko, PhD, s. lecturer 
National Academy of Fine Arts and Architecture 
20 Voznesens’kyj Uzviz street, Kyiv, 04053, Ukraine 
 

UP TO DATE CULTURAL PRACTICES IN MODERN PROJECTIVE INDUSTRIES 
 
The article analyzes the connection between some forming relevant tendencies and the newest cultural practices, the development of which is 

due to economical, technical and social context. Such features as mass character, consumerism, innovativeness, integrality, media character, net-
work and information unity, fundamentally transform the image of civilization and people’s lifestyle. Human projective activity vectors are explored 
with terminological tools of cultural anthropology and civilizational movement dominants defined by modern thinkers. Evolution of language and 
aims of substantial practices are showed and new architectural and design styles, like recycling-, pop-, eco-, recreational, motion-, media-design 
and so on, are marked and characterized. Modern phase of art’s development, that integrates it with other cultural practices, such as science, trade, 
production, communication, medicine, show-business, tourism, etc., which change its forms and nature (media-art, video-art, transmission-art, 
technological art (electronic, robot- and genomic-art, internet-art). All these types of architectural, design and artistic activity exist and are fulfilled 
in kind of intensive fusion, organizing and fundamentally changing human’s habitat.  

The variety of design styles are strongly connected today with the commitment to unify form-creating intentions, that had been disconnected during the 
movement of social progress, which means conformity with modernity’s character and requirements while maintaining ontological basis that gives a human 
sense of home and self-identity. Designer practices that implement communicative interactive potential in projectivity while keeping spaces alive and human 
are able to perform this harmony. Hence, exploration of features and vectors of the embodied in real and virtual substance projective activity gives a deeper 
understanding of the sense of civilizational transformations and their connection with human’s substantive dimensions.   

Key words: culture, cultural practices, prosumption, participation, multimedia and multisensory design, e-culture, hybrid art. 
 
 
 



 

 

Наукове видання 
 
 

 
 
 

 

УКРАЇНСЬКІ 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 

 
 
 

ЗБІРНИК НАУКОВИХ ПРАЦЬ 
 
 

 
 
 
 

№ 1(2)/2018 
 
 
 
 

Друкується за авторською редакцією 
 
 
 
 
 
 
 

Оригінал-макет виготовлено ВПЦ "Київський університет" 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Формат 60х841/8. Ум. друк. арк. 10,23. Наклад 300. Зам. № 218-8661. 
Гарнітура Arial. Папір офсетний. Друк офсетний. Вид. № Фл34. 

Підписано до друку 14.05.18 
  

Видавець і виготовлювач 
Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет" 

01601, Київ, б-р Т. Шевченка, 14, кімн. 43  
 (38044) 239 32 22; (38044) 239 31 72; тел./факс (38044) 239 31 28 

e-mail: vpc_div.chief@univ.kiev.ua, redactor@univ.net.ua 
http: vpc.univ.kiev.ua 

Св і д оц тв о  с уб 'єк та  ви д авни ч о ї  сп ра ви  ДК  № 1 10 3  в і д  3 1 . 10 . 02  
 


