
 Українські культурологічні студії 
 
 
 

Засновано 2017 року 
 

 

 
 

ISSN 2616-9967 № 2(3)/2018 

Збірник наукових праць "УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ" – рецензоване наукове видання відкритого 
доступу, яке відображає найвагоміші результати фундаментальних та прикладних досліджень у галузі культурології, що ма-
ють важливе теоретичне або практичне значення для розвитку українського суспільства, української та світової культури.  

Програмні цілі та тематична спрямованість збірника: розвиток культурологічного знання в Україні; висвітлення 
актуальних проблем сучасної культурології; популяризація культурологічної проблематики; залучення молодих науковців 
до сучасного культурологічного дискурсу; публікація результатів досліджень науковців Київського національного універси-
тету імені Тараса Шевченка та інших ЗВО у галузі культурології. 

 

Друкується два рази на рік. Індексується в міжнародній наукометричній базі даних Google Scholar. 
 
"UKRAINIAN CULTURAL STUDIES" is the peer-reviewed open access journal that reflects the most significant re-

sults of fundamental and applied research in the field of cultural studies, with great theoretical or practical importance for 
the development of Ukrainian society, Ukrainian and world culture. 

Program objectives and thematic focus of the journal are development of cultural research in Ukraine; coverage of ur-
gent problems of modern cultural studies; popularization of cultural issues; attracting young scientists to contemporary 
cultural discourse; publication of results of scientific research by scholars from Taras Shevchenko National University of Kyiv 
and other universities in the field of cultural studies. 

 

Published two times per year. Journal is indexed by Google Scholar. 
 

ГОЛОВНИЙ РЕДАКТОР 
 

А. Є. Конверський, д-р філос. наук, проф., акад., 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка  
 

ЗАСТУПНИК ГОЛОВНОГО РЕДАКТОРА 
 

В. І. Панченко, д-р філос. наук, проф., Київський на-
ціональний університет імені Тараса Шевченка 
 

ВІДПОВІДАЛЬНИЙ СЕКРЕТАР 
 

С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц., Київський націона-
льний університет імені Тараса Шевченка 
 

АДРЕСА РЕДКОЛЕГІЇ 
 

01033, Київ-33, вул. Володимирська, 60,  
філософський факультет (38044) 239 34 79 

 

ЗАТВЕРДЖЕНО 
 

Вченою радою філософського факультету  
26.11.18 (протокол № 5) 
 

ЗАРЕЄСТРОВАНО 
 

Міністерством юстиції України. 
Свідоцтво про державну реєстрацію  
КВ № 22614–12514Р від 24.03.17 
 

ЗАСНОВНИК ТА ВИДАВЕЦЬ 
 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет". 
Свідоцтво внесено до Державного реєстру 
ДК № 1103 від 31.10.02. 
 

АДРЕСА ВИДАВЦЯ 
 

ВПЦ "Київський університет" (кімн. 43), 
б-р Т. Шевченка, 14, Київ, Україна, 01601 
 (38044) 239 32 22; факс 239 31 28 
Інтернет-сторінка журналу: http://www.ucs-univ.kiev.ua 

Редакційна колегія 
 
Р. Аудроне, д-р гуманіт. наук, доцент, Вільнюський уні-
верситет (Литва) 
М. М. Бровко, д-р філос. наук, професор, Національна 
музична академія України ім. П. І. Чайковського 
П. Е. Герчанівська, д-р. культурології, професор,  
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв 
Л. М. Довга, д-р філос. наук, доцент, Національний уні-
верситет "Києво-Могилянська академія" 
Т. Каваляускас, д-р філос. наук, професор, Університет  
Клайпеди (Литва), запрошений професор Університету 
Гельсінкі (Фінляндія) 
Н. Ю. Кривда, д-р філос. наук, доцент, Київський націо-
нальний університет імені Тараса Шевченка 
О. І. Оніщенко, д-р філос. наук, професор, Київський  
національний університет театру, кіно і телебачення  
імені І. К. Карпенка-Карого 
О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, професор, Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
І. В. Петрова, д-р культурології, професор, Київський 
національний університет культури і мистецтв 
М. М. Рогожа, д-р філос. наук, професор, Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
С. В. Руденко, д-р філос. наук, доцент, Київський націо-
нальний університет імені Тараса Шевченка 
Р. Сапенько, д-р філос. наук, професор, Університет Зе-
лена Гура (Польща) 
 

 

Автори опублікованих матеріалів несуть повну відповідальність за підбір, точність наведених фактів, цитат, економі-
ко-статистичних даних, власних імен та інших відомостей. Редколегія залишає за собою право скорочувати та реда-
гувати подані матеріали. 

 
© Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

ВПЦ "Київський університет", 2018 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ЗМІСТ 2(3)/2018 
 

Теоретична культурологія 
Буцикіна Є. О. 

Епістемологічний вимір культури дизайну в межах історичних студій К'єтіла Фаллана....................................................5 
 
Ковальова Н. І., Левченко В. Л. 

Сфера естетичного у філософських та інтелектуальних рефлексіях ХХ сторіччя ............................................................8 
 
Морозов А. Ю. 

Ностальгія як феномен культури.........................................................................................................................................13 
 
Носенок Б. Е. 

"Західне Ляо" Нестора Пілявського: міфологія та образність простору ...........................................................................18 
 
Огнєва Т. К.  

Об’єктивація гуманістичних ідей у культурі України XVII століття.....................................................................................22 
 
Павлова О. Ю.  

Семантичний зсув службової архітектури...........................................................................................................................33 
 
Поліщук О. П.  

Топос, етос та естезис націонал-державного міфу в сучасній культурі............................................................................38 
 
Пушонкова О. А.  

Смислова модель сучасної гендерної ідентичності: тексти і контексти............................................................................43 
 
Рогожа М. М. 

Модуси ідеї відповідальності в соціокультурних обставинах середини ХХ – початку ХХІ століть. Частина 1...............47 
 
Туренко В. Е. 

Любов у координатах бажання та задоволення: філософсько-культурологічний погляд ...............................................54 
 

 
Практична культурологія 

Гриценко В. С. 
Гуманітарна ерудиція у фахових компетенціях культуролога...........................................................................................58 

 
Живоглядова Д. Ю.  

Європейська політика і менеджмент у сфері культури. Створення спільного європейського культурного простору ...62 
 
Коробко М. І. 

Переосмислення ролі телесеріалів: Розважальний контент, засіб пропаганди чи новий міф........................................65 
 
Тормахова А. М.  

Вплив технологій звукозапису на створення та трансляцію музичного твору..................................................................70 
 
 

Наукове життя. Новини культури 
 

Бровко М. М. 
Рецензія на курс лекцій "Візуальні практики та комунікація" .............................................................................................74 
 

Карпенко К. І. 
Рецензія на монографію Фесенко Г. Г. "Морфологія міських ландшафтів: культурфілософські інтерпретаці".............75 
 

Стоян С. П. 
Приватний музей сучасного українського мистецтва Корсаків: практика культурної децентралізації ...........................76 
 

Тормахова А. М. 
Міжнародна наукова конференція "Сучасне мистецтво в епоху цифрових медіа / ЗМІ".................................................77 
 
 
 
 

 
 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



CONTENTS 2(3)/2018 
 

Theoretical Cultural Studies 
 

Butsykina Y. O.  
Epistemological dimension of design culture within Kjetil Fallan historical studies...................................................................5 
 

Kovalova N. I., Levchenko V. L.  
Aesthetic sphere in philosophical and intellectual reflections of the XXth century....................................................................8 
 

Morozov A. Y.  
Nostalgia as the cultural phenomenon ...................................................................................................................................13 
 

Nosenok B. E.  
Nestor Pilyavsky’s "Western Liao": mythology and imagery of space ....................................................................................18 
 

Ognieva T. K. 
Objectiving of humanistic ideas in the culture of Ukraine in XVII century ...............................................................................22 
 

Pavlova O. Y. 
Semantic shift functional architecture.....................................................................................................................................33 
 

Polishchuk O. P. 
Topos, ethos and aesthesis of national-state myth in modern culture....................................................................................38 
 

Pushonkova O.A. 
Semantic model of modern gender identity: texts and contexts .............................................................................................43 
 

Rohozha M. М. 
Modi of the idea of responsibility in socio-cultural circumstances of the mid of the 20th – the beginning 
of the 21st centuries. Part І.....................................................................................................................................................47 

 
Turenko V.E. 

Love in the coordines of desire and pleasure: philosophical-cultural sight .............................................................................54 
 

Applied Cultural Studies 
 

Grytsenko V.S. 
Humanitarian erudition in the professional competence of the culturologist ...........................................................................58 
 

Zhyvohliadova D.U. 
European cultural policy and culture management development of a common european cultural space ..............................62 
 

Korobko M. I. 
Rethinking the role of tv series: entertaining content, propaganda ways or new myth ...........................................................65 
 

Tormakhova A. M. 
Sound recording technologies influence on creation and translation of musical pieces .........................................................70 
 
 
 

Academic life. Culture News 
 

Brovko M. M.  
"Visual practices and communication" course review.............................................................................................................74 
 

Karpenko K. I. 
Monograph review Fesenko G. G. "Morphology of urban landscapes: cultural-philosophical interpretations" .......................75 
 

Stoian S. P.  
Korsaks private museum of the contemporary Ukrainian art: ractice of cultural decentralization ...........................................76 
 

Tormakhova A. M.  
International scientific conference "Сontemporary art in the digital media / mass media" ......................................................77 
 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



СОДЕРЖАНИЕ 2(3)/2018 
 

Теоретическая культурология 
 

Буцыкина Е. А.  
Эпистемологическое измерение культуры дизайна в историческом исследовании Кьетила Фаллана...........................5 
 

Ковалева Н. И., Левченко В. Л. 
Сфера эстетического в философских и интеллектуальных рефлексиях ХХ столетия .....................................................8 
 

Морозов А. Ю.  
Ностальгия как феномен культуры .....................................................................................................................................13 
 

Носенок Б. Э. 
"Западное Ляо" Нестора Пилявского: мифология и образность пространства ...............................................................18 
 

Огневая Т. К.  
Объективация гуманистических идей в культуре Украины XVII столетия........................................................................22 
 

Павлова E. Ю.  
Семантическое смещение служебной архитектуры ..........................................................................................................33 
 

Полищук Е. П. 
Топос, этос и эстезис национал-государственного мифа в современной культуре ........................................................38 
 

Пушонкова О. А.  
Смысловая модель современной гендерной идентичности: тексты и контексты............................................................43 
 

Рогожа М. М. 
Модусы идеи ответственности в социокультурных обстоятельствах середины ХХ – начала ХХI веков. Часть 1........47 
 

Туренко В. Э. 
Любовь в координатах желания и удовольствия: философско-культурологический взгляд..........................................54 
 

 
Практическая культурология 

 
Гриценко В. С.  

Гуманитарная эрудиция в профессиональных компетенциях культуролога ...................................................................58 
 

Живоглядова Д. Ю.  
Европейская политика и менеджмент в сфере культуры. Создание общего европейского 
культурного пространства....................................................................................................................................................62 

 
Коробко М. И.  

Переосмысление роли телесериалов: развлекательный контент, средство пропаганды или новый миф...................65 
 

Тормахова А. Н.  
Влияние технологий звукозаписи на создание и трансляцию музыкальных произведений...........................................70 
 
 

Научная жизнь. Новости культуры 
 

Бровко М. М. 
Рецензия на курс лекций "визуальные практики и коммуникация" ...................................................................................74 
 

Карпенко К. И. 
Рецензия на монографию Фесенко Г. Г. "Морфология городских ландшафтов: 
культурфилософские интерпретации" ................................................................................................................................75 
 

Стоян С. П. 
Частный музей современного украинского искусства Корсаков: практика культурной децентрализации.....................76 
 

Тормахова А. Н.  
Международная научная конференция "Современное искусство в эпоху цифровых медиа / СМИ".............................77 
 

 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 5 ~ 

 

 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 

УДК 008.74 
Y. O. Butsykina, PhD, Assistant Professor, 

Taras Shevchenko National University of Kyiv 
01033, Ukraine, Kyiv, Volodymirska st., 60 

gudzenkozh@gmail.com 
 

EPISTEMOLOGICAL DIMENSION OF DESIGN CULTURE WITHIN KJETIL FALLAN HISTORICAL STUDIES  
 

Article discusses basic epistemological questions related to historical studies of design provided by the well-known design historian Kjetil Fal-
lan. It is devoted to the analyses of the researcher’s investigation of ‘isms’ notion as a categorizing concept that can be described within cultural 
modes (first of all, Modern, modernity and modernism). This leads to another dimension of the "design culture" notion that provides dialectic rela-
tion between ideology and practice, constructed with ‘isms’. The latter are presented as dynamic discourses, reflected in the ‘episteme’ concept by 
Michel Foucault. Article analyzes Thomas Kuhn’s and Paul Feyerabend’s notion of paradigms as a structuring device in the history of science used 
by Fallan to contemplate the dynamics of changes in the history of design. The main idea of the theory is to outline a differential paradigmatic sys-
tem in design history. That has to provide deeper investigation of design history terminology and its conceptualization principles reflection. 

Key words: design culture, design history, art history, isms, paradigm, modernism, episteme. 
 
Formulation of the problem. 
Within the design culture studies the attempt of episte-

mological investigation has been provided by the re-
searcher Kjetil Fallan, who argues that a key concept of an 
epoch ("ism") should be interpreted as a special mode of 
design ideology and design practice dialectics. Article is 
devoted to the analysis of Fallan’s exploring of this problem 
with the help of main XX century epistemological concepts 
–  Foucauldian "episteme" and Kuhnian "paradigm". The 
brief reassessment of the notions must bring to more con-
sistent exploration of some basic terms and concepts of 
design history and its cultural dimensions. 

Analysis of research and publications. 
The epistemological framework of the design culture 

conceptualization is built within the "isms" concepts begin-
ning with such as Modern, modernity and modernism (post-
modernism) by Jean Baudrillard, episteme by Michel Fou-
cault and paradigm by Thomas Kuhn and Paul Feyera-
bend. Kjetil Fallan is the researcher who performed thor-
ough historical studies of design evolution in connection 
with meta-level (theoretical) concept of design culture. 
Thus, cultural studies of design in its historical retrospec-
tive can be provided within Fallan’s investigation that in-
volves several interdisciplinary methods, using the ideas of 
science philosophers in particular. 

Purpose of the article. 
The purpose of the study is built in epistemological 

analyses within historical studies in design by Kjetil Fallan, 
that investigates the modern "isms" notion as categorizing 
concepts and cultural modes defined inside of design the-
ory and design practice dialectics. 

Exposition of the main material of the study. 
The term "design culture" has various definitions. It is a 

complex concept that has to be investigated in different 
contexts. In this article, there is a particular aim to analyze 
the meaning proposed by Kjetil Fallan – as the phenome-
non that has its own history, as much as practical and theo-
retical dimensions. The researcher starts with different ap-
proaches, such as historiography, methodology and epis-
temology. The last one is the object of this analysis.  

When talking about theoretical dimension of design cul-
ture studies, there is a need to find key concepts within a 
particular investigation, that would also define the most 
appropriate method and the formal aspect of it. Fallan 
starts with the concept ‘modern’, complementing it with 
‘modernity’ and ‘modernism’. The reason is that it is a 
common rule in culture, social and philosophical discourse 
to use these terms. They are given a priory while speaking 
of contemporary issues concerning humanitarian sciences, 
starting from Renaissance. The same is actual within de-
sign theory and design history discourse: "…exploring in 

particular questions arising when modern design culture is 
articulated as modernism. … the history of design is ap-
proached as a history of ideas" [2, p. 105]. 

Actually, the one of the crucial philosophical responsi-
bilities is to provide research on meta level – to analyze the 
instrument of analysis itself, the concepts used globally and 
locally. It is commonly accepted that terms need to be in-
vestigated, that would help to analyze the facts more 
deeply and thoughtfully. The general name of such crucial 
concepts is "ism", and Fallan tries to define it – "…how is it 
constructed, negotiated, mediated, consolidated and re-
composed" [2, p. 107].  

Ism is viewed as an effective instrument to investigate 
the most important theoretic questions within design domain, 
its history and cultural core. Design in its complexity is based 
on a special and meaningful terminology. That is why the 
epistemological dimension of design cultural studies must be 
based firstly on terminological analysis. The first issue con-
cerning this is what is the main source of design terminology 
– aesthetical theory or social changes? The answer to this 
question provides the first opening definition by Fallan: "…an 
ism can be understood as a cultural mode defined by nego-
tiations between design ideology and design practice - a 
notion that will underpin the rest of this study" [2, p. 108]. 
This various interchange between theory and practice can 
be assessed as a specialty of design culture scientific do-
main. Starting here, Fallan goes on by investigating meaning 
of each key term, its history and semantic transition in mod-
ernity. The crucial characteristic of this concept is the qualita-
tive change between the previous state and the new one, 
where something is not like before in a dramatic way. 

The important person referred by Fallan in this context is 
Charles Baudelaire, the author of the new aesthetic pro-
gram, which denied the values and principles of the previous 
poets and philosophers. The eccentric break-up with tradi-
tional ideas is the gate to the "modernity" concept under-
standing. This theoretical change is tightly connected with 
the material basis and social changes in European countries 
of that time. Without it there would be no theoretical changes 
at all, that why Fallan puts accent on the duality of modernity 
as it is, that totally involves the design issues. The ideas of 
beauty changes together with the real manners, way of be-
having and surrounding oneself with certain objects. These 
complex changes are unescapable, that why the novelty and 
modernity is built in the culture essence. 

The positive version of such a duality is proposed by 
Matei Calinescu, who distinguishes two different types of 
modernity: "The first is modernity as a rationale of society, 
or a field of experience – characterized by scientific and 
technological progress, the industrial revolution, and the 
enormous social and economic revolts which followed capi-

© Буцикіна Є. О. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 6 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

talism. The other is modernity as aesthetic concept" [3, p. 
83]. Fallan interprets this idea within the design studies 
issue – what is more important here, aesthetic line or social 
and economic, theoretical or practical?  

The answer can be found in the meaning of design 
sphere itself, as long as it perfectly combines practical and 
aesthetical dimensions. That is why, as Fallan asserts, 
design provides the modernistic, completely new role of art 
within the culture on all its levels. And here he stars dis-
cussing the third term – ‘modernism’, its history (the most 
recently found of three) and specific characteristics. The 
main is that modernism is a movement: "Modernism in de-
sign is, generally, can be seen as a constant quest for 
modernity, or the wish to establish an anti-traditional tradi-
tion. … a movement or a tendency which, it is often 
claimed, can be defined as an epoch in history and is thus 
not impaired by the constantly changing present" [2, p. 
111]. Also, this is the concept with most variable meanings. 
And at last, it has an antagonistic concept which is "post-
modernism" and which provides a new complexity within 
design studies. To get through this complexity, Fallan uses 
Foucauldian term "episteme" and a corresponding episte-
mological approach provided by the French philosopher.   

Making a prolific effort to investigate the complex of 
concepts of a certain "formation", Michel Foucault comes to 
the specific term that would embrace it using a "archaeo-
logical" method: "…what I am attending to bring to light is 
the epistemological field, the episteme in which knowledge 
… manifests a history … of its conditions of possibility … 
Such an enterprise is not so much a history … as an ‘ar-
chaeology’" [4, p. XXIII – XXIV]. 

According to Foucault, episteme not just corresponds an 
epoch, but rather forms its integrity and continuity with itself, 
create conditions of its being, intellectually and creatively. 

Then, Fallan distinguishes to types of qualitative historical 
changes that divide epochs and periods: "the aesthetic-
ideological movement" or isms, and the epistemes – "the 
deep, fundamental sociological structures". The former 
change more frequently and the latter are deeper and last 
longer. The former are signified with the new art and design, 
new visual characteristics of society. The latter brings core 
values that form base for these visual characteristics. The 
change is made when there’s an essential need of new val-
ues, and first of all new isms arise. And that how we get the 
meaning of modern and modernity: "Art history, intellectual 
history, design history and all other academic disciplines con-
cerned with aesthetics and ideologies of form in one way and 
in another have no choice but to deal with the phenomenon 
of isms … They are more or less consistent sets of beliefs 
and arguments about what is correct, important and possible 
at the given time within the given episteme" [2, p. 115]. 

That’s how Fallan shows the meaning of isms – to define 
the direction of thought of talented artists, architects and 
designers, who use isms as the basic "ideologies" to prove 
or to criticize and destroy. Though, isms are prescriptive 
character concerning art and design, which shows their in-
strumental essence. Answering to the question what are 
isms, the researcher deliberates between two positions: from 
one hand, they describe pieces of art and design objects, 
from another – they prescribe the creation of completely new 
and different ones. So, the best ism definition is in between. 

In this context, Fallan brings up one of the methods he 
proposes within the design culture investigation – actor 
network system that can be described with isms and make 
them function in practice. An here he comes to the defini-
tion of the design culture concept meaning: "culture is most 
fruitfully conceptualized as a dialectic between system and 
practice and insisting on a necessary tension between the 
two as the key to understanding cultural transformation and 

development … culture of design - as experienced and 
articulated through isms - can be conceptualized as a dia-
lectic between" [2, p. 117]. According to this, the design 
culture concept should resolve the problem theory (ideol-
ogy) and practice dialectics in design sphere by analyzing 
the changes in design history and isms that serve as cul-
tural codes within it, as they are "…formed as a response 
or the reaction to the existing praxis and governing ideas 
within the prevalent episteme" [Ibid., p. 118]. 

That’s why, it is crucial to analyze the reasons and quali-
tative characteristics of the isms changes: what provokes 
them and how they are provided in practice and in ideology, 
how society changes within it. Actor network theory can be 
an answer: there is a certain need of multiple members of 
culture changing and ism-creating and verification process: 
"...art is created in the studio, while isms are created in the 
galleries … ...if galleries are interpreted in a broad sense to 
mean the network of the social institutions, actors, and 
mechanisms involved in the sociocultural reception, interpre-
tation, and domestication of art, buildings, and products" 
[Ibid., p. 120]. One person, even the most talented can’t do 
that – creative process has to be systematic, forming 
schools, generations, periods, epochs, etc. This entire con-
cept include their temporality, in other words – every new 
period brings a necessary change and shift after it, trans-
forming into old ("traditional" or classical) one. This transfor-
mation is unstoppable and is marked with the help of isms.  

Fallan emphasizes on the need of analysis how this 
changes happen, how this shift is processed, how something 
new and innovative, crucial and scandalous becomes tradi-
tional, conventional, common and sometimes even kitsch – 
"from avant-garde to arriere-garde". Answering this he uses 
the method of domestication (next to the actor-network 
method mentioned above). Domestication is a process when 
an idea or an image get appropriated by mass, or vice versa 
– when the common place gets appropriated by an artist or a 
designer and gets a new, unexpected meaning depending 
on context. To understand the history of design on epistemo-
logical lever, we need to analyze in details all parts and their 
inter interactions within the networks and through the dialec-
tical process of domestication. 

Fallan makes it possible with the help of Thomas Kuhn’s 
"paradigm" concept, articulated in his book "The Structure of 
Scientific Revolutions". This concept embraces the changes of 
epistemes and isms within science historical development. So, 
there is an interesting point in the possibility of using such an 
approach in design history analysis. And we can find it in 
Kuhn’s work: "To the extent that the book portrays scientific 
development as a succession of tradition-bound periods punc-
tuated by non-cumulative breaks, its thesis are undoubtedly of 
wide applicability. But they should be, for they are borrowed 
from other fields. Historians of literature, of music, of the arts, 
of political development, and many other human activities 
have long described their subjects in the same way. Periodi-
zation in terms of revolutionary breaks in style, taste, and insti-
tutional structure have been among their standard tools" [8, p. 
208]. Here we can see ground for such a transition, as long as 
paradigm involve "ideas, values, models, techniques, meta-
physical assumptions, symbolic generalizations and so on 
shared by a research community" [2, p. 130]. Also, it is impor-
tant to emphasize that paradigm is always dynamic, it has its 
own period of lasting, though it can be long-lasting. 

The second famous science philosopher, to whom Fal-
lan appeals, and who continues Kuhn’s ideas, is Paul Fey-
erabend and his book "Against Method". The reason for it 
is that Feyerabend brings new wave to the paradigm dis-
course: "opens up for a modified interpretation of Kuhnian 
paradigms by suggesting the existence of several, coexist-
ing paradigms" [Ibid., p. 133]. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 7 ~ 

 

 

In social, art, design and even science development 
process there is always more than one holistic vector, this 
process includes certain synchrony, that’s why paradigm 
concept has to deal with it. Different paradigms involve 
corresponding isms, as well as corresponding values, insti-
tutions and actors. The same picture can be seen within art 
or especially design sphere: multiple schools, traditions, 
styles, approaches coexist and interact gradually. Fallan 
gives examples of paradigms in design history of the XX 
century: "art deco, streamlining and deconstructivism". In 
this context he addresses researcher John Heskett and his 
idea of ‘layering society of design history’ explicating the 
rules of design dynamic history: nothing changes com-
pletely, but layers one on another producing not totally 
new, and renewed: "...Design is therefore simultaneously 
about change, continuity and adaption" [6, p. 13]. 

We can see that for Fallan design and its dynamic to-
tally corresponds the principle by Feyerabend: "Knowledge 
so conceived is not a series of self-consistent theories that 
converges towards an ideal view; it is not gradual approach 
to the truth. It is rather an even increasing ocean of mutu-
ally incompatible (and perhaps even incommensurable) 
alternatives…" [5, p. 30]. Such a vision of any knowledge 
sphere as multi-paradigmatic helps to grasp the specific 
state of design history and isms circulation within it. 

Remembering this, Fallan gets to the final question of 
his design history epistemological analysis – how we can 
grasp in mind and investigate to correspondence between 
to general and main paradigms in design – modernism and 
postmodernism? And how multi-paradigmatic system ap-
proach can answer that? Is modernism an episteme 
("metaphysical paradigm, world view") or an ism ("(socio-
logical paradigm, design ideology")? From one hand, Jur-
gen Habermas says that modernity is still crucial and is not 
finished yet. From another, Charles Jencks buried modern-
ism in his famous work "The Language of Post-Modern 
Architecture": "Modern Architecture died in St Louis, Mis-
souri in July 15, 1972 at 3.32 p.m. (or thereabouts) when 
the infamous Pruitt-Igoe scheme, or rather several of its 
slab blocks were given the final coup-de-grâce by dynamite 
… Boom, boom, boom" [7, p. 9]. Both these positions were 
criticized a lot, and various opinions have been given on 
the topic of modernity and postmodernism interaction. All 
these discourse may be enlightened with paradigmatic 
approach in design. The question "is modernism as meta-
physical paradigm finished" might get a negative answer, 
because this paradigm is still influential within contempo-
rary context ("in social, political, economic, technological 
spheres", not only on artistic and aesthetic level). 

For sure, there is a need to quote Jean Beaudrillard and 
his vision of postmodernism: "…it is the baroque, with its 
predilection for the allegorical, its new discursive individualism 
based on redundant forms and tricked-up materials, and its 
demiurgic formalism, that is the true inaugurating moment of 
the modern age" [1, p. 113]. Concerning this, Fallan is not 
ready to describe postmodernism as a metaphysical (aes-
thetical) paradigm, that is completely new comparing to the 
modernism. It’s rather an alternation, it exists in its negative 
status, though somehow it is completely autonomous in its 
intention, through the modernism constant transformation: 
"Modernism as a world view, a metaphysical paradigm or an 
episteme affords or restricts the isms as a - to paraphrase 
Feyerabend - whole set of partly overlapping, factually ade-
quate, but mutually inconsistent movements" [2, p. 144]. 

Conclusion 
As researcher Pigalskaya says, "The history of design 

is a rather young field of humanities. As K. Fallan notes, 
despite the existence of publications on the history of 
American and European design, until 1977 it is hardly pos-

sible to talk about the history of design as an established 
academic discipline" [9]. We can agree that design history 
and cultural analysis is in the beginning of its development. 
Though, the first important spteps have been already made 
by K. Fallan, who actualized this subject by reintroducing 
the complex and systematic structure of design develop-
ment: "…everyday processes that can become the key to 
understanding design, primarily oriented to everyday and 
customary actions" [Ibid]. 

After historical and methodological levels, Fallan pro-
posed an epistemological one, which appeared to be the 
most consistent and complicated: different philosophical, 
aesthetical and sociological theories have been combined 
here. The central issue consists in the ism definition (as long 
as design historians and theorists operate with isms) as cul-
tural codes that form the specific interaction between design 
theory and practice: "Isms belong on this paradigmatic level 
when they are primarily considered as styles or formal ex-
pressions. These isms are normally made up of a series of 
prefigurative exemplars or models functioning prototypes, as 
a repertoire or as a reservoir of possibilities" [2, p. 136]. 

The main isms within design history are modernism and 
postmodernism (and other key works are modern and 
modernity). The most appropriate way to analyze them, for 
Fallan, is turning to Foucauldian "episteme", Kuhn’s "para-
digm" and Feyerabend’s "multi-paradigmatic" concepts and 
theories around them.  

The results of this analysis give us new possibilities of 
design sphere, its ideologies, terms and concepts investiga-
tion: what is a real renovation and what is just "layering". De-
sign thus is corresponding to science and art as the subject 
of philosophical and cultural studies, which gives broad per-
spectives in this field within an epistemological dimension. 

 
REFERENCES / СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

 
1. Beaudrillard Jean. The System of Objects / Jean Beaudrillard. Lon-

don: Verso, 1996. – 205 p. – P. 113. 
2. Foucault Michel. The Archaeology of Knowledge / Michel Foucault. 

London: Tavistock Publications, 1972. ‒ pp. 147–149, 193–194. 
3. Fallan Kjetil. Design History: Understanding Theory and Method / 

Kjetil Fallan. New York: Oxford Press, 2010. 
4. Fallan Kjetil. Modernism or Modern ISMS? ‒ Notes on an Epistemo-

logical Problem in Design History / Kjetil Fallan // Nordic Journal of Architec-
tural Research, 17/4, 2004. ‒ pp. 81–92. [Elektronnyi resurs]: - Retrieved 
from http://arkitekturforskning.net/na/article/viewFile/219/182 

5. Feyerabend Paul. Against Method – Outline of an Anarchistic Theory 
of Knowledge / Paul Feyerabend. London: NLB, 1974. ‒ P. 30. 

6. Heskett John. Some Lessons of Design History, in A. Skjerven, ed. 
Designkompetanse – Utvkling, forskning og undervisning / John Heskett. 
Oslo: Oslo national Academy of Arts, 2005. – P. 13. 

7. Jencks Charles A. The Language of Post-Modern Architecture / 
A. Jencks Charles. London: Academy Editions, 1978. ‒ P. 9. 

8. Kuhn Thomas. The Structure of Scientific Revolutions / Thomas 
Kuhn. Chicago: University of Chicago Press, 1970. ‒ P. 208. 

9. Пигальская А. М. Подходы к конструированию истории дизайна и 
его практик [Електронний ресурс] / А. М. Пигальская // Культурологиче-
ский журнал. ‒ 2012, № 1. – Режим доступу: http://www.cr-
journal.ru/rus/journals/131.html&j_id=10 

 
REFERENCES (APA) 

1. Beaudrillard, Jean. (1996) The System of Objects. London, Verso.  
2. Foucault, Michel. (1972) The Archaeology of Knowledge. London, 

Tavistock Publications. 
3. Fallan, Kjetil. (2010) Design History: Understanding Theory and 

Method. New York, Oxford Press. 
4. Fallan, Kjetil. (2004) Modernism or Modern ISMS? ‒ Notes on an 

Epistemological Problem in Design History' / Nordic Journal of Architectural 
Research, 17/4 (2004), pp. 81–92. Retrieved from 
http://arkitekturforskning.net/na/article/viewFile/219/182 

5. Feyerabend, Paul. (1974) Against Method – Outline of an Anarchistic 
Theory of Knowledge. London, NLB. 

6. Heskett, John. (2005) Some Lessons of Design History, in A. Skjer-
ven, ed. Designkompetanse – Utvkling, forskning og undervisning. Oslo, 
Oslo national Academy of Arts. 

7. Jencks, Charles A. (1978) The Language of Post-Modern Architec-
ture. London, Academy Editions. 

8. Kuhn, Thomas. (1970) The Structure of Scientific Revolutions. Chi-
cago, University of Chicago Press. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 8 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

9. Pigalskaya, A. M. (2012). Construction of the Design History and Its 
Practices. Journal of Cultural Research, 1. Retrieved from http://www.cr-
journal.ru/rus/journals/131.html&j_id=10.  

 

 
 

Re c e i ve d  E d i to r i a l  B oar d  26 . 08 . 18  
 

Є. О. Буцикіна, канд. філос. наук, асист. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
 

ЕПІСТЕМОЛОГІЧНИЙ ВИМІР КУЛЬТУРИ ДИЗАЙНУ В МЕЖАХ ІСТОРИЧНИХ СТУДІЙ К'ЄТІЛА ФАЛЛАНА 
 
Стаття присвячена розгляду основних гносеологічних питань, пов'язаних із історичними дослідженнями дизайну, представлени-

ми відомим істориком дизайну К'єтілом Фалланом. Впроваджується аналіз наукового дослідження поняття "-ізм" як категоризуючого 
поняття, що може бути описане в культурних модусах (перш за все модерн, модерність та модернізм). Здійснюється вияв нових 
вимірів поняття "культура дизайну", що забезпечує діалектичний зв'язок між теоретичним та практичним рівнями, вибудований за 
допомогою "-ізмів". Останні подаються як динамічні дискурси, відображені в понятті "епістема" Мішеля Фуко. У статті 
впроваджується аналіз поняття парадигми в інтерпретації Томаса Куна та Поля Фейерабенда як інструменту структурування в 
історії науки, запозиченого Фалланом задля спостереження динаміки змін в історії дизайну. Основна ідея даної концепції полягає в 
окресленні диференціальної парадигматичної системи в історії дизайну, що має на меті забезпечити більш глибоке дослідження 
термінології історії дизайну та рефлексію принципів її концептуалізації. 

Ключові слова: культура дизайну, історія дизайну, історія мистецтва, "-ізми", парадигма, модернізм, епістема. 
 
Е. А. Буцыкина, канд. филос. наук, ассист. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  
 

ЭПИСТЕМОЛОГИЧЕСКОЕ ИЗМЕРЕНИЕ КУЛЬТУРЫ ДИЗАЙНА В ИСТОРИЧЕСКОМ ИССЛЕДОВАНИИ КЬЕТИЛА ФАЛЛАНА 
 
Статья посвящена рассмотрению основных гносеологических вопросов, связанных с историческим исследованием дизайна, представ-

ленным известным исследователем Кьетилом Фалланом. Внедряется анализ научного исследования понятия "-изм" как категоризирующего 
понятия, которое может быть описано в культурных модусах (прежде всего модерн, модерность и модернизм). Осуществляется выявление 
новых измерений понятия "культура дизайна", что обеспечивает диалектическую связь между теоретическим и практическим уровнями, 
выстроенную при помощи "-измов". Последние подаются в качестве динамических дискурсов, отраженных в понятии "эпистема" Мишеля 
Фуко. В статье осуществляется анализ понятия парадигмы в интерпретации Томаса Куна и Поля Фейерабенда как инструмента структу-
рирования в истории науки, которое заимствуется Фалланом для наблюдения динамики изменений в истории дизайна. Основная идея данной 
концепции заключается в очерчивании дифференциальной парадигматической системы в истории дизайна, которое призвано обеспечить 
более глубокое исследование терминологии истории дизайна и рефлексию принципов ее концептуализации. 

Ключевые слова: культура дизайна, история дизайна, история искусства, "-измы", парадигма, модернизм, эпистема. 
 
 

УДК 130:2  
Н. І. Ковальова, канд. філос. наук, доц. 

Одеський національний політехнічний університет, 
пр. Шевченка, 1, м. Одеса, 65000, Україна 

nisa_i_k@i.ua 
В. Л. Левченко, канд. филос. наук, доц. 

Одеський національний університет ім. І. І. Мечникова, 
вул. Дворянська, 2, м. Одеса, 65026, Україна 

victor_levchenko@ukr.net 
 

СФЕРА ЕСТЕТИЧНОГО У ФІЛОСОФСЬКИХ ТА ІНТЕЛЕКТУАЛЬНИХ РЕФЛЕКСІЯХ ХХ СТОРІЧЧЯ 
 

Статтю присвячено розгляду співвідношення естетичного та філософського в інтелектуальних рефлексіях ХХ ст. Матеріалом 
для дослідження стали праці таких характерних фігур модерну та постмодерну, як В. Беньямін та Ж.-Ф. Ліотар. Завданням роботи є 
аналіз модерністського та постмодерністського дискурсів і виявлення їх перетинань та взаємозіткнень. 

Ключові слова: модерн, текст, мова, постмодерн, знання, естетика. 
 
Постановка проблеми. Зацікавлення естетичними 

розробками модерну і постмодерну значною мірою обу-
мовлено їх визначальним впливом на авангардні та пост-
авангардні мистецькі практики. Філософські рефлексії 
генерували настанови та модельні параметри новітнього 
мистецтва. Аналіз концепцій В. Беньяміна та Ж.-Ф. Ліота-
ра дозволяє акцентувати естетичні принципи модерну і 
постмодерну та визначити ступінь їхньої когерентності. 

Аналіз досліджень і публікацій. В останні 
десятиріччя ХХ ст. – на поч. ХХІ ст. до аналізу пробле-
матики сучасної естетичної сфери в контексті праць 
В. Беньяміна, Ж.-Ф. Ліотара, У. Еко, Ж. Дельоза, 
Ж. Бодріяра зверталися у своїх працях наступні сучасні 
науковці: В. Вельш, Б. Вальденфельс, М. Епштейн, 
В. Фульд, В. Подорога, В. Лапіцький, Н. Маньковська.  

Серед українських дослідників проблематику філосо-
фії модерну та постмодерну в контексті зазначених 
теорій розглядали С. Куцепал, О. Гомілко, В. Кебуладзе, 
Л. Левчук, О. Колесник, В. Личковах, Є. Більченко, О. Па-
влова, М. Култаєва, В. Панченко та ін. 

Мета статті. Дослідити філософські засади аван-
гардного та поставангардного мистецтва в концепціях  
В. Беньяміна та Ж.-Ф. Ліотара. 

Виклад основного матеріалу дослідження. ХХ сто-
ліття було століттям художніх революцій, що породили 
безліч варіантів філософських рефлексій на естетичні 
зміни. Можна стверджувати, що саме сфера естетично-
го була тим ферментом, який активував філософські 
пошуки. Слід зазначити, що і модерністські філософські 
реакції, що відкрили ХХ століття та стали відповіддю на 
його авангардистські виклики, і постмодерністські 
рефлексії, що завершили буремне ХХ століття, зовсім 
не можна розглядати як лінійно розташовані, як такі, що 
накопичували знання у відповідності з прогресистською 
шкалою. І модерністський, і постмодерністський дис-
курси скоріше є такими, що мають безліч перетинань, 
спільних топосів і концептів. Для виявлення їх 
віддзеркалювання, взаємодій і взаємозіткнень ми звер-
нулися до робіт таких характерних фігур модерну і по-
стмодерну, як В. Беньямін і Ж.-Ф. Ліотар. 

Для Беньяміна порочною виглядала практика жорсткої 
дисциплінарної демаркації знання, що була характерна 
для наукової думки минулого, на противагу якій він визна-
чав як основну мету своїх досліджень сприяння 
інтеграційному процесу в науці. Це, з його точки зору, мож-
ливо здійснювати через аналіз "твору мистецтва, який 

© Ковальова Н. І., Левченко В. Л. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 9 ~ 

 

 

відкриває в цьому творі інтеграційне виявлення релігійних, 
метафізичних, політичних, економічних тенденцій епохи, 
яке не підлягає домінантним обмеженням ні в одному ок-
ремому напрямку" [2, c. 17]. Тобто погляд дослідника пови-
нен бути не історичним, що нанизує факти, "як чотки", на 
лінійно представлений процес, а швидше ейдетичним, а 
сфера естетичного має виступати своєрідним медіумом 
філософського пізнання. Тому-то витвір мистецтва є прин-
ципово незавершеним (цим, можливо, і викликано цен-
тральне місце в його творчій спадщині жанру есе, адже, за 
влучним афоризмом Роберта Музіля, "есе чередою своїх 
розділів бере предмет з багатьох сторін, які не охоплюють 
його повністю, ‒ бо предмет, охоплений повністю, втрачає 
раптом свій обсяг і убуває в поняття" [8, c. 291], а історик 
літератури повинен виходити з позиції своєї особистої 
співприсутності з феноменом, що досліджується. 

Пізнання предмета свого дослідження виступає по 
суті спробою висловитися самого автора, з чого і випли-
вають особливості беньямінівского універсалістського 
розуміння мови. Остання не є комунікативним засобом, а 
є формою і вираженням всього існуючого. Тобто для 
нього мова була не стільки засобом мовлення, 
специфічним для людини, скільки сутністю світу, з якої 
виникає сама мова. Це "мова істини, мова, де всі головні 
таємниці, над якими працює мислення, зберігаються без 
напруги навіть в мовчанні, ця мова істини є істинна мова" 
[3, c. 52]. У своєму есеї "Завдання перекладача" 
Беньямін, посилаючись на Малларме, підкреслює, що це 
і є саме та "істинна мова", яку ми мимоволі маємо на 
увазі, переводячи з однієї мови на іншу. 

Цілісний простір мови в ідеалі твориться зі спроби ви-
словитися самому, спроби висловити те, що відбувається 
в собі і навколо себе. У центрі цього мовного простору 
знаходиться іменування, що як раз і перешкоджає реду-
куванню повідомлення до розуміння його як виключно 
інструментального акту. Мова є загальнолюдським про-
стором духовності, і перед людиною в результаті виникає 
можливість побачити себе як частину цілого. Вона за до-
помогою мови повідомляє власну духовну сутність, 
зрозуміло, в межах і кордонах можливого, оскільки це 
завжди її власна номінація, сама вона називає всі інші 
речі. Тобто тут виявляється наступна закономірність: ви-
словити себе самого і за-говорити з іншим є одне і те ж. 
Саме цією якістю мови і пояснюється художня виразність 
філософських текстів самого В. Беньяміна. 

Беньямін постійно кружляє навколо предмета свого 
дослідження, наближається і відступає від нього, не на-
магаючись зробити остаточний висновок, в результаті 
чого йому вдається зберегти простір природно-історичної 
цілісності предмета. Саме тому його роботам чужими є і 
системотворення, і логічний доказ. Замість цього він 
пропонує свою оригінальну техніку дослідження, яку він в 
"Епістемологічній передмові" до "Походження німецької 
барокової драми" визначав як "мозаїчну". Філософський 
розгляд аналогічно мозаїчним зображенням виникає з 
окремих частин і фрагментів. "Цінність розумових 
осколків має тим більше вирішальний характер, чим 
менше їх можна безпосередньо перевірити основною 
концепцією, і від цієї цінності в рівній мірі залежить блиск 
викладення, так само як цінність мозаїки ‒ від якості скла. 
Співвідношення мікрологічної обробки і міри художнього 
та інтелектуального цілого говорить про те, що справжній 
зміст вловимий лише при скрупульозному зануренні в 
деталі змісту предметного" [5, c. 7]. 

Відповідно до цієї мозаїчної техніки він і вибудову-
вав свої тексти, зокрема "Походження німецької 
барокової драми". Даний твір складався переважно з 
цитат. У ньому Беньямін використав, згідно з 
підрахунками дослідників, 497 цитат із 178 творів, а 

також  приховане цитування, імітував барокові тексти 
тощо. Ця захопленість цитуванням, цитатна гра, рету-
шування використання цитат приводили іноді 
дослідників, що не виявляли використаних Беньяміном 
цитат в першоджерелах, до радикального висновку, що 
вся ця робота взагалі є містифікацією (наприклад, див.: 
[10, S. 53]). Такий спосіб роботи був притаманний всій 
творчості Беньяміна. Саме так він читав тексти героїв 
своїх есеїв, витягуючи з них цитати й окремі фрагменти 
та об’єднуючи їх потім у свої колажні колекції. 

Беньямін досить оригінально розумів природу цита-
ти як нового способу ставлення до минулого. Вона 
являє собою заміну втраченого зв’язку традиції і сього-
дення, віри в авторитети, характерних для минулого. У 
цитуванні минуле дивним чином частково присутнє в 
сьогоденні. Психологічне неприйняття сьогодення ‒ 
розчарування в ньому і бажання відмовитися від нього 
‒ є суб’єктивною підставою звернення до цитування. У 
першоджерелі висловлювання, яке перетворюється на 
цитату, позбавлене тієї сили і тих смислів, які воно зна-
ходить у новому контексті використання. Цитата 
відсилає до трансцендентного змісту, і, за великим ра-
хунком, Беньямін через реалізацію цієї дослідницької 
техніки домагається такого ж результату виходу з 
ситуації повсякденності, як і в тогочасних візуальних 
мистецтвах (наприклад, у творчих пошуках різних аван-
гардних шкіл) і в музиці. Він зазначає, що "в цитаті мова 
досягає досконалості. У цитаті відбивається мова 
ангелів, в якій всі слова, потривожені в ідилічному 
контексті сенсу, стали епіграфами Книги Творіння" [2, 
с.  353]. Техніка цитування, передбачувана її адептами 
як охоронна, насправді, вириваючи висловлювання з 
контексту колишнього його існування, виступала з 
руйнівними наслідками для цього контексту, 
маніфестувала зняття тимчасових розрізнянь. Тому-то, 
як відзначала Ханна Арендт, "в формі "фрагментів дум-
ки" цитати несуть подвійну функцію: переривають потік 
викладення втручанням "позамежної сили"… і, разом з 
тим, до межі концентрують в собі те, що викладається" 
[1]. Власне, і поняття "походження" позбавлене у 
Беньяміна звичного для нас історичного і генетичного 
сенсу. Походження не має жодного відношення до ви-
никнення, в ньому не передбачається становлення то-
го, що виникає, яке є, скоріше за все, похідним станов-
лення і зникнення. "Походження стоїть в потоці станов-
лення як вир і затягує в свій ритм матеріал виникнен-
ня... Таким чином, походження не виділяється з 
фактичної наявності, а відноситься до її перед- і 
постісторії" [5, с. 27‒28]. 

У творі мистецтва необхідно розрізняти реальний 
зміст і зміст істини, які спочатку виступали в єдності з 
плином життя твору, але згодом відбувається їх розве-
дення. Якщо реальний зміст виступає на перший план, 
то зміст істини виявляється прихованим. Звідси, за 
Беньяміном, і розрізнення завдань коментатора і крити-
ка. Критик запитує про істину, але його запитування 
можливо завдяки присутності попередньої умови всякої 
критики ‒ коментаря, що є завжди трактуванням того, 
що кидається в очі і представляється дивним, тобто 
реального змісту. Деталі й фрагменти минулого, що 
розчиняються в минулому, і стають об’єктом коментаря 
реального змісту тексту. 

Історична дистанція, яка виникає між змістом істини 
і реальним змістом, і вирішує питання про безсмертя 
цих творів, множить їхню смислову "міць". Цей інтерес 
до деталей, пристрасть до дрібниць була конгеніальна 
гетевській або шпенглерівській переконаності у фактич-
ному існуванні Urphaenomen (прафеномену), в якому 
нерозривно злиті ідея і досвід, слово і річ, значення і 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 10 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

явище. У зв’язку з цим Беньямін вкрай критично ста-
виться до культурно-історичного методу неоканті-
анства, що виходить із постулату існування загально-
значущих цінностей. 

Так, застосування цього методу до вивчення поезії 
призводить до наступного враження. "На того, хто 
обізнаний у справах поезії, всі їхні дії справляють мото-
рошне враження, ніби загін найманців, що голосно мар-
ширують, вривається в прекрасний, міцний будинок поезії, 
заявляючи, що має намір захоплюватися його скарбами і 
дивовижами, і в цей момент стає ясно: ці найманці пере-
вернуть догори дриґом весь будинок і зруйнують всю його 
будову; вони зайняли будівлю, тому що вона вдало роз-
ташована і з неї дуже зручно обстрілювати в'їзд на міст 
або залізничну лінію, оборона якої настільки важлива в 
громадянській війні. Саме так історія літератури облашту-
валася в будинку поезії, тому що з позицій "прекрасного", 
"цінностей внутрішнього досвіду", "ідеального" і з інших 
подібних до них бійниць найкраще вести вогонь під 
надійним захистом стін" [2, с. 423‒424]. 

На противагу подібній позиції осягнення проблем, 
слід було б занурюватися в самі твори. Прообразом 
нового ставлення до історії, до осягнення творів є 
фігура колекціонера. Для останнього головним є 
цінність автентичності, а не "культ цінності", тому-то 
для Беньяміна таким значущим є поняття "аура". Так, в 
своїх пізніх роботах ‒ книзі про Бодлера [2, с. 47‒234], 
творі "Париж, столиця ХІХ століття" [4, с. 141‒163] (Ек-
спозе "Пасаж" для отримання фінансування від 
Інституту соціальних досліджень) ‒ він аналізує різні 
феномени, наприклад, такі як натовп, фланер, вуличні 
ліхтарі, проституція, пасажі, мода, нудьга, універсальні 
магазини, вулиці тощо. Кожен з них виступав як така 
точка, в якій і можна виявити основні особливості 
дійсності. Тільки якщо "упіймати" цю точку в цих різних 
феноменах, з’являється можливість зрозуміти всю 
дійсність. Так, особливості творчості Ш. Бодлера та 
його епоху можна зрозуміти через фігуру фланера се-
редини ХІХ століття, який з метою протиставлення себе 
темпу переживання часу паризьким натовпом вигулює 
в пасажах черепаху з надітим на шию повідцем. Зміна 
оптики, зміни в колективному тілі натовпу, зміна 
людської чутливості надають нам можливість виявити 
особливості і художньої практики, і розуміння історії. 

Для Беньяміна історичний прогрес ‒ це ілюзія. Мину-
ле ніколи не зникає, воно принципово не завершене і, 
утримуючись в сьогоденні, постійно пред'являє претензії 
на позбавлення від катастроф, відчуження і т. п. 

 
*** 

 
Розглянемо критику метанарацій Ж.-Ф. Ліотара, що 

обґрунтувала парадигмальні естетичні настанови пост-
модернізму. 

Статус справжнього філософського поняття і розро-
бленої концепції термін "постмодернізм" набуває за-
вдяки дослідженням Ж.-Ф. Ліотара, присвяченим аналі-
зу "стану знання в найбільш розвинених суспільствах" 
("Стан постмодерну"). 

Коротко кажучи, рефлексія над своєрідністю сучас-
ного знання приводить Ліотара до негативного визна-
чення поняття "постмодерн", яке пов'язане з відмовою 
від посилань на центральну легітимізуючу ідею, з втра-
тою віри в метанаративи: "Спрощуючи до крайності, ми 
вважаємо "постмодерном" недовіру щодо метаопові-
дей" [7, с. 10]. Ліотар виділяє три таких метаоповіді, які 
в західній культурі виконували функцію легітимізації не 
тільки по відношенню до науки, а й по відношенню до 
етики і політики (комплекс "влада‒знання" в термінології 
М. Фуко). Це "діалектика духу", "герменевтика сенсу" та 

"емансипація людини розумної". Ці "Великі Оповідання" 
легітимізували способи мислення, форми знання і всю 
соціальну систему, визначали тотальність світогляду. У 
результаті "занепаду метанарацій" вони втрачають своїх 
"дійових осіб", "великих героїв", свої "небезпеки", "великі 
пригоди","велику мету", розпадаються на безліч мовних 
ігор і втрачають свою легітимізуючу міць. Позитивне ви-
значення постмодерну, за Ж.-Ф. Ліотаром, ґрунтується 
на усвідомленні цього розпаду як шансу, як цінності, що 
відкриває дорогу фактичної плюральності гетерогенних 
мовних ігор і способів життя. Постмодерн можна визна-
чити як ситуацію радикальної плюральності, як принци-
пово позитивно оцінений досвід того, що той самий сенс 
може бути артикульований множинними варіантами.. 
Саме ця позитивна оцінка розпаду колись єдиного дзер-
кала світу становить специфіку постмодерністської мен-
тальності, бо сама констатація такого розпаду і носталь-
гія за втраченою цілісністю не є ні новими, ні оригіналь-
ними ‒ такі настрої можна простежити в європейській 
культурі щонайменше з початку XX ст. "Цей песимізм, ‒ 
пише Ліотар, ‒ плекав покоління початку століття у Відні: 
художники, Музіль, Краус, Гофмансталь, Шенберг, Брох, 
але також і філософи Мах і Вітгенштейн. Безсумнівно, 
вони пересунули так далеко, наскільки це було можливо, 
усвідомлення і теоретичну і художню відповідальність за 
делегітимацію. Сьогодні можна сказати, що цю похорон-
ну працю виконано. Не варто починати її заново... Нос-
тальгія за втраченою розповіддю ‒ і та була втрачена 
більшістю людей" [7, с. 100]. Подолання цієї ностальгіч-
ної перспективи, протиставлення їй фактичної плюраль-
ності мовних ігор і комунікативних взаємодій, розуміння 
цієї множинності як шансу і як виграшу і створює власне 
постмодерністську свідомість. В. Вельш вважає, що 
постмодернізм визначається ключовим досвідом того, 
що один і той же зміст може бути передано абсолютно 
по-різному, "...а інший спосіб бачення “висвітлює” аж ніяк 
не менше за попередній, ‒ він є тільки іншим... Стара 
модель сонця ‒ сонце для всіх і над усім уже втратила 
своє значення... Якщо цей досвід не витісняти, а засто-
сувати, то потрапимо до "постмодерну". Відтепер істина, 
справедливість, людяність постають у множині" [6, с. 16]. 

Відстоювання досвіду множинності, принципового 
плюралізму форм знання і життєвих проектів зовсім не є 
маскарадом "цинічного еклектизму", свідченням відсутно-
сті етичних орієнтирів в постмодернізмі, виправданням 
моральної вседозволеності й естетичної нерозбірливості. 
Навпаки, всупереч поширеним кліше, постмодернізм має 
чіткі етичні орієнтири. Його критичний дух спрямований 
проти будь-яких спроб встановлення гегемонії, будь-яких 
форм тотальності, етичної чи естетичної монополії. 

Осмислюючи історичний досвід людства, яке не раз 
потрапляло в пастки через претензії якоїсь ідеї на ви-
нятковість, постмодернізм виступає за різне і проти 
єдиного, відстоюючи свій принциповий антитоталітар-
ний вибір. Розставання з єдиним виявляється звільнен-
ням від панування і примусу, однак гетерогенність по-
стійно продукує конфлікти, зіткнення аієрархічно взає-
морозташованих в ацентричному культурному просторі 
парадигм. Тому постмодерністський інтерес зосере-
джено на проблемах кордонів, розломів, неузгодженос-
тей, конфліктних зон, з яких виникає невідоме, яке су-
перечить розуму, ‒ паралогічне. 

Постмодерністське знання чутливе до тем дифере-
нціації, різнорідності, неспівмірності, нестабільності. 
Згідно з рефлексивною оцінкою класиків постмодерніз-
му, сам феномен постмодерну породжений атмосфе-
рою нестабільності, а культура постмодерну орієнтова-
на на осмислення нестабільності як такої, за Ліотаром, 
"пошук нестабільності". 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 11 ~ 

 

 

Прагматика постмодерністського знання має мало 
спільного з пошуком результативності. "Навпаки: працю-
вати над доказом ‒ значить шукати і "вигадувати" контр-
приклад, <...> розробляти аргументацію ‒ досліджувати 
“парадокс” і легітимізувати його за допомогою нових 
правил гри…" [7, c. 131]. Основною рисою постмодерні-
стського знання стає поява великої кількості малих нара-
тивів з іманентними самим собі дискурсами про правила, 
які вони узаконюють. Наука тепер стає нестабільною і 
відкритою системою, вона виробляє не відоме, а невідо-
ме. Для обґрунтування знання до неї непридатний ні 
критерій продуктивності, ні критерій консенсусу. 

Полемізуючи з Хабермасом, який висунув принцип 
консенсусу як критерію законності, Ліотар зазначає, що 
ця концепція виходить з визнання законності метанарації 
про емансипацію людства. За Ліотаром, проблема легі-
тимації не може бути вирішена на шляху пошуку універ-
сального консенсусу, який, по-перше, передбачає редук-
цію гетерогенних мовних ігор до універсальної метамови 
приписів, що описує правила всіх ігор, тобто до нового 
метанаративу; по-друге, консенсус передбачає закінчен-
ня діалогу, хоча швидше повинен представляти його 
тимчасовий стан. "Консенсус став застарілою цінністю, 
він є підозрілим", ‒ пише Ліотар [7, c. 157]. 

Для легітимації знання він пропонує паралогію, яка 
передбачає "відкриту систематику", локальність, анти-
метод. Паралогія легітимізує руйнування колишніх ви-
словлювань та правил ігор і дає можливість генерувати 
нові правила, виробляти нові ідеї. Концепція Ліотара 
розвиває ідеї діалогічності й інтертекстуальності, пере-
орієнтовує культуру на пошук відмінностей, нестабіль-
ностей, випадковостей. 

Презумпції "занепаду метанарацій", принципової 
плюральності картини світу, орієнтації на "продукування 
непослідовності", на "різноманітний номадизм" стали 
базовими для формування постмодерністської естетики. 

Постмодерна естетика неканонічна, принципово 
асистематична, адогматична, для неї характерна відсу-
тність жорстких і замкнутих концептуальних схем. Есте-
тичним дослідженням властиві локалізація проблема-
тики, мікроаналіз, інтерес до "периферійних" естетич-
них феноменів, антиієрархічні ідеї культурного реляти-
візму, відмова від євро- та етноцентризму, презумпція 
відносності канонів. Оскільки культурний простір у 
постмодернізмі виступає як принципово ацентричний 
(як в топологічному, так і в аксіологічному відношенні), 
відбувається дестабілізація класичної системи естетич-
них цінностей, дистанціювання від жорстких бінарних 
опозицій "прекрасне ‒ потворне", "реальне ‒ уявне", 
"оригінальне ‒ вторинне", елітарне ‒ масове". 

Регулятивним принципом постмодерністської есте-
тики стає принцип нонселекціі, що означає визнання 
рівного права на паралельне співіснування в децентро-
ваному культурному просторі альтернативних естетич-
них програм і стратегій. Звідси нова конфігурація есте-
тичного поля, де домінантними стають відкритий кон-
текст, гра цитат, занурення в стихію тексту. 

У контексті ідеї "занепаду метанарацій", орієнтова-
ної на бачення світу як принципово ацентричного, плю-
рального, позбавленого будь-яких точок пріоритетності, 
в постмодернізмі переосмислюється ідея колажу. Ко-
лаж, який використовується в модернізмі як один з ме-
тодів художньої творчості, інтерпретується в постмоде-
рністській естетиці як універсальний спосіб організації 
культурного простору. 

Постмодерна естетика виявляється швидше орієн-
тованою на красу асонансів і асиметрії, дисгармонічну 
цілісність як естетичну норму. Естетику постмодернізму 
У. Еко називає естетикою Хаосмосу, тобто естетикою, 

що базується на уявленні про рівноправне існування 
Хаосу та Порядку. При цьому постмодерністський Хаос 
трактується насамперед в аспекті своєї креативності: 
відсутність наявної організації розуміється як відкри-
тість різним можливостям. Будь-який естетичний фе-
номен постає як принципово незамкнуте поле актуалі-
зації нескінченних плюральних практик означування. 
Постмодерна естетика орієнтована на аналіз артефак-
тів мистецтва, що розуміються як конструкція, тобто як 
вільне і рухоме з’єднання в єдине ціле різних цитат. 
Читання в цьому випадку постає як креативна процеду-
ра зі створення сенсу. 

Дистанціювання від класичної парадигми репрезента-
ції повноти сенсу, "метафізики присутності" в естетиці при-
зводить до відмови від міметичної концепції мистецтва, до 
розуміння мистецтва як нескінченного тексту, позбавлено-
го першосмислу і відкритого для інтерпретацій. Таким чи-
ном, відбувається радикальний перегляд усієї багатовіко-
вої естетики "зображення". Твір мистецтва розуміється як 
іманентно колажний текст, середовище генерації сенсу, за 
яким немає ні реальності, що його обґрунтовує, ні автора, 
який володіє монополією на його істинний сенс. 

Суб’єкт як центр системи уявлень і джерело творчо-
сті виявляється в естетичній парадигмі постмодернізму 
децентрованим, розсіяним, його місце займають аноні-
мні мовні структури. 

Народження смислу в цьому контексті постає як са-
моорганізація звільненого від суб’єкта тексту, яка відбу-
вається в процесі означування. Це конституює радика-
льну естетичну трансформацію: перехід від модерніст-
ської теорії творчості як вільного виявлення несвідомо-
го до постмодерністської художньої парадигми творчос-
ті як вільного виявлення процесуальності мови як такої, 
поза будь-якою (свідомою чи несвідомою) артикуляцією 
і референціальною гарантованістю. 

Таким чином, конституюється радикальний поворот 
від центральної для класичної естетики проблематики 
творчості до проблематики сприйняття художнього тво-
ру. Відбувається перенесення акцентів з фігури автора 
на фігуру читача. Постмодерністську естетику цікавить 
специфіка відносин твору з аудиторією в сучасній куль-
турі, залежність генерації сенсу від діалогу "текст‒читач", 
проблеми "меж інтерпретації" та "гіперрозуміння". 

Для постмодерністської естетики сприйняття твору є 
не тільки креативною у творчому сенсі, а й екзистенцій-
но значущою процедурою. Тому питання про діалогіч-
ність відносин "текст‒читач" є одним з центральних в 
сучасній філософії мистецтва. Саме мовна, комунікати-
вна функція мистецтва виявляється у фокусі значущос-
ті сучасних естетичних досліджень, а процес розуміння 
художнього твору трактується не тільки як модель по-
розуміння між автором, читачем і текстом, але набагато 
ширше ‒ як універсальна парадигма взаєморозуміння. 

Постмодерністське мистецтво з його ігровим харак-
тером, відсутністю заданих правил і гарантованих пер-
спектив ставить людину віч-на-віч зі світом можливого, 
"провокуючи" її на конструювання власного Я і Я Іншого 
в різних контекстах, сприяючи розкриттю власного ко-
мунікативного й екзистенціального потенціалу. 

Висновок. Отже, постмодерністська версія мистец-
тва чітко артикулює категоричну заборону на будь-які 
дидактично-профетичні оцінки, і ширше ‒ відмову від 
соціальних функцій мистецтва. Це одна з основних від-
мінностей постмодерністської естетичної програми в 
порівнянні з естетикою авангарду. Постмодернізм відмо-
вляється від наріжного каменю модерністської теореми 
авангарду ‒ тези про соціальне призначення мистецтва. 
На відміну від цієї настанови для Беньяміна, який арти-
кулював у своїх творах основні модерністські тенденції, 
соціологічний підхід та розгляд предмета мистецтва і 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 12 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

власне художньої діяльності у всіх її проявах крізь при-
зму соціального були базовими. Натомість, в умовах 
"занепаду метанарацій", занепаду ідеології, відмови від 
загальної теоретичної позиції постмодерне мистецтво 
рефлексує себе як асоціальна практика. 

Аксіологічно опозиційним модернізму постмодернізм 
є і в питанні про сприйняття та оцінки минулого, про 
ставлення до традиції. Модернізм відсікає саму ідею 
будь-якого зв’язку з минулим. Неприйняття традиції 
демонструють практично всі естетичні концепції аван-
гарду. Неодмінною умовою творчості для модерністів 
були новація й оригінальність. Беньямін, проте, демон-
струє такий рівень розвитку модерністських настанов 
по відношенню до традиції, коли позначається нібито 
перехід до своєї протилежності. Зацікавленість історич-
ністю, центонні хороводи в його творах вже зближують 
його з постмодерністськими позиціями та настановами. 
Постмодернізм же щодо минулого базується на пара-
дигмальній настанові, що "все вже було", все вже ста-
лося і як подія, і в інтерпретаційному сенсі. 

Більш того, все не тільки вже було, але і про все вже 
висловлено усіма можливими способами. На відміну від 
модернізму, постмодернізм в цій неможливості вислови-
ти те, що ще не було висловлено, саме бачить перспек-
тиву. "Відповідь постмодернізму модернізму полягає у 
визнанні минулого: раз його не можна зруйнувати, адже 
ми тоді доходимо до повного мовчання, його потрібно 
переглянути ‒ іронічно, без наївності" [9 , c. 461]. Іроніч-
ність і схильність до гри (як у провокативному складанні 
тексту дисертації з акцентованим порушенням нормати-
вних вимог до подібних творів, вигадуванні неіснуючих 
цитат тощо) теж зближує Беньяміна з тенденціями пост-
модерну вже більш пізньої дослідницької парадигми, що 
робить його спадщину актуальною для сучасності. 

Постмодернізм здійснює радикальну відмову від самої 
ідеї традиції: жодна естетична програма, етична концеп-
ція, тип раціональності, релігійна доктрина не може кон-
ституюватися як пріоритетна, єдино легітимна. На відміну 
від "класичного" модернізму, постмодернізм не бореться 
з традицією, вважаючи, що в основі такої боротьби ле-
жить визнання влади останньої, а заперечує саму мож-
ливість конституювання традиції. У якості єдиної власної 
традиції постмодернізм фіксує відмову від традиції. 

Існування в ситуації, коли "все вже висловлено", 
неминуче передбачає, як ми зазначили, іронію, гру в 
ставленні до переосмислення минулого. Саме іронія і 
гра як механізм її реалізації виступають в постмодерні-
змі як найважливіші умови свободи творчості, і ширше 
‒ основа свободи як відмови від диктату метанарацій. 
Символом постмодерністської іронії стають лапки, що 
задають простір свободи мовних ігор в полі культурних 

смислів. Як висновок слід зазначити, що концепція "за-
непаду метанарацій" обґрунтовує в естетиці постмоде-
рнізму парадигмальні презумпції плюральності, нома-
дизму, іронічності, відмову від міметичної концепції ми-
стецтва, перенесення акцентів з проблематики худож-
ньої творчості на проблематику, пов’язану з мовними та 
комунікативними функціями мистецтва, перегляд став-
лення до традиції, програмний еклектизм жанрів і стилів. 

Естетика постмодерну розглядає мистецтво як мета-
мову (множинність мовних ігор), а художній твір ‒ як ін-
тертекстуальну конструкцію. Некласична, адогматична 
постмодерністська естетика, що просякнута духом толе-
рантності, внутрішньої свободи, увагою до "маргіналь-
них" естетичних феноменів, орієнтацією на дослідження 
непослідовностей, дисонансів, випадковостей, виразно 
характеризує внутрішній стан сучасної культури. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Арендт Х. Вальтер Беньямин / Х. Арендт // Арендт Х. Люди в темные 
времена. – М.: МШПИ, 2002. – http://www.krotov.info/lib_sec/01_a/are/ndt_01.htm 

2. Беньямин В. Маски времени. Эссе о культуре и литературе / В. 
Беньямин. – СПб.: Симпозиум, 2004. – 480 с. 

3. Беньямин В. Озарения / В. Беньямин. – М.: Мартис, 2000. – 376 с. 
4. Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его технической воспро-

изводимости. Избранные ссе / В. Беньямин. – М.: Медиум, 1996. – 242 с. 
5. Беньямин В. Происхождение немецкой барочной драмы / В. Бень-

ямин. – М.: Аграф, 2002. – 288 с. 
6. Вельш В. Наш постмодерний модерн / В. Вельш. – К., Альтер-

прес, 2004. – 327 с. 
7. Лиотар Ж.-Ф. Состояние постмодерна / Ж.-Ф. Лиотар. – М., СПб., 

Алетейя, 1998. – 160 c. 
8. Музиль Р. Человек без свойств / Р. Музиль. ‒ Т. 1. ‒ М.: 

Художественная литература, 1984. ‒ 752 c. 
9. Эко У. Имя розы / У. Эко. – М., Книжная палата, 1989. – 497 с. 

10. Fuld W. Walter Benjamin / W. Fuld. – München / Wien: Hanser 
Verlag, 1979. ‒ 333 p. 

 
REFERENCES 

1. Arendt, H. (2002) Val'ter Ben'jamin [Walter Benjamin]. In Ljudi v 
tjomnye vremena. Moscow, MshPI Retrieved from 
http://www.krotov.info/lib_sec/01_a/are/ndt_01.htm 

2. Ben'jamin, V. (2004) Maski vremeni. Jesse o kul'ture i literature [Masks of 
time. Essays on culture and literature]. Sankt-Peterburg, Simpozium. 

3. Ben'jamin, V. (2000) Ozarenija [Illuminations]. Moscow, Martis. 
4. Ben'jamin, V. (1996) Proizvedenie iskusstva v jepohu ego 

tehnicheskoj vosproizvodimosti. Izbrannye jesse [Work of art in the era of its 
technical reproducibility. Selected essays]. Moscow, Medium. 

5. Ben'jamin, V. (2002) Proishozhdenie nemeckoj barochnoj dramy 
[Origin of the German Baroque drama]. Moscow, Agraf. 

6. Vel'sh, V. (2004) Nash postmodernij modern [Our postmodern 
modern]. Kyiv, Al'terpres. 

7. Liotar, Zh.-F. (1998) Sostojanie postmoderna [Situation of 
postmodern]. Moscow, Sankt-Peterburg, Aletejja. 

8. Muzil, R. (1984) Chelovek bez svoystv [Man without properties]. Vol. 
1. Moscow, Hudozhestvennaya literatura.  

9. Jeko, U. (1989) Imja rozy [Name of rose]. Moscow, Knizhnaja palata. 
10. Fuld, W. (1979) Walter Benjamin. München, Wien, Hanser Verlag. 
 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  03 . 0 7 . 18  
 
 

Н. И. Ковалева, канд. филос. наук, доц. 
Одесский национальный политехнический университет, 
пр. Шевченко, 1, г. Одесса, 65000, Украина 
В. Л. Левченко, канд. филос. наук, доц. 
Одесский национальный университет им. И. И. Мечникова,  
ул. Дворянская, 2, г. Одесса, 65026, Украина 
 

СФЕРА ЭСТЕТИЧЕСКОГО В ФИЛОСОФСКИХ И ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНЫХ РЕФЛЕКСИЯХ ХХ СТОЛЕТИЯ 
 

Cтатья посвящена рассмотрению соотношения эстетического и философского в интеллектуальных рефлексиях ХХ века. Материалом 
для исследования послужили работы таких характерных фигур модерна и постмодерна, как В. Беньямин и Ж.-Ф. Лиотар. Задачей работы 
являлся анализ модернистского и постмодернистского дискурсов и выявление их переплетений и взаимостолкновений. 

Ключевые слова: модерн, текст, язык, постмодерн, знание, эстетика. 
 
N. I. Kovalova, PhD, Assosiate Professor 
Odessa National Polytechnical National University 
1, Shevchenko Prospect, Odessa, 65000, Ukraine 
V. L. Levchenko, PhD, Assosiate Professor 
Odessa I. I. Mechnikov National University 
2, Dvorianska Street, Odessa, 65026, Ukraine 
 

AESTHETIC SPHERE IN PHILOSOPHICAL AND INTELLECTUAL REFLECTIONS OF THE XXth CENTURY 
 
The article is devoted to the consideration of the aesthetical and the philosophical in intellectual reflections of the twentieth century. The mate-

rial for the study were conceptions of such characteristic figures of modernism and postmodernism as W. Benjamin and J.-F. Lyotard. The task of 
the work was the analysis of modern and postmodern discourses and identification of their intertwining and intercollision. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 13 ~ 

 

 

Benjamin articulated main modernist tendencies in his writings. For him the sociological approach and the consideration of the subject of art 
and artistic activity in all manifestations were basic everywhere in analysis of art. Instead of these postmodern art reflects itself as an antisocial 
practice in the context of it by the "decline of metanorations", the decline of ideology, the rejection of the general theoretical position, 

Modernism cuts off idea of any connection with the past. The principle condition on creativity for modernists was innovation and originality. 
Benjamin  demonstrates such a level of decadence of the moderating guidelines in relation to the tradition. But for him Interest in historicity, games 
with citations in his books and writings are closed him to postmodernist positions and directions. Postmodernism, in relation to the past, is based 
on the paradigmic guideline that "everything was already there," everything has already happened both as an event and in an interpretive sense. 

Keywords: modern, text, language, postmodern, knowledge, aesthetics. 
 
 
УДК 130.2:159.942 

 
А. Ю. Морозов, д-р філос. наук, доц. 

Київський національний торговельно-економічний університет, 
вул. Кіото, 19, Київ, 02156, Україна 

anddriy.morozov@gmail.com 
 

НОСТАЛЬГІЯ ЯК ФЕНОМЕН КУЛЬТУРИ 
 

У статті досліджено культурний феномен ностальгії, її соціально-психологічні, етичні і загальнофілософські аспекти. Показано, 
що завдяки ностальгії, що спирається на "ціннісно навантажену" пам'ять, встановлюються моральна традиція, соціальна та 
індивідуальна ідентичність, зв'язок поколінь. Бунтуючи проти актуального стану речей і ностальгуючи за минулим як належним, 
людина не лише міфологізує, а й прагне символічно воскресити його. Ностальгічна віра у воскресіння містить надію на остаточне 
скасування часу і тріумф вічності. Туга за минулим супроводжує людство протягом усієї його історії й особливо актуалізується в 
культурі постмодерну в формі метафізичної, політичної та естетичної ностальгії.  

Ключові слова: ностальгія, культурна пам’ять, ціннісно навантажена пам’ять, час, вічність, ідентичність, сакральне, міф, раціоналізація, нігілізм, жага Логосу. 
 
Постановка проблеми 
Починаючи з моменту народження людина постійно 

потрапляє в незнайоме середовище, незвичні обстави-
ни, стикається із викликами і проблемами, що потребу-
ють адекватних відповідей. По суті, все наше життя – 
це робота з освоєння, приборкання і гуманізації усього 
нового, ворожого, відчуженого і хаотичного. Адаптую-
чись до невідомого теперішнього, ми мимоволі порів-
нюємо його зі звичним минулим. Так, цілком природно й 
органічно, виникає відчуття ностальгії. 

У повсякденному слововжитку під ностальгією розу-
міють біль, страждання, тугу людини за минулим (втра-
ченою батьківщиною, дитинством, молодістю тощо). На 
перший погляд, мова йде про суто психологічну пробле-
матику. У літературі навіть можна зустріти тлумачення 
ностальгії як специфічного "неврозу емігранта", "душев-
ної хвороби", схожої за симптомами до меланхолії, що 
викликана неможливістю особистості адаптуватися до 
швидкоплинності життєвих змін та змушеним відходом в 
регресивні моделі поведінки, в маленький вигаданий 
світ, в якому "все залишається по-старому". 

Однак при зануренні в тему стає зрозумілим, що 
ностальгія виходить за межі компетенції психології. 
Новітній філософський словник визначає ностальгію як 
"універсалію культури, що відображає гостре пережи-
вання минулого в якості втрати" [9]. У цьому визначенні 
підкреслюється моральний (ширше – духовний) смисл 
ностальгії, пов’язаний із "особливостями емоційного 
сприйняття людиною часових параметрів свого буття, з 
інтенцією ствердити себе в часі, що проявляється як 
жага до щастя" [9]. Ностальгуючи за минулим, згадуючи 
його, насправді ми сумуємо і прагнемо внутрішнього спо-
кою і щастя, ми хочемо, щоб наше життя не було розпо-
рошено в часі і без вісті зникло. Ми намагаємося зібрати 
його докупи, надати йому єдності та "літературної" 
завершеності, зберегти самоідентичність. 

Аналіз досліджень і публікацій. До класиків світо-
вої думки, що піднімали проблему ностальгії та суміжні 
із нею теми часу, культурної пам’яті, ідентичності, на-
лежать Гомер, Евріпід, св. Августин, Ж.-Ж. Руссо, 
І. Кант, А. Шопенгауер, Ф. Ніцше, А. Бергсон, З. Фрейд, 
М. Гайдеґґер, К. Ясперс, А. Гелен, М. Еліаде, С. Аве-
ринцев, М. Хальбвакс, Я. Ассман. 

Серед сучасних дослідників, що досліджують етичні 
і психологічні виміри ностальгії, можна згадати 
С. Бойма, Ф. Девіса, С. Мерзлякова, В. Нуркову, Ю. Да-

видова, Е. Лофтус, О. Федько. Особливої уваги заслу-
говує кандидатська дисертація Є. Новікова "Мораль-
нісні аспекти ностальгії" [8]. У ній дослідник пропонує 
класифікацію ностальгії, виокремлює індивідуальний і 
соціальний, комунікативний і культурний її типи, 
стверджує, що туга за батьківщиною – частий випадок 
туги за минулим, демонструє зв'язок ностальгії і каяття 
тощо. Попри наявність цілої низки публікацій, все ж 
залишається місце для дискусії та всебічного філо-
софського аналізу ностальгії як феномена культури. 

Мета статті полягає в тому, щоб дослідити етичні 
виміри ностальгії, показати зв'язок ностальгії з пробле-
мами пам’яті, часу та вічності, продемонструвати роль 
ностальгії у соціальній сфері та філософії, виявити 
основні вектори ностальгічного світовідчуття: мета-
фізичний, політичний та естетичний. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
В основі ностальгії лежить суб’єктивне переживання 

часу ‒ не якісно нейтрального, бездушного лінійного 
часу "строгої науки", а специфічно людського, або 
олюдненого, часу, тобто часу людського буття, що є 
нелінійним і якісно неоднорідним духовним часом, адже 
людина – це, в першу чергу, духовне створіння, 
"втілений дух" (М. Шелер). Таке переживання 
історичності людського буття нерозривно пов’язано із 
пам’яттю як духовною здатністю. Пам'ять – це "єдиний 
рай, з якого нас не можуть вигнати" (Ж. Поль), приту-
лок, де особа намагається укритися від туманного і 
нічим не гарантованого майбутнього. 

Пам'ять як реконструкція і міфотворчість 
Моріс Хальбвакс, французький філософ і соціолог, у 

своїй праці "Колективна та історична пам'ять" [13] за-
значає, що індивіду доступні два типи пам’яті: внутрі-
шня особиста і зовнішня колективна. З одного боку, 
спогади конкретного індивіда вписуються в межі його 
особистості та особистого життя, а з іншого боку, він 
також здатний як член групи викликати в пам’яті ті спо-
гади, що стосуються цієї групи. Часто індивідуальна 
пам'ять спирається на колективну, щоб підтвердити, 
уточнити, відтворити і доповнити існуючі пробіли, а 
інколи навіть зливається із нею. "Щоб воскресити в 
пам’яті власне минуле, людина звертається до чужих 
спогадів, покладається на деякі опорні точки, 
встановлені суспільством, тобто існуючі поза ним" [13, 
с. 4]. Хальбвакс називає їх "опорними пунктами 
фіксації", місцями пам'яті, які окреслюють її рамки. Так, 

© Морозов А. Ю. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 14 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

наприклад, існують події, що зберігаються в пам’яті на-
роду, але свідком яких особа безпосередньо не була – 
тоді вона черпає свої спогади із розмов, книг, мемуарів. 

Отже, на думку науковця, індивідуальна пам'ять 
завжди соціально обумовлена, а поза колективом не 
може бути логічно побудованої історії. У силу цього 
пам'ять – це не відображення, а реконструкція подій. 
Уява доповнює наше незнання, хоча в наших 
оповіданнях і реальні, і вигадані речі виглядають одна-
ково правдоподібними. Минуле цілком зберігається в 
нашій пам’яті таким, яким воно було для нас, але 
особливості функціонування мозку не дозволяють вик-
ликати в пам’яті всі його частини. 

Там, де має місце реконструкція подій, завжди 
присутні і підсвідомі, міфологічні патерни, шаблони 
думки, за якими й відбувається оця реконструкція. Та-
ким чином, ностальгія ‒ це різновид соціально-
міфологічної міфотворчості. Відтак, предметом 
ностальгії виступає не минуле як таке, а міф про мину-
ле, не об’єктивний погляд на батьківщину, а міф про 
батьківщину, не реальне дитинство, а міф про дитинст-
во. Але ‒ підкреслимо! ‒ міф не в просвітницькому 
сенсі байки і забобону, а в сенсі "повнокровної живої 
реальності", "чуттєвої тканини буття", як визначає його 
О. Ф. Лосєв. Відповідно до двох форм пам’яті може 
припустити існування як мінімум двох взаємопов’язаних 
форм ностальгії – особисту і колективну. Перша живе у 
власноруч створеному просторі "персонального міфу", 
а друга – у царині "колективного міфу". Але при цьому 
одиничне й особливе особистої ностальгії все одно так 
чи інакше вписується в "гравітаційне" смислове поле 
колективної, обумовлюється і санкціонується нею. 

Культурна пам'ять та ідентичність 
Без пам’яті не існує людського часу, а значить, і 

людської історії та культури. Але сама пам'ять 
актуалізується, тому що дещо в минулому, на погляд 
сучасників, має універсальну транс-історичну цінність. 
Очевидність неминущої цінності певної частини мину-
лого висвічується у відчутті ностальгії, але конкретним 
механізмом її передачі і збереження виступає "культур-
на пам'ять". Історик культури та єгиптолог Ян Ассман 
визначає "культурну пам'ять" як набір засобів 
трансляції та актуалізації універсальних культурних 
смислів. Культурна пам'ять накопичується віками, 
закріплюючись в текстах, зображеннях, монументаль-
них побудовах, надписах. "До неї можна віднести ри-
туали і сакральні дії як інституціалізовані форми 
комунікації, які, будучи "фігурами згадування", ніби 
височіють над часом" [1, с. 14]. Виникнення культурної 
пам’яті пов’язано, на думку Ассмана, із феноменом 
смерті та ритуалами, що його супроводжують. Першою 
формою культурної пам’яті стає пам'ять про мертвих. 
"Поняття минулого виникає тоді, коли усвідомлюється 
різниця між вчора і сьогодні. Смерть ‒ це “первинний 
досвід” для усвідомлення цієї різниці, так що спогади, 
пов’язані із померлими (memoria), дають начало 
[загальній] культурі спогадів" [1, с. 32]. Смерть і туга за 
померлими породжують ностальгію. 

Таким чином, на соціальному рівні ностальгія за до-
помогою механізму "культурної пам’яті" сприяє збере-
женню цінностей минулого, примиряє минуле із тепе-
рішнім, стабілізує соціальне напруження в суспільстві, 
вирішує конфлікти між різними сторонами, породнивши 
їх через "спільне минуле", долає комунікативні бар’єри, 
сприяє вирішенню проблеми "батьків і дітей". Загалом, 
без ностальгії немає соціальної та індивідуальної 
ідентичності. Ностальгія стає продуктивною в той мо-
мент, коли відбувається криза ідентичності, відчуження 
між поколіннями і суспільству бракує єдності й 

інтегрованості. І саме в акті ностальгії така потреба 
цілісності і ширше ‒ гармонії, в якій буде подолане 
відчуження, відновлена перервана "нитка, що пов’язує 
час" (В. Шекспір), цілком або частково задовольня-
ється. 

Моральність пам’яті як основа ностальгії 
Психологи і нейрофізіологи (Наталія Бехтерєва, 

Елізабет Лофтус, Вінсент Н. Руггієро та інш.) ствер-
джують, що пам'ять є вибірковою: щось вона зберігає як 
цінне (корисне, схвальне), а щось підсвідомо 
відбраковує (забуває, витісняє) як непотрібне, таке, що 
позбавлене цінності або може викликати осуд з боку 
суспільства. Пам’ять диференціює для себе добре 
(приємне, бажане, значуще, належне) і погане 
(неприємне, відразливе, незначуще, табуйоване). 
Інколи за деяких обставин вона може "переписати" спо-
гади, створити "фальшиве минуле" (Е. Лофтус) [16]. 
Проте вона завжди ціннісно "навантажена". Відомий 
російський філософ Юрій Давидов у статті "Етичні 
виміри пам’яті" зазначає, що "саме звернення до 
пам’яті, пам’ятливість є способом усвідомлення 
фундаментальності відмінності добра і зла" [4, с. 25]. 
Продовжуючи класика: ціннісно навантажена пам'ять як 
невід’ємна складова "культурної пам’яті" стає фунда-
ментом моральної традиції, історичної спадковості в 
уявленнях про добро і зло. Можна сказати, що і сама 
ностальгія є моральним феноменом. Функція ціннісної 
диференціації пам’яті визначає те, чому одні події вик-
ликають ностальгічні спогади, а інші – ні. 

У цьому контексті слід також вести мову про критерії 
моральності пам’яті. Так, скажімо, морально здорова (= 
морально вихована) пам'ять відрізняється здатністю 
пробачати, співчувати і бути вдячною за минуле. Тільки 
така морально здорова пам'ять стає фундаментом 
ностальгії ‒ відчуття, в якому людина виказує своє 
ставлення не просто до минулого, а до життя як такого, 
свою примиреність із ближніми та самою собою, любов 
до власної долі (amor fati). Як справедливо зазначає 
Є Новіков, моральна природа ностальгії полягає в тому, 
що "вона сприяє утвердженню ідентичності “Я” людини, 
укріплює зв'язок з ранніми етапами її життя, власними 
коріннями, підтримує спадковість традицій, формує у 
людини моральний ідеал, продукує норми належної 
поведінки, дозволяє критично переглянути свої минулі 
вчинки і скорегувати нинішню поведінку" [8, с. 10]. Якщо 
узагальнити, ностальгічне світовідчуття протидіє появі 
специфічного людського типу духовного "манкурта" 
(Ч. Айтматов), що втратив зв’язок із своїм минулим, 
своїми коріннями і національною культурою, перетво-
рившись на бездушного раба. 

Натомість морально розбещена пам'ять не здатна 
до великодушності та вдячності, схильна до зло-
пам’ятності, осуду, нарікання. Така злоякісна пам'ять не 
спроможна об’єднати минуле і теперішнє у певний 
ціннісний "спільний знаменник". Відповідно, її "ціннісна 
сліпота" (М. Шелер) та аморальність унеможливлюють 
ностальгію як таку. Неможливо бути примиреним із 
власним минулим, а значить, і щасливим у стані зло-
пам’ятності. Злоба не відає ностальгії.  

Належність минулого в ностальгії 
У кожної людини різна чутливість до минулого, 

різний рівень меланхолійності, тривожності і 
занепокоєння сенсом власного існування та фактом 
його конечності, різні кути зору на одну і ту ж проблему. 
Тому і "ностальгії" у всіх дещо різні. Але є спільне тло – 
минуле, яке виглядає бажаним і ціннім саме по собі, 
об’єктивно, незалежно від того, якою мірою воно є 
ідеалізованим, поетизованим, романтизованим. Тут 
слід підкреслити, що ностальгічна туга і меланхолія за 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 15 ~ 

 

 

минулим відштовхуються від незадоволення актуаль-
ним станом сущого й устремління до чогось більш ви-
сокого і піднесеного, аніж повсякденність. Ностальгія 
як моральний феномен завжди існує у цьому зазорі між 
сущим і належним, дійсним і уявним, свідомим і 
підсвідомим, нанесеному на часову систему коорди-
нат. "Теперішнє" для людини, що ностальгує, є 
одновимірним дійсним, сущим, в якому її ніщо не 
захоплює, в якому вона змушена перебувати, але яке 
не приносить їй радості і внутрішнього задоволення. 
Теперішнє (в кращому випадку) є для цієї особи ней-
тральним, але найчастіше негативно забарвленим. 
"Минуле" видається їй належним, кращим часом. Туга 
за належним минулим, за "втраченим часом", можливо-
стями, які не були використані, за належним, яке 
потребує негайного втілення, породжує несприйняття 
теперішнього. Несприйняття вагітне бунтом, сповне-
ним рішучості і сміливості сказати "ні" інерції 
теперішнього. Шляхетність бунту освячує ностальгію. 

Етична проблема "сущого" і "належного" транспо-
нується в часову площину "минулого" і "теперішнього". 
З чим це пов’язано? По-перше, в минулому зосереджена 
повнота альтернативних можливостей реалізації життєвих 
сценаріїв, тоді як теперішнє – редукована і "кастрована" 
дійсність, що втратила можливості стати чимось іншим, 
аніж вона є. Минуле випромінює свободу і відкритість 
можливостей, диво дитячої віри, а теперішнє ‒ це герме-
тична замкнена в’язниця детермінізму і фаталізму, де все 
розраховано і передбачено. По-друге, етично забарвлена 
пам'ять як суб’єктивна здатність ціннісної диференціації 
часу на "краще минуле" і "погане теперішнє" умо-
жливлюється тим, що сам час є об’єктивним процесом 
убивання (зменшення) якості. 

Онтологічний регрес часу 
Таким чином, спільним трансцендентальним тлом 

для різних "ностальгій" є сама внутрішня природа часу. 
Придивіться уважно до народних фразеологічних 
виразів на кшталт "старі добрі часи", "настали лихі ча-
си", "зоряний час", "золотий вік", "залізний вік", "ранок 
вечора мудріший" і т. д. Зверніть увагу на традиційні 
уявлення давніх греків, китайців, індусів, скандинавів, 
слов’ян. Усі вони виявляють реальність (онтологічність) 
часового регресу, духовну деградацію часу, його посту-
пове відпадіння від вічного першопринципу. Це можна 
порівняти із прив’язкою валюти до її реального забез-
печення товарами, а в ідеалі – золотом. Не забезпечені 
золотом гроші, як відомо, швидко девальвуються. Не 
"забезпечений" вічністю час, що втратив зв'язок із 
трансцендентним виміром, також знецінюється, 
пришвидшується, дематеріалізується.  

Взагалі, слід відмітити, що ідея "прогресу" порівняно 
нова і незвична в масштабах історії. Людство тисячі 
років жило в традиційному ієрархізованому суспільстві, 
в якому "давнє" оголошувалося парадигмою, взірцем, 
еталоном, що потребує постійного відтворення в 
суспільних інститутах, а "нове" асоціювалося із 
відпадінням від цього еталону, із забуттям одвічної 
мудрості. Невже сотні віків людство помилялося і лише 
двісті п’ятдесят років тому наївно-оптимістичний проект 
Просвітництва "відкрив" людям очі на істинну картину 
світу? З нашої точки зору, традиційне світобачення 
повніше відображало і виявляло саму "природу речей", 
а відтак ‒ "природу часу". У межах традиційного 
суспільства були створені умови для появи і збережен-
ня народної мудрості, "соборного розуму", якому були 
відкриті і зрозумілі ясніше, аніж для індивідуального 
розуму, універсальні структури людського досвіду та 
"істина буття" (М. Гайдеґґер). І тільки в добу Про-
світництва ця одвічна колективна і традиційна мудрість 

("philosophia perrenis") була висміяна, оголошена набо-
ром ненаукових чи антинаукових забобон з позиції 
сцієнтизму, а все традиційне було розцінено як щось 
застаріле, непотрібне, віджите. Відтак, був проголоше-
ний курс на індивідуалізацію, "розчаклування" (Вебер), 
модернізацію, а згодом і на нігілізм. Г. Гадамер у своїй 
класичній праці "Істина і метод" дуже точно називає цю 
тенденцію всероз’їдаючого скепсису, відкидання 
традиції та авторитетів "просвітницьким екстремізмом".  

Ностальгічний екзистенціал "смерті-і-воскресіння" 
Обернення назад, у минуле, завжди є парадоксаль-

ним, адже в цьому акті ми прагнемо символічно повер-
нутись туди, куди фізично повернутися неможливо. 
Виховані в традиціях класичної науки і аристотелівської 
логіки, ми переконані, що час незворотний і минуле 
назавжди померло. Однак сумуючи за ним, оплакуючи 
його, ми молимо і благаємо, щоб минуле повернулося і 
воскресло. Всупереч раціональному знанню ми віримо, 
що у цьому воскресінні минулого воскреснуть також усі 
ті дорогі і близькі нам люди, які померли разом із ним. 
Безперечно, віра у воскресіння є трансцендентальною 
потребою, екзистенціалом, архетиповим мотивом, що 
"вмонтований" у наше існування. Людське особистісне 
буття висвічується у цій вірі новими гранями, постаючи 
вже не приреченим фаталістичним "буттям-до-смерті", 
про яке сповіщали атеїстичні екзистенціалісти, але 
"буттям-в-очікуванні-воскресіння". Такий ностальгічний 
екзистенціал "смерті-і-воскресіння" можна таврувати як 
дитячий, наївний, міфологічний, ірраціональний, такий, 
що його потрібно "розчаклувати", подолати, розвіяти 
прокрустовою логікою інструментального та цинічного 
розуму. Але це не скасовує того факту, що потреба у 
воскресінні є специфічно людською потребою, одвічною 
жагою, від угамування якої залежить звершення і 
кінцева реалізація "людського" як такого.  

Вічність як об’єкт ностальгії 
Ностальгічна віра у воскресіння минулого означає 

не лише переконаність в тому, що час можна 
символічно повернути назад ‒ попри те, що з точки зо-
ру класичної науки це неможливо (щоправда, сучасна 
квантова фізика розглядає й такі сценарії). У цій вірі 
міститься натяк на остаточне скасування часу і тріумф 
вічності. Можливо, це зайвий раз підтверджує 
метафізичну (над-часову) природу особистого духовно-
го центру ("Я", або "душі"), що, перебуваючи в часовому 
потоці, сам залишається непідвладним йому.  

Отже, ностальгія звернена в минуле, яке не кануло 
без вісті в Літу, а залишилося "назавжди". Звернемо 
увагу на характерний факт: у вищенаведених визна-
ченнях ностальгії поєднуються дві різні (просторова і 
часова) метафори: "минуле" і "батьківщина". У Девіда 
Лоуенталя навіть є книга з показовою назвою: "Минуле 
– чужа країна" [5]. Минуле як віддалений від нас і за-
вершений часовий відрізок асоціюється із простором, 
визначеним і позначеним на ціннісній системі коорди-
нат. Як і географічний простір, простір минулого має 
свій неповторний ландшафт, атмосферу, позначені на 
картах нашої пам’яті. У широкому сенсі слова 
"батьківщина минулого" може означати не просто 
місце, де людина фізично народилася і деякий час 
прожила, але перш за все "духовну вітчизну", 
"батьківщину духу", про яку писав Герман Гессе у своїй 
культовій повісті "Паломництво у країну Сходу": "На-
шою метою була не просто країна Сходу, або краще 
сказати країна Сходу була не просто країною чи 
географічним поняттям, а вона була вітчизною та 
юністю душі, вона була скрізь і ніде, і всі часи складали 
в ній єдність позачасового" [3, с. 73]. Подібне позачасо-
ве "скрізь і ніде" означає по суті духовний простір, цар-

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 16 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

ство вічності, а якщо вдуматись ‒ божественне царство 
"не від світу цього", в якому зберігаються всі події мину-
лого, теперішнього і майбутнього. Тільки у перспективі 
цього не-світового царства ностальгічна меланхолія і 
туга будуть вирішені, "зняті". 

Всі події минулого часу стають надбанням вічності: і 
етично, й онтологічно. По-перше, ми можемо судити їх з 
позиції вічності, тобто виносити їх на моральний суд 
історії. По-друге, як справедливо зазначає В. Франкл у 
роботі "Людина в пошуках сенсу", "в царстві подій, що 
відбулися, те, що пройшло, неодмінно зберігається – як не 
парадоксально це звучить ‒ саме завдяки тому, що все це 
вже в минулому… Реальність того, що відбулося, захище-
на саме його незмінністю. Минуле – найнадійніший вид 
буття… Тільки тому, що збережене в минулому, не 
загрожує небуття. Момент перетворюється у вічність, 
якщо можливості, приховані в ньому, перетворюються в ті 
реальності, які надійно зберігаються в минулому, "назав-
жди"… Те, що вже реалізоване в людському існуванні, 
ніколи не можна знищити, навіть якщо раптом це забу-
деться, навіть якщо пам'ять про це повністю пригнічена – 
наприклад, в результаті смерті людини, що пережила це" 
[курсив наш – А. М.] [11, с. 207]. Може бути знищеною 
індивідуальна людська свідомість і пам'ять, але 
зберігається колективна "культурна пам'ять", якщо ж зник-
не з історії і вона, то залишається найвища онтологічна 
інстанція – божественна пам'ять. 

Історія ностальгії 
Ностальгія супроводжує людство протягом всієї йо-

го історії. Перші її паростки з’явилися ще на стадії міфу. 
Адже міф ґрунтується на ритуальному відтворенні 
ідеальних зразків-архетипів, що сталися у священний 
час, "во время оно". Міф – це ностальгія за священним, 
туга за реальністю, вгамована у символічних ритуаль-
них актах. 

Щойно з’являється домодерна філософія, яка 
пориває з міфом, так відразу з’являється і ностальгія за 
останнім. Поет Новаліс говорить: "Філософія є, власне, 
ностальгія, потяг всюди бути вдома" [7]. Гайдеґґер 
тлумачить цей фрагмент: "Всюди бути вдома – що це 
означає? Не тільки тут і там, і не просто на кожному 
місці, але бути вдома всюди означає: завжди і, головне, 
в цілому. Це “в цілому” і його ціле ми називаємо 
світом… Нас завжди кличе Дещо як ціле. …Туди, до 
буття в цілому, тягне нас в нашій ностальгії. Наше бут-
тя є цим тяжінням… Ми на шляху до цього “в цілому”. 
Самі ж ми є переходом: “ні тим, ні іншим”" [12, с. 80]. 

Однак чи здатна раціональна філософія вгамувати 
цю жагу до цілісності, коли, за визначенням, раціо мис-
лить дискретно, поділяючи реальність на суб'єкт і 
об'єкт, затуляючи світ "картинами світу", буття – 
концепціями буття, живий і безпосередній досвід – 
рефлексіями досвіду? На нашу думку, насправді лише 
синкретичний міф здатний задовольнити амбіції 
філософії охопити "все". Але не через аналіз світу як 
об’єкта, а через містичне розчинення і поглинання, 
співпричетність, де зникає самий оцей суб’єкт-об’єктний 
поділ. Тому міф так чи інакше все одно проривається в 
серйозні філософські конструкції. Візьмемо для при-
кладу центральну тезу Парменіда "бути і мислити є 
одним", що є парадигмальною для всієї традиції 
європейського філософування. По суті це результат 
містичного одкровення філософа, інтуїтивна здогадка-
спалах, посаджена в неприродний і непридатний для 
неї раціональний ґрунт. Через це раціональне 
розуміння цієї тези вкрай ускладнене. Для розуму вона 
не є самоочевидною – тому не дивно, що рано чи пізно 
від цієї тези повинні були відмовитись (як це, зрештою, і 
сталося у філософії постмодернізму). За великим ра-

хунком, усі категорії домодерної філософії є проявом 
ностальгії Логосу за міфом і так чи інакше знаходяться 
в полі міфологічного тяжіння. (Показовою в цьому сенсі 
є категорія "матерії", яку Платон називає "хорою", 
третім началом, небуттям, де по суті йдеться про 
міфологічний хаос). 

Так само, як домодерна філософія ностальгує за 
міфом, модерна філософія відчуває ностальгію за часа-
ми домодерну. Новий час і Просвітництво різко від-
межовують себе від традиційного світосприйняття. Вод-
ночас просвітницький пафос розчаклування світу та 
раціоналізації має зворотну сторону, що полягає у 
трансформації раціонального в ірраціональне. Макс Ве-
бер у своїх працях відмічає процес прогресуючої 
раціоналізації життя, що притаманний Західній Європі у 
добу Модерну. Йдеться про раціоналістичну установку 
західних людей, що породжує характерний дух, 
специфічні економічні погляди і життєвий уклад, що ста-
ють для капіталізму системоутворюючими. У першу чер-
гу Вебер говорить про формальну раціональність – точ-
ний розрахунок адекватних засобів для досягнення 
практичної мети. Взірцем розрахунку стають грошові 
розрахунки. Вебер зазначає, що раціональність – це 
"ідеальний тип способу орієнтації", суто умоглядна розу-
мова конструкція, метод дослідження і зображення 
соціальної дійсності. Водночас раціональність ‒ це 
інструментальний розум, результат інтелектуально-
теоретичної і практично-етичної установки людини. У 
роботі "Наука як професія" він зазначає, що для сучасної 
людини "принципово не існує жодних таємничих сил, що 
не піддаються розрахунку (обліку). Всіма речами в 
принципі можна оволодіти за допомогою розрахунку" [2, 
с. 35]. Але сам Вебер визнав, що така гіперраціона-
лізація перетворюється на власну протилежність – на 
ірраціональне. Суспільні інститути замість того, щоб бути 
службовим засобом для самореалізації людини 
(спасіння її душі), стають самоціллю. Вони починають 
панувати над людиною, поневолюють її, позбавляють 
свободи і духовного виміру. Ми би тут додали, що 
раціоналізація без додаткового ціннісного контексту 
перетворюється на шаленство, нерозумність розуму, 
його шизофренію, в якій людина не відчуває гру смислів, 
багатозначність слів, гумор тощо. 

Підозра у правдивості просвітницьких метанаративів 
проявилася у контрпросвітницьких романтичних течіях, 
що возвеличували античне і середньовічне минуле. 
Ностальгія виявилася компенсацією, порятунком люди-
ни від неї самої. Щоправда, філософ М. Шелер, говоря-
чи про особливий тип романтичної душі, що заснована 
на "ресентименті" (суміші заздрості, злоби і безсилля), 
писав: "Притаманна романтичній душі туга за якою-
небудь епохою історичного минулого (Еллада, 
Середньовіччя і т. д.) заснована, в першу чергу, не на 
привабливості для суб’єкта самобутніх цінностей того 
часу, а на прагненні втекти із власної епохи. Тому в 
його похвалах "минулому" відчувається намір принизи-
ти теперішнє – оточуючу суб’єкта дійсність" [14, с. 38]. 
Водночас не можна не помічати того факту, що роман-
тичний ностальгічний порив у міфологізоване минуле 
Античності і християнського Середньовіччя породив 
блискучі зразки літератури і філософії. Наприклад, 
останній великий філософ Модерну Гайдеґґер в основу 
власних філософських пошуків істини буття поклав са-
ме ностальгію за досократичною думкою. 

Свого апогею ностальгічні погляди досягають у 
Постмодерні – культурі відкидання і деконструкції Мо-
дерну. Сама доба Модерну, як відомо, характеризува-
лася нігілізмом, бунтом у трьох магістральних напрям-
ках. Свого часу А. Камю виокремлював метафізичний 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 17 ~ 

 

 

бунт проти Бога, політичний бунт проти влади та есте-
тичний бунт проти канону. З нашої точки зору, постмо-
дерна культура в своєму потенціалі є культурою, що 
втомилася від нігілізму і в надрах якої зріє бунт проти 
бунту. Нарощування хаосу, соціальної та культурної 
ентропії, пустеля мертвих смислів неминуче породжує 
жагу Логосу. Відповідно, ця жага буде розгортатися у 
трьох магістральних напрямках: метафізична ностальгія, 
політична ностальгія й естетична ностальгія.  

Метафізична ностальгія – туга за божественним, 
сакральним, реальним. Метафізика – надійна опора 
для смислу і цінності. Бог ностальгії ‒ гарант смислу 
світової історії і смислу персонального життя – всього 
того, чого бракує абсурдному хаотичному світу. 
Метафізична ностальгія прагне знову зачаклувати "роз-
чаклований світ", зробити його тривимірним, відкрити 
шлях до надприродного ‒ до повноти реальності. Це 
бунт "мислячого очерету" проти тотальності абсурду. 
Модерний прогрес і штучне протиставлення "поганого 
минулого" і "кращого майбутнього" означають відпа-
діння від сакрального світоустрою, бунт проти нього. 
Але парадокс полягає в тому, що сакральне, якщо це 
внутрішній елемент людської свідомості, нікуди не мо-
же зникнути. Як справедливо зазначає з цього приводу 
відомий історик релігії Мірча Еліаде, у добу Модерну 
"сакральне" було витіснено зі свідомого у резервацію 
підсвідомого [15]. І саме звідси, з глибин підсвідомого, 
священне періодично дається взнаки.  

Залишається додати, що підсвідоме, довго знаходя-
чись під репресивним тиском свідомості (культури, цен-
зури), неминуче повстає проти неї. Ми знаємо прикла-
ди, як "вікторіанська мораль", що довгий час 
пригнічувала людську чуттєвість, заганяла її в 
підсвідоме, згодом обернулася на свою протилежність 
– на бунт чуттєвості і скасування морального, розчи-
нення його в естетичному, ігровому. Тепер у суспільстві 
споживання "естетичне" разом з гедоністичним культом 
насолоди саме стало репресивним і тоталітарним, а 
"моральне" знаходиться в підвалах культури і чекає на 
реванш, на можливість знову взяти "естетичне" під кон-
троль своєї цензури. Те саме можна сказати й про "ре-
ванш сакрального" (Ж. Рюс), що чекає на звільнення 
від диктату одновимірної позитивістської картини світу.  

Політична ностальгія ‒ це прояв волі до влади, до її 
максимізації та абсолютизації, туга за реальними владни-
ми повноваженнями, а не їхньою імітацією. Сьогодні, коли 
президенти країн залежать від внутрішнього політичного 
консенсусу та міжнародних коаліцій, депутати ‒ від бізнес-
еліт, національні економіки ‒ від транснаціональних 
корпорацій, а ті, в свою чергу, від кланових домовлено-
стей, є об’єктивний психологічний запит на "сильну і твер-
ду руку". У цьому сенсі будь-які ностальгії за імперією, 
абсолютизмом, патерналізмом, сталінізмом тощо – це 
екзистенційні, психоаналітичні симптоми глибинного ба-
жання реваншу тих сил, що свого часу були загнані в 
"підсвідоме" політкоректного дискурсу "м’якої сили". 

Відповідь існуючої влади на запит "сильної влади" 
неминуче пов'язана із політичними маніпуляціями. Хто 
викликає ностальгію? Той, хто навмисно демонструє 
аудіовізуальні образи минулого (речі, події, обличчя, 
смаки, запахи, звуки), подразнює нашу чуттєвість. 
Стратегія влади – показувати те, що викликає 
ностальгію, і тонко грати на психологічних особливо-
стях "колективної пам’яті" народу. Як справедливо 
зазначає дослідник С. Мерзляков, "ностальгія – це не 
лише інтимний простір людини, але й спосіб управління 
нею" [6]. До таких способів управління можна віднести 
"ностальгічний маркетинг" і "ностальгічний соціальний 
конструктивізм". Якщо перший дозволяє успішно просу-

вати на ринку відповідні товари і послуги, то другий – 
використовує народ у соціально-політичних цілях, зок-
рема під час виборних перегонів.  

З цієї точки зору розповсюджена теза про те, що від 
минулого не потрібно нічого чекати і неможливо ніяк вико-
ристати, перестає бути самоочевидною. Сучасна 
дослідниця психології ностальгії А. Б. Фенько, яка 
підкреслює, що "наше відношення до минулого 
відрізняється відсутністю прагматичної зацікавленості, 
безкорисливістю", не враховує як раз оцей момент 
"ностальгічного маркетингу". Як тут не згадати слова 
англійського історика культури Д. Лоуенталя: "Тепер мину-
ле – це чужа країна, куди хлинув цілий потік туристів. Ми-
нуле випробує на собі всі звичні наслідки популярності. 
Чим більше його цінують саме по собі, тим менш реаль-
ним і достовірним воно стає" [5].  

Естетична ностальгія – це туга за мистецтвом як 
символічною та ієрархічною системою в епоху "проміску-
їтету форм" та "метастазів культурних кодів" (Ж. Бодріяр). 
Коли діє принцип "все естетично", тоді мистецтво вмирає, 
перетворюючись на об'єкти повсякденності: "пісуар" Дю-
шана, "банку кока-коли" Е. Уорхола, "акулу в формаліні" 
Д. Хьорста тощо. Будь-яка культура – це системна орга-
нізація оточуючого хаосу смислів, цінностей, інтерпрета-
цій, образів, звуків в живе органічне ціле. Як система 
культура накладає обмеження на свободу, застосовує 
цензуру, щоб захиститися від хаосу; як живий організм 
культура має імунітет, щоб протидіяти шкідливим впли-
вам антикультури. Перефразовуючи Ролана Барта, мож-
на сказати, що "культура – це фашист". "Вірус демократії" 
(Д. Шарп) і зняття обмежень вбиває культуру і мистецтво. 
Як клітина живого організму, де порушився генетичний 
код, починає розмножуватись хаотично, перетворюючись 
на пухлину, так і живий організм культури гине, коли 
руйнується культурний (в тому числі – моральний) код, 
коли один історичний код намагаються замінити іншим, 
коли зникає відчуття демаркації культури й антикультури, 
культури і псевдокультури. Тоді свобода мистецтва обер-
тається його рабством ринковому диктату, відсутність 
канонів ‒ кітчем, вульгарністю, несмаком, а білозуба 
посмішка політкоректності ‒ хижим тоталітарним оскалом. 

Жага Логосу, виражена у формах метафізичної, 
політичної й естетичної ностальгії, надалі все сильніше 
буде впливати на культуру майбутнього, змушуючи 
людство звернути увагу на забуті онтологічні коріння.  

Висновок. Ностальгія – різновид особистої і соціаль-
ної міфотворчості. У ній реконструюється минуле, що по-
стає не просто цінним і значущим для сьогодення, але й 
належним. Ностальгія є моральним феноменом, що 
спирається на морально здорову пам'ять, здатну до про-
бачення, примирення і любові до власної долі. Гостре 
відчуття втрати минулого, пов’язані із ним відчуття мелан-
холії і туги можуть бути розв’язані лише з перспективи 
вічності. У цьому сенсі можна говорити про ностальгічний 
екзистенціал "смерті-і-воскресіння". У добу Постмодерну 
культура вступає в антинігілістичну фазу втоми від хаосу і 
ностальгії за Логосом. Метафізичний, політичний і есте-
тичний бунти Модерну трансформуються відповідно на 
метафізичну, політичну та естетичну форми ностальгії. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Ассман Я. Культурная память. Письмо, память о прошлом и по-
литическая идентичность в высоких культурах древности / Я. Ассман. ‒ 
М.: Языки славянской культуры, 2004. – 380 с. 

2. Вебер М. Наука как призвание и профессия / М. Вебер; пер. 
А. Ф. Филиппов, П. П. Гайденко. // Вебер М. Избранные произведения. ‒ 
М.: Прогресс, 1990. ‒ С. 707‒735. 

3. Гессе Г. Паломничество в страну Востока. / Г. Гессе; пер. 
С. Аверинцева. // Гессе Г. Избранное. – М.: Амфора, 2000. – 350 с. 

4. Давыдов Ю. Н. Этическое измерение памяти (Нравственно-
философские размышления в связи с романами Чингиза Айтматова) / 
Ю. Давыдов // Эстетическая мысль (Научно-публицистические чтения) 
– М.: Политиздат, 1990. – С. 24‒30. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 18 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

5. Лоуэнталь Д. Прошлое – чужая страна / Д. Лоуэнталь. ‒ М.: Изд-
во "Владимир Даль", 2004. – 450 с.  

6. Мерзляков С. С. Философско-антропологическое исследование 
природы субъективного опыта: диссертация … кандидата философских 
наук / С. Мерзляков. – М., 2015. ‒ 190 с. 

7. Новалис. Генрих фон Офтердинген / Новалис. ‒ М.: Ладомир; 
Наука, 2003. ‒ 280 с. 

8. Новиков Е. Нравственные аспекты ностальгии: автореферат диссер-
тации … кандидата философских наук / Новиков Е. В. – М., 2012. ‒ 18 с.  

9. Ностальгия // Новейший философский словарь. – М.: МГУ, 2010. 
‒ С. 412-413 

10. Фенько А. Б. Психология ностальгии / А. Фенько [Електронний 
ресурс] // Московский психотерапевтический журнал. ‒ 1993. ‒ №3. ‒ 
Режим доступу: http://psyjournals.ru/files/25786/mpj_1993_n3_Fenko.pdf 

11. Франкл В. Человек в поисках смысла / В. Франкл. ‒ М.: Респуб-
лика, 1991. ‒ 420 с. 

12. Хайдеггер М. Основные понятия метафизики / М. Хайдеггер; пер. 
В. В. Бибихина // Мартин Хайдеггер. Время и бытие. Статьи и выступ-
ления. – М.: Республика, 1993 – С. 327‒345. 

13. Хальбвакс М. Коллективная и историческая память / М. Хальб-
вакс [Електронний ресурс] // Неприкосновенный запас. ‒ 2005. ‒ № 2‒3. 
‒ Режим доступу: http://magazines.russ.ru/nz/2005/2/ha2.html 

14. Шелер М. Ресентимент в структуре моралей / М. Шелер; отв. 
ред. Л. Г. Ионин, пер. А. Н. Малинкин. ‒ М.: Наука, 1999. ‒ 231 с.  

15. Элиаде М. Азиатская алхимия. Сборник эссе / М. Элиаде; пер. с 
рум., фр., англ. – М.: Янус-К, 1998. – 410 с.  

16. Loftus, Elizabeth. Memory (1980). Reading, MA: Addison-Wesley. 
(Reprinted by NY: Ardsley Press 1988). ‒ 250 р. 

 
REFERENCES 

1. Assman, Ja. (2004) Kul'turnaja pamjat'. Pis'mo, pamjat' o proshlom i 
politicheskaja identichnost' v vysokih kul'turah drevnosti [Cultural memory. 
Writing, memory of the past and political identity in the high cultures of 
antiquity]. Moscow, Jazyki slavjanskoj kul'tury. 

2. Weber, M. (1990) Science as a vocation and profession. In Iz-
brannye proizvedenija. Moscow, Progress (in Russian). 

3. Hesse, H. (2000) Pilgrimage to the country of the East. In Izbrannoe. 
Moscow, Amfora (in Russian). 

4. Davydov, Ju. N. (1990) Jeticheskoe izmerenie pamjati (Nravstvenno-
filosofskie razmyshlenija v svjazi s romanami Chingiza Ajtmatova) [Ethical 
dimension of memory (Moral and philosophical reflections in connection with 
the novels of Chingiz Aitmatov)]. Jesteticheskaja mysl' (Nauchno-
publicisticheskie chtenija). Moscow, Politizdat, pp. 24‒30. 

5. Loujental', D. (2004) Proshloe – chuzhaja strana [The past is a for-
eign country]. Moscow, Izd-vo "Vladimir Dal'".  

6. Merzljakov, S. S. (2015) Filosofsko-antropologicheskoe issledovanie pri-
rody subektivnogo opyta [Philosophical-anthropological study of the nature of 
subjective experience]. Dissertacija … kandidata filosofskih nauk. Moscow. 

7. Novalis (2003). Heinrich von Oterdingen. Moscow, Ladomir; Nauka 
(in Russian). 

8. Novikov, E. (2012) Nravstvennye aspekty nostal'gii [Moral aspects of 
nostalgia]. Avtoreferat dissertacii … kandidata filosofskih nauk. Moscow.  

9. Nostal'gija [Nostalgia] (2010). Novejshij filosofskij slovar'. Moscow, MGU. 
10. Fen'ko, A. B. (1993) Psihologija nostal'gii [Psychology of Nostalgia]. 

Moskovskij psihoterapevticheskij zhurnal, №3. Retrieved from 
http://psyjournals.ru/files/25786/mpj_1993_n3_Fenko.pdf 

11. Frankl, V. (1991) Man's Search for Meaning. Moscow, Respublika (in 
Russian). 

12. Heidegger, M. (1993) Introduction to Metaphysics. In Vremja i bytie. 
Stat'i i vystuplenija. Moscow, Respublika (in Russian). 

13. Halbwachs, M. (2005) The collective memory. Neprikosnovennyj za-
pas, № 2‒3. Retrieved from http://magazines.russ.ru/nz/2005/2/ha2.html 

14. Scheler, M. (1999) Ressentiment. Moscow, Nauka (in Russian).  
15. Eliade, M. (1998) Asian Alchemy. Moscow, Janus-K,. (in Russian).  
16. Loftus, Elizabeth. Memory (1980). Reading. MA, Addison-Wesley, 

Reprinted by NY, Ardsley Press. 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  18 . 0 9 . 18  
 

А. Ю. Морозов, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный торгово-экономический университет, 
ул. Киото, 19, Киев, 02156, Украина 

 
НОСТАЛЬГИЯ КАК ФЕНОМЕН КУЛЬТУРЫ 

 
В статье исследован культурный феномен ностальгии, ее социальные, психологические, этические и общефилософские аспек-

ты. Показано, что благодаря ностальгии, которая опирается на "ценностно нагруженную" память, устанавливаются моральная 
традиция, социальная и индивидуальная идентичность, связь поколений. Бунтуя против актуального состояния вещей и носталь-
гируя за прошлым как должным, человек не просто мифологизирует, но и пытается символически воскресить его. В ностальгиче-
ской вере в воскресение содержится надежда на окончательное упразднение времени и триумф вечности. Тоска по прошлому сопро-
вождает человечество на протяжении всей его истории и особенно актуализуется в культуре Постмодерна в форме метафизиче-
ской, политической и эстетической ностальгии. 

Ключевые слова: ностальгия, культурная память, ценностно нагруженная память, время, вечность, идентичность, священное, миф, рационали-
зация, нигилизм, жажда Логоса. 

 
A. Y. Morozov, Doctor of Philosophical Science, Assosiate Professor 
Kiev National University of Trade and Economics 
19 Kioto Street, Kyiv, 02156, Ukraine 
 

NOSTALGIA AS THE CULTURAL PHENOMENON 
 
The article is devoted to the observation of the cultural phenomenon of nostalgia, its social, psychological, ethical and general philosophical aspects. It 

is shown that nostalgia is based on value-laden memory that helps us differ pleasant and unpleasant, useful and useless, meaningful and meaningless. This 
value-laden memory has its ethical dimension that deals with moral tradition, our concepts of good and evil, justice and injustice, sense of life and sense of 
death. We may say that ethical memory is a part of a larger “cultural memory” that enables every kind of social and individual identity. Due to nostalgia the 
generation`s continuity is established. In the act of nostalgia a person recalls the past but also rebels against actual state of presence. It is affirmed that our 
time-arrangement of “bad presence” and “good past” is possible because of ontological time regress. Nostalgizing for the past, a man is trying not only to 
mythologize the latter, but to resurrect it symbolically. Nostalgia’s faith in revival contains a hope for annihilation of time and triumph of eternity. We may call 
it an archetypical need, a manifestation of ancient mythological and religious motive of death and resurrection. Longing for past accompanies mankind dur-
ing all its history and especially rises in the postmodern culture – in forms of metaphysical, political and aesthetical nostalgias. Metaphysical nostalgia is the 
lust for Logos, (God, meaning, truth, the good and the beauty) in the post-nihilistic absurd world, where god is claimed to be dead, and all supreme values 
are seemed to be devalued. It is also longing for the sacred reality, the being, that postmodern culture is lacked.  Political nostalgia is the lust for the real 
power, subconscious desire for its increasing, expanding, absolutization. Aesthetical nostalgia is the sadness for the art as symbolic hierarchical structure 
with definite cultural and historical code as today we observe fakes and simulations, chaos and “metastases of cultural codes” (J. Baudrillard). 

Key words: nostalgia, cultural memory, value-laden memory, time, eternity, sacred, myth, rationalization, nihilism, lust for Logos. 
 
 
УДК 82-1/-9 / 82.0 / 18 

Б. Е. Носенок, аспірантка 1 курсу, 
філософський факультет, 

спеціальність "Культурологія",  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, Київ, 01033, Україна 
danynosenock@gmail.com 

 
"ЗАХІДНЕ ЛЯО" НЕСТОРА ПІЛЯВСЬКОГО: МІФОЛОГІЯ ТА ОБРАЗНІСТЬ ПРОСТОРУ 

 
Ця стаття є спробою препарування образу. Але цього разу образ розпадається не на сюжет та композицію, а на час і простір. Неоднора-

зово зазначалося (особливо ж це стосується літературно-критичних розвідок), що образ (у даному випадку образ художній) вибудовує власну 
часо-просторову сітку координат, а тому час та простір тут можуть сміливо порушувати закони фізики. Явною є також мета порівняння 
методів та прийомів поезії й прози, схоплення специфіки вираження часу й простору у віршах та романістиці. Ця мета реалізується через 
звернення до творчості Нестора Пілявського та його книги "Західне Ляо", що демонструє одночасно явище, яке можна назвати міфологізаці-
єю простору, а також є поєднанням поетичних компонентів та прозових оповідань. Крім того, ця ж тема розкривається й у роздумах остан-
нього великого французького романіста – Марселя Пруста, який наголошує на різниці у світовідображенні, що здійснюється поетом чи рома-

© Носенок Б. Е. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 19 ~ 

 

 

ністом відповідно. Часо-просторова проблематика стирає межі між уявним лінійним поділом на минуле, теперішнє та майбутнє. Можна поба-
чити, що творчість руйнує цей поділ, деструкція якого особливо чітко розкривається у сучасних декадансних рухах. Сам Нестор Пілявський 
недарма характеризує себе як декадента. Але вся сучасність, що обертається руйнуванням звичних норм життя, часто малюється порож-
нечею уяви не чим іншим, як новим, циклічно поверненим, декадансом. 

Ключові слова: образ, час, просторовість, міфологія простору, декаданс, поезія, проза. 
 
Постановка проблеми. На твір (у Бартівському ро-

зумінні) [2, с. 297], мабуть, ніколи не вдасться глянути 
очима самого автора, а тому – інтерпретація завжди, як 
і переклад, постає новим твором – кожного разу, коли 
з’являється новий читач. Нестор Пілявський, повторю-
ючи написане в журналі "Опустошитель", поет, есеїст 
та перекладач творів німецького модерніста Штефана 
Георге. Важливо, що пан Пілявський вважає літературу 
чимось побічним у своєму житті (відразу згадується 
щось з інструкції на коробках медикаментів: "побічні 
ефекти"). Його мова ‒ декадентська ‒ звучить з порож-
нечі та звертається до випадкового. 

Дана інтерпретація "Західного Ляо" особливу увагу 
приділяє міфології простору: адже і саме Західне Ляо 
виявляється певним місцем (навіть незважаючи на 
свою історичну наявність). Західне Ляо існувало як се-
редньовічне фантасмагоричне змішування культур, а 
зараз "Західне Ляо" стало місцем, яке читач повинен 
якщо не винайти, то хоча б віднайти. Якщо Марсель 
Пруст віднаходив Час [13], то Нестор Пілявський відна-
ходить Простір (і саме ім’я – Нестор – натякає на це, 
адже означає "той, що повернувся додому", тобто вла-
сне віднайшов певне місце). Щоб відшукати або винай-
ти себе (в ліквідній, за З. Бауманом, модерності). Мож-
ливо, про "Західне Ляо" можна було б сказати, ніби про 
певну данину глобалізації, що обертається зворотним 
ефектом наголошування на конкретному місці [5], але 
не на сипучих пісках чи вказівниках, які постійно вказу-
ють в різні сторони. 

Аналіз досліджень та публікацій. Стаття торка-
ється декількох тематичних пластів, зокрема: 

1. Теорія образу та образності у філософії та мистец-
тві: Георг Фрідріх Вільгельм Гегель ("Лекції з естетики", 
"Естетика"), Ролан Барт ("Риторика образу", "Критика та 
істина"), Гастон Башляр ("Земля і мрії волі", "Земля і мрії 
про спокій", "Психоаналіз вогню", "Поетика простору"), 
Валентина Панченко ("Мистецтво в контексті культури"), 
Жильбер Дюран ("Антропологічні структури імажинеру"), 
Лев Виготський ("Психологія мистецтва"). 

2. Сюжет декадентства та декадансу: Микола Алек-
сандров ("Декаданс та стагнація"), Анатолій Марієнгоф 
("Циніки"), Жан Полан ("Тарбські квіті, або Терор витон-
ченої словесності"), Олександр Еткінд ("Содом та Пси-
хея"), Василь Розанов ("Декаденти"), Володимир Подо-
рога ("До питання про мерехтіння світу").  

3. Розвідки про творчість Марселя Пруста та літера-
турний спадок самого письменника: Жерар Женетт ("Фі-
гури"), Мераб Мамардашвілі ("Лекції про Пруста"), Анд-
ре Моруа ("У пошуках Марселя Пруста"), Марсель 
Пруст ("На Сванову сторону", "Проти Сент-Бева", "Від-
найдений час", "Утіхи і дні"). 

4. Відгуки на твори Нестора Пілявського: можна 
звернутись до численних статей Марусі Клімової, яка 
написала в тому числі передмову до "Західного Ляо" 
("Заперечення заперечення"). 

Мета статті. Дане дослідження покликане розкрити 
(або, швидше, намітити можливі шляхи до розкриття) та-
кий аспект образу, як просторовість, а також феномен 
міфологізації простору, який неминуче породжується літе-
ратурним "виношуванням", де твір (не текст) стає ніби 
перетворенням (рос. – пре-ОБРАЗованием) у алхімічному 
атанорі внутрішнього життя та світовідчуття автора. 

У культурологічній розвідці було використано насту-
пні методи (окрім універсальних, загальнологічних 
прийомів та методів теоретичного пізнання): 

1. Загальнофілософські методи: герменевтична, 
феноменологічна, екзистенційна та психоаналітична 
методологія; 

2. Методи естетичних досліджень: семіотичний, 
суб’єктний та об’єктний, а також психологічний; 

3. Літературно-критичні методи: біографічний, пси-
хоаналітична критика, екзистенційний аналіз; 

4. Соціологічні методи французького кола "Еранос". 
Виклад основного матеріалу. Від модерну зали-

шається серйозність, тому часто постмодерна іронія в 
переплетінні патернів дається важко. Академічна тра-
диція велить перед створенням нової сутності (звичай-
но, з необхідністю) ознайомитися з тим культурним 
ландшафтом, степом текстів, який лежить позаду. Ав-
тора – Нестора Пілявського – називали по-різному, на 
його книгу вже існують відгуки та рецензії, зокрема зу-
стрічається й така думка, що "місцями книга... нагадує 
щоденник художньо обдарованого нарцисиста, що хо-
ває за легкою іронією смуток і руйнівні пристрасті" [9]. 
Декадентська характеристика. Але цей опис нагадує не 
те, що мається зазвичай на увазі під словом "дека-
данс". Це, скоріше, опис героя італійця Джорджо Агам-
бена, який намагався розібратися (і розібрався) в тому, 
що таке "сучасність", хто такий "сучасник" і чим же є 
"сучасне". Сучасне – завжди на часі. А [сучасний] пись-
менник виявляється таким собі несвоєчасним сучасни-
ком. Можна згадати також Фрідріха Ніцше, який, перед-
чуваючи те, що Дж. Агамбен пізніше оформить струн-
кими метафорами, в 1876 р. публікує роботу під назвою 
"Несвоєчасні роздуми", де пише: "Несвоєчасними є й ці 
роздуми, адже те, чим наш час справедливо пишаєть-
ся, тобто його історичний досвід, я оголошую тут злом, 
дефектом, недоліком, оскільки думаю навіть, що всі ми 
страждаємо на виснажливу історичну лихоманку й по-
винні були б… визнати, що страждаємо" [1, с. 46]. Су-
часність виявляється унікальними відносинами зі своїм 
часом. Але письменник, здатний схопити час, явлений 
як образ, – людина поки ще минулого, людина традиції, 
яка (проте) вже почала розкладатися й гнити. Письмен-
ник страждає від того, що не відчуває більше часу, в 
якому живе. Його "тепер" померло та розкладається в 
землі, його "завтра" – ще чорна ніч. Здається, Нестора 
Пілявського й називали декадентом (жартома чи все-
рйоз, хто знає, але будемо відштовхуватись від серйоз-
ності модерну). А декадент (людина неприкаяності й 
межовості) виявляється схожим на насіння з огрубілою 
мимоволі, але пораненою шкіркою: насіння закладаєть-
ся в чорній землі, воно не може бачити небо й світло, 
але з його смерті народжується молодий, зелено-
дурний пагін, дурний – своєю силою до життя, який ба-
чить не стільки чорноту, яка його породила, скільки в 
небі – світло зірок. "Сучасник – той, хто пильно вдивля-
ється в свій час, щоб побачити в ньому не світло, а те-
мряву. Всі часи для тих, хто проникає в їхню сучасність, 
сповнені мороком. Сучасник – це саме той, хто здатний 
бачити цей морок, хто здатний писати, вмочуючи перо в 
морок теперішнього" [1, с. 48]. Десь далеко помирає 
зірка, та її світло доходить до нас, стає для нас види-
мим вже тоді, коли зірка мертва кілька століть. Але су-
часник бачить морок – ту саму темінь, яка з іншого сво-
го боку вже обпалюється сяйвом ще живих зірок. Най-
більш мертве виявляється найбільш живим. 

Але повернімося до декадентів. Декаданс хворіє на 
відчуження від світу, взагалі на відчуження. Російський 
філософ Максим Євстропов звертає увагу на творчість 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 20 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

французького письменника Моріса Бланшо: більшість 
персонажів його робіт несуть характеристику "безликос-
ті". Безликість "сутнісної самотності" (що постає одноча-
сно причиною та наслідком відчуження) корелює з зо-
браженням "думки ззовні" [7, с. 297]. Це така неявна від-
силка до Іншого. У того ж Моріса Бланшо однією з клю-
чових постає така абстракція, як la présence (наявність, 
присутність), – саме для того, щоб суб’єкт міг закріпити 
себе приналежним до певного світу, щоб не бути потен-
ційним самогубцем (алюзія на Еміля Чорана). У "Просто-
рі літератури" М. Бланшо говорить, що "сутнісна само-
тність" виливається у бажання перекрити свою скінчен-
ність чимось таким, що не завершається та не перестає 
бути (в даному випадку мова йшла про письмо) [6, с. 17]. 
Але розтягування себе в часі може мати й інші вектори. 
Для суб’єкта межовості, наприклад, домінантним постає 
вектор виходу за границі. Тут ми переходимо від вектора 
часу до вектора простору. Зокрема, французький філо-
соф, представник феноменологічної школи Анрі Мальді-
не пише, що будь-яка хвороба (органічна чи психічна) 
для людини – це випробовування. Він також наголошує 
на надпристрасності, яка притаманна існуванню, екзис-
тенції, більш того – потягу до життя (що заперечується 
декадансом в образі дівчини з книг про Ераста Фандорі-
на, "коханки смерті", що носить на шиї замість намиста 
чорну змію), котра є, передусім, ek-sistence – вихід за 
границі себе, якого так не вистачає межовості (але не 
пограничності), перехідності, що відсилає до здатності 
страждати, розкриватися, бути залученим до чогось че-
рез чуттєвість [12, с. 260]. 

Дослідження декадансу як соціокультурного явища / 
періоду має довгу історію. Про декаданс писали як самі 
декаденти, так і ті, хто прийшов після них. Можна конс-
татувати, що на сьогодні немає однозначного тлума-
чення терміна "декаданс". Дослідник декадансу Костян-
тин Савельєв зазначає також, що, попри вкорінення 
цього терміну в культурологічний обіг, його смислове 
наповнення залишається досить розмитим. Як правило, 
декаданс у культурології розглядається з двох позицій: 

1) як криза та занепад культур і народів; культурний 
регрес (латинський декаданс – у широкому сенсі); 

2) як комплекс кризових явищ в культурі на межі 
ХІХ–ХХ ст. (у вузькому сенсі). 

Але варто наголосити на етимологічній неоднознач-
ності терміна "декаданс". Французьке слово décadence 
означає "занепад", "розкладання", "розпад", "падіння", 
"період занепаду" (зокрема давньоримський), "руйну-
вання", "закінчення" (згадаємо вірш російського пись-
менника Бориса Пастернака ("Я кончился, а ты жи-
ва…"), "аморальну поведінку". Словник Брокгауза та 
Ефрона тлумачить не декаданс, а декадентство, ви-
значаючи його "особливим літературним напрямом дру-
гої половини ХІХ століття". Словник "Культура та культу-
рологія" (редактор ‒ доктор соціологічних наук Альберт 
Кравченко) визначає декаданс як "загальне позначення 
кризових, занепадницьких явищ у філософії, естетиці, 
мистецтві та літературі кінця ХІХ – початку ХХ століття, 
що характеризується опозицією до загальноприйнятої 
“міщанської” моралі, культом краси як тотожної самій 
собі цінності та супроводжується нерідко естетизацією 
гріха та пороків, амбівалентними переживаннями відра-
зи до життя та витонченої насолоди нею і т. д.". Доктор 
філологічних наук Василь Толмачев звужує розуміння 
декадансу до "сумарної назви явищ західної та російсь-
кої культур ХІХ–ХХ ст., яким властива міфологізація 
“кінця століття” (фр. fin de siècle) як епохи глобальної 
кризи, переоцінки цінностей, прощань та сподівань" [15, 
с. 141–142]. На думку самого К. Савельєва, декаданс 
не є кризовим явищем, але відображає ці явища засо-

бами мистецтва: "…це швидше символ перехідності, 
втіленої амбівалентності, парадоксальності культур, 
яка розривається між минулим (“кінець”) та майбутнім 
(“початок”)" [15, с. 142]. Але це ж слово можна розклас-
ти на два складники: de та cadance. Cadance можна 
трактувати як "такт", "розмір", "ритм", "темп", "швид-
кість" (алюзія на дромологію французького філософа 
Поля Вірільйо), "виробничу потужність", "каденцію" (ка-
данс у музиці), "швидкодію", "частоту", "рух у ногу" (вій-
ськове марширування), "інтервал", "ритм гри" (у шахах), 
"послідовність", "спокійну ходу виїждженого коня", "рів-
новагу в русі", "випадок". Якщо більш детально визна-
чити каданс у музиці, то можна сказати, що це, по-
перше, витримка й такт, коротка пауза при виконанні 
музичного твору, по-друге, знак та міра звуку, що керує 
рухами танцюючих пар, а по-третє, завершальний обо-
рот музичного твору, який надає йому цілісності та, вла-
сне, завершеності. Частка de позначає не лише зняття 
всього вищезазначеного, але й предмет та його власти-
вості, явище й час його звершення, зміст думок, явище 
та його причину, модальність, а також de виявляється 
питанням "чи може бути / невже?". Ця частка вносить у 
каданс ентропію, але тим самим перетворює декаданс у 
час, коли відбувається становлення нового порядку з 
тимчасового хаосу. Декаданс опиняється своєрідним 
кояаніскатсі – життям, яке виведене з рівноваги. Саме 
це слово походить з мови індійців хопі та означає "боже-
вільне життя", "життя поза рівновагою", "руйнування жит-
тя", а також "стан життя, котрий диктує нові умови існу-
вання". Це слово обігрується, зокрема, в однойменній 
кінострічці Годфрі Реджіо, Рона Фріке та Філіпа Гласса. 

А тепер повернемося в "Західне Ляо". Спочатку – 
про структуру: звичайно, поезія і проза. Хоча й Нестор 
Пілявський каже, що Марсель Пруст не його автор, але 
важко стриматися, щоб не позичити у М. Пруста кілька 
вже дуже точних метафор. "Неможливо правильно опи-
сати людське життя, якщо не надати йому можливості 
занурюватися в сон і там ніч за ніччю плавати, ніби пів-
острів, що омивається морем" [14]. Марсель Пруст пи-
ше про поета й романіста, тобто про поезію та прозу. 
Але перш ніж почати мову про поета й романіста, 
М. Пруст говорить про художника взагалі. А саме: ху-
дожник має в своєму розпорядженні таку ж реальність, 
як і інші люди, він їздить в ті ж місця на відпочинок (про 
що свідчать написи в кінці його творів – дата й місце), 
але, разом з цим, ця реальність укладається для худо-
жника в щось більше. Це відрізняє його від інших лю-
дей. І саме за цю особливість його вважають білою во-
роною, вигнанцем, а нерідко – маніяком або шпигуном. 
Поетові, щоб творити, необхідно мати особливий стан 
духу, який знаходиться їм насилу й досить рідко. Поет, 
перш за все, цікавиться емоціями, чуттєвими поривами, 
він сприймає заховані в навколишньому світі враження. 
Поет може побачити щось важливе в тих речах, які за-
звичай не привертають уваги. М. Пруст наводить при-
клад поета, який вглядається у вишневе дерево: поет 
може зупинитися серед міської суєти, побачивши дере-
во; він також може стояти біля нього годинами, нама-
гаючись знову пережити знайомі відчуття / почуття. Та-
ким чином, поет вдивляється не лише у дерево, а й у 
себе. Можливо, пан Пілявський і не любить вишневі 
дерева, але у певній читацькій реальності він постає 
саме таким – у певній серйозній, модерній читацькій 
реальності. Коли свідомість прокидається першою по-
смішкою і сміхом, але не посмішкою-перевертнем, коли 
іронія чи злісний сарказм – ідеал постмодерну. Але 
читач буде вірити у вишневі дерева. Поезія сповнена 
бурхливої енергії: "Ось і поезія намагається вирватися у 
вигляді творів з тлінної людської оболонки [4], в якій 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 21 ~ 

 

 

вона може втратити свою колишню незбагненно масш-
табну енергію, що дозволила б їй розгорнутися на повну 
силу (бо поезія, будучи полоненим людини, залежить від 
неї, а вона [людина] може занедужати, вдаритися в світ-
ське життя, розваги, розгубити сили, розтратити в задо-
воленнях скарб, який носить у собі і який у певних умо-
вах чахне, бо їхні долі пов’язані)", – пише Марсель Пруст 
[14]. Поезія відрізняється нестриманістю й незавершеніс-
тю (ось і знайшлися, схоже, всі пристрасті). Поет ризикує 
передчасно розплескати думку, "не уклавши в посудину 
зі слів". Ув’язнення думки в словах – особливе таїнство, 
в процесі якого поет замінює свою душу на anima mundi. 
Недарма, коли автор говорить про натхнення, він 
пов’язує його з наснагою, з одушевленням всього у світі. 
М. Пруст вживає красиве порівняння перерваної кимось 
думки поета з медузою, викинутою на берег (і у Нестора 
Пілявського ось є "Вірші ловця медуз"): саме тому поет 
замикається на ключ, коли робить це таїнство, яке одно-
часно виражає особливі внутрішні незбагненні закони 
[10]. Згідно з цими законами, поет підтримує зв’язок з 
усіма предметами і явищами зовнішнього світу, і коли він 
не налаштований на них [закони], поет відчуває себе 
нещасним. Для отримання задоволення від життя поето-
ві потрібно пізнати властивості своєї натури, завдяки якій 
він здатний, подібно до телеграфного зв’язку, встанов-
лювати контакт з красою світу [3]. Так і виявляється 
письменник... сучасником. 

Що читача може зачепити чи не найбільше? Напри-
клад, вірш "Кігті". Можна, за аналогією, також прочитати 
книгу "У Германтів" Марселя Пруста, і спочатку, після 
першого прочитання, легко не відчути цей твір: "У Гер-
мантів" на перший погляд подобається менше, ніж інші 
"Пошуки". Але потім уважне читацьке око вбачає на 
сторінках фразу "ревнощі – це почуття на сходах" і з тих 
пір закохується в усі слова, що залишилися ще – до 
кінця [8]. Так і у вірші "Кігті": можна забути весь вірш, 
але початок ("Мне снятся / Гигантские птицы / Их голо-
вы похожи на башни / Мне кажется, что не слиться / 
Дню сегодняшнему со вчерашним…") [11, с. 87] зали-
шиться назавжди під подушкою вдячного шанувальни-
ка: як книжка, яку кладеш на ніч спати з собою, щоб її 
знання вбралися в твою голову. Або в душу. Міфологія 
простору. Вона тут – поруч із глобусом часу. Це щось, 
що тягнеться з дитинства, щось від письменника само-
го: проза життя в тому, "який я аристократичний", "як я 
розслабляюся", "як мені нудно", "як я сплю", "як я ви-
ріс", "як я ні на що не сподіваюся", "який я дотепний" і 
"як я розкусив російську словесність". Мабуть, останнє 
– це гребінь хвилі, який, піднявшись занадто високо, 
опав так різко, що випадково змив прибережні міста – 
разом з усіма надіями і помилками.  

Висновок. Зрештою, якщо втрачаєш рівновагу, 
якщо помічаєш внутрішню суперечливість світу, якщо 
розумієш, що завжди будеш розчарований і завжди 
будеш страждати на безсоння через сни, що тебе му-
чать, єдине, що залишається, – розмітити на підлозі 
крейдою та винайти власну картографію, сітку мериді-
анів і паралелей, вивчити й перетрактувати всі симво-
ли й знаки, обклеїти обривками, уламками, шматками 
філософських і художніх текстів, немов шпалерами, 
первісним і найскладнішим бріколажем, стіни своєї 
кімнати, щоб одного разу знайти сміливість більше 
ніколи не читати книжок. Так робить Нестор Пілявсь-
кий зі своїм "Західним Ляо", так робить Антон Зань-
ковський з романом "Ветошниця". Треба мати на увазі, 
що кожна спроба інтерпретації – це сліпе наштовху-
вання інтерпретатора на очевидність думок, що його 
турбують, а відтак, письменник під "синіми шторами" (як 
в анекдоті) цілком міг мати на увазі смуток, або ж усе 

могло бути простіше – і це були всього лиш штори си-
нього кольору, без жодного додаткового символічного 
навантаження. 

Письменник-декадент збирає зразки та образи, нама-
гаючись вдивлятися в колекцію відчуттів і в тих, хто цю 
колекцію збирає, у пошуках часу, Західного Ляо і ще жи-
вого, ще функціонуючого сучасного антикваріату, позба-
вленого музейної рамки. Це чистий простір і чистий час. 
Або ж, як пише Нестор Пілявський: "Це час-майбутнє. 
Чому? Тому що в майбутньому ніхто з нас не помре; – 
тому що в майбутньому ми вже мертві" [11, с. 204]. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Агамбен Дж. Что современно? / Дж. Агамбен / Пер. с итал. диа-
кона Августина Соколовски. – К.: Дух і Літера, 2012. – 78 с. 

2. Барт Р. Избранные работы: Семиотика: Поэтика / Р. Барт / Пер. с 
франц. Г. К. Косикова. – М.: Прогресс, 1989. – 614 с. 

3. Башляр Г. Грезы о воздухе. Опыт о воображении движения / Г. 
Башляр / Пер. с франц. Б. Скуратова. – М.: Издательство гуманитарной 
литературы (Французская философия ХХ века), 1999. – 164 с. 

4. Башляр Г. Земля и грезы воли / Г. Башляр / Пер. с франц. Б. 
Скуратова. – М.: Издательство гуманитарной литературы (Французская 
философия ХХ века), 2000. – 383 с.  

5. Башляр Г. Избранное: Поэтика пространства / Г. Башляр / Пер. с 
франц. Н. Кисловой, Г. Волковой, М. Михеева. – М.: "Российская поли-
тическая энциклопедия", (РОССПЭН) , 2004. – 374 с. 

6. Бланшо М. Пространство литературы / М. Бланшо / Пер. с 
франц. В. Большакова, Б. Дубина, С. Зенкина, Д. Кротовой, 
Ст. Офертас, Б. Скуратова. – М.: Логос, 2002. – 288 с. 

7. Евстропов М. Н. Опыты приближения к "иному": Батай, Левинас, Бла-
ншо / М. Н. Евстропов. – Томск: Изд-во Томского университета, 2012. – 346 с. 

8. Женетт Ж. Фигуры: В 2-х томах. Том 1–2. / Ж. Женетт. – М.: Изд-
во им. Сабашниковых, 1998. – 944 с. 

9. КВИР о "Западном Ляо". [Електронний ресурс] – Режим доступу: 
http://pustoshit.livejournal.com/225714.html.  

10. Моруа А. В поисках Марселя Пруста: Биография / А. Моруа / 
Пер. с фр. Л. Ефимова. – СПб.: Лимбус Пресс, 2000. – 384 с. 

11. Пилявский Н. Западное Ляо / Н. Пилявский. – М.: Опустошитель, 
2016. – 240 с. – "Серия "Микро" (#24).  

12. (Пост)феноменология: новая феноменология во Франции и за ее 
пределами / Сост. С. Шолохова, А. Ямпольская. – М.: Академический 
проект, 2014. – 288 с. 

13. Пруст М. Обретенное время. [Електронний ресурс] / М. Пруст – 
Режим доступу: http://librebook.ru/obretennoe_vremia/vol1/.  

14. Пруст М. Против Сент-Бева: статьи и эссе [Електронний ресурс] / 
М. Пруст / Пер. с франц. Т. В. Чугуновой. – Режим доступу: 
http://www.litmir.me/br/?b=136325&p=37#section_23. 

15. Савельев К. Н. Новые подходы в осмыслении понятия "декаданс" 
[Електронний ресурс] / К. Н.Савельев . – Режим доступe: 
https://cyberleninka.ru/article/v/novye-podhody-v-osmyslenii-ponyatiya-dekadans. 

 
REFERENCES 

1. Agamben, J. (2012). What is modern? Kyiv, Duh i Litera (in Russian). 
2. Barthes, R. (1989). Selected texts: semiotics, poetics. Moskow, Pro-

gress (in Russian). 
3. Bachelard, G. (1999). Air and Dreams: An Essay on the Imagination 

of Movement. Moskow, Izdatel’stvo gumanitarnoj literatury (Francuzskaja 
filosofija XX veka) (in Russian). 

4. Bachelard, G. (2000). Earth and Reveries of Will. Мoskow, Izdatel’stvo 
gumanitarnoj literatury (Francuzskaja filosofija XX veka) (in Russian). 

5. Bachelard, G. (2004). The Poetics of Space. Мoskow, Rossijskaja 
politicheskaja jenciklopedija (ROSSPEN) (in Russian).  

6. Blanchot, M. (2002). The Space of Literature. Мoskow, Logos (in Russian). 
7. Evstropov, M. N. (2012). Opyityi priblizheniya k "inomu": Batay, Levi-

nas, Blansho [Experiments approaching the "other": Bataille, Levinas, Blan-
chot]. Tomsk, Izdatel’stvo Tomskogo universiteta (In Russian). 

8. Genette, G. (1998). Figures I–II. Moskow, Izdatel’stvo imeni Sabash-
nikovyih (in Russian). 

9. KVIR o "Zapadnom Lyao" [KVIR about the "Western Liao"]. Re-
trieved from http://pustoshit.livejournal.com/225714.html (In Russian). 

10. Maurois, А. (2000). The World of Marcel Proust. Sankt-Peturburg, 
Limbus Press (in Russian). 

11. Pilyavskiy, N. (2016). Zapadnoe Lyao ["Western Liao"]. Мoskow, 
Оpustoshitel. 

12. Sholohova, S., Yampolskaya, A. (2014). (Post)fenomenologiya: no-
vaya fenomenologiya vo Frantsii i za ee predelami [(Post)phenomenology: 
new phenomenology in France and abroad]. Moskow, Akademicheskiy proekt. 

13. Proust, M. (1927). Time Regained. Retrieved from 
http://librebook.ru/obretennoe_vremia/vol1/1. 

14. Proust, M. (1999). Contre Sainte-Beuve. Retrieved from 
http://www.litmir.me/br/?b=136325&p=37#section_23. 

15. Savelev, K. N. Novyie podhodyi v osmyislenii ponyatiya "dekadans" 
[New approaches to understanding the notion of "decadence"]. Retrieved from 
https://cyberleninka.ru/article/v/novye-podhody-v-osmyslenii-ponyatiya-dekadans. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  23 . 0 9 . 18  

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 22 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

Б. Э. Носенок, аспирантка 1 курса, 
философский факультет, специальность "Культурология", 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, Киев, 01033, Украина 
 

"ЗАПАДНОЕ ЛЯО" НЕСТОРА ПИЛЯВСКОГО: МИФОЛОГИЯ И ОБРАЗНОСТЬ ПРОСТРАНСТВА 
 
Эта статья является попыткой препарирования образа. Но на этот раз образ распадается не на сюжет и композицию, а на время и про-

странство. Неоднократно отмечалось (особенно это касается литературно-критических исследований), что образ (в данном случае образ 
художественный) выстраивает собственную пространственно-временную сетку координат, а потому время и пространство здесь могут 
смело нарушать законы физики. Явной также является цель сравнения методов и приемов поэзии и прозы, схватывания специфики выражения 
времени и пространства в стихах и романистике. Эта цель реализуется через обращение к творчеству Нестора Пилявского и его книге "Запад-
ное Ляо", демонстрирующей одновременно явление, которое можно назвать мифологизацией пространства, а также отличающейся сочетани-
ем поэтических компонентов и прозаических рассказов. Кроме того, эта же тема проскальзывает и в раздумьях последнего великого француз-
ского романиста – Марселя Пруста, который подчеркивает различия в мироотображении, осуществляемом поэтом или романистом соответ-
ственно. Пространственно-временная проблематика стирает границы между воображаемым линейным делением на прошлое, настоящее и 
будущее. Можно увидеть, что творчество разрушает это разделение, деструкция которого особенно четко раскрывается в современных де-
кадентских движениях. Сам Нестор Пилявский недаром характеризует себя как декадента. Но вся современность, оборачивающаяся разрушени-
ем привычных норм жизни, часто рисуется пустотой воображения не чем иным, как новым, циклически повернутым, декадансом. 

Ключевые слова: образ, время, пространственность, мифология пространства, декаданс, поэзия, проза. 
 
B. E. Nosenok, PhD Candidate in Culturology, 
Faculty of Philosophy, Branch of Culturology, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60 Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
NESTOR PILYAVSKY’S "WESTERN LIAO": MYTHOLOGY AND IMAGERY OF SPACE 

 
This article is an attempt to prepare an image. But this time the image falls not into a plot (like a storyline) and composition, but into time and space. It 

has been repeatedly noted (especially it is subject to literary criticism) that the image (in this case an artistic image) builds its own space-time grid of coordi-
nates, and therefore time and space can gallantly violate the laws of physics here. Also, one of the main obvious goals of this culturologicalinvestigation is a 
comparison of the methods and techniques of poetry and prose, a handholdof the specifics of time’s and space’s expression in verse and novelistics.This 
goal is realized by referring to the oeuvre of Nestor Pilyavsky. Nestor is a Russian writer and an author of the book "Western Liao". This work simultaneously 
demonstrates a phenomenon that can be called a mythologization of space, and also the structure of the book is distinguished by a combination of poetic 
components and prose narratives. In addition, the same theme slips in the reflections of the last great French novelist – Marcel Proust, who emphasizes the 
differences in the representation of the world that is performed by a poet or a novelist, concordantly. However, if Marcel Proust in the work “In Search of Lost 
Time" (as can be seen from the title of this epic work) was looking for time, then Nestor Pilyavsky in his book "Western Liao" is looking for space. He wants 
to return to some past, perhaps he wants to go home (and the name "Nestor" means "whoever that comes home"). Space-time problems erase the bounda-
ries between conventional linear division into the past, the present and the future. It can be seen that a creative workdestroys this separation, the destruction 
of which is revealed most clearly in modern decadent movements. Decadence is a characteristic feature of any transitional, intermediate period when the 
balance of life is violated and when it is difficult to draw a dividing line between genius,brilliance, and insanity. Decadence is a period of time and a point in 
space when it is difficult to distinguishdreams and reality from each other. Nestor Pilyavsky calls himself a decadent not without good reason. But modernity, 
which turns out to be the destruction of the habitual norms of life, is often drawn by the emptiness of the imagination by nothing more than a new, cyclical 
decadence, and "Western Liao" is an excellent attempt to invent a new, suitable space. 

Key words: image, time, spatiality, space mythology, decadence, poetry, prose. 
 
 
УДК 130.2:[7.035.7:7.045](4) 

Т. К. Огнєва, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
Ognevatk@ukr.net 

 
ОБ’ЄКТИВАЦІЯ ГУМАНІСТИЧНИХ ІДЕЙ У КУЛЬТУРІ УКРАЇНИ XVII СТОЛІТТЯ 

 
У статті здійснюється аналіз культурологічних процесів у період становлення першого національного відродження України. Об’єктом 

художньо-естетичного дослідження, на відміну від попередніх часів, все частіше стає людина та природа, стимулом розвитку літератури 
та мистецтва виступає прагнення художнього освоєння реального світу. Потреба пізнання, розвиток положень, форм та методів звільнен-
ня людського розуму від догматично-релігійного світогляду виявляються у секуляризації культури України ХVІІ століття. Значний вплив на 
зміну світоглядної концепції в українській культурі справило західноєвропейське Відродження. Доба, що прийшла за Середньовіччям, всебічно 
розкрила людину як у соціальному, так і в естетично-художньому аспекті, а рух гуманістичних ідей Західною та Східною Європою привів до 
глибшого зацікавлення людиною як особистістю. Не уникла цього процесу і Україна – поступово формується новий ідеал людини, заснований 
на індивідуальній культурі, духовній свободі. та переосмислюється призначення людини у світі. 

Складні політичні та соціально-економічні обставини ХVІІ століття в Україні вимагали особливих, прогресивних на той час, хара-
ктеристик розвитку культурологічних тенденцій. Широкий культурно-національний рух, який ґрунтувався на опорі польсько-
шляхетському гнобленню та боротьбі проти окатоличення, викликав розквіт книгодрукування, поширення освіти і наукових знань та 
піднесення у мистецтві і літературі антропоцентричного світогляду. Важливим аспектом ренесансного мислення визначається 
прагнення досконало вивчити довколишній реальний світ, що торує шлях науковості та освітянству. Саме ці виявлення українського 
ренесансного світобачення набувають значного масштабу у духовній культурі України XVІІ століття. 

Ключові слова: гуманізм, українська культура, Ренесанс, секуляризація, мистецтво, світогляд. 
 
Постановка проблеми. Наприкінці ХVІ століття роз-

починається новий період розвитку духовної культури та 
філософської думки в Україні. Ренесансно-гуманістичні 
ідеї зросли на ґрунті старої православної традиції під 
впливом реформаційних ідей. Уявлення про людину, чия 
значущість визначалася особистою доброчесністю, шля-
хетністю, фізичною та моральною досконалістю, а не 
походженням чи багатством, народжує піднесення ролі 
індивідуальних рис, увагу до самопізнання та акцент на 
цілеспрямовану суспільну діяльність. Аналіз матеріальної 
та духовної спадщини минулих століть доводить, що гу-
маністичні ідеї в українській культурі ХVІІ століття було 

впроваджено під впливом європейського Ренесансу й 
укорінено завдяки розвиткові у вітчизняному духовному 
житті ідей вільнодумства, самостійного мислення та про-
ведення діалогу з сакральною і схоластичною доктрина-
ми. Акцент на самостійність особистісного розвитку й ак-
тивну життєву позицію не в останню чергу сприяв фено-
менові козацької спільноти, що наприкінці ХVІ та впро-
довж ХVІІ століття визначав долю та шлях України. 

Аналіз досліджень і публікацій.  
Серед українських дослідників проблематику розви-

тку гуманістично-ренесансних ідей української культури 
ХVІІ століття в контексті зазначених теорій розглядали 

© Огнєва Т. К. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 23 ~ 

 

 

П. Білецький, М. Возняк, М. Грицай, П. Жолтовський, 
Я. Ісаєвич, А. Макаров, С. Маслов, В. Литвинов, М. Ка-
шуба, В. Нічик, В. Овсійчук, І. Паславський, В. Перетц, 
Д. Степовик, Я. Стратій, З. Хижняк та інші. 

Мета статті. 
Проаналізувати стан культури України ХVІІ століття 

у контексті впровадження ренесансно-гуманістичних 
ідей, що допоможе виявити зміни у суспільних та духо-
вних явищах і процесах того часу. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
 Гуманізм встановив новий ідеал людини, заснова-

ний на індивідуальній культурі, духовній свободі, авто-
номії особи. Європейський Ренесанс приніс розуміння 
як призначення людини у світі, так і її внутрішнього сві-
ту, її індивідуальної неповторності та духовної своєрід-
ності. Подальший розвиток ренесансних ідей та їхній рух 
у "північну" Європу привів до ще більшого поглиблення 
інтересу до людини як особистості. Розглядаючи питання 
гуманізації сакральної духовності, треба звернути увагу 
на обставини, що пов’язані із специфікою складання за-
гальної культури в контексті формування національної 
самосвідомості, тому церква в цей період відігравала в 
Україні більшу роль у національному самовизначенні, ніж 
інші суспільні інститути. Вона виступала не тільки як сила 
духовна, а як спільнота віруючих, світський елемент якої 
поширював вплив на всі сфери життя. 

Всенародне національне піднесення у першій поло-
вині ХVІІ cт., національно-визвольна боротьба супрово-
джувались оновленням усіх галузей культури, форму-
ванням основних засад, принципів національного мис-
тецтва: розвиток культури, науки, мистецтва був части-
ною загального культурного піднесення, яке пережива-
ла Європа у той період. У контексті духовної культури 
це набуло власних, відмінних від західноєвропейської 
культури рис. Характерною особливістю культури та 
мистецтва був поступовий перехід у світське русло та 
поширення науковості та освітянства. 

Видатні українські науковці і мислителі писали свої 
твори не тільки рідною, а й іншими мовами. Так, 
М. Смотрицький писав українською, церковнослов’ян-
ською, польською, грецькою мовами та латиною; С. Зи-
заній – українською і польською; Л. Зизаній – українсь-
кою та російською; П. Беринда, К. Транквіліон-
Ставровецький – українською та церковнослов’янською; 
К. Сакович – українською і польською. 

Добре обізнаний з класичними мовами, Л. Зизаній 
був знавцем церковнослов’янської й української мов, 
першим в історії українського мовознавства розробив і 
застосував основні лексикографічні методи укладання 
словника. 1596 р. вчений-мовознавець видав у Вільні 
перший буквар, який називався "Наука до читання й 
розуміння словенського письма", а доданий до нього 
словник "Лексис" містив 1061 слово. Церковнослов’янські 
слова пояснюються у ньому простою українською мовою, 
майже тотожною сучасній. Справу Л. Зизанія успішно 
продовжував П. Беринда, видавши у Києві "Лексиконъ 
словеноросский и именъ тлъкованіє" (1627 р.) Цей слов-
ник складався "Въ поощреніе искуснейшімъ и в ползу 
спудеем" і згодом став посібником для освіченої гро-
мадськості й школи. Багатоплановий науково-
лінгвістичний твір відіграв величезну роль у розвитку 
вітчизняної лексикографії, а його матеріали використа-
ли білоруські і російські лексикографи [7, с. 65]. 

Найосвіченіший філолог М. Смотрицький для ви-
кладачів і студентів Київської братської школи створив 
книгу "Грамматіки словенския..." (1619 р.), перший в 
історії славістики досліджував старослов’янські та цер-
ковнослов’янські пам’ятки різних редакцій, заглиблюва-
вся у фактичний матеріал. Така методологія аналізу 

лінгвістики аналогічна застосованою іншими європейсь-
кими гуманістами доби Відродження. Написана ним кни-
га кілька разів перевидавалася й помітно вплинула на 
розвиток лінгвістичної думки східних і південних слов’ян, 
а граматики церковнослов'янської мови базувались на її 
засадах аж до першої половини ХІХ ст. До першої чверті 
ХІХ ст. вона була єдиним шкільним підручником церков-
нослов’янської мови в Росії, Білорусі та Україні. 

Є. Славінецький, видавши найбільший староукраїнсь-
кий словник "Лексикон латинський" (1642 р.), дав перекла-
дачам і студентам не тільки словник двох міжнародних 
мов, а й продемонстрував величезні лексичні можливості 
слов’янської системи, що було важливо для українців, які 
були тлумачами, дипломатами, місіонерами. На думку 
І. Паславського, діяльність українських філологів Л. Зи-
занія, П. Беринди, М. Смотрицького та інших сформувала 
науковий напрям у духовній культурі України, який чи не 
найбільше виражав її гуманістичні тенденції [10, с. 106]. 

Ширилася мережа братських шкіл, що їх створювали 
члени православних братств, орієнтуючись на демокра-
тизацію освіти, зокрема її доступність, що відповідало 
ідеалам гуманізму. "Богатый над убогимъ в школі нічим 
вишчимі не мають бити, толко самою наукою, плотію же 
равни вси", – читаємо у п. 4 "Порядку школьного" [9, с. 
39]. Це підносило почуття людської гідності, а ставлення 
вчителя до учня ґрунтувалось лише на успіхах останньо-
го: "Учити дидаскал и любити маєть діти вси заровно, як 
синов богатих, так и сирот убогих" (п. 5). Вказаний шкіль-
ний статут був прийнятий Львівською братською школою, 
а потім став взірцем для всіх братських шкіл. 

Визначною пам’яткою педагогічної думки початку 
XVII ст. є збірник "Про виховання чад" (Львів,1609 р.), 
авторство якого приписують І. Борецькому. Зміст його 
відзначається глибоким гуманізмом, твір ґрунтується на 
повчанні Іоанна Златоуста, але автор не просто пере-
клав його положення, а обрав такі, що імпонували про-
гресивним педагогічним поглядам та вимогам братств. 

За виховання дитини відповідають батьки – гово-
риться в книзі. Якщо діти погано виховані, то провина 
за це, в першу чергу, лягає на батьків, батьки для дітей 
– моральний приклад поведінки і взірець у житті. Дити-
на повинна поважати батька й матір, але вони мають 
бачити повагу, з якою ті ставляться до своїх батьків. 

Аналогічні погляди гуманізму і поваги розвивав 
І. Гізель, підкреслюючи необхідність дбати про дітей та їх 
виховання. Він зневажає таких батьків, які до хворих ді-
тей кличуть не лікарів, а "баб, чарующих или шепчущих", 
не вчать дітей поважати старших, не дають їм добрих 
настанов, тримають у "празности", "до учения или худо-
жества уже удобныхъ держать въ празности, ни же вда-
ют кому в наученіє" [2, с. 393], силують одружуватися або 
приймати сан замість того, щоб дати дітям можливість 
зробити свій вибір. Такі аргументи використовував 
І. Гізель, виступаючи проти насильства духовного і фі-
зичного як до дітей, так і до підданих взагалі. 

Розвиваючи кращі традиції Києво-Могилянської ака-
демії, українські просвітителі вважали, що головними 
людськими чеснотами є освіченість і вихованість – основа 
розквіту батьківщини. Такі думки пропагувались у багатьох 
творах філософів, письменників, поетів. К. Сакович у пе-
редмові до свого підручника з філософії писав: "В наш час 
у деяких місцях більше потрібні школи, ніж численні церк-
ви без жодної школи... Адже буває, що у одному місці є 
десять чи п’ятнадцять церков, а школи немає жодної. Зві-
дки ж будуть виходити добрі читачі, письменники, співаки, 
а потім пресвітери, якщо не буде шкіл?" [9, с. 339]. 

Друковане слово стало головним знаряддям поши-
рення й розвитку культури. На початку ХVІІ століття по 
всій Україні з’являлися друкарні при монастирях, братс-

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 24 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

твах, неабияку роль відігравали й приватні мандрівні 
друкарні. До 1648 року діяло 25 друкарень у містах і 
селах, де було видано понад 365 книг [4, с. 141]. 

Певні риси Ренесансу виявляються та пропагуються 
І. Гізелем, який вважав, що головним критерієм добра і 
зла, справедливого і несправедливого, морального й 
аморального виступає совість людини, яка керує всіма 
її діями і вчинками. Лише совість людини може висту-
пати її суддею, вважав І. Гізель, заперечуючи вчення 
церкви про "промисел божий", який у цьому плані ста-
вав нижче за природне право: "Ина есть совест правая 
и истинная, иже право и истинно судить творити то, еже 
повелевается или закономъ естественнымъ или заповъ-
дію Божією, или Преданієм церковным" [2, c. 1]. Мисли-
тель вірив у силу людського розуму, бо людина сама 
може протистояти поганим пристрастям і нахилам: "Над 
вся же имат себе члвкъ мужественоє сотворити прєдло-
женіє… вся дела своя со разсужденіє, съ блгимъ наме-
ренієм и съ опаствомъ начинати" [2, c. 601]. Коли людину 
опановує гнів, жадоба помсти, нетерпіння, то і тоді вона 
може їм не піддаватися, бо має розум і волю, які силь-
ніші за усі пристрасті і панують над ними. 

Людський розум може виступати критерієм добра і 
зла, керувати вчинками відповідно до законів природи. 
Цей же розум визначає межі добра і зла і керує вільною 
волею – "сила духовна душі разумнои, ею же душа при-
клоняется къ благому от разума предъпознанному" [2, 
c. 601]. Завдяки розуму людина може і повинна тлума-
чити по-своєму божественні заповіді й церковні наста-
нови і згідно з цим діяти. В цьому немає нічого недо-
зволеного. Автор вважав, що мораль покликана гармо-
нізувати особу й суспільство, бо звертається перш за 
все до свідомості, совісті, мудрості і розуму. Кожна лю-
дина може піднятися до моральної досконалості, а че-
рез неї досягти щастя у земному житті. Оскільки книга 
І. Гізеля "Миръ с Богомъ человеку" була розрахована 
на священиків як своєрідний посібник у їхній роботі по 
моральному удосконаленню мирян, то можна просте-
жити, якою глибокою повагою до людини, її розуму про-
никнуті поради духівництву. 

Ідеалом І. Гізеля є сильна особистість, повновлас-
ний господар своєї долі і своїх вчинків, позбавлений 
забобонів і релігійних обмежень. Мислитель возвеличив 
людину, поставив її розум і волю керівником її дій, всього 
життя. Утвердженням самостійності мислення, довірою 
до розуму він проголосив автономію особи, тобто голо-
вне гасло Реформації, яка заперечила догматизм і авто-
ритаризм феодально-церковного філософствування. 
Реформаційна ідеологія в особі багатьох українських 
просвітителів продовжила розвиток таких рис ренесан-
сної громадської думки, як вільнодумство і самостій-
ність мислення, протест проти церковної диктатури і 
схоластичних доктрин, і саме у творі І. Гізеля в завуа-
льованій формі простежуються реформаційні ідеї. 

Моральне кредо К. Саковича, що сформувалось у 
1620-х рр., також утверджувало найвище достоїнство 
людини – освіченість і громадську діяльність, а не по-
божність і келійну замкненість. Громадянська звитяга, 
до якої все життя має готуватися людина, можлива ли-
ше тоді, коли їй передує довгий виховний процес, тяж-
кий і добросовісний шлях навчання і праці. Такому уяв-
ленню про справжню людину відповідала для поета 
фігура гетьмана П. Конашевича-Сагайдачного. Вмира-
ючи від бойових ран, гетьман майже всі свої кошти за-
повідав братським школам "на науку и выхованье бака-
лавров ученых". Вшановуючи героя, кияни поховали 
П. Сагайдачного на території Братської школи. З цього 
приводу К. Сакович написав відомі вірші, в яких оспіву-
валася краса звитяги на честь вітчизни, віддавалась 

данина глибокої поваги гетьману Сагайдачному як та-
лановитому полководцю, поборнику православ’я, по-
кровителю освіти, який присвятив себе боротьбі за не-
залежність свого народу. Це був зовсім новий за своєю 
тональністю твір, який прославляв героїку Запорозького 
Війська, свободу, ніс нові ідеї громадянського і худож-
нього мислення. У служінні батьківщині, у її захисті – 
головна мета життя людини, як вважали українські ре-
несансні мислителі. 

Особливу увагу приділяв К. Сакович вихованню по-
чуття справедливості: гетьман повинен добрих милува-
ти, а злих карати за їх злобу. Він має бути сміливим, 
вміло і розумно вести справи: "Які гетьман чесноти по-
винен з’являти: твердість, і чулість, статечність пле-
кає… У науці воєнній хай буде учений, голод знести 
уміє і холод студений… Ще гетьман має у війську чини-
ти справедливо, любить доброго, злого карать неща-
димо" [15, c. 179‒180]. Кожний гетьман повинен розумі-
ти, підкреслював поет, що він не сам собою, а лише 
"військом є славний", а військо "теж гетьманом". Як ге-
тьман без війська, так і військо без гетьмана, один без 
іншого нічого не варті. Автор звертає увагу на особисті 
якості керівника: розумний і професійний, хоробрий і 
сильний виграє бій, а нерозумний сам загине, військо 
загубить і перемоги не отримає: "Ліпше гетьманить хай 
лев оленями, Аніж олень керманить почав би над 
львами. Гетьман-дурень загине і військо погубить, Ко-
жен з вас те признає, що автор не глупить" [15, c. 180]. 

Надзвичайно важливим симптомом гуманізації сус-
пільства є зміна ставлення до жінки – як у родині,так і у 
широкому розумінні її призначення. 

Одним з перших серед українських гуманістів на за-
хист жінки виступив К. Транквіліон-Ставровецький, роз-
криваючи її роль у сім’ї і суспільстві. Він розглядав її як 
подругу і помічницю чоловіка, а не його рабу: "Долженъ 
есть муж имети жъну свою за посредин в чести, не за 
главу и не же за подножіє и рабу, но за сердечный уд; и 
всякую честь отдавати ей, яко немощнейшему сосуду" 
[14, c. 169]. К. Ставровецький знімав з жінки провину за 
"першородний гріх", заявляючи, що цю провину вже 
спокутувала інша жінка – Богородиця. 

Значне місце у подружньому союзі відводив жінці 
К. Сакович, вважаючи її рівноправною з чоловіком. "По-
бачивши в панні Н. друга, подібного до себе за гідністю, 
за народженням, за покликом серця, пан Н. хоче, щоб 
вона була для нього довічним супутником і його другим 
Я" [9, с. 419], – читаємо у "Слові нареченого про подру-
жнє життя", а в "Дякуванні по шлюбі" написано, що чо-
ловік, "заприсягаючись у вірності й любові своєму лю-
бому другові… обіцяє ставитися до неї як до власного 
тіла, шанобливо і порядно" [9, с. 422‒423]. Говорячи 
про жінку, він часто застосовує поетичні вирази, такі як 
"дорогоцінна перлина", "своє кохане дитя"… "своя влас-
на кров"… "своя власна втіха" – свідчить батько про доч-
ку у "Введенні нареченої до спочивальні" [9, с. 424]. А у 
"Подяці від нареченого перед введенням до спочиваль-
ні" молодий характеризує свою молоду дружину: "…з 
таким другом ніщо не може зрівнятись, він дорогше від 
золота, перлів, дорогоцінних каменів" [9, с. 425]. Автор 
звеличував подружню любов, розвінчував аскетичні ідеа-
ли, вважав їх протиприродними: "Цій подружній любові 
поступається любов до батька, матері, дітей, братів і сес-
тер, вона підноситься над благами природи і фортуни", 
бо "…для того господь Бог дає жінку чоловікові, щоб 
вона була співучасницею радості і печалі" [9, с. 425]. 

І. Гізель найбільшою з моральних вад вважав неві-
гластво і марновірство і був переконаний, що церковни-
кам належить турбуватись про освіту народу. Саме 
невігластво породжує приниження у патріархальній сім’ї 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 25 ~ 

 

 

жінки, є причиною того, що "… муж поступает съ женою 
аки со рабынею, не разсматряя яко другиня єго, и єди-
но тело с ним есть; … аще без вины безчеститъ ю и 
бієтъ… творящи то из гнева и ненависти" [2, с. 390]. 
Цим він підтримує погляд на жінку своїх попередників – 
К. Транквіліона-Ставровецького, К. Саковича, сповне-
ний поваги до жінки-матері. 

Важливою особливістю вчення українських просвітите-
лів і філософів стало подальше обґрунтування положення 
"відкритості на світ" як суттєвої риси національної мента-
льності, тяжіння до світової культури, доброзичливе став-
лення до духовних надбань різних народів. Теоретичні 
спроби усвідомлення специфіки української історії, ідеали 
письменників-полемістів, прогресивний розвиток України 
пов’язувались з необхідністю прилучення національної 
культури до загальнолюдських духовних цінностей, не зо-
середжуючись на національно обмеженій ідеї месіанізму. 
Підтримуючи національні традиції та звичаї в духовному 
житті українців, вони відтворювали їх у нових поколіннях, 
акцентували увагу церкви, художньої інтелігенції, громад-
ських та політичних діячів на тому, що однією освітою і 
набутими знаннями неможливо сформувати людську осо-
бистість. Неодмінною умовою навчально-освітнього про-
цесу, своєрідним генератором ідей виступали названі соці-
альні інститути і суспільні групи людей, які поряд з науко-
вою інформацією зберігали і пропагували гуманістичні іде-
али добра, милосердя, дружби, благочестя, справедливос-
ті, працьовитості. 

Багато книг з українських стародруків оздоблені 
ілюстраціями. Сюжетна гравюра перших книг відзнача-
лась високим художнім рівнем. Часто художник, ілюст-
руючи богослужебну книгу, прагнув передати свої вра-
ження від навколишнього середовища або висловити 
своє ставлення до нього. У літературних виданнях не-
рідко серед ілюстрацій були сюжетні зображення, у 
яких правдиво відтворені світські мотиви, зустрічаються 
елементи побуту, хатньої обстановки, краєвиди, архіте-
ктурні пам’ятки, побутові сценки. Так, визначна пам’ятка 
доби Київської Русі, видання Києво-Печерського пате-
рика 1661 р., вдало ілюстрована, деякі з її гравюр зо-
бражали чоловіків і жінок у міщанському одязі XVII ст., 
містили інші побутові подробиці. 

З поширенням писемності серед усіх верств населення 
– магнатства, шляхти, міщанства, козацтва, частково і се-
лянства ‒ розвивається книжна позацерковна література. Її 
розвиток тісно пов’язаний з книгодрукуванням і організаці-
єю шкільної справи. Вона проявляється у вигляді посвят, 
геральдичних епіграм, передмов і післямов у книгах, у фор-
мі різного роду шкільних декламацій, навчальних взірців і 
вправ. Їхніми авторами та виконавцями часто виступали 
друкарі, вчителі, учні братських і монастирських шкіл. Як 
зазначає А. Макаров у монографії "Світло українського ба-
роко", на початку ХVІІ століття з’являється новий тип куль-
турного діяча – людина, здатна ігнорувати шляхетні конце-
пції християнських моралістів заради конкретних життєвих 
інтересів народу. "Нові митці виводили поезію з-під чар ре-
лігійної меланхолії й наближали її до пристрастей доби… 
Про кардинальні зміни у поглядах на моральні цінності 
свідчить і той факт, що героями літературних творів у 
ХVІІ столітті ставали вже не лише ченці або святі, а й усі ді-
яльні й помітні в суспільному житті особи – князі, гетьмани, 
козацькі вожді, меценати, братчики, герої походів, помітні 
люди з міщан і селян. Інтерес до людини вимірювався вже 
не її "тихістю", смиренням, а її "діяннями", її славою, розу-
мом, освіченістю, талантом і навіть багатством" [6, с. 109]. 

В українській літературі цього періоду відбувається 
нове осмислення традиційної картини світу, інакше 
сприймається минучість людського життя, неможли-
вість повернути час, змінюється почуття простору. Ве-

ликого значення набирають риси ренесансного раціо-
налізму, за яким людина повинна розумно використо-
вувати наданий їй земний час. Нетривалість людського 
життя стала своєрідним стимулом для інтенсивного 
вияву здібностей і талантів. У пам’ятках XVII ст. біблій-
на, патристична, гімнографічна і церковно-історична 
образність дедалі помітніше поступається місцем обра-
зності, почерпнутій із світських джерел. Крім того, хрис-
тиянську образність починає витісняти образність, за-
позичена із античної літератури, мирської історії старо-
давнього світу й середньовічної Європи, з місцевого 
фольклору і народномовної лексики та фразеології. 
Образи тогочасних українських віршів, які взяті із жит-
тєвої повсякденності, так чи інакше пов’язані з нею.  

Українські автори розвивали світські мотиви, влас-
тиві для діяльності князів, виконуючи побажання чита-
чів, які шукали у літературі на історичні теми художньо-
го відтворення образів героїв минулого [11, с. 64‒65]. 

Українській літературі не було потреби у відшуку-
ванні міфічних ідеалів, що були характерні для попере-
дніх століть. Перша половина XVII ст. зв’язана з імена-
ми таких полководців, як князь К. Острозький, гетьмани 
П. Конашевич-Сагайдачний, Б. Хмельницький. В народі 
прославили себе Тарас Трясило, Дмитро Гуня, Яцько 
Острянин, Петро Павлюк, Карл Скидан, Іван Сулима. 
Насиченість часу героїчними подіями вносила в літера-
туру інший ідеал людини. Сприяло цьому нове джерело 
духовного життя українського народу – запорозьке ко-
зацтво, що захищало Україну. 

Людина зображується активним творчим суб’єктом. 
Такі гуманістичні погляди на історію, на роль і місце 
людини в історичному процесі розвиваються в історич-
ній поемі Івана Домбровського "Дніпрові камени", яку 
розшукав у архіві відомий літературознавець В.І. Креко-
тень [15, с. 94]. Автор поеми при поясненні історичних 
подій відходить від середньовічного погляду на людину 
як пасивного споглядача і вважає, що ці події спричи-
няються не "божим промислом", а людьми, які беруть у 
них участь. Саме тому в поемі рідко згадується Бог. 
Людина цінується за розум, здібності, талант, а не за 
походження, давність роду, титули. І. Домбровський був 
близький до думки, що людина може впливати на хід 
історичних подій, спрямовувати їх і змінювати на влас-
ний розсуд. Він високо цінує людські особисті чесноти, 
які приносять державі користь, а лицареві – авторитет. 
Сповнена почуття громадського обов’язку, патріотична 
поема І. Домбровського надавала можливість пишатися 
батьківщиною, формувала національну самосвідомість. 

Виходячи з аналізу літературних жанрів, які мали най-
більше поширення в Україні XVII ст., слід відзначити, що в 
них здійснювалося поступове вивільнення з-під впливу 
церковно-релігійної ідеології, а ренесансно-гуманістична 
концепція людини виходила на перший план. Відбувалось 
бурхливе зростання нових літературних жанрів, які не були 
відомі досі. Поширювалося багато перекладної літератури, 
особливо на моральну тематику. Серед них: "Гражданство 
нравов благих", "Про вбивство Карла І Англійського", "Зре-
лище жития человеческого", "Байки Езопа", "О гражданс-
ком сожитіі" та інш. Українське населення цікавилось захід-
ноєвропейською лицарською оповідною літературою. Лю-
дей приваблював суто світський, авантюрний характер цих 
творів. Важливими рисами нових літературних жанрів був 
інтерес до побутових подробиць, увага до людських почут-
тів. Твори, в яких висвітлювалась любовна проблематика, 
розкривали глибину, емоційність внутрішнього життя окре-
мої людини, її потенціальні можливості і доброчесність. 

Ренесансно-гуманістичні тенденції охоплювали 
українську освічену спільноту у ХVІІ столітті. Ось що 
зазначив російський вчений межі ХІХ‒ХХ століть 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 26 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

І. Шляпкін у монографії "Св. Димитрий Ростовский и его 
время": "…У ХVІІ столітті у московській церкві було дві 
течії – одна традиційна, схильна до замкненої відстало-
сті, яка в деяких представників доходила до брутально-
го невігластва, і друга течія – непевного ще руху вперед 
у пошуках чогось нового, ідеального. Ці два напрямки з 
особливою силою виявилися саме у релігійному житті… 
Головну силу другої течії складали малоруські духов-
ні… Не споглядальне життя було для них вищою звитя-
гою особистості, а безпосереднє впровадження в мир-
ське життя християнської моралі. Звідси й брали поча-
ток прихильності до соборної, а не єдиновладної осно-
ви в Церкві… Саме тому у ХVІ та ХVІІ ст. у малоросів 
такі часті собори та процвітають братства. Природним 
було заснування шкіл та друкування переважно для мас 
різних релігійних книг. Разом з тим, малороси розуміли, 
що західна освіта вище. Й, залишаючись православними 
східними християнами, йшли до західних шкіл… Вони не 
стверджували безпідставно, як московські люди, що Київ 
– третій Рим, а справді намагалися засвоїти все краще із 
західного життя й потім старанно переносили свої звички 
до єдиновірної Москви" [16, c. 57]. 

Латино-польський вплив був характерним у ХV‒ХVІІ 
століттях на Московській Русі, зокрема у літературній 
царині, й посередником у цих процесах була Малоро-
сія… Такі явища проглядали з часів царя Михайла Фе-
доровича, "а царювання Олексія Михайловича вирізня-
ється вже широким його розвитком… Питання про пів-
денно-західних переселенців у ХVІІ столітті на Москов-
ську Русь є особливо важливим…Речі, що їх виробляли 
такі переселені ремісники, мали відбиток західний, 
польський… Цар Федір Олексійович був прихильником 
західних нововведень, а польських та південноруських 
– особливо. Вихованець Симеона Полоцького, він доб-
ре володів польською мовою та латиною і любив пів-
денноруські книги та південноруських діячів, які присвя-
чували йому власні твори… Той же польський вплив 
проглядає і в державницькій діяльності царя… Після 
війни 1654–1667 років бачимо меблі та шпалери у па-
лаці на польський кшталт… у патріарха і бояр 
з’являються у вжитку клейноди(герби). Годинникар пів-
денноруський Петро Висоцький 1673 року зладнав у 
Коломенському палаці біля царського місця мідних ле-
вів, що рухалися і гарчали, їх оспівував Симеон Поло-
цький у "Рифмологіоні…". Починають з’являтися порт-
рети, писані польськими малярами… Людям Московсь-
кої держави впадала в око різниця всього устрою мос-
ковського та малоруського життя й сильний польський 
вплив в останньому…Кам’яні малоруські церкви 
ХVІ‒ХVІІ століть рядом прибудов та надбудов у суто 
західному стилі ховають давнішні візантійські обриси. 
Форма бань, замість візантійських напівкуль та сегмен-
тів чи московських цибулястих глав дає окреслення або 
еліпсоїдів, або багатогранних пірамід з перехватами… 
У Лаврі Печерській уціліла досі могила з кам’яним зо-
браженням Костянтина Острозького й натрунні складні 
написи з прикрасами – безпосередній вплив польських 
костьолів з їхнім обладунком шляхетських гробниць. 
Ікони чисто італійського живопису, звичні у малоруських 
церквах, розмальовані розп’яття, заставки, гравюри, 
сповнені алегорій, клейноди на книгах і портретах – усе 
це речі польського походження…" [16, c. 105]. 

Будівництво стало найяскравішим показником не 
тільки змін стилю, які спостерігалися в українському 
мистецтві того часу, а й ідейних прагнень, що надихали 
будівничих та замовників. Відновлювались зруйновані 
міста, засновувались нові, зводились оборонні споруди, 
арсенали, житла. Переважало світське будівництво, хоч 
будувалося й відновлювалося багато храмів і монасти-

рів. Українська архітектура, з притаманними їй націо-
нальними рисами, виробила свої ознаки стилю Відро-
дження, серед яких найголовніші відповідали системі 
ренесансного стилю в архітектурі інших країн. 

Враховуючи постійну військову небезпеку, спору-
дження оборонних систем вважали актуальною спра-
вою, що нею займались по всій території тогочасних 
українських земель. У цих системах втілювались нові 
досягнення військової інженерії, що розвивалась в ца-
рині ренесансного зодчества, з використанням його 
художніх засад. Ренесансна спрямованість оборонного 
будівництва позначилась на декоративному обрамленні 
порталів і вікон, художньому завершенні веж та стін мо-
тивом аттика, який пом’якшував функціональність і суво-
рість замку. Для будівництва храмів та монастирів обо-
ронна функція споруди також мала неабияке значення. 
Такими прикладами використання ренесансних рис у 
загальному архітектурному рішенні та оздобленні спору-
ди можуть слугувати фортеця у Підгірцях (Львівщина, 
1630‒1640 рр.), фортеця поблизу Острога та інші. 

Самобутність українського архітектурного стилю най-
яскравіше виявилась у дерев’яному і кам’яному храмобу-
дівництві. Найдешевшим і масовим було дерев’яне зодче-
ство, тому в ньому найяскравіше проявилась будівнича 
культура і обдарованість народу. Характерною особливіс-
тю українського храму (особливо дерев’яного) стало пере-
криття внутрішнього простору не пласкою стелею, а баш-
топодібними банями. Українські храми завжди мають по-
вну відповідність внутрішнього простору і зовнішньої архі-
тектури, чого немає, наприклад, у московських храмах. 
Український храм став символізувати не тільки дім Божий, 
а служив своєрідним літописом місцевих історичних подій, 
відображених у внутрішньому оздобленні. 

Аналіз свідчить, що українські церкви ніколи не хизу-
валися помпезністю, не пригнічували людину масштаба-
ми та перевантаженим декором. У той період будівницт-
во величезних та складних за конструкцією храмів було 
не під силу слабким і переважно безправним православ-
ним громадянам, тому культові споруди частіше будува-
лись відносно невеликі, затишні, дуже приємні і людяні. З 
тріумфом перемог у національно-визвольній боротьбі 
змінився характер освітлення українських храмів. Якщо у 
вікнах візантійського зразка світло проникало якраз та-
кою мірою, щоб висвітлити іконостас й створити умови 
для потаємного, містичного напівсвітла, то в час націо-
нального пробудження храми роблять з вікнами високи-
ми та широкими, крізь які добре вливалося світло. 

Духовне піднесення народу після визвольної війни для 
свого виявлення потребувало звернення до природного 
художнього чуття людини, отже, діячі мистецтва й зодчі 
відгукнулися на цей поклик. В архітектурі стали активно 
застосовувати розписи, ліпнину й колір, з’явились настінні 
розписи в інтер’єрах, почали білити стіни, вводити колір у 
портали, карнизи, нащільники. Це надавало спорудам 
мистецької довершеності, краси, національної особливос-
ті, допомагало виховувати естетичний смак людей. 

Важливість утверджувати в Україні національну само-
бутність пояснюється і тим, що могутній потік західного 
мистецтва, підтримуваний католицькою церквою, часто 
приводив до занепаду місцевого. Така тенденція просте-
жується у будівництві храмів на Волині та в Галичині. Бі-
льшість волинських церков, попри всі зарубіжні впливи, 
відзначається особливою гармонією – вони прості, затиш-
ні, співвіднесені у формах та розмірах із реальною люди-
ною. Розкриваючи свою особливість, українська традиція 
храмобудування дала змогу національній церковній архі-
тектурі зберегти "специфічний характер рідної культури 
впродовж усієї своєї історії і творчо переінакшити стиліс-
тичні забезпечення з інших культур" [5, с. 546 ]. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 27 ~ 

 

 

Крім будівництва храмів, завданням архітектури ХVІІ ст. 
була широка і різноманітна програма, в якій з надзвичай-
но пластичною об’ємністю втілювався образ часу і рівень 
духовної культури України, практична діяльність, життя і 
доля людини, її місце в соціальному середовищі. 

У житлових будинках передусім прагнули до зовніш-
ньої репрезентативності та зручніших умов побуту. Зовні-
шній та внутрішній вигляд приватних замків помітно зміни-
вся з пристосуванням їх до зручного і розкішного життя, 
фасад ставав головним об’єктом художньої уваги. Па-
м’ятки такої архітектури збереглися у Луцьку, Кам’янці-По-
дільському, Бродах, Львові. Центральна частина Львова – 
площа Ринок – є пам'яткою саме світського зодчества. 

Неординарним прикладом вжитково-фортечного ти-
пу будівництва були палати Богдана Хмельницького у 
Суботові – двоповерхова споруда з галереєю. З неве-
личкими вікнами, різьбленими сюжетами батальних 
сцен на причілках. Увінчувала її струнка й гостроверха 
зубчаста вежа з маленькими, як отвори для рушниць, 
віконечками. Перед палатами знаходився водограй, у 
чотирьох кутах надовколо якого були скульптури левів, 
щоправда, їх використовували досить прагматично – 
ув’язуючи гостьових коней за кільця, що їх леви трима-
ли у пащах. Як наявність галереї, так і загальне архітек-
турне рішення свідчать про ренесансні тенденції, що їх 
було представлено у палатах Богдана Хмельницького. 

У той час енергійно забудовувалось багато україн-
ських міст, за своїм виглядом близьких до центрів Се-
редньої Європи. Визначне місце в історії розвитку ре-
несансної архітектури належить групі львівських 
пам’яток як культового, так і світського характеру. Ус-
пенська церква, каплиця Трьох Святителів й вежа Кор-
някта, а також приватні будинки створили неповторне 
обличчя Львова, у якому архітектори відобразили син-
тез сучасності і національної традиції, сполучили при-
йоми української народної архітектури з ренесансними. 
Хоча для будівництва цей період був несприятливим, 
проте в Україні будувалося багато й всюди. Перевага 
світського будівництва є визначальною рисою того ча-
су. Західноєвропейський ренесансний стиль у архітек-
турі має певні ознаки – чітка симетричність, ордерність, 
горизонтальність членування на поверхи (якщо йдеться 
про приватну оселю), багатство декоративного оздоб-
лення фасадів без перевантаження декором, помірко-
ваний розмір споруди й загальне враження гармонійно-
го поєднання вищеперерахованих елементів. В Україні 
архітектура того часу демонструвала злиття здобутків 
європейської культури з національними традиціями. 

Вищеозначені риси притаманні таким пам’яткам, як Ус-
пенська церква у Підгайцях (1653 р.), церква Михаїла у Го-
щі (1633 р.), церква Воздвиження у Луцьку (1619‒1920 рр.), 
Іллінська церква Троїцького монастиря у Чернігові (1649 р.) 
та Троїцький собор (1679‒1695 рр.), Покровський собор у 
Харкові (1689 р.), Георгієвська церква Видубицького мона-
стиря у Києві (кінець ХVІІ століття), та іншим. 

Етноконфесійної специфіки набув і досить рідкісний 
для України ХVІІ ст. вид мистецтва – скульптура, що мала 
активний розвиток на Західній Україні. Гуманізм у скульп-
турних творах виявився найбільш послідовно. Скульптура, 
взявши з минулого декоративні традиції, легко й органічно 
розвинулась у монументальних формах архітектури, 
щільно зв’язаної із зодчеством, пластика раніше, ніж інші 
види образотворчого мистецтва, підпала під вплив рене-
сансних форм. Вона вносила новий образний струмінь у 
вигляд будов, послідовно розкриваючи перед глядачем 
реальний, чуттєвий світ, пов’язаний з людиною. 

Образ людини був виключений з символічного умо-
вного світу. Надгробки і скульптурний портрет відтво-
рювали історично конкретних людей, приділяючи увагу 

багатогранності людських характерів. Відображення 
фізичної і духовної краси людини вимагало від худож-
ників професійного знання пластичної анатомії, що сві-
дчило про їхнє прагнення до оволодіння реалістичними 
нормами у скульптурі. Світські тенденції в українській 
пластиці були повсюдним і типовим явищем. Важливою 
рисою скульптури цього періоду є її демократизація. 
Основну роль тут відіграло подальше загострення про-
тиріч феодального суспільства та посилення боротьби 
українського народу за розвиток національної культури, 
мови, релігії, звичаїв. Демократичні тенденції в скульп-
турі XVII ст. виявились і в тому, що часто у релігійні 
сцени заводились народні типи вулиці. Це задовольня-
ло запити замовників – переважно духовенства сільсь-
ких церковних громад. 

Львівський кафедральний собор, що його почали 
будувати у ХІV, а завершили у ХV столітті, прикрашено 
усередині скульптурними композиціями ХVІ‒ХVІІ сто-
літь, які мистецтвознавці вважають шедеврами пласти-
ки пізнього Ренесансу. Серед скульптур є бронзове 
зображення гетьмана Станіслава Жолкевського й 
львівського коменданта Миколи Гертбурта. Дух Відро-
дження притаманний і алебастровій вівтарній каплиці 
Замойських, виготовленій майстром Яном Бялим. У 
Львові XVII століття плідно працювали скульптори Га-
луш Пфістер, Яків Тривалий, Криштоф Гербурт Скелев-
ка та інші визначні майстри; на Західній Україні ширить-
ся тенденція оздоблення церков скульптурними вівта-
рями, мальовані ікони заміщуються ліпленими та рель-
єфними; оформлення споруд декоративним різьблен-
ням стає багатшим на мотиви: рослинні переплітаються 
з зображеннями дитячих голівок; у півсферичні абсиди 
усередині вводять колову скульптуру. 

Яскравим проявом нового світогляду у скульптурі бу-
ло виникнення натрунного пам’ятника, зображення реа-
льної земної людини. Такі натрунні композиції в основ-
ному будувались на територїї західноукраїнських зе-
мель, майже всі були поставлені іноземцями і належали 
чужинцям, за винятком надгробка Адаму Киселю в Низ-
киничах І Тимошу Хмельницькому у Суботові. Визначни-
ми пам’ятками цього періоду є надгробки братів Сеняв-
ських, сім’ї Жолкевських, каплиця й натрунний пам’ятник 
Кампіанів. Цю каплицю було збудовано на замовлення й 
коштом львівського бургомістра Мартіна Кампіана. За-
значимо, що вищезгадана особа є прикладом людини 
Ренесансу – як і його батько Павло, Мартін отримав фі-
лософську та медичну освіту в університетах Європи, 
займався наукою та був заможним підприємцем. 

Одним з найцікавіших архітектурно-скульптурних 
ансамблів Львова ХVІІ ст. є каплиця Боїмів – усипальня 
одного з найбагатших у місті купців Георгія Боїма та 
його родини. Сама споруда каплиці – центрична, заве-
ршена купольним перекриттям, рівновага якої порушу-
ється барочним декоративним оформленням, сповне-
ним внутрішньою динамічною напругою. У прямокутни-
ках куполу всередині розташовано скульптурні зобра-
ження, вікна, двері, колони перенасичено архітектурно-
скульптурними деталями. Під постаттю Ісуса Христа у 
центрі ‒ зображення Юрія Боїма, його дружини та синів. 
Тому варто зауважити, що скульптурний декор каплиці 
скоріш бароковий, але галерея постатей підкреслює 
реалістичність зображення сучасників, які мають риси, 
відповідні тодішній добі і класу. 

У надгробках, поставлених багатим і впливовим 
особам, майже немає церковних атрибутів, навіть тоді, 
коли зображувались єпископи. Тут відображалась реа-
льна людина, яка жестами, позою, одягом, виразом 
обличчя демонструвала себе глядачеві. Кожний персо-
наж являв собою індивідуальність. Особливу увагу ску-

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 28 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

льптори звертали на обличчя, непідвладні часовим 
зрушенням, емоціям, не позначена скорбота, про 
смерть нагадує лише напис. Людина у таких натрунних 
пам’ятниках зображувалась готовою до дії, яка пере-
рвана сном. Так наголошувалась ренесансна оцінка 
життя і активне до нього ставлення. 

Композиційно сформувалося два типи натрунних 
пам’ятників: пристінні, схожі на сучасне купе, та такі, що 
стоять окремо,  – труна з розташованою на ній фігурою. 
Натрунні пам’ятники встановлювалися світським магна-
там – у таких випадках померлого зображували у ли-
царських шатах; духовним владикам. Напрочуд емоцій-
но діють на глядача зображення маленьких діточок – 
спляче дитя, що тримає у руках вінець, поруч – піщаний 
годинник, або зображення дитини, виконане скульпто-
ром Криштофом Гербуртом Скелевкою. 

Гуманістичні естетичні тенденції ширилися Україною 
ХVІІ століття у складних та суперечливих умовах. Нові 
погляди укорінюються в тодішній суспільній думці та, 
безперечно, продовжують розвій ренесансних ідей по-
переднього століття. На думку П. Жолтовського, розви-
ток цехового ладу й виробництва в містах України не 
оминув і художніх професій. На відміну від попередньо-
го часу, ХVІІ століття утверджує тенденцію світського 
походження малярів, що мали право писати ікони, але, 
наприклад, у Львові через внутрішньоконфесійні утиски 
з боку католицтва й уніатів "львівські малярі-українці, 
що не прийняли унії і не мали власної цехової організа-
ції, працювали поза цехом… Вони обслуговували куль-
тові потреби православної церкви, спираючись голо-
вним чином на на силу православних братств, до яких 
належало чимало малярів-українців" [3, с. 57]. 

Ікона все ще була найпопулярнішим та найбільш 
поширеним видом живопису, православна церква, за-
клопотана у той час наступом католицизму, ослаблена 
відсутністю єдиної верховної влади, не висувала суво-
рих вимог до іконописців. Український іконопис розви-
вався за внутрішньою логікою святості таким чином, 
яким її розумів народ. Тому не дивно, що вже на почат-
ку ХVІІ ст. ікона в Україні набуває своєрідних, місцевих, 
національних рис. 

Поряд з професійною розвивалась народна ікона, 
яка здебільшого створювалась майстрами-самоуками і 
часто межувала з народною картиною. Своєрідне тлу-
мачення образу людини в іконі було результатом акти-
вного впливу смаків і уявлень народних майстрів. Не 
маючи серйозної професійної підготовки, народні майс-
три менше, ніж цехові і монастирські художники, були 
скуті традиціями і канонами. У своїх роботах вони зни-
жували притаманний релігійній сфері пафос, такі ікони 
вирізняються безпосередністю та подекуди наївністю. 

Стверджувався позитивний образ скромної людини, 
доступної й зрозумілої простому населенню країни, 
їхній ідеал не відрізнявся фізичною досконалістю, не був 
наділений рисами мудреця. Моральна чистота і доброта 
втілювались у них у майже примітивних, милих обличчях 
Христа, пророків, святих, моральні проблеми не вирішу-
вались відкритим протиставленням добра і зла. Вони 
стверджували, що людина за своєю природою добра, 
ідеальний образ в іконописанні, розписах завжди з вели-
ким художнім тактом протиставлявся негативному, який 
дуже часто передавався за допомогою гумору, що ро-
било характеристики влучними і зрозумілими. 

Продовження традицій, сформованих попереднім 
часом на теренах Західної України, зосереджено у 
Львові та Жовкві. Саме там іще з XVI століття до іконо-
пису були причетні світські маляри, на відміну від 
обов’язкового для більш раннього періоду мистецького 
чернецтва. Свідчення зафіксованих грошових виплат у 

львівських архівах підтверджує цю тенденцію, як і од-
руження Миколи Петрахновича-Мораховського з пле-
мінницею дружини Федора Сеньковича. Вищезгадані 
маляри залишили значну іконописну спадщину, їхні 
традиції було продовжено у творчості Івана Рутковича 
та Йова Кондзелевича. 

Значним за кількістю ікон та виявленням неканоніч-
них зображень є Грибовицький іконостас, у роботі над 
яким брали участь кілька майстрів, достеменно ж відомі 
двоє – Федір Сенькович та Микола Петрахнович-
Мораховський. Іконостас призначався для Успенської 
церкви у Львові, але пізніше був проданий до Великих 
Грибовичів. Традиційні православно-візантійські сюже-
ти ікон набувають ренесансного забарвлення: поєднан-
ня архаїчної площинності з різномасштабністю зобра-
ження безвідносно до канону, реалістичні тенденції у 
зображенні інтер’єру, одягу персонажів Святого Пись-
ма, елементи краєвиду та архітектурних споруд і, най-
головніше – зображення облич й композиційне рішення 
сюжетів наближають ікону до жанрової сценки. 

Не менш виразно передає відхід від стародавньої тра-
диції іконостас П’ятницької церкви у Львові, загадковий за 
авторством – вважається, що у роботі над ним брали 
участь і Лаврентій Пухало (друга половина XVI ст.), і Федір 
Сенькович, і Микола Петрахнович-Мораховський, а про-
цес створення датується 1587‒1644 роками. Стримане 
ставлення українських майстрів до патетики й пишних, 
динамічних форм європейського бароко зумовили тради-
ції давньоукраїнського іконопису, сформованого на візан-
тійському каноні, але помірковані колористичні ефекти, 
пластично, живо написані обличчя з виразними рисами, 
виразні руки характерні для спадку М. Петрахновича. 

Динамічність композиції, насичена колористична па-
літра відзначає твори Івана Рутковича (к. XVII – поч. 
XVIIІ ст.). Його іконам властива опоетизована конкрет-
ність, а розроблений ним сюжет, де воїни Ірода шука-
ють Богоматір з маленьким Ісусом та питають женців, 
чи не зустрічали ті їх, а женці ж відповідають, що зу-
стрічали тоді, коли жито тільки сіяли, є одним з найве-
личніших прикладів розвитку самобутнього українського 
іконопису. Іван Руткович працював у іконописній майс-
терні Жовкви. У сюжетах використовував реалістичні, 
побутові деталі, віддавав перевагу інтенсивності кольо-
ру, що підкреслювало декоративні та мажорні ноти. У 
жовківському іконостасі (з Нової Скваряви), створеному 
митцем, кожний образ передає характерні риси певного 
типу. Сюжет "Дорога в Еммаус" передано за допомоги 
повітряної перспективи – розташування будинків, жес-
тикулюючі постаті біля віслюка підкреслюють значу-
щість та водночас наближення до глядача основних 
зображень – Ісуса та двох апостолів. У вищезгаданому 
сюжеті "Втеча до Єгипту" динаміку передає жито, що 
хилиться від вітру, інтенсивно-золотого кольору; фігури 
воїнів, женця, що стоїть спиною до глядача, розмовля-
ючи з воїнами, нагадують композиційно ренесансні жа-
нрові сцени. Не менш своєрідно намальовано ікони з 
зображенням архангелів Михаїла та Гавриїла – вираз 
обличчя, відвертий та водночас хитруватий, свідчить 
про відхід від канону. 

Виразним прикладом нетрадиційного іконопису на 
теренах Західної України у XVIІ ст. є іконостас з церкви 
Святого Духу у м. Рогатині, причому зображення Бого-
матері з немовлям та архангелів мають як ренесансні, 
так і барокові риси. Сприйнявши ренесансне ставлення 
до особистості, художники першої половини XVII ст. 
створюють цілісні, класично врівноважені характери, 
підкреслюючи споглядальність як основну рису харак-
теру. Іконопис відзначався динамічними, радісно-
оптимістичними рисами у формуванні образів святих, 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 29 ~ 

 

 

орієнтацією на західноєвропейський живопис. Для укра-
їнських митців того часу характерні зображення крає-
виду, анатомія, глибина просторових планів, об’ємні 
форми та неординарна для ікони композиція. Крім тем-
пери використовували й олійні фарби. 

Іконопис Центральної України також розвивається в 
бік портретно-жанрового варіанту. Так, ікона "Воздви-
женіє Чесного Хреста" передає у сюжеті момент 
поєднання Московського патріархату і Київської 
митрополії 1686 року. В інтер’єрі української дерев’яної 
церкви зображено козаків, московських воєвод надо-
вкола розп’яття. Ультрамаринове тло, що не характер-
не для ікон Західної України, підкреслює походження 
ікони, а сценка зі співаючими бурсаками, зображеними 
напрочуд побутово і навіть гумористично, знімає будь-
яку урочистість та побожність, властиві сюжету. 

Ікони-портрети були розповсюджені як на теренах 
Західної, так і Центральної України, яскравий приклад – 
"Розп’яття з портретом Леонтія Свічки", намальоване 
на Полтавщині, де фактично тільки Розп’яття нагадує 
про Святе Письмо, основний же акцент – на зображенні 
персони Леонтія Свічки. Ікона створена невідомим мит-
цем, чиє вміння передати портретні риси є незапереч-
ним. Більш пізній приклад – великомучениці Анастасія 
та Уляна з Конотопа, де про великомучеництво нагадує 
тільки атрибут – хрест у руці. Зображення ж передають 
портрети двох сповнених здоров’я дівчат у світському 
вбранні та з високими зачісками. До відомих, широко-
вживаних сюжетів додаються нові: "Спас-виноградар", 
"Різдво з царями", сюжет же "Страшний Суд" подекуди 
втілюється з використанням зображення народних зви-
чаїв, побуту (гулянки, танці); змалювання представників 
різних верств населення – ремісників, селян, шинкарок. 
Малюнки мають яскравий колорит, маляри застосову-
вали графічні прийоми, деінде малюнки супроводжува-
лися написами – для кращого розуміння. 

Також на Центральній Україні у XVII столітті склада-
ється тип ікон "Покрова", де образ Богородиці з омофо-
ром зображується над портретом козацької старшини. 
Іще один сюжет "Покрова" знаходиться у с. Дашки на 
Київщині, у якому Богородиця у фартусі покриває омо-
фором Богдана Хмельницького із козацькою старши-
ною та царя Олексія з придворними. 

Західноукраїнський варіант ікони-портрета справляє 
враження відсутності прагнення автора передати порт-
ретні риси наближено до оригіналу. Так створено порт-
рет-ікону дівчинки Феді Стефаник, хлопчика Стефана 
Комарницького. Вірогідно, реалізуючи повір’я, що гара-
нтувало за допомоги ікони-портрету одужання хворого, 
такі ікони замовляли не найвідомішим митцям, звідси – 
народний примітив у зображенні об’єкта. 

Отже, українська ікона XVII століття формувалася як 
синтез канонічного сюжету й неканонічного відтворен-
ня. За короткий період людина стала мислити новими 
художніми категоріями. Такі процеси змушували духо-
венство, яке вже не могло протистояти прагненню ху-
дожника з усією повнотою проявляти свою творчу інди-
відуальність, не заперечувати право на творчі пошуки. 
В іконописному мистецтві у канонічних образах святих, 
євангелістів, Христа і Богоматері з’явилися риси, які 
робили ці образи близькими земній людині, її діям, дум-
кам і пристрастям. Духовна наповненість цих образів 
відображала духовність реальної земної людини. Хо-
чемо підкреслити саме риси ренесансного світобачен-
ня, що їх передає спадок українського іконопису ХVІІ 
століття. Це – використання жанрів світського живопи-
су, таких як краєвид, портрет, жанрова сценка; праг-
нення передати одухотворену красу реальної людини. 

У ті часи варто відзначити зацікавленість освіченої 
частини спільноти Галичини та Волині світським живо-
писом. Як зазначає П. Жолтовський: "Твори світського 
живопису знаходилися переважно у панських палацах, 
в старшинських садибах, великі збірки живописних ро-
біт – у численних замках на західних землях України… 
Головне місце у них посідали портрети, за якими ідуть 
картини різних жанрів… – побутового, краєвиди, аніма-
лістичні, натюрморти, біблійні, алегоричні тощо…" [3, 
с. 85]. Зауважимо, що авторство більшості творів живо-
пису належало закордонним митцям. 

На думку П. Жолтовського, картини було зосере-
джено не тільки у магнатських палацах, значна кількість 
живописних полотен належала заможним львівським 
міщанам. Наддніпрянська ж Україна могла похвалитися 
збірками живописних робіт (переважно портретів) у ре-
зиденціях митрополитів й архієреїв. 

Провідне місце в культурному житті України ХVІІ ст. 
посідав портрет, жанр, що зберігся надовго та виявив 
зростання майстерності місцевих живописців. Вже в 
перших творах цього періоду проступає ренесансне 
сприйняття людини, яка постає з правдивим і проник-
ливим розкриттям своєї суті. Прагнення до 
об’єктивності, передачі особливостей духовності та 
побуту епохи складає основу цього жанру. У портретах 
розвивалось нове розуміння образу людини, що визна-
чалося соціальним станом, але характери передава-
лись правдиво. Портрет залежав від суспільного стану 
людини, її зображення нерідко запозичувалось з коро-
лівських портретів з властивими їм позами коронованих 
осіб або мало більш акцентований демократичний ха-
рактер для представників міщан. 

Про майстерність робіт українських художників ХVІІ ст. 
свідчать нечисленні твори, що збереглись до нашого 
часу. Серед них портрети члена Львівського братства 
грека Костянтина Корнякта, доктора медицини М. Боїма, 
жіночі портрети: Роксолани (дискусійно, на думку 
П. Білецького) і дочки старшого братчика Лангиша не 
мають і сліду традиційного аскетичного мистецтва. 

 Портретний жанр в Україні сформувався під впли-
вом польських натрунних портретів у XVI столітті й на-
був розповсюдження у XVII ст. На Західній Україні збе-
реглися приклади власне натрунних зображень, вико-
наних фарбами на металевих бляхах різної конфігура-
ції. Перші варіанти були у вигляді овалу – заміщуючи 
скляний отвір на віці труни, де було видно обличчя не-
біжчика. Прикладами визначної майстерності дослідни-
ки вважають портрет Варвари Лангішівни, львівської 
шляхтянки. Сумне, прекрасне обличчя молодої жінки 
передає прагнення автора зворушити глядача ліричним 
настроєм мистецького рішення. Іще один портрет, "жін-
ки з низкою перлів", також натрунний, змальовує образ 
впевненої у собі, випещеної жінки, і хоча він технічно 
довершеніший за портрет Варвари Лангішівни, не на-
лаштовує глядача на усвідомлення трагедії втрати. 
Вірогідно, майстри XVII століття працювали над порт-
ретами не тільки померлих – у майстерні одного з жи-
вописців було знайдено портрети шляхтичів та шляхтя-
нок, які пережили художника. 

Портрети Костянтина Корнякта та його синів припи-
сують пензлю М. Петрахновича-Мораховського. Найза-
можнішого члена львівського Успенського братства, 
грека-купця К. Корнякта, зображено навколішках перед 
розп’яттям, обличчя типово східне, нагадує хижого пта-
ха. Образи синів – індивідуалізовані, але позбавлені 
внутрішньої сили батька, яку так майстерно передав 
автор у портреті купця. Портрети вміщено в Успенській 
церкві. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 30 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

Зміщення акценту на відтворення реальної дійсності 
простежується на фресковому портреті П. Могили в 
церкві Спаса на Берестові, виконаному 1644 р. київсь-
кими майстрами, які "...володіють великою виразністю в 
зображенні осіб з досконалою схожістю" [13, с. 76]. Ху-
дожники акцентували як схожість та виразність, так і 
духовне піднесення, властиве митрополитові. У порт-
реті на перший план виступало нове естетичне розу-
міння образу, глибокий інтерес до людської особистос-
ті, необхідність передати образ людини великої мора-
льної сили. У Центральній Україні портрети фундаторів, 
ктиторів та донаторів церков розташовували у стінопи-
сах, а з середини XVII ст. – і на дошках. Так у Троїцькій 
церкві Густинського монастиря біля Прилук було ство-
рено портрет Івана Самойловича з булавою у шапці; у 
храмі Почаївської лаври намальовано портрети Дома-
шевських, у храмі на Чернігівщині – Адама Киселя з 
макетами церков, що він їх фундував. 

Збереглися портрети І. Мазепи, хоча їх нищили у 
XVIIІ‒ХІХ ст., портрет гетьмана Іскри, який втік до Росії, 
заснував місто Чугуїв (1639 р.), а у 1641 році був вбитий 
підданими. Зображення Богдана Хмельницького – віро-
гідно, малюнок Вестерфельда з натури. Мистецтвозна-
вці вважають, що гравюру гданського майстра Гондіуса 
у 1651 році було зроблено саме з цього портрету. 

Прекрасний портрет новгород-сіверської сотниці 
Євдокії Жоравко передає невимовну тугу родини за 
молодою матір’ю, яка залишила малих діточок. 

Стінописи Києво-Печерської лаври, знищені за вказі-
вкою Московського патріархату, змальовували постаті 
київських митрополитів, литовських князів, українських 
гетьманів, російських царів, придворних, сонм великому-
чеників, сповнених здоров’я, одяг та зачіски, відповідні 
тогочасній моді. Серед малюнків були зображення тва-
рин, невідомих в Україні, – безумовно, ці зображення 
були надто далекі від канону й свідчили про неперебор-
ний вплив західноєвропейського світського живопису. 

Історики українського мистецтва відзначають підви-
щений інтерес малярів ХVІІ ст. до зображення рідної 
природи. У той період краєвид не був виокремлений у 
жанр, він слугував декоративним тлом для висвітлення 
"священних" подій і постатей. Зображення святих на тлі 
прекрасної природи свідчило про відхід від аскетичних 
традицій в образотворчому мистецтві попередніх епох, 
про намагання митців подолати церковно-християнське 
протиставлення земного небесному та підкреслити рів-
нозначність природи і святих, показати їхню рівнобоже-
ственність. Обожнення природи відбувалось в живописі 
паралельно з обожненням людини як органічної її част-
ки. Відтворюючи красу рідної землі, майстри прагнули 
показати і красу людей. У багатокольорових розписах 
церков з’являються український побут, краєвиди. На 
стінах зображуються портрети фундаторів, ктиторів, 
благодійників. Тоді ж постала низка батальних сцен, 
народних героїв ("Козак Мамай", "Козак-бандурист") та 
портретів гетьманів, єпископів, митрополитів у ренесанс-
ній манері. Живопис в усіх своїх жанрах зафіксував ви-
роблені тогочасним світоглядом нові гуманістичні ідеа-
ли, пробуджував в людині нові потенційні сили, ставав 
частиною земного життя людини, і в цьому полягала 
його велика суспільно-естетична цінність. 

Високим художнім рівнем вирізняється майстерність 
граверів, що оздоблювали книги, видані у Стрятинській 
та Крилоській друкарнях, діяльністю яких керував Пам-
во Беринда. Як зауважив автор передмови до альбому 
"Українська графіка ХІ – початку ХХ століть", художня 
цінність ілюстрацій вищеозначених видань настільки ве-
лика, що їм широко наслідували усі українські друкарні. У 
друкарні Києво-Печерської лаври з початку XVII століття 

формується осередок граверства. На жаль, тільки ініці-
али, що ними підписано гравюри, – Т.П., Т.Т. або – 
"майстер Григорій" тощо залишилися для нащадків. Ци-
ми майстрами було зроблено багато гравюр, зокрема на 
сюжети зі Святого Письма, причому на них знаходимо 
прикмети ренесансного стилю – архітектурні споруди як 
елемент твору, народний побут, повітряну перспективу. 
На замовлення Петра Могили мали надрукувати Біблію, 
що складалася б з 500 гравюр, зроблено було 139, пра-
цював гравер Ілля; також гравюрами було оформлено і 
видання Києво-Печерського патерика (1661 р.). 

Ці гравюри відзначаються свободою у використанні 
елементів канонічних зображень, а, скажімо, сюжет 
"Прийдоша писци с Цариграда" передає перспективу, 
характерну для ренесансних творів. Оригінальним є 
уміщене додаткове зображення човнів на морі, якими 
іконописці з Царгорода діставалися Києва. Також на 
західноєвропейський манер у формуванні композиції, 
перспективи, використанні краєвиду та архітектурних 
споруд створено було гравюри до "Євангелія учително-
го" (1606 р). у Крилоській друкарні. Ім’я гравера невідо-
ме, та сюжет "Притчі про блудного сина" відтворено 
ним у вигляді двох жанрових сцен, що дає змогу ствер-
джувати наявність ренесансних рис в ілюстраціях до 
вищезгаданої книги. Також невідомим залишається 
автор ілюстрацій до книги Касіяна Саковича "Вірш на 
жалісний погреб зацного рицаря Петра Конашевича-
Сагайдачного" (1622 р.), виданої у Києві. І зображений 
на коні Петро Сагайдачний, і сюжет "Здобуття Кафи 
запорозькими козаками" дають підстави вбачати наяв-
ність саме ренесансних рис у цих гравюрах. 

Важливо зазначити швидке сприйняття рис стилю 
бароко саме у мистецтві гравюри в Україні ХVІІ століття, 
тому нам довелося обмежитися тими прикладами, які 
виявляють у зображеннях саме риси Ренесансу. У духо-
вному житті України ХVІІ ст. посилювався процес гумані-
зації сакральної культури, художня творчість поступово 
набирала реалістичного характеру. Мистецтво брало 
активну участь у суспільному житті, стояло близько до 
всіх людей, складаючи органічну частину їхнього повсяк-
денного побуту. Будучи цілісним художнім явищем, кращі 
духовні надбання нації, розвиваючи концепцію людини, 
виражали активну творчу волю, високі гуманістичні ідеа-
ли, глибокі морально-етичні принципи народу. 

В країнах Східної Європи, до яких ми відносимо 
Україну, з усіх видів мистецтва епохи Відродження най-
пізніше розвинувся театр. Його репертуар спочатку 
складали переважно переклади німецьких п’єс з повча-
льною біблійною тематикою. Популярними і змістовни-
ми, життєвими сценічними жанрами були фарси та ін-
термедії з багатьма реалістичними деталями. Важливе 
значення мали переклади давньогрецьких трагіків та 
латинських комедіографів. З’являється нова галузь лі-
тературної мови – мова театральних вистав світського 
характеру, яка створила можливість для письменників 
майбутніх поколінь висловлювати рідною мовою думки і 
почуття, невідомі середньовіччю. 

Деякі дослідники початком українського театру й 
української драми вважають "шкільні театри" (1619 р.) 
[12, с. 8]. Перші відомості про шкільний театр 
пов’язують з початком ХVІІ ст., аргументуючи незадо-
воленням І. Вишенського тим, що студенти замість від-
відування церкви "...толко комедий строят и играют" [1, 
с. 164]. У цей час було написано багато шкільних драм 
на кшталт мораліте і п’єс про чудодійні діла святих, 
чимало діалогів. Основним джерелом, з якого письмен-
ники черпали тематику, образи, художні засоби, служи-
ла народно-поетична творчість. Шкільна драматургія 
мала в основному педагогічне призначення. Граматичні 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 31 ~ 

 

 

твори писалися з освітньою і виховною метою. Автора-
ми, як правило, були викладачі поетики, виконавцями – 
учні, глядачами – всі, хто мав відношення до школи, а 
також гості з числа представників місцевої влади, бать-
ків, меценатів, поважних городян. Вистави викону-
вались спочатку в межах школи, а згодом ставились 
для широкої аудиторії під час свят, ярмарків. Надалі у 
них братиме участь велика кількість дійових осіб. Іноді 
їх число доходило до 200, а то й 300 ‒ завдання поля-
гало в тому, щоб якнайбільше учнів могло бути учасни-
ками дійства. Постановка драм мала власну специфіку. 

Для розваги глядачів, втомлених розмовами дійових 
осіб драм, після кожного акту розігрувались інтермедії, 
невеличкі п’єси, побудовані на основі анекдотів, подій з 
навколишнього життя, основним позитивним героєм яких 
були прості люди, інтермедії писалися народною мовою, а 
шкільні драми – книжною, й дидактичні завдання театру 
поєднувались із загальними завданнями морального та 
ідейного виховання, які ставила перед собою школа. Пе-
ретворюючи книжкове в особисте переживання, театр 
сильніше, ніж книга, впливав на юних глядачів. Абстрактні 
приклади благочестя, доброчесного життя, служіння бать-
ківщині виховували людей, у театрі як засобі виховання 
розгортався педагогічний метод, що полягав у викладанні 
двох із семи вільних наук – риторики та поетики. 

На сцені шкільного театру було поставлено чимало 
українських п’єс, що розвивали гуманістичне розуміння 
проблеми людини. Однією з перших відомих декламацій 
вважають по суті п’єсу П. Беринди "Рождественские вир-
ши – книжечка, что пред деток єсть декламована" (1616 р.). 
В її постановці брали участь кілька учнів, а декламація 
супроводжувалася співом. Відповідно українським умовам 
Я. Гаватович розробляв у своїх інтермедіях античний сю-
жет про відвідання потойбічного світу – раю і пекла. В кар-
тинах раю, пронизаних народними уявленнями, відчував-
ся дух Відродження з його поетизацією земних радощів 
життя. Соціально загостреним дано опис пекла, де насам-
перед караються пани і попи, потім інші люди. 

У період суспільно-політичного і культурного зміц-
нення України у ХVІІ столітті сформувалась школа му-
зики, яка була тісно пов’язана з діяльністю Києво-
Могилянського колегіуму. Своєрідність її складалася в 
результаті органічного синтезу вітчизняних музичних 
традицій з прогресивними здобутками культур сусідніх 
народів. У Київ прибували на навчання студенти з різ-
них земель і країн, привносячи власні співочі традиції. 
Це посилювало обмін місцевими манерами виконання в 
різних українських землях, музика з традиційних осере-
дків – монастирів починає поширюватися у містах, шко-
лах, культурно-освітніх центрах. Формується новий тип 
професійного митця-музиканта, який став світською 
особою і виступає як співак, диригент, вчитель. У музи-
чне мистецтво втручається світське начало, пов’язане з 
виникненням професійних об’єднань музикантів (цехів), 
становленням особливих видів міської музики, форму-
ванням міської вокальної лірики (канти, псалми), інтен-
сивною народною пісенною творчістю і поширенням 
інструментальної музики, появою музично-драматичних 
видовищ (пасії, вертеп, інтермедії, шкільна драма). 
Світські тенденції стають відчутними й у традиційному 
середньовічному давньоспівочому мистецтві. Але твор-
чі сили більше спрямовувалися у сферу хорової музики 
для церкви (без інструментального супроводу). 

У першій половині ХVІІ ст. наука церковного співу у 
Києво-Могилянському колегіумі велась вже системати-
чно за підручниками і лінійними нотами, що називались 
тоді "київськими знаменами". Велика увага музичному 
вихованню приділялась і у братських школах. Часто 
спів вважався одним із основних предметів навчання. 

При вступі у школу в першу чергу зверталась увага на 
голос і слух. З учнів був організований і церковний хор, 
а братства утримували спеціальних учителів співу. Ви-
хованці шкіл складали цілі співацькі артілі, які в канікули 
ходили по містах, селах, слобідських полках із співом, 
постановкою діалогів, драм, комедій і трагедій у супро-
воді гри на музичних інструментах. Таким чином, діти, 
юнаки і дівчата не тільки вчилися співати, а й викорис-
товували спів з метою заробітку. 

У ХVII ст. в Україні відбувався процес заміни одноголо-
сного розспіву багатоголосним партесним (хоровим) спі-
вом, який мав незаперечне західноєвропейське походжен-
ня. Теоретично обґрунтовано було принципи багатоголос-
ного розспіву у трактаті М. Ділецького "Мусікійська грама-
тика", що його було створено у 1677 році. Як нам відомо, 
доба Ренесансу виявляє особистість митця ‒ на відміну від 
анонімних творів середньовіччя, Відродження залишає 
імена творців. Отже, приклад особистої причетності до 
теорії музичної творчості залишився в Україні ХVІІ століття 
в особі видатного тогочасного музиканта М. Ділецького. 

Показовим для ХVII ст. є використання фольклорної 
системи, особливо лірницько-кобзарської та ліричної 
пісенності. Основним репертуаром кобзарів і лірників 
були псалми і думи, що збагачувало жанр партесного 
концерту яскравою народною лірикою і відзначалось 
"умильним", "солодким" співом. Національна своєрід-
ність київського розспіву буде яскравою і високо цінува-
тиметься за межами України. У церковній музиці чітко 
проступають народні мотиви, що надавало співам осо-
бливої мелодійності. І. Огієнко зауважував з цього при-
воду: "Пісня наша відбилась дуже на церковнім співан-
ні; так, прислухайтесь до Лаврського співу і ви там роз-
пізнаєте мотиви і наших народних пісень і наших старих 
козачих дум. От чому співи в наших церквах ще за дав-
ні віки завше так тягнули до себе чужинців" [8, с. 6]. То-
му й не дивно, що із середини ХVII ст. царські капели 
незмінно поповнювались українськими співаками. 

Висновок. Проаналізувавши характерні риси духовної 
та матеріальної спадщини ХVІІ століття в Україні, можемо 
зазначити, що у вищезгаданий період почалось радикаль-
не, пов’язане з ідеалами європейського Ренесансу пере-
осмислення ролі людини в світі, її ставлення до Бога і 
природи, співвідношення душі і тіла, значення релігії в 
житті народу. Звернення до особистості поступово пере-
творилось на інтерес до іншої особи, яка сприймалась як 
начало творче, багатогранне, духовно складне і невичер-
пне, мета якого – в ньому самому. Вільнодумство, гумані-
стичні ідеї рівності, братерства і свободи проникали у всі 
галузі: філософію, літературу, мистецтво; богослов’я, що 
протягом середніх віків царювало у сфері духовного жит-
тя, втрачало владу над ним. Хоч теологія залишалась 
панівною ідеологічною формою і у XVII ст. і розвиток філо-
софії відбувався у теологічній оболонці, в цей час посилю-
ється боротьба світського і релігійного світорозумінь. Пе-
ріод XVII ст. став епохою утвердження людини, нового 
осмислення значення людського життя, ролі в ньому ви-
ховання, духовних надбань нації. 

Ґрунтовне вивчення змісту, форми та спрямованості 
архітектури, скульптури, живопису, іконопису, гравюри 
розкриває багатство і велич української культури ХVІІ 
століття. У роки національно-визвольного руху, періоду 
перемог і поразок, архітектура і мистецтво, розвиваю-
чись у річищі гуманістичних тенденцій Відродження, 
вносили свої перспективи у життя України. 

Прагнення митців творити по-новому, засвоювати 
образно-художнє мислення Ренесансу і образ людини у 
ньому стверджують гуманістичні ідеї, виявлені у проце-
сах змін образотворчої, скульптурної й архітектурної 
спадщини ХVІІ століття в Україні. Аналіз свідчить, що 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 32 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

духовне життя українського суспільства XVII cт. охопив 
секуляризаційний процес, а сакральний елемент у ду-
ховній культурі, одним із складників якої є музика і спів, 
втрачав першорядне значення. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Вишенский И. Сочинения / И. Вишенский. – М.‒Л., 1955. – 372 с. 
2. Гизель И. Миръ с Богомъ человеку / И. Гизель. – К.: Друкарня 

Лаври, 1669. – 666 (8) арк.  
3. Жолтовський П. Художнє життя на Україні в ХVІ‒ХVІІІ ст. 

/ П. Жолтовський – К.: Наукова думка, 1983. – 177 с. 
4. Запаско Я., Ісаєвич Я. Пам’ятки книжкового мистецтва. Каталог 

стародруків, виданих в Україні. Книга перша (1574–1700) / Я.Запаско, 
Я.Ісаєвич. – Львів: Вища школа, 1981. – 135 с. 

5. Історія української культури. – Нью-Йорк, 1990. – 719 с.  
6. Макаров А. Світло українського бароко / А. Макаров. – К.: Мисте-

цтво, 1994. – 238 с. 
7. Німчук В. Києво-Могилянська академія і розвиток української лінг-

вістики ХVІІ‒ХІХ (Роль Києво-Могилянської академії в культурному єд-
нанні слов’янських народів) / В. Німчук. – К.: Наукова думка,1988. – 184 с. 

8. Огієнко І. Українська культура / І. Огієнко . – К., 1918. – 272 с. 
9. Пам’ятки братських шкіл на Україні. Кінець ХVІ – початок ХVІІ ст.: 

тексти і дослідження. – К.: Наукова думка, 1988. – 563 с. 
10. Паславський І. З історії розвитку філософських ідей на Україні в кінці 

ХVІ – першій третині ХVII ст. / І. Паславський – К.: Наукова думка, 1984. – 128 с. 
11. Перетц В. Древнерусские княжеские жития в украинских переводах 

XVII в. / В. Перетц // Перетц В. Исследования и материалы по истории 
старинной украинской литературы XVI‒XVIII веков. – М.‒Л., 1962. – 255 с. 

12. Перетц З. К постановке изучения старинного театра в России / З. Пе-
ретц // Стариннный театр в России ХVІІ‒ХVІІІ веков. – СПб, 1923. – 179 с. 

13. Путешествие антиохийского патриарха Макария в Россию в по-
ловине ХVІІ века, описанное его сыном, архидиаконом Павлом Алеппс-
ким. – М, 1897. – Вып. 2. – 202 с. 

14. Ставровецкий К. Євангеліє учителное / К. Ставровецкий . – Рох-
манов, 1619. – 363 (8) арк. 

15. Українська поезія XVII століття: Перша половина: Антологія. – К.: 
Радянський письменник, 1988. – 358 с. 

16. Шляпкін І. Св. Димитрий Ростовский и его время / І. Шляпкін . – 
СПб, 1891. – 456 (105) с. 

 
REFERENCES 

1. Vishenskij, I. (1955). Sochinenija [Writings]. Moscow, Leningrad. 
2. Gizelj, I. (1669). Mir z Bogom cheloveku [Peace with God to man]. 

Kyiv, Drukarnja Lavri. 

3. Joltovsjkij, P. (1983). Hudojnje jittja na Ukrajini v XVI–XVIII st. 
[Artistic life in Ukraine in the seventeenth and eighteenth centuries] Kyiv, 
Naukova dumka. 

4. Zapasko, Ja, Isajevich, Ja. (1981) Pam’jatki knigkovogo mistetctva. 
Katalog starodrukiv, vidanih v Ukrajini. Kniga persha (1574–1700) 
[Monuments of book art. Catalog of old printed books published in Ukraine. 
Volume I (1574-1700)]. Ljviv, Vishcha shkola.  

5. Istorija ukrainsjkoji kuljturi [History of Ukrainian Culture]. (1990). New York. 
6. Makarov, A. (1994). Svitlo ukrajinsjkogo baroco [The Light of the 

Ukrainian Baroque]. Kyiv, Mistectvo. 
7. Nimchuk, V. (1988). Kijivo-Mogiljansjka akademija i rozvitok ukrainsjkoji 

lingvistiki XVII–XIX (Rolj Kijivo-Mogiljansjkoji akademiji v kuljturnomu jednanni 
slovjansjkih narodiv) [Kyiv Mohyla Academy and the development of Ukrainian 
linguistics XVII-XIX (The role of the Kyiv-Mohyla Academy in the cultural 
association of Slavic peoples)]. Kyiv, Naukova Dumka. 

8. Ogienko, I. (1918). Ukrajinsjka kuljtura [Ukrainian culture]. Kyiv. 
9. Pamjatki bratsjkih shkil na Ukraini [Monuments of fraternal schools in 

Ukraine. The end of the seventeenth and early fifteenth centuries: texts and 
researches]. (1988). [Kinetc XVI – pochatok XVII st.: teksti I doslidjgennja]. 
Kyiv, Naukova Dumka. 

10. Paslavsjkij, I. (1984). Z istoriji rozvitku filosofsjkih idej na Ukrajini v 
kintci XVI – pershij tretini XVII st. [From the history of the development of 
philosophical ideas in Ukraine at the end of the seventeenth century - the 
first third of the seventeenth century]. Kyiv, Naukova Dumkа. 

11. Peretc, V. (1962). Drevnerusskije knjageskije gitija v ukrainskih 
perevodah XVII v. [Ancient Rus princely lives in Ukrainian translations of the 
XVII century]. In Peretc V. Issledovanija i materiali po istorii starinnoj 
ukrainskoj literatury XVI‒XVIII vekov. Moscow, Leningrad.  

12. Peretc, Z. (1923). K postanovke izuchenija starinnogo teatra v 
Rossiji [Concerning the studying the old theater in Russia] In Starinnij teatr v 
Rossii XVII–XVIII vekov. St. Petersburg. 

13. Puteshestvije antiohijskogo patriarha Makarija v Rossiju v polovine XVII 
veka (1897) opisannoje ego sinom, arhidiakonom Pavlom Aleppskim [The trip of 
the Patriarch of Antioch, Macarius, to Russia in the half of the XVIII century, 
described by his son, Archdeacon Pavel Aleppsky] (1897). Moscow. 

14. Stavrovetckij, K. (1619). Jevangelije uchitelnoje [The teaching 
Gospel]. Rohmanov.  

15. Ukrainsjka poezija XVII stolittja. Persha polovina: Antologija 
[Ukrainian poetry of the XVII century: The first half: Anthology]. (1988). Kyiv, 
Radjansjkij pisjmennik. 

16. Shljapkin, I. (1891). Sv. Dimitrij Rostovskij i ego vremja [St. 
Demetrius of Rostov and his time]. St. Petersburg.  

 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  25 . 1 1 . 18  
 
 
Т. К. Огневая, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ОБЪЕКТИВАЦИЯ ГУМАНИСТИЧЕСКИХ ИДЕЙ В КУЛЬТУРЕ УКРАИНЫ XVII СТОЛЕТИЯ  

 
В статье производится анализ культурологических процессов в момент становления первого национального возрождения Украины. 

Объектом художественно-эстетического исследования, в отличие от предыдущего времени, все чаще становится человек и природа, сти-
мулом развития литературы и искусства выступает желание художественного освоения реального мира. Жажда познания, развитие поло-
жений, форм и методов освобождения человеческого разума от догматически-религиозного мировоззрения проявляются в секуляризации 
культуры Украины ХVII столетия. Сильно повлияло на изменение мировоззренческой концепции в украинской культуре западноевропейское 
Возрождение. Эпоха, пришедшая вслед за Средневековьем, всесторонне раскрыла человека как в социальном, так и в эстетически-
художественном аспектах, а движение гуманистических идей в Западной и Восточной Европе привело к более глубокому интересу к человеку 
как к индивидуальности. Не осталась в стороне от этого процесса и Украина – постепенно формируется новый идеал человека, основанный 
на индивидуальной культуре, духовной свободе, и переосмысливается предназначение человека в мире. Сложные политические и социально-
экономические обстоятельства ХVII столетия в Украине требовали особенных, прогрессивных на то время характеристик развития куль-
турологических тенденций. Широкое культурно-национальное движение, базировавшееся на противостоянии польско-шляхетской экспан-
сии и борьбе против католицизма, вызвало расцвет книгопечатания, распространение образования и научных знаний и подняло на новую 
высоту антропоцентрический принцип в искусстве и литературе. Важным аспектом ренессансного мышления является необходимость 
изучения окружающего мира, что дает дорогу развитию науки и образования. Именно такие характеристики украинского ренессансного 
мировоззрения становятся масштабными в духовной культуре Украины ХVII столетия. 

Ключевые слова: гуманизм, украинская культура, Ренессанс, секуляризация, искусство, мировоззрение. 
 
T. K. Ognieva, PhD 
Taras Shevchenko National University of Kyev, 
60, Volodymyrska Street, Kyev, 01033, Ukraine 
 

OBJECTIVING OF HUMANISTIC IDEAS IN THE CULTURE OF UKRAINE IN XVII CENTURY 
 
The article is devoted to the analysis of culturological processes in the period of formation of the first national revival of Ukraine in the XVII century. Unlike 

previous historical periods, a human being and nature become the object of artistic and aesthetic research; the desire for artistic transformation of the real world 
becomes the stimulus of literature and art development. The need for knowledge, the development of positions, forms and methods of liberation of human mind 
from a dogmatic-religious outlook is manifested in the secularization of Ukrainian culture in the seventeenth century. West European Renaissance made a signifi-
cant impact on the change of world-view conception in Ukrainian culture. On the territory of Ukraine various, sometimes opposing, influences were mixed – those 
from Byzantium and Western European countries; therefore, national culture was formed at the crossroads of Eastern and European cultures. We can trace two 
main directions in which Ukrainian Renaissance was moving: firstly, transformation of Greek-Byzantine Slavic spiritual traditions in the circumstances of Catholic 
counterreformation and the formation of the church union, and the second – the perception and transformation of European humanism in the Renaissance pe-
riod. The period that came after the Middle Ages comprehensively disclosed a human being both in social and aesthetical artistic aspect, and the movement of 
humanistic ideas in Western and Eastern Europe has led to a deeper interest in human personality. Ukraine did not erode this process, and gradually formed a 
new human ideal, based on individual culture, spiritual freedom, and redefined the purpose of man in the world. The complex political and socioeconomic condi-
tions of the seventeenth century in Ukraine required special, progressive at that time, characteristics of the development of culturological tendencies. The broad 
cultural national movement, whose roots were in the resistance to Polish – gentry oppression and the struggle against the Catholic church, brought about flour-
ishing of book printing, the spread of education and scientific knowledge and the rise of anthropocentric worldview in art and literature. An important aspect of 
Renaissance thinking is the desire to thoroughly explore the real surrounding world, which brings the path to science and education. It is these discoveries of the 
Ukrainian Renaissance worldview that are gaining momentum in the spiritual culture of Ukraine in the seventeenth century. 

Key words: humanism, Ukrainian culture, Renaissance, secularization, art, worldview. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 33 ~ 

 

 

УДК 72.01+001.18 
 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
E-mail: invinover19@gmail.com 

 
СЕМАНТИЧНИЙ ЗСУВ СЛУЖБОВОЇ АРХІТЕКТУРИ 

 
У статті здійснюється аналіз способу сигніфікації службової архітектури. Визначається відмінність службової архітектури від 

символічної на засадах гегелівського підходу. Даний зсув породжує не лише інший спосіб організації означників, але виникнення принци-
пово іншого способу співвідношення з означуваним, що власне і формує відмічений семантичний зсув. Застосування стратегій сема-
нтичного аналізу до матеріалу естетики Г. Гегеля дозволяє не лише розширити горизонти самої прикладної семантики, але й зрозу-
міти закономірності формування художньої культури та естетичного процесу в цілому. 

Ключові слова: службова архітектура, символічна архітектура, семантика, семантичний зсув, Г. Гегель. 
 
Постановка проблеми. Становлення символічної ар-

хітектури є симптомом переходу до цивілізації. Тобто вона 
служить показником того, що в еволюціоністському сенсі 
терміна власне цивілізація ще не виникла. Виникнення 
цивілізації виражається в тому, що символічна архітектура 
як культурна практика припиняє бути ефективною фор-
мою організації та управління спільнотою, а отже, сама 
архітектура в рамках цивілізаційного процесу стає класич-
ною, тобто отримує ряд функцій та морфологічних харак-
теристик, які стають базовими, загальноприйнятими і в 
певному сенсі канонічними. У цьому сенсі архітектура 
втрачає свою самодостатність і стає власне службовою. 
Виникнення службових функцій архітектури може слугува-
ти симптомом того, що цивілізація таки вже є.  

Аналіз останніх досліджень і публікацій. Сьогодні 
методологічний та евристичний потенціал семантики 
перебуває у полі підвищеної уваги різних галузей гума-
нітарних наук, зокрема естетики та теорії архітектури, 
культурології, що сприяє накресленню нових орієнтирів 
у дослідженні логіки семантичних зсувів мислення, а 
отже, у галузі діалогіки – сучасної теорії діалогу. Куль-
турологічні аспекти дослідження діалогу представлені в 
роботах вітчизняного автора – Є. Більченко. Чималі 
перспективи розкриття евристичного потенціалу діалогу 
містяться у працях У. Еко і Ж.-К. Кар’єра. 

Метою статті є аналіз евристичного потенціалу се-
мантики на матеріалі службової архітектури. 

Виклад основного матеріалу дослідження. "Пе-
рехід від самостійної архітектури до класичної" [1] здій-
снюється в позбавленні самодостатності та отриманні 
нею окремих функцій (утилітарних, соціальних, релігій-
них), тобто отриманні "доцільності". Доцільність в геге-
лівському сенсі терміна принципово відрізняється від 
кантівського. Автор "Критики здібності судження" в пер-
шу чергу, на противагу Г. Гегелю, вкладає в це поняття 
сенс як раз позбавлення утилітарних завдань, адже, на 
його думку, смак є варварським, коли вимагає для за-
доволення збудливого або зворушливого. 

Здійснюється зазначений перехід у формі класичної 
тріади, де перше місце займають підземні єгипетські та 
індійські споруди; друге – місця поховань та піраміди, 
третє – власне службове зодчество [1].  

Г. Гегель вважав, що підземні споруди слугують штуч-
ним продовженням природних печер, внутрішній простір 
яких від початку покликаний забезпечити певні службові 
цілі, в першу чергу захист. Слід зазначити, що він знав 
лише про єгипетські та індійські підземні печери. Але уяв-
лення про такій простір значно розширилося з часів геге-
лівського життя. Традиційно вважається, що інтерес до 
палеолітичних печер виникає вже наприкінці ХІХ ст. ‒ з 
часів відкриття "печерного живопису". Відкриття такого 
культурного феномена в Альтамірі приписується іспансь-
кому археологу-аматору М.-С. Саутуолі в 1879 р. Тобто 
минуло майже п’ятдесят років після смерті Г. Гегеля. Тим 
більш важливою є інтуїція геніального німецького вченого. 

Міф про життя в печері був популярний ще з часів 
Платона. Численні сучасні археологічні розкопки дово-
дять, що печери переважно не служили житлом, а були 
місцем справляння ритуалів. Це свідчить не про власне 
службовий, а синкретичний характер внутрішнього про-
стору. Його не-диференційованість (наземного та під-
земного, самодостатнього та службового, природного 
та штучного) свідчить не лише про суміш символічного 
та утилітарного, а навіть природного та культурного 
взагалі. А тому службове тут безумовно є іманентно 
присутнім, на відміну від мегалітичних споруд, будуван-
ня яких є культурною практикою з більш послідовно 
елімінованим утилітарним сенсом. 

Лише в деяких містах у достатньо теплих регіонах 
можна жити в печерах без шкоди для здоров’я. Правда, 
є країни, де люди ведуть печерний образ життя і зараз. 
Наприклад, існують інтернет-публікації, які припуска-
ють, що зараз тридцять мільйонів китайців живуть у 
печерних домах [3]. І хоча ця цифра вражає (наближу-
ється до чисельності населення сучасної України), про-
те для загальної кількості мешканців КНР це не так вже 
й багато. Є відомості про мешканців печер в інших регі-
онах Південної Азії та Африки. Сучасні троглодити іс-
нують не лише в країнах третього світу, але також в 
Іспанії та Франції. У Франції є навіть туристичний тур, 
який має назву "Долиною троглодитів".  

На територіях сучасної України люди подавалися до 
печер з метою, як і підкреслював Гегель, захисту. На-
приклад, широко відомі коростенські граніти та їхні ске-
льні тунелі, де люди ховалися з доісторичних часів до 
Другої світової війни, але не жили постійно. Більш різ-
кий та холодний континентальний клімат не сприяє по-
стійному проживанню в кам’яних тунелях. Крім того, 
низька продуктивність привласнюючого типу господарс-
тва сприяла міграційному стилю життя, а отже, печерні 
стійбища могли бути в цілому лише точками стабільно-
сті сезонних маршрутів. Також слід пам’ятати, що біль-
ша частина палеоліту проходила в численні льодовико-
ві періоди і що власне закінчення його останнього тер-
міну та зміна клімату, а також масове вимирання мега-
фауни, на думку багатьох дослідників, спричинили пе-
рехід до мезоліту та, врешті-решт, неоліту, коли власне 
й відбувається виникнення мегалітичної культури.  

Друге значення, яке Г. Гегель надавав печерам, 
окреслено як "шлях очищення душі в процесі переходу" 
[1], що відповідає ритуальному характеру здійснення 
печерного простору. Ця функція печер також підтвер-
джується сучасними археологічними дослідженнями. 
Г. Гегель підкреслює, що в такому контексті принципи 
дому та храму тут присутні в своїй синкретичності. Ри-
туальна єдність обумовлює "спільне коріння", як сказав 
би І. Кант, обох перспектив розвитку, як символічної, 
так і службової. І Г. Гегель як геніальний аналітик під-
креслює важливість обох. Проте для нього в символіч-
ному важить саме його самодостатність, а тому власне 

© Павлова О. Ю. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 34 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

підземні печери він не може віднести до різновиду сим-
волічної архітектури, а тому вихідну форму він визначає 
як "перехід до службової" [1] функції. 

У цілому можна не погодитися з С.Лешем з приводу 
способу означення символізму. Менша міра диферен-
ційованості культурного, ніж в символічній архітектурі, 
також передбачає режим означення символізму, де 
архітектонічна практика облаштування простору печер 
також пов’язана з ритуалом, але іншого кшталту, ніж 
власне мегалітична розбудова. 

Важливо підкреслити в цьому контексті ще один мо-
мент. У родовій організації культури збирання та полю-
вання навіть власне житло людини, що мало мобільний 
характер, також передбачає значно меншу міру диферен-
ціації, ніж вже демонструє нам символічна архітектура 
неоліту. Курені (гілкові, з кісток мамонтів (прекрасна рекон-
струкція останнього виставлена в Київському природозна-
вчому музеї), юрти тощо) влаштовані за відповідною "мо-
деллю світу" (В. Топоров), "міфопоетичною" і навіть ще 
більш архаїчною. Тут міра диференціації сакрального та 
профанного найменша: бінарні опозиції знаходяться лише 
в процесі становлення і не знають автономії просторового 
оформлення. Але це до-, преархітектонічна форма синк-
ретизму. Таки типи житла також є об’єктами сучасного 
дослідження, зокрема на факультеті архітектури та плану-
вання Масcачусетського технологічного інституту [5]. Ці 
дослідники відслідковують інший тип просторово-часового 
континууму, адже тимчасові житла первісних народів мо-
жуть існувати тисячоліття за рахунок періодичного онов-
лення. Це пропонує зовсім інший тип довгостроковості, ніж 
та, до якої звикли люди цивілізації. Ці типи домівок були 
більш "наземними", ніж підземні печери, але мали не ме-
нше сакральне значення. 

Цікавим у цій перспективі синкретизму наземного та 
підземного є диспут у сучасній теорії урбанізму з при-
воду того, чи можна віднести метро до території міста. 
Адже хоча підземка має явно виражену транспортну, а 
отже, службову функцію, але організаційно вона обмеже-
на не логікою фреймування надземного міста. Вона не 
має вписуватися в його контекст, швидше в текстуру під-
земних порід (так, наприклад, метро в Голосіївському ра-
йоні Києва не могли добудувати в радянські часи, оскільки 
не було відповідних технологій для територій з такою кіль-
кістю підземних вод. Хоча ще наприкінці п’ятдесятих було 
проголошене соціалістичне зобов’язання це здійснити. І 
лише в дев’яності та двохтисячні роки, після виникнення 
технології заморожування ґрунту, таке стало можливим). 
Наземна інфраструктура міста тягне за собою інерцію 
речовини, канонів та норм попередніх стилів культури та 
стримує потужність прагнення до автономії нових культур-
них практик. Підземний простір має більшу морфологічну 
автономію (звичайно, не в містах, які мають давні традиції 
заглиблення, як яскраво показав Ф. Фелліні в фільмі 
"Рим"). Тут лінійна логіка найменшої відстані доповнюєть-
ся необхідністю закільцювання. В їхній взаємодії підзем-
ний транспорт розростається в павутиння, що ближче до 
мережевої природи, ніж до лінійної організації. Ця про-
блема потребує окремої перспективи вивчення. 

Для фундатора абсолютного ідеалізму важливим є той 
факт, що людина штучно розширювала природну порож-
нечу печери. Але такі додатки не були істотними, мали 
"негативний" (термін Г. Гегеля) характер заглиблення (що 
принципово відрізняє метро, до речі). Гегелівська вказівка 
на "негативний" характер заглиблення тут має два аспек-
ти, на нашу думку: 1) менше зусиль в протилежність мо-
нументальній архітектурі, яка сама по собі є культурною 
практикою потлача; 2) штучне розширення природного 
внутрішнього простору, який виконує службові функції 
(домінанта службовості в даному випадку нівелюється 
природним походженням останнього) [1]. 

Переважно природне походження печер не дозво-
ляє говорити про те, що вони "являють собою самостійні 
символи" [1], за Г. Гегелем. З іншого боку, штучний харак-
тер створення внутрішнього простору також морфологічно 
є симптомом підриву самодостатності символічної форми 
мистецтва в архітектонічному контексті. Адже гегелівська 
вимога до символічної архітектури ‒ бути штучною (в про-
тилежність природному), монументальною (в протилеж-
ність "негативному" [1], але не порожньою (в протилеж-
ність службовому). Службова архітектура (дім чи храм) 
завжди порожня зсередини. 

Наступна форма на шляху до службового зодчест-
ва, що відмічає Г. Гегель, – це місця поховання, які та-
кож є способом нерозчленованості підземного та назе-
много простору. Дана єдність (підземного та наземного) 
є характерною навіть для сучасних традицій поховання. 
Проте така форма, як було вже вказано, має знаковий 
характер, а не символічний. "Висування з надр землі" 
[1], таким чином, є симптомом службовості в процесі 
переходу до класичної архітектури у Гегеля, тобто 
ознакою домінування службової функції. 

Причому симптомом і оформлення більш чітких уяв-
лень про смерть. Тут Г. Гегель фіксує той момент, що ін-
дійці спалюють або залишають гнити трупи на поверхні 
(вивітрювання є традиційним способом поховання для 
неолітичних народів). Тобто відсутність форм уречевлено-
го (а тим більш архітектонічно оформленого) поховання 
свідчить, на його думку, про те, що дана народність не 
розрізняє чітко уявлення про життя та смерть. 
О. Фрейденберг також вважає, що опозиція життя та сме-
рті є похідною від більш архаїчної та динамічної диферен-
ціації "наявність – відсутність" в процесі переродження. 

Можна додати, що такою архітектурною фіксацією пе-
рехідного та обрядового характеру помирання ‒ відро-
дження є домівки, де відбувається вивітрювання трупа. 
Рудиментами такого обряду є згадка про атрибут хатки 
Баба-Яги – курячі ніжки. Сучасні етнографи доводять, що 
походження домівки відомої слов’янської нечисті іде від 
традицій поховання, де померлого залишали в дерев’яній 
хатці. Для того щоб зменшити руйнуючий вплив природи, 
зокрема комах, її ставили не на землю, а на підпорки, які 
обкурювали (звідси мовна гра "курячих ніжок"). Розклад 
трупа був необхідним моментом обряду поховання, який 
розтягувався у часі (звідси рудименти спомину – 9, 40 днів 
та рік – в наших традиціях). Також важливим в цьому кон-
тексті є неолітичний обряд поховання родичів у домі, де 
живуть живі. Цей обряд зустрічається на всьому Близько-
му Сході від натуфійської культури і відлунює аж у забо-
бонах слов’ян. При чому вивітрювання не відкидає похо-
вання в жилому домі, а, навпаки, передбачається. Оскіль-
ки, в протилежному випадку, відсутність етапу вивітрю-
вання була би епідеміологічно небезпечною. 

Таким чином, смерть як мандрування душі корелю-
вала зі стадіями руйнування тіла і також була пов’язана 
з певним місцеположенням його, а отже, обрядовими 
спорудами. Традиції поховальних веж досі існують у 
сучасному зороастризмі. Буддійські домики для духів 
також містять відлуння таких обрядів. Відлуння голосу 
ритуальних споруд, що звучали в колосах Мемнона та 
обрядах замикання їх вуст. 

Обряд покликаний охопити, опанувати форми пере-
ходу: наявність – відсутність, дитинство – дорослість, 
життя – смерть. Зв'язок уявлень про смерть з духовни-
ми та навіть художніми формами опанування простору 
підкреслює і Г. Гегель. Хоча включеність моменту сме-
рті, через репрезентацію мертвого тіла, не є вихідним 
пунктом символічної форми мистецтва, Г. Гегель нама-
гається розкрити цю логіку через її конкретизацію в ди-
наміці архітектонічних форм. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 35 ~ 

 

 

Архітектонічні форми поховання в Давньому Єгипті 
свідчать про наявність більш "різкої протилежності між 
живим та мертвим, духовним та не-духовним". Однак 
тезу про те, що відбувається "індивідуалізація духовно-
го", можна поставити під сумнів, оскільки збереження 
індивідуального проявляється в збереженні тіла. Гегель 
абсолютизує тезу про "одиничність як принцип само-
стійного уявлення про духовне". Між тим обряд муміфі-
кації трупа можна розглядати як поглиблення розриву 
ланцюга перероджень та посилення автономізації уяв-
лень про царство мертвих душ. Також це впливає на 
розвиток міфологеми бога, що помирає та народжуєть-
ся. Так, Осиріс воскрешається задля царювання в світі 
мертвих, а не для повернення в світ живих, що свідчить 
про більшу міру диференціації живого та мертвого та 
реорганізацію циклу реінкарнації. 

Гегель наполягає на тому, що в Давньому Єгипті 
опозиція життя та смерті корелює з протиставленням 
духовного та тілесного. Адже духовне стає предметом 
самостійного зображення, тоді як "тілесна оболонка 
виступає в якості чисто архітектурного оточення" [1]. 
Можна було би сказати ‒ втіленням символічного. Тому 
Гегель розглядає гробницю як першу форму храму, 
оскільки тут поклоніння йде індивідуальному при обож-
ненні померлого. Останній є значним і виражає сам 
себе, але разом з тим є чимось більш спільним. Тобто 
відбувається перенесення способу сигніфікації символі-
зму з власне споруди на інший об’єкт – мертве тіло, 
зображення якого дублюється в численних саркофагах, 
надписах тощо. Тим самим морфологічно похований 
відрізняється від своєї обителі, замкнений простір якої 
слугує допоміжним оточенням, що вказує на його зна-
чимість. Для цього вона має бути не природним сере-
довищем, а "неорганічною природою, що створюється 
руками людини" заради заданої мети. Отже, Гегель 
наголошує, що в єгипетських пірамідах виконуються 
вже три моменти: 1) єдність підземного та наземного 
(тоді як в природних печерах людина швидше заглиб-
люється у підземний світ), 2) досягається остаточна 
замкнутість внутрішнього простору, а також 3) середо-
вище стає повністю штучним [1]. Ці три вимоги вже бу-
ли майже досягнуті в прообразах хаток з курними ніж-
ками. Проте якість каменю як матеріалу виводить їх на 
новий рівень претензії на довговічність, що стає мож-
ливою лише при перетинанні межі цивілізації. 

Важливим також є розрізнення в функціонуванні 
екстер’єру та інтер’єру поховального приміщення, яке 
Гегель не відмічає. Внутрішній простір існує для мерт-
вого тіла деспота як живого бога та не передбачає ін-
ших глядачів. Як символ він є самодостатнім. Тоді як 
екстер’єр піраміди передбачений для споглядання гля-
дачами та стає умовою нагляду за ними, про що йшло-
ся в тексті про символічну архітектуру. Тим самим піра-
міди вже певним чином започатковують храмову функ-
цію божого ока. І знакова та службові функції архітекту-
ри отримують продовження в певній візуальній практиці 
як типі соціального контролю. Тоді як в самодостатній 
архітектурі спосіб здійснення внутрішнього і зовнішньо-
го простору був недиференційованим. 

Службова архітектура свідчить про інший семантич-
ний зсув по відношенню до символічної архітектури. 
Вона вказує вже на покійного фараона. Якщо звертати-
ся не до цього грецького терміна, запозиченого з Біблії, 
то єгиптологи доводять, що відповідне давньоєгипетсь-
ке слово per-oa також означає "великий дім". А тому 
тіло фараона вже певною мірою функціонує як символ 
навіть в метафоричній екстраполяції архітектонічного 
смислу, тоді як сама піраміда в якості службового нава-
нтаження функціонує як знак. 

На відміну від Г. Гегеля, К. Маркс також досліджує 
політекономічну перспективу азіатської форми власно-
сті, яка є важливою для розуміння службових функцій 
архітектури. Замість принципу індивідуалізації духовно-
го він говорить в "Рукописах 1857–1861 рр." про підста-
ви єдиного соціального начала, що отримує вигляд де-
спотизму, так: "…як в більшості основних азіатських 
форм, об’єднуюче єдине начало, що стоїть над усіма 
цими дрібними громадами, виступає як вищий власник 
або єдиний власник, в силу чого дійсні громади висту-
пають лише як спадкові власники. Оскільки це єдине 
начало є дійсним власником і дійсною передумовою 
спільної власності, то саме воно може представлятися 
чимось особливим, що стоїть вище цієї безлічі дійсних 
окремих громад, в яких кожна окрема людина, таким 
чином, на ділі позбавлена власності, або власність 
(тобто ставлення окремої людини до природних умов 
праці та відтворення як до належних їй, як до об'єктив-
них умов), власність, як знайдене нею у вигляді неорга-
нічної природи тіло її суб'єктивності, уявляється нею 
опосередкованою тим, що об'єднуюче єдине начало, 
що реалізоване в деспоті як батькові цієї множини гро-
мад, надає наділ землі окремій людині за посередницт-
ва тієї громади, до якої вона належить. Додатковий 
продукт, який, втім, визначається законодавчо як наслі-
док дійсного присвоєння у вигляді праці, належить то-
му, само собою зрозуміло, цьому вищому єдиному на-
чалу. Тому в умовах східного деспотизму і удаваної там 
юридичної відсутності власності фактично в якості його 
основи існує ця племінна або спільнотна власність, по-
роджена здебільшого поєднанням промисловості і сіль-
ського господарства в рамках дрібної громади, завдяки 
чому така громада стає цілком здатною існувати само-
стійно і містить в собі самій всі умови відтворення і 
розширеного виробництва. Частина додаткової праці 
громади належить вищій спільноті, яка існує, в кінцево-
му рахунку, у вигляді однієї особи, і ця додаткова праця 
дає про себе знати як у вигляді данини тощо, так і в 
спільних роботах для прославлення єдиного начала – 
почасти дійсного деспота, почасти уявної племінної 
істоти, бога" [2, c. 468‒469]. Перехід до службової архі-
тектури поряд з іригаційними роботами і є таким типом. 
Якщо у вигляді меліораційних споруд та у землеробних 
роботах взагалі громада безпосередньо створює своє 
неорганічне тіло для задоволення свої матеріальних 
потреб, то у створенні архітектури відбувається органі-
зація робіт для підтримання самої структури громади 
поза виробничим процесом. Більш складний, опосеред-
ковуючий зв’язок проявляється в необхідності більшої 
міри диференціації духовної складової в процесі спо-
живання такого продукту та фіксації відособлення, вті-
лення цього об’єднуючого начала, яким є власне діяль-
ність всією громади в цілому. Тому можна погодитися з 
більш чітким протиставленням втілення об’єднуючої 
сили родового колективу в похованому тілі (або його 
скульптурному заступнику) та власне ще символічним 
способом реалізації художнього простору піраміди. От-
же, практика прославляння патріархального начала 
східного деспотизму потребує зміщення архітектонічних 
акцентів в бік службовості. 

К. Маркс лише згадує необхідність прославляння 
такого об’єднуючого соціального начала, що вже нада-
но в постаті деспота, але не пояснює його природу. 
Зокрема, не говорить про практичну роль (тобто як 
культурної практики) монументального будівництва в 
організації життя премодерної спільноти, тим більш 
давньосхідної цивілізації. Без розуміння її як культурної 
практики прославляння отримує роль ідеології, а отже, 
зовсім інший механізм здійснення та смисл. Проте на-

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 36 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

віть мало морфологічно оформлена, "абстрактна важ-
кість" символічної архітектури свідчить про деперсоні-
фікований характер культурних практик, тоді як числен-
ні картуші єгипетських фараонів свідчать про зовсім 
іншу роль прославляння, навіть порівняно з безіменни-
ми могилами варварських вождів. 

 Значення жрецької страти та культурні практики її 
способу організації влади також пояснювали фундато-
ри медіа-теорії Г. Іннес та М. Маклюен. Вони відзнача-
ли, що техніка фонетичного письма була підставою для 
підриву авторитету влади жерців з боку воїнської стра-
ти. Більш демократичний доступ до освіти підриває в 
Античності владу та спадковий характер жрецьких кор-
порацій. Встановлює художню, а не чисто релігійну фо-
рму здійснення традиційних текстів. У цьому контексті 
також можна згадати про більшу міру службової орієн-
тованості античної архітектури, яка стане більш чітко 
обґрунтованою в логіці гегелівської теорії. 

Г. Гегель наголошує, що єгипетська піраміда ще не зо-
всім позбавлена рис символічного мистецтва, оскільки 
має наступні морфологічні характеристики: 1) вже отримує 
значення дома, але дома померлого, а тому тут не панує 
остаточно класична чотирикутна форма, хоча вона вже 
позбавлена органічних форм та характеризується "розсу-
дковістю"; 2) не зовсім має службову функцію, а тому є 
загостреною; 3) не є одушевленою духом, що перебуває у 
ній, а тому має лише зовнішнє значення [1]. 

Прямокутна форма також характерна для мегаліти-
чних будівель типу дольмена, що мають широке розпо-
всюдження в Євразії та Африці. Г. Гегель не згадує та-
кого типу будівель, тому що вони не потрапили в коло 
інтересів гуманітарних наук. Проте правильність його 
вектору міркування також підтверджується сучасними 
археологічними розкопками. Зокрема це проявляється 
в тому, що археологи більш чітко прив’язують дольмени 
до функції поховання, ніж інші два види мегалітичної 
культури. Тому можна сказати, що тут тенденцію пере-
ходу до службової архітектури також можна відзначити. 

Слід сказати, що сучасні археологічні розшуки ви-
явили й інші невідомі в часи Г. Гегеля перехідні форми 
до власне службової архітектури. Це кільцеві дольмени 
‒ вежі з внутрішнім простором, до яких можна віднести 
будівлі Єрихону, а також нураги Сардинії тощо. Вони 
переважно не використовувалися утилітарно, та й сама 
їхня чисельність говорить про неможливість абсолюти-
зації меркантильних завдань. Також можна говорити 
про подібну кільцеву форму домів докерамічних куль-
тур на острові Крит, що люди використовували як по-
мешкання. Проте вони не мали, на відміну від нурагів, 
мегалітичного влаштування. Матеріалом служило вап-
но. Мури були достатньо тонкими. Іншою формою пе-
реходу є прямокутні кам’яні вежі. Хронологічно перші 
знаходять недалеко від Єрихона, також в неолітичних 
поселеннях (VII–VI тис. до н.е.). 

Можна сказати, використовуючи формулювання 
Г. Гегеля, що "принцип дому" одночасно з "принципом 
храму" диференціюється з символічної архітектури в 
процесі отримання службових функцій. Обидва відпові-
дають вже настановам службової архітектури. Дім та 
храм стають тими полюсами, що втілюють опозицію 
профанного та священного, але в значно більшій мірі її 
визначеності, ніж символічна архітектура. 

Службове зодчество відрізняється від символічної 
архітектури, де архітектонічна доцільність є похідною та 
"підкорена лише зовнішньому порядку" [1]. У протилеж-
ність самодостатній архітектурі службова є власне до-
мом (для смертних чи безсмертних), де стіни покликані 
задовольняти потребу (тобто споживання та виробниц-
тво вже диференційовані, а отже, споживча вартість 

набула уречевленості) та створювати штучний замкну-
тий внутрішній простір. Цим спричинені, на думку 
Г. Гегеля, її розсудкові форми: лінійні, прямокутні з гла-
дкими гранями. Оскільки мета службової архітектури 
полягає в означенні статуї, або служінні людям, що 
знаходяться в середині, і "лише в середовищі, що є 
перетвореним мистецтвом, боги знаходять відповідну 
стихію" [4]. Саме архітектурне оточення не містить цілі 
в самому собі, а тому підкорене чомусь іншому за 
принципом доцільності (в гегелівському сенсі терміна, 
який, як зазначалося, відрізняється від кантівського).  

Г. Гегель підкреслює, що форми, які слугують цій 
окремій меті, мають бути позбавлені "вихідної абстрактно-
сті", а тому крім симетрії та "евритмії" прагнути до конкре-
тності та завершеності в середині самих себе та різнома-
нітності. Стовп та балка, фриз та колона відповідають 
наступним вимогам: мають чітку геометрію, обмежують 
одне одного, уможливлюють різноманітність форм, раціо-
налізують зусилля (колона виконує функцію підтримки 
меншими зусиллями, ніж стіна, а тому колон має бути рів-
но стільки, скільки потрібно для зусилля). 

Класична архітектура, яка весь Премодерн і навіть 
дуже довго в добу Модерну буде здійснюватися на 
принципах храму, також містить засади символічної 
архітектоніки. У тому сенсі, що вона також нічого не 
відображає, не виражає і є апріорною передумовою 
здійснення всіх інших соціальних функцій. Але в той же 
час завдання храму ‒ бути оточенням, містом пред-
ставлення бога, у вигляді якого знакова структура хра-
му отримує свій референт. Саме такий складний сим-
волічно-знаковий гібрид, що також може "прийняти" 
певний художній образ, являє собою службова архітек-
тура та її семантичний зсув. Крім того, позбавлення 
настанови синкретизму культурної практики не перево-
дить її форму споживання в розряд візуальної практики 
споглядання. Єдність цих функцій дуже вдало сформу-
лював М. Гайдеґґер в роботі "Витоки художнього тво-
ріння": "Витвір зодчества, грецький храм, нічого не ві-
дображає. Він просто стоїть в долині, порізаній ярами й 
ущелинами. Він вміщує в собі образ бога і, замикаючи 
його в своїй зачиненості, допускає, щоб обличчя бога 
через відкриту колонаду виступало в священну округу 
храму. За допомогою храму бог перебуває в храмі. І це 
перебування бога самого по собі є ця священна округа, 
що простягається і замикається в своїх межах. Храм і 
округа храму не втрачаються в невизначеності обрисів. 
Творіння храму складає і збирає навколо себе єдність 
шляхів і зв'язків, на яких і в яких народження і смерть, 
прокляття і благословення, перемога і поразка, стійкість 
і падіння створюють образ долі для людського племені. 
Владний простір цих простягнутих зав’язків є світ наро-
ду в його історичному скоєнні. З цих просторів, в цих 
просторах народ вперше повертається до самого себе, 
щоб виконати своє призначення" [4]. 

Г. Гегель та М. Гайдеґґер згодні в тому, що най-
більш досконале втілення принципу храму являє собою 
саме грецька архітектура. Адже вона є місцем "пред-
стави" бога, який отримує скульптурне втілення. Дав-
ньогрецькі барельєфи та рельєфи виступають на стінах 
храму та стають центральним стрижнем його здійснен-
ня. Античний храм має сенс лише як вмістилище тіла 
бога, що найбільш яскраво демонструють неперевер-
шені досягнення мистецтва Еллади – Зевс Олімпійсь-
кий та Парфенон, ці дійсно божественні творіння Фідія. 
Саме скульптура стає провідним видом мистецтва Ан-
тичності. А архітектура, що отримала власне класичні 
(а також художні) форми, які будуть нескінченно тира-
жуватися західною культурою, відтепер буде мати лише 
службовий характер. Центральну роль скульптури в 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 37 ~ 

 

 

грецькому храмі підкреслює навіть те, що сам ритуал і 
його центральний акорд – жертвопринесення відбува-
лися поза стінами храму. В християнських храмах бого-
служіння, що позбавлене своїх кровавих форм, здійс-
нюється в середині храму, але й сам бог перетворюєть-
ся на святий дух. Тоді як в Давній Греції столи для жер-
воприношення завжди розташовувалися поза стінами і 
навіть колонадою храму, який мав лише здійснювати 
"перебування" бога. 

У середньовічній архітектурі західної цивілізації, 
особливо в готичному її стилі, навпаки – скульптура 
слугує декорацією на тілі храму, що свідчить про реабілі-
тацію символічного наголосу. Адже храм ‒ це єдине, що 
в багатьох середньовічних містах перетворювало посе-
лення на місто. Особливо за відсутності в ньому трьох 
веберівських "м": муру, маркету та муніципалітету. Тим 
самим храм ставав символічним простором міста. 

Краса класичних форм мала також функцію надава-
ти значення центральній фігурі бога, тобто слугувати 
тлом для нього. Також ‒ як службова функція бути міс-
цем поховання давньоєгипетського деспота ‒ свідчила, 
що піраміда функціонувала як знак (вказувала, познача-
ла) місця поховання, але в той же час і як образ, тобто 
виконувала художню функцію добудування до онтологіч-
ної цілісності. Так і грецький храм містить в собі сенс 
позначення пластично оформленого бога, який, на відмі-
ну від давньоєгипетської мумії, втрачає своє природне 
походження (адже тіло людини є природною передумо-
вою її культурного способу існування). Проте самі скуль-
птури мають антропоморфну форму, а їхні тваринні 
атрибути припиняють бути органічними частинами. 

Єгипетські храми стають і для цієї цивілізації прові-
дним типом архітектури починаючи з Середнього царс-
тва. Вже в цей період монументальні масштаби були 
витіснені заупокійними храмами, в яких використовува-
ли в якості основного будівельного матеріалу цеглу-
сирець, а не камінь. Вони поєднували в собі лабіринти 
кам’яних лісів (останній етап символічної архітектури), 
зменшені розміри поховальної камери та розробки слу-
жбових будівель з внутрішнім простором. Компроміс-
ність рішень демонструє також штучне небо, зображене 
в замкнутому просторі. Це не лише обожнення неба та 
його світил, традиційне для всіх солярних культів. Мож-
на також розглядати цю конструкцію як неостаточність 
диференціації штучного та природного, земного та під-
земного, внутрішнього та зовнішнього. А в Новому цар-
стві остаточно оформлюється архітектоніка наземного 
храму, а отже, службова функція архітектури. Проте в 
єгипетській культурі скульптура залишається засобом 
декорування архітектури, навіть в недиференційованій 
формі колосів Мемнона. На відміну від грецького храму, 
де вона є центром храмового простору. Хоча антропо-
морфні принципи співвідношень пропорцій античного 
храму, як свідчить Вітрувій, також розкривають неоста-
точну позбавленість синкретичності, що певною мірою є 
характерною для всього премодерного мистецтва. 

Ще раз звернемо увагу на зв'язок службової функції з 
диференціацію потреби. Важливий момент відмічає фран-
цузький дослідник Ж. Бодріяр. Він мовою політичної 
економії намагається обґрунтувати відмінність між само-
достатніми або службовими формами організацій куль-
турних практик: "криза об'єкта" в капіталізмі прийшла не з 
домінуванням обмінної вартості, але вже була присутньою 
в споживчій. Його підтримує С. Леш: "Звідси випливає, що 
сенс вже був значною мірою вичерпаним з об'єктів з 
домінуванням споживчої вартості. У символічному обміні, 
тобто відносинах подарунків, що були описані М. Моссом, 
у традиційних спільнотах об'єкт обміну був "населений", 
так би мовити, богами та демонами, соціальними та 

політичними відносинами суспільства. Оскільки домінує 
корисність, остільки функціоналізм об'єкта (і модер-
ністська архітектура поділяє цю характеристику з маркси-
стською споживчою вартістю) втрачає символічне значен-
ня, тобто зникають конкретні символи з об'єкта" [6, p. 14]. 
Дуже показовим у цьому контексті є те, що диференціацію 
споживчою вартості він демонструє саме на прикладі 
архітектури. 

Диференціація споживчої вартості до домінанти мі-
нової корелює зі службовою функцією архітектури. Во-
на передбачає її використання, споживання вже не як 
самоцільності, а у відповідності до зовнішньої мети. У 
цьому контексті дуже важливим є східний варіант куль-
турної організації простору, яку С. Леш сформулював в 
іншому інтерв’ю: "з точки зору дій, це таке включення в 
суб’єкт-дієво-об'єктний тип речі. Захід схильний встано-
влювати свою мету прямо. У Китаї все дуже непрямо і 
ситуативно. У багатьох китайських реченнях немає ані 
дієслова, ані суб’єкта. Не існує "Я". Люди розташовують 
самих себе, розміщують (situate) себе. Так що все дуже 
просторове. Просторове, тимчасове, реляційне (spatial, 
temporal, relational). Але не суб’єкт-дієво-об'єктне. Отже, 
є абстрактна думка, але не так дуалістична, не суб'єкт-
дієво-об'єктна" [6, с. 8]. Така організація простору є в 
першу чергу архітектонічною. 

Релігійна, утилітарна, соціальна та навіть художня 
функція вже передбачають різні форми споживання 
архітектури (з різними акцентами в "принципі дому" та 
"принципі храму"). Навіть при низькому рівні їхньої ди-
ференціації в службовій архітектурі (адже вона ніколи 
не може бути повністю "незацікавленою", як сказав би 
І. Кант). Проте ці різноманітні функції породжують не 
лише різні означники як форми сприйняття людини, але 
й проекції різних сенсів. Кожне означуване може поро-
джувати інші означувані, а отже, генерувати інші, навіть 
самостійні, сенси, що потребують втілення в інших 
означниках. Це логіка саморозгортання знаку в перспе-
ктивах його полісемантичності та дискретності. 

Таким чином, виникнення службової архітектури є по-
казником нового семантичного зсуву порівняно з символі-
чною архітектурою. Новий сенс, який не вміщується в до-
статньо недиференційовану форму самодостатньої архі-
тектури, потребує додаткового позначення. Це впливає на 
порядок організації самого архітектурного простору (утилі-
тарна та соціальна функція, що культивують "принципи 
дому"). Наприклад, у фортецях мікенських царів військова 
логіка диктує вимоги організації будівлі і затушовує симво-
лічні коди. Адже принципова незамкненість внутрішнього 
та зовнішнього, часта елімінація зовнішнього взагалі в 
умовах війни не сприяє виживанню. Релігійний та худож-
ній виміри службової архітектури (за домінації релігійного, 
що відповідає "принципу храму") також потребують додат-
кового позначення, що не лише реструктуризує службову 
архітектоніку, але й потребує додаткового позначення 
через декорування поверхні будівель та перетворення 
самої споруди на декорацію. 

Висновки. Таким чином, визначення Г. Чайльда 
монументальної архітектури як критерію виникнення 
цивілізації (в еволюціоністському сенсі терміна), на на-
шу думку, потребує гегелівського уточнення: службової 
архітектури (так само не виникнення письма, принаймні 
піктографічного, а власне лише ідеографічного можна 
вважати точкою такого відліку). В останній, порівняно з 
символічною, здійснюється наступний семантичний 
зсув: у ній організація сигніфікатів має вже більший сту-
пінь свободи (навіть до культивування формотворен-
ня), а тому стає можливою їхня художня трансформа-
ція. Також службова архітектура має референт, а отже, 
знакову структуру здійснення. Міра диференціації зна-

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 38 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

кової та утилітарної вартості говорить про можливість її 
першості в логіці культуротворення. Мінове вимірюван-
ня будівель взагалі стає можливим лише в добу високо-
го ступеня диференціації культури взагалі (а тому архі-
тектура залишається в умовах перерозподілу, а не то-
варообміну). Також довгий час вона залишається пред-
метом "демонстративного споживання". Власне ран-
ньомодерний варіант службової архітектури і залиша-
ється джерелом спекуляції навколо витоків масонства.  

Отже, службова архітектура є результатом складно-
го культурного синтезу, на відміну від синкретизму 
культурної практики символічної архітектури. Їхня орга-
нізаційна відокремленість позначає важливий семанти-
чний зсув, який ми намагалися описати. Зокрема, побу-
дова єгипетських пірамід Давнього царства як похова-
льних камер свідчить про припинення існування власне 
символічної архітектури, на думку Г. Гегеля. Саме в 
естетичному аналізі відмінності символічної архітектури 
цей класик філософської думки відходить від спекуля-
тивного характеру свого абсолютного ідеалізму та ро-
зуміння мистецтва як першого щабля абсолютного ду-
ху, а також відкриває методологічні перспективи семан-
тичного аналізу. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Гегель Г. Лекции по эстетике. Т. 3. Система отдельных искусств. 
[Електронний ресурс] / Г. Гегель. – Режим доступу: http://esthetiks.ru/gegel-
lektsii-po-estetike/tom-tretiy-sistema-otdelnyih-iskusstv.html 

2. Маркс К. Экономические рукописи 1857‒1861 гг. / К. Маркс; изд. 
2-е, испр. и доп. ‒ М.: Политиздат, 1980. Часть 1. – 584 с.  

3. Пещерные люди 21-го века ‒ 30 миллионов китайцев живут в пещерах 
[Електронний ресурс] – Режим доступу: http://www.newsps.ru/zhizn/peshherny-e-
lyudi-21-go-veka-30-millionov-kitajtsev-zhivut-v-peshherah.html 

4. Хайдеггер М. Исток художественного творения. [Електронний 
ресурс] / М. Хайдеггер – Режим доступу: http://www.gumer.info/ 
bogoslov_Buks/Philos/Heidegg/Ist_02.php 

5. Jarzobek, Mark. Were house in primitive culture actually primitive? 
Retrieved from https://postnauka.ru/video/70405 

6. Lash, Scott; Picon, Antoine. Agency in Architecture: Reframing Criti-
cality / L. Scott, A. Picon //Theory and Practice. – 2009. – Spring. – P. 7‒19. 

7. Lash, Scott; Urry, John. Economies of Signs and Space. ‒ London: 
The Cromwell Press Ltd, 1994. ‒ 360 p. 

 
REFERENCES 

1. Hegel, G. (1975) Aesthetics. Lectures on Fine Art. Retrieved from 
http://esthetiks.ru/gegel-lektsii-po-estetike/tom-tretiy-sistema-otdelnyih-
iskusstv.html (in Russian). 

2. Marx, K. (1973) Grundrisse. Foundations of the Critique of Political 
Economy. Vol. 1. Moskow, Politizdat (In Russian). 

3. Peshhernye ljudi 21-go veka ‒ 30 millionov kitajcev zhivut v pesh-
herah [Cave people of the 21st century ‒ 30 million Chinese live in caves] 
Retrieved from http://www.newsps.ru/zhizn/peshherny-e-lyudi-21-go-veka-
30-millionov-kitajtsev-zhivut-v-peshherah.html. 

4. Haidegger, М. (2008) The Origin of the Work of Art. Retrieved from 
http://www.gumer.info/bogoslov_Buks/Philos/Heidegg/Ist_02.php (in Russian). 

5. Jarzobek, Mark. Were house in primitive culture actually primitive? 
Retrieved from https://postnauka.ru/video/70405 

6. Lash, Scott; Picon, Antoine. (2009) Agency in Architecture: Refram-
ing Criticality. Theory and Practice, Spring, p. 7‒19. 

7. Lash, Scott; Urry, John (1994) Economies of Signs and Space. Lon-
don, The Cromwell Press Ltd. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  28 . 0 9 . 18  

 
 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
СЕМАНТИЧЕСКОЕ СМЕЩЕНИЕ СЛУЖЕБНОЙ АРХИТЕКТУРЫ 

 
В статье проводится анализ способа сигнификации служебной архитектуры. Определяется отличие служебной архитектуры от сим-

волической на основе гегелевского подхода. Данный сдвиг порождает не только другой способ организации означающего, но возникновение 
принципиально иного способа соотношения с означаемым, что, собственно, и формирует отмеченный семантический сдвиг. Применение 
стратегий семантического анализа к материалу эстетики Гегеля позволяет не только расширить горизонты самой прикладной семанти-
ки, но и понять закономерности формирования художественной культуры и эстетического процесса в целом. 

Ключевые слова: служебная архитектура, символическая архитектура, семантика, семантический сдвиг, Г. Гегель. 
 
O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrs'ka Street, Kyiv, 03022, Ukraine 
 

SEMANTIC SHIFT FUNCTIONAL ARCHITECTURE 
 
The article is devoted to the analysis of the functional architecture signification mode. The distinction between functional architecture and symbolic one is de-

termined on the basis of Hegelian approach. This shift generates not only another way of organizing signifiers, but the emergence of a fundamentally different way 
of relations with the signified, which actually forms a marked semantic shift. Using strategies of semantic analysis to the material of G. Hegel’s aesthetics allows 
not only expand the horizons of applied semantics, but also understand the patterns of formation of art and aesthetic process in general. 

In our opinion, G. Child’s definition of monumental architecture as a criterion for the emergence of civilization (in the evolutionary sense of the term), re-
quires Hegelian refinement concerning classic architecture. In the latter one, in comparison with the symbolic one, the following semantic shift is carried out: 
organization of syndicators already has a greater degree of freedom in it (even before the cultivation of the forms construction), and therefore their artistic 
transformation becomes possible. Also, the classic culture has a referent, and therefore it has a significant implementation structure. The measure of differ-
entiation of the symbolic value and utilitarian one shows the possibility of its seniority in the logic of cultural development. Exchange measurements of build-
ings become possible only in the era of a high degree of cultural differentiation in general (and therefore the architecture remains in the conditions of redis-
tribution, and not just as an exchange of goods). Also, for a long time it remained the subject of "demonstrative consumption". 

Consequently, functional architecture is the result of complex cultural synthesis, in contrast to the syncretism of the symbolic architecture cultural practice. 
Their organizational separation marks an important semantic shift that we have been trying to describe. In particular, the construction of the Egyptian pyramids of 
the Ancient kingdom as burial chambers testifies to the cessation of the existence of its own symbolic architecture, according to G. Hegel. It is in the aesthetic 
analysis of the differences in symbolic architecture that this classic of philosophical thought departs from the speculative nature of its absolute idealism and 
understanding of art as the first stage of an absolute spirit, as well as it opens the methodological perspectives of semantic analysis. 

Key words: service architecture, symbolic architecture, semantics, semantic shift, G. Hegel.  
 
 
УДК 130.2:82-+343:11.852:130.123:070.1(054) 

 
О. П. Поліщук, д-р філос. наук, проф. 

Житомирський державний університет імені Івана Франка 
вул. Велика Бердичівська, 40, м. Житомир, 10008, Україна 

olena_polischyk@ukr.net 
 

ТОПОС, ЕТОС ТА ЕСТЕЗИС НАЦІОНАЛ-ДЕРЖАВНОГО МІФУ В СУЧАСНІЙ КУЛЬТУРІ 
 

У статті порушено питання про необхідність у сучасних умовах буття соціуму більш глибоко дослідити феномен націонал-державного 
міфу. Здійснено аналіз специфіки націонал-державного міфу не тільки як різновиду політичного міфу, а насамперед соціально-культурного 
явища. Серед новітніх міфів, які суттєво впливають на ціннісні орієнтації та стандарти життя конкретної спільноти, як стверджуємо, 
особливе місце посідає націонал-державний міф. Такий міф покликаний сформувати громадську думку про специфіку держави як репрезентан-
та та захисника інтересів чільної нації, а також її культурних особливостей. Набуває популярності він, передусім, у кризових умовах соціаль-
них процесів у країні та її зносинах із іншими країнами, народами. А продукується він в інтересах насамперед тих соціальних прошарків, які 
займають головні позиції в управлінні державою та не є обов’язково представниками чільної нації у ній. Основне джерело його просування – 

© Поліщук О. П. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 39 ~ 

 

 

вплив масових комунікацій на суспільну свідомість при символічному виробництві. Етос націонал-державного міфу спрямований на форму-
вання гордості за свою націю та її культуру, патріотизму в широкого загалу громадян країни через звернення до історичних подій, особливих 
досягнень нації тощо. Просування й популяризацію в суспільстві та його масовій культурі забезпечують, крім того, й естетичні чи художні 
моменти при поширенні такого соціального продукту при символічному обміні. 

Ключові слова: міф, націонал-державний міф, етос міфу, естезис міфу, символічне виробництво, символічний обмін, масові комунікації, масова культура. 
 
Постановка проблеми. Культурні особливості будь-

якої сучасної нації чи суспільства виявляються у багатьох 
речах: відношенні до свого минулого й традиції, до ролі 
своєї країни в історії цивілізацій, до національних історич-
них міфів, зверненні до народних вірувань, обрядів, міс-
тики тощо. На їхній розвиток і навіть суттєві зміни спромо-
жні вплинути новітні міфи, зокрема породжені або транс-
льовані завдяки мас-медіа. Націонал-державний міф, який 
народжений або підтримується домінуючою нацією у дер-
жаві, і не обов’язково чільною, є одним із різновидів сучас-
них соціальних міфів. Він покликаний сприяти зміцненню 
цієї держави або посиленню її легітимності серед широких 
верств населення країни, хоча би на рівні світоглядно-
ціннісних моментів. Хоча політично зорієнтований міф, 
звичайно, може продукуватися виключно політичною елі-
тою країни або її певною частиною, проте це буде суто 
політичний міф, але не націонал-державний mythos. 
Останній створюється на замовлення держави й активно 
поширюється завдяки масовим комунікаціям. Однак його 
роль не тільки іміджевого плану, його функції значно ши-
рші, як соціального і культурного явища. 

Аналіз досліджень і публікацій. Увага сучасних 
дослідників міфу й міфотворчості прикута нині найчас-
тіше до технологій, коли для правлячих еліт міф, а точні-
ше міфологема, стає засобом маніпуляції громадською 
думкою. Зокрема, вагомий внесок у дослідження міфу в 
сучасних умовах здійснено Р. Бартом, Е. Кассірером, 
Р. Сапеньком, Б. Трохою, Е. Фроммом тощо. Серед україн-
ських дослідників й дослідників близького зарубіжжя, котрі 
зверталися до розгляду соціального міфу, вивчали в соці-
ально-комунікативному зрізі новітню міфотворчість, 
варто вказати насамперед праці В. Бурлачук, 
Н. Воронової, Н. Соболєвої, Г. Почепцова та ін. Зокре-
ма, Н. Воронова переконана, що "міфологічно стерео-
типне сприйняття масовою свідомістю тих чи інших 
культурних реалій (соціальних, політичних, естетичних, 
моральних і т. п.) зумовлює варіативність культурних 
процесів у різних цивілізаційних системах" [3, с. 3]. По-
вернення до архаїчних форм у світогляді спричинене 
ускладненням соціального життя через нестабільність й 
непередбачуваність подій, а смислове насичення й ін-
терпретація новітнього міфу, на її погляд, обумовлю-
ється наявною у конкретній спільноті традицією. Крім 
того, міфологізований культурний простір сучасності 
постає зараз як "місце для гри смислами й образами" в 
усуненні сучасника від реальності: "У сучасної людини 
нерідко виникає бажання піти від реальності із її чис-
ленними проблемами в ідеалізований світ, де можливе 
позитивне "вирішення" як самих проблем, так й ілюзор-
на реалізація наболілих суспільних потреб. Міф же ха-
рактеризується цілісністю, структурною впорядкованіс-
тю та відповідає важливим суспільним потребам – 
конструюванню ілюзорного порядку і стабільності соці-
альної дійсності" [3, с. 4]. За О. Бондар, сучасне міфо-
творення є засобом управління комунікацією соціаль-
ного суб’єкта через звернення до міфу або викорис-
тання міфологічних образів, сценаріїв у конкретному 
повідомленні для розв’язання соціально важливого 
завдання [2]. Проте міф доречно, як видається, роз-
глядати особливим типом "пізнання, розуміння, пере-
живання й осмислення потоку життя. Це надзвичайно 
важливо, оскільки в сучасній літературі "міфологічне" 
часто стає синонімом неправдивого, ілюзорного і тіль-
ки" [4, с. 120]. 

Проте аналіз націонал-державного міфу як особливо-
го різновиду міфу рідко торкається етико-естетичних й 
аксіологічних зрізів побутування цього феномена у сучас-
них соціальних технологіях, коли використовуються ма-
сові комунікації. Інтерес до нього й поглиблений розгляд, 
однак, дають змогу кращого розуміння його ролі в культу-
рі, історичних колізіях Європи протягом тривалого часу. 

Мета статті. Прагнемо, коли йдеться про такі новітні 
міфи, звернути увагу на джерело їхнього походження та 
особливості у соціально-культурних репрезентаціях різ-
них культурних регіонів сучасного соціуму, передусім 
Європи. А також намагаємося осмислити наслідки впли-
ву націонал-державного міфу чи "націонал-державного 
mythos", враховуючи драматичні події останнього століт-
тя, на життя теперішнього українського соціуму. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Як іс-
торичний приклад міфу націонал-державного плану 
вкажемо міфологему "месіанського покликання країни". 
Пам’ятаємо, що італійський патріот Джузеппе Мадзіні 
пропагував ідею республіканського Третього Риму ще в 
часи об’єднання Італії. На його думку, перший Рим ім-
ператорів і другий Рим – Рим пап повинні були змінити-
ся Третім Римом, уже народним. Але досить показовим 
є те, що ідею і вираз "Третій Рим" використовував в 
своїх промовах уже в ХХ столітті Б. Муссоліні, маючи на 
увазі під "Третім Римом" саме фашистську Італію. Та-
ким чином, ця ідея отримала статус міфологеми як 
продукту міфотворчості на рівні держави. Показовим є і 
те, що міфологема "месіанського покликання Росії" під-
тримується зараз на рівні держави у сучасній Російській 
Федерації, але існувала вона й раніше. Її витоки лежать 
не лише в інтелектуальних пошуках так званих 
слов’янофілів, але й міфологемі ще більш раннього 
періоду, а саме періоду Московського князівства (ханс-
тва) – "Росії як Третього Риму". (Вкажемо точніше, що її 
ідейний витік – це вислів у першій половині XVI століття 
ченця псковського Єлеазарова монастиря Філофея: 
"Москва – Третій Рим, і четвертому не бувати". Варто 
звернути увагу на час появи такої думки й пригадати 
досить драматичні події в житті тогочасного суспільства 
не тільки країни, у якій вона стала популярною, але й в 
цілому Європи й Азії). Досить цікаво, що на роль "євро-
пейського месії" претендувала свого часу і націонал-
соціалістична Німеччина в минулому столітті, і знову ж 
таки у специфічних умовах існування цієї спільноти, вра-
ховуючи наслідки Першої світової війни. Але результати 
державної підтримки ідеї "месіанства для Європи" – дві 
світові війни, активними ініціаторами яких стали як Німе-
ччина, так і Росія. І якщо Перша світова війна ще може 
кимось й розглядатися як "війна трьох кузенів", чи "спад-
коємців королеви Вікторії", то відносно Другої світової 
війни такого вже сказати не можна. Зараз маємо, на 
жаль, третю фазу, або третє повернення на територію 
Європи, цього "націонал-державного mythos". Проте 
наслідки цього можуть бути непередбачуваними. І це не 
тільки викликає занепокоєння, але й вимагає, на наш 
погляд, більшої уваги й необхідності аналізу такого со-
ціального явища й культурного феномена. 

"Фашизм повертається в країну, яку колись зруйну-
вав", – так прокоментував у виданні Newrepublic ситуа-
цію з посиленням уваги в Російській Федерації з боку 
держави до міфологеми "месіанського покликання краї-
ни" Тімоті Снайдер, професор Йельського університету 
(США), доктор наук (Оксфорд, 1997), фахівець з історії 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 40 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

Східної Європи ХХ століття, аналізуючи останні події в 
Європі [9]. "Ми легко забуваємо, як діє фашизм: яка яск-
рава і сяюча альтернатива звичайним обов’язкам по-
всякденного життя, яке прославляння очевидно і тоталь-
но ірраціональних речей всупереч здоровому глузду і 
досвіду", – підкреслив він. Як видається, Т. Снайдер до-
сить точно вказав на одну з вагомих причин принадності 
націонал-державного міфу про "винятковість нації", її 
"месіанське покликання" для "прогресивного" розвитку 
Європи. Це насамперед втома від рутини повсякденного 
життя, яка стимулює багатьох сучасних європейців шука-
ти "джерела адреналіну". Це й ірраціональність мислен-
ня й своєрідна мотивація вчинків більшості з тих, хто 
захоплюється таким культурним явищем, як "націонал-
державний mythos". 

Можна стверджувати про важкість долання культур-
них стереотипів, напрацьованих у попередні століття іс-
нування "старої неньки Європи", з боку різних націй та 
етнічних груп за постійної мінливості кордонів й конфрон-
тації. Наявність такої проблеми, як приклад, засвідчує 
ажіотаж щодо референдуму в Шотландії (2014) чи Ката-
лонії (2017). Націоналізм у даному випадку, на наш по-
гляд, ‒ тільки привід до подібного. Мають місце й інші 
причини, що залишаються більш затіненими. Відзначимо, 
що міфологеми націонал-державного плану облагоро-
джують ореолом романтики досить банальне прагнення 
"масової людини" (Х. Ортега-і-Гассет), а саме: вирішувати 
власні різноманітні соціальні проблеми за рахунок інших 
народів й спільнот, насамперед тих, хто має інше похо-
дження й культурну специфіку. При цьому відволікається 
ще й увага громадян від необхідності відповідальності 
перед ними держави чи її репрезентантів не лише у фор-
маті сьогодення, але і подальших поколінь. Поширення й 
популярність такої міфологеми має, відтак, не тільки мо-
рально-етичне забарвлення, а ще й засвідчує дефіцит 
естетико-художніх чинників духовного життя у конкретних 
спільнотах. Останні сприяють, як видається, зменшенню 
стресу особистості в кризових умовах життя. 

"Для фашизму характерна наявність озброєних сил, 
які не виглядають як озброєні сили, байдужість до зако-
нів війни в їх застосуванні до народів, які вважаються 
нижчими, захоплене прославляння "імперії" після 
контрпродуктивних захватів землі", – ось такі реалії 
настають знову в Європі. Зазначимо, що за таких умов 
йде активна пропаганда націонал-державного міфу про 
власну винятковість. Можливим це стає через міфологі-
зацію держави: "Оскільки вчинок – це все, а слово – 
ніщо, слова існують лише для того, щоб зробити мож-
ливими вчинки і потім зробити з них міфи. Істина не 
може існувати, тому історія – це не більш ніж політич-
ний ресурс", – переконаний Т. Снайдер, бо "Гітлер міг 
говорити про св. Павла як про свого ворога, Муссоліні 
міг призвати духи римських імператорів" [9]. Такий ірра-
ціоналізм висловлювань, з одного боку, спантеличує й 
нейтралізує значною мірою критичність мислення, та з 
іншого – інтригує "масову людину". І ще досить цікаве 
зауваження дослідника: враховуючи нинішнє позицію-
вання в мас-медіа окремими країнами себе як провід-
ників антифашизму, варто звертати увагу на важливу 
деталь: все це "величне моральне маніхейство" пови-
нне обслуговувати державу і як таке не накладати на 
неї жодних обмежень. Тобто прийняття ідеї антифаши-
зму як стратегії риторики дуже відрізняється від опору 
справжнім фашистам чи націонал-соціалістам. Націо-
нал-шовінізм відносно України з боку певних соціальних 
прошарків російського соціуму і, на жаль, держави мав 
місце і за часів Російської імперії. Дослідник відзначає, 
що причина такого ставлення до України з їхнього боку 
в тому, що вона знаходилася в центрі політичних й еко-

номічних інтересів, бо ще Й. Сталін називав "внутрі-
шньою колонізацією" експлуатацію селян усередині 
Радянського Союзу на противагу експлуатації більш 
віддалених народів. Але не менше приголомшує те, що 
Україна також була в центрі планів А. Гітлера відносно 
внутрішньої колонізації. Адже нацистський "лебенсра-
ум" ("життєвий простір") перш за все включав Україну, 
враховуючи її сільськогосподарський і взагалі економіч-
ний потенціал. Відтак, за розрахунками німецьких пла-
нувальників, приблизно 30 мільйонів чоловік повинні 
були померти з голоду. Т. Снайдером відмічено, що у 
межах подібного способу мислення, коли панує міфоло-
гізація соціального, культурного життя в тоталітарній 
державі, звичайно, українці розглядалися людьми ниж-
чого порядку, нездібними на нормальне політичне чи 
загалом соціальне життя. Тому жодна європейська кра-
їна, на його думку, не зазнала такої інтенсивної колоні-
зації, як Україна, і жодна європейська країна не пере-
жила стільки страждань: у 1933‒1945 роках це було 
"найсмертоносніше місце на Землі". 

Але хочемо відзначити ось що: головна мета і ре-
сурс міфологізації держави – це створення альтернати-
вної реальності й альтернативної історії. Тоді маємо 
більш вагому роль цього явища в соціально-
культурному житті спільноти. Створення "націонал-
державного mythos" відбувається насамперед для 
профанації обивателя, чи "масової людини", коли 
йдеться про пропаганду національної винятковості з 
боку будь-якої тоталітарної або автократичної держави. 

Однак альтернативна реальність і альтернативна іс-
торія – це світ, в якому знаходиться об’єкт маніпуляції, 
що не має безпосередньо статусу "жертви", а лише ста-
тус "знаряддя" або "союзника" націонал-державного мі-
фу, що буває значно частіше, як видається. Можна тому 
метафорично сказати, що Щуролов у своїй "Виставі а la 
mythos" вимагає: по-перше, союзників, по-друге, мимові-
льних спільників, а також, по-третє, активних діячів, які 
демонструють фанатичну відданість нав’язаному пропа-
гандою у масових комунікаціях міфу (одночасно ще і від-
даність державі і її легітимним репрезентантам). Проте 
таке зачарування найчастіше має банальну причину – 
нудьгу й небажання змін на тлі нестабільних умов життя. 
Хіба не зачаровують сцени "Пер Гюнта" Генріха Ібсена 
або "Лісової пісні" Лесі Українки? А музика Ріхар-
да Вагнера чи рядки "Старшої Едди"? Містерії такого 
плану "ваблять душу" утомленого від рутини повсякден-
ності європейця. Але увійшовши у смак, хочеться й на-
далі перебувати в подібному ірраціональному світі, що 
докорінно відмінний від наявного. Та за умов відсутності 
нової пропозиції з боку мистецтва "масова людина" буде 
шукати нові джерела розваги. Ось тут стати у пригоді 
спроможні ЗМІ – "природа не терпить порожнечі". 

Подвоєння реальності, або сюрреальність буття, іс-
нує лише для "жертви" націонал-державного міфу. З 
цього приводу чомусь згадується знаменитий афоризм 
Козьми Пруткова: "Якщо на клітці слона прочитаєш на-
пис "буйвол" – не вір очам своїм". Але проблема у тому, 
що споживач продукції ЗМІ і PR-технологій вимушений 
бачити і слона, і буйвола одночасно (коли він жертва 
маніпуляції людською свідомістю і думкою з боку PR-
технологів, що звертаються до активізації ірраціональ-
них основ людського життя). Його життя відбувається в 
спогляданні дійсності в "кривих дзеркалах", запропоно-
ваних у форматі подібного міфу. Проте хіба не зачаро-
вували баталії Колізею римських бідняків? Зачаровува-
ли, тому що існували при їх спогляданні ті, кому було 
значно гірше, ніж плебсу, – це були гладіатори. А хіба 
не зачаровували баталії Колізею римських патриціїв? 
Зачаровували, адже пропонували відчути себе безкар-

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 41 ~ 

 

 

ними і могутніми. Міф про винятковість Риму "пожинав 
плоди": невже варвар мав право на ім’я, гідність, цін-
ність? Варвар – лише носій незрозумілих слів: "Бар-
бар-бар", отже, це "меншовартісна людина", адже він 
"чужак" за походженням і культурою. Правда, за успі-
хами у видатних технологіях і організації соціального 
життя римською державою не помічалося "обличчя" 
орієнтації на некрофільську культуру (як тут не прига-
дати Е. Фромма). Результат був швидким – падіння 
Риму в досить короткий строк і ще низка деструктивних 
явищ у його культурі напередодні. 

Політичний міф, а саме таким і варто вважати націо-
нал-державний міф за змістовим наповненням, націле-
ний на архаїзацію соціально-культурного простору в но-
вих історичних умовах. І потребують його держави – фа-
ктично аутсайдери, проте з великими геополітичними 
амбіціями. Так було за часів дуче Муссоліні, фюрера 
Гітлера, каудільо Франко, але подібне спостерігаємо, на 
жаль, і в сучасних країнах світу, включаючи Європу. Та-
кож необхідно підкреслити, що націонал-державний міф 
націлений на створення хаосу, щоб потім запропонувати 
свою "образно-понятійну сітку" в баченні та оцінці соціа-
льної реальності. І спирається він обов’язково на потен-
ціал новоствореного чи видозміненого, але наявного у 
конкретній культурі етосу (саме це вагомо забезпечує 
його принадність для "масової людини" в кризові періоди 
життя спільноти). Формою для створення його привабли-
вості може стати й опертя на можливості художнього 
мислення й естезис міфу в представленні інформації як 
"отриманні естетичної насолоди від зустрічі із ним…" [7, 
с. 62]. А метою наразі є створення "інологіки" або 
"а-логіки" (Olena Polishchuk) при оцінці дійсності, а також 
поява альтернативної реальності й альтернативної істо-
рії [10, с. 40‒41]. І це "альтернативна історія, в яку ві-
риться охочіше, ніж у реальні проблеми й події" [7, с. 61]. 

Крім того, у просуванні цього міфу важливу роль віді-
грає феномен "естезі" (О. Поліщук), що при відсутності 
гуманістичного потенціалу "використовує художні засоби та 
прийоми під час створення деяких предметів або явищ у 
сучасній популярній культурі" [8, с. 35] чи як "художній бум 
квазіестетичного плану" [8, с. 36], або й іноді як "звернення 
до ницого в різних проявах та спробах його пропаганди 
засобами арт-продуктів" [8, с. 37]. (У цьому полягає, на наш 
погляд, базова відмінність багатьох неоміфів сучасності від 
архаїчного міфу як способу організації розумового процесу 
древньої людини при зустрічі із невідомим). 

Націонал-державний міф змушує бачити і розуміти 
дійсність, спираючись виключно на образне сприйнят-
тя, націлюючи людину не використовувати механізми 
абстрактно-понятійного мислення й роздуму на основі 
останнього. Така альтернативна реальність не перед-
бачає "інтелектуальних потуг", нею варто лише і виклю-
чно захоплюватися. Відтак, не виключаємо, що є пев-
ним перебільшенням міркування, що основу міфу скла-
дає вербально описана в ньому історія, зв’язок міфоло-
гізованої й естетичної свідомості через їх спільну пер-
цептивну базу, зумовлену універсально-смисловим 
сприйняттям мови, як вважає польський дослідник 
Р. Сапенько [11, с. 55‒56]. Можливо, такі риси міфу 
були в архаїчні часи. Проте, чи існують насправді свід-
чення на користь такого міркування? Події архаїчної 
епохи віддалені від наших сучасників тисячоліттями. 
Маємо лише спробу їх реконструкції, передусім з боку 
людини XIX–XX ст. Тому міф як соціальний феномен і 
культурне явище може виявитися не сучасником люди-
ни епохи палеоліту-мезоліту-неоліту, але культурним 
феноменом уже часів ранніх держав – Шумеру, Аккаду, 
Лідії, Мідії та ін. Насамперед йдеться про міфи стосов-
но культурного героя, есхатологічного плану. Показово, 

що найчастіше культурний герой – це засновник держа-
ви чи особа, пов’язана якимось чином із правителем. 
До того ж правителем може виявитися й божество із 
пантеону наявних богів, в існування котрих вірили 
представники певної спільноти. 

Наголосимо, що у націонал-державному міфі осно-
вою його впливу постає не лише вербальна, а переду-
сім візуальна форма подачі або представлення певного 
"новонародженого оповідання". Підкреслимо, що для 
сучасної міфотворчості держави важливе значення має 
естетично чи художньо продумана форма представ-
лення "масовій людині" націонал-державного міфу. Мож-
на звернути увагу, як приклад, на оформлення студій про-
відних телевізійних каналів багатьох європейських країн. 
Впадає в очі одна цікава деталь: активне використання 
контрастних колірних поєднань, найчастіше тривожного 
плану. А саме телевізійний екран нині для "масової люди-
ни" – це основний транслятор націонал-державного міфу. 
Ми не вважаємо, що в даному випадку спрацьовує "колек-
тивне несвідоме" К.Г. Юнга, яке неначе відроджується в 
"структурі мозку" кожного індивідуума, або ж при виборі 
кольорів у оформленні інтер’єру багатьох студій сучасних 
TV-каналів діють, скажімо, "рудименти Візантії". (Досить 
переглянути, наприклад, канали телебачення Польщі, 
Франції, Росії або США). Але ми акцентуємо увагу на мо-
жливості штучного створення підвищено тривожного стану 
людини завдяки спогляданню тривожних колірних компо-
зицій чи непропорційного розміщення об’єкта споглядання 
тощо. Тоді естезис націонал-державного міфу як естети-
ко-художні основи його візуалізації та трансляції у ма-
сових комунікаціях – основа його впливу на "масову 
людину". І колір, форма, пропорції чи ритм виступають 
його важливим агентом впливу. 

Висновок. Звичайно, сучасна міфологізація держави 
легітимізує її інститути влади, тому ідеологема і міфологе-
ма зливаються в одне ціле у націонал-державному міфі. 
Звичайно, історія нації важлива для держави, і тому міфи 
про походження й історичний шлях цієї нації покладені в 
основу національної самоідентифікації. Відтак, вони є ва-
гомим фундаментом створення й розвою унітарної держа-
ви. Це ніби стрижень у розвитку культурної ідентичності 
для неї. Проте коли йдеться про федеративні держави, 
ситуація буде докорінно іншою. Націонал-державні міфи 
Німеччини 20‒40-х років ХХ століття або ж сучасної Арген-
тинської Республіки і деяких інших мали та мають місце в 
умовах полікультурного середовища. Однак в періоди не-
визначеності стан напруги і чекання, страх і нестабільність 
провокують суспільну свідомість на активну міфотворчість. 
У такій ситуації міф може, з одного боку, усувати або 
пом’якшувати в громадській думці або у цілому в суспільній 
свідомості сприйняття наявних протиріч соціального життя. 
Тобто за допомогою міфотворчості держави спочатку вір-
туально, а потім і насправді долаються перешкоди, дола-
ються проблеми (позитивний внесок у розвиток подій). 
Націонал-державний міф у такому разі має позитивний 
"соціально-терапевтичний ефект". Однак націонал-
державний міф – це дволикий Янус в історії Європи: з ін-
шого боку, на його рахунку дві світові війни, криваві драми 
європейської історії. Він – основа агресії федеративних 
держав Європи в ХХ‒ХХІ століттях. Але цей міф ще не 
вичерпав свого позитивного "соціально-терапевтичного 
ефекту" в країнах, що не намагаються виступати виключно 
домінуючими гравцями в сучасних "геополітичних іграх", 
зокрема в країнах Південної Америки або, скажімо, Іспанії, 
Швеції або Норвегії. 

Відтак, вивчення естетичних основ та топосів націо-
нал-державного міфу постає актуальною проблемою 
української гуманітаристики, що складатиме перспекти-
ву подальших досліджень. 

 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 42 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Барт Р. Миф сегодня / Р. Барт // Избранные работы: Семиотика. 

Поэтика. – М.: Прогресс, 1994. – С. 72‒130. 
2. Бондарь О.П. Мифотехнологии в практике социальных коммуни-

каций / О.П. Бондарь // Пресс-служба. – 2008. – № 6. – С. 34‒38. 
3. Воронова Н.И. Неомиф в духовной культуре современной Рос-

сии: этнонациональный аспект: дис. …канд. филос. наук: специальнос-
ти 24.00.01 – теория и история культуры / Н. И. Воронова; Российский 
госпедун-т имени А.И. Герцена. – СПб., 2007. – 270 с. 

4. Дубицкая В.П. Телевидение. Мифотехнологии в электронных 
средствах массовой информации / В.П. Дубицкая; Ин-т социологии 
РАН. – М.: Изд-во Ин-та социологии РАН, 1998. – 144 с. 

5. Кассирер Э. Техника современных мифов / Э. Кассирер // Вестник 
Московского университета. Сер. 7: Философия. – 1990. – № 2. – С. 59‒60. 

6. Назаров М.М. Массовая коммуникация в современном мире: ме-
тодология анализа и практики исследований / М. М. Назаров / Ин-т 
социологии РАН. – 2 изд., испр. – М.: Эдиториал УРСС, 2002. – 240 c. 

7. Поліщук О. Етос та естезис neomythos в сучасному інформацій-
ному просторі (до проблеми змісту естетичної інформації) / О. Поліщук 
// Мандрівець. – 2015. – № 6. – С. 59‒62. 

8. Поліщук О. "Сцілла і Харібда" сучасної художньої культури Укра-
їни, або Феномен естезису та естезі / О. Поліщук // Мандрівець. – 2016. 
– № 3. – С. 34‒38. 

9. Тімоті Снайдер. Фашизм повертається в країну, яку колись зруйну-
вав. [Електр. ресурс] / Тімоті Снайдер – П’ятниця, 23 травня 2014, 11613. – 
Режим доступу: http://www.istpravda.com.ua/columns/2014/05/23/142887/ 

10. Polishchuk O. Mythopoesis i mitologizacja jako fenomeny 
współczesnej kultury / O. Polishchuk // Mitologizacja kultury w polskiej i 
iberyjskiej twórczości artystycznej. – Zielona Góra, 2015. – S. 33‒42. 

11. Sapeńko R. Estetyka – mit – neomit / R. Sapeńko // Mitologizacja kultury 
w polskiej i iberyjskiej twórczości artystycznej. – Zielona Góra, 2015. – S. 55‒70. 

 
REFERENCES 

1. Bart, R (1994). Myth today. In Izbrannye raboty: Semiotika. Pojetika. 
Moskow, Progress (In Russian). 

2. Bondar', O. P. (2008). Mifotehnologii v praktike social'nyh 
kommunikacij [Technologies of Myth in Social Communication’s Practice]. In 
Press-sluzhba 6, 34‒38.  

3. Voronova, N. I. (2007). Neomif v duhovnoj kul'ture sovremennoj Rossii: 
jetnonacional'nyj aspekt [Neomyth in the Spiritual Culture of Modern Russia]: dis. 
…kand. filos. nauk: special'nosti 24.00.01 – teorija i istorija kul'tury [Voronova Natal'ja 
Igorevna]. Sankt-Peterburg, Rossijskij gospedun-t imeni A.I. Gercena. 

4. Dubickaja, V. P. (1998). Televidenie. Mifotehnologii v jelektronnyh 
sredstvah massovoj informacii [Television. Technologies of Myth in Elec-
tronic Mass Medias], Moskow, Izd-vo In-ta sociologii RAN (In Russian). 

5. Kassirer, Je. (1990). Tehnika sovremennyh mifov [Technology of Modern 
Myths]. Vestnik Moskovskogo universiteta 2, Ser. 7 [Filosofija], pp. 59‒60. 

6. Nazarov, M. M.(2002). Massovaja kommunikacija v sovremennom 
mire: metodologija analiza i praktiki issledovanij [Mass Communication in 
the Modern World: Methodology of Analysis and Research’s Practice], 
Moskow, Jeditorial URSS. 

7. Polіshhuk, O. (2015). Etos ta estezis neomythos v suchasnomu 
іnformacіjnomu prostorі (do problemi zmіstu estetichnoї іnformacії) [Ethos 
and Aesthesis of Neomythos in Modern Informative Sphere (Problem of 
Aesthetic Information’s Maintenance)]. Mandrіvec', 6, pp. 59‒62.  

8. Polіshhuk, O. (2016). "Scіlla і Harіbda" suchasnoї hudozhn'oї kul'turi 
Ukraїni, abo Fenomen estezisu ta estezі [“Scilla and Kharibda” of Modern 
Ukrainian Artistic Culture, or Phenomena of Aesthesis and “Aesthesi”]. 
Mandrіvec', 6, pp. 34‒38.  

9. Tіmotі Snajder. Fashizm povertajet'sja v kraїnu, jaku kolis' zrujnuvav [Fas-
cism goes back into a country which pronged once]. P’jatnicja, 23 travnja 2014, 
11613. Retrieved from http://www.istpravda.com.ua/columns/2014/05/23/142887/ 

10. Polishchuk, O. (2015). Mythopoesis i mitologizacja jako fenomeny 
współczesnej kultury [Mythopoesis and Myth Generation as Phenomena of 
Popular Culture]. Mitologizacja kultury w polskiej i iberyjskiej twórczości 
artystycznej, Zielona Góra, Zelenogurskij universitet. 

11. Sapeńko, R. (2015). Estetyka – mit – neomit [Aesthetics – Myth – 
Neomyth]. In Mitologizacja kultury w polskiej i iberyjskiej twórczości 
artystycznej. Zielona Góra, Zelenogurskij universitet. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  12 . 1 0 . 17  

 
Е. П. Полищук, д-р филос. наук, проф. 
Житомирский государственный университет имени Ивана Франко 
ул. Большая Бердичевская, 40, г. Житомир, 10008, Украина 

 
ТОПОС, ЭТОС И ЭСТЕЗИС НАЦИОНАЛ-ГОСУДАРСТВЕННОГО МИФА В СОВРЕМЕННОЙ КУЛЬТУРЕ 

 
В статье затронут вопрос о необходимости в современных условиях жизни социума более настойчиво исследовать феномен национал-

государственного мифа. Осуществлен анализ специфики национал-государственного мифа не только как разновидности политического мифа, 
а прежде всего как социально-культурного явления. Среди новейших мифов, которые существенно влияют на ценностные ориентации и стан-
дарты жизни каждого сообщества, как утверждаем, особое место занимает именно национал-государственный миф. Такой миф призван сфор-
мировать общественное мнение о специфике государства как репрезентанта и защитника интересов титульной нации, а также ее культурных 
отличий. Приобретает он популярность, прежде всего, в кризисных условиях социальных процессов в стране и ее отношениях с другими стра-
нами. Продуцируется этот миф в интересах в первую очередь тех социальных слоев, которые занимают главные позиции в управлении госу-
дарством, но не обязательно являются представителями титульной нации в этом сообществе. Основной источник его продвижения в социу-
ме – влияние массовых коммуникаций на общественное сознание при символическом производстве. Этос национал-государственного мифа 
направлен на формирование гордости за свою нацию и ее культуру, патриотизма в широких слоях общества через обращение к историческим 
событиям, особенным достижениям нации и прочее. Широкое распространение и популярность в обществе и массовой культуре обеспечивают, 
кроме того, и эстетические или художественные моменты при продвижении такого социального продукта при символическом обмене. 

Ключевые слова: миф, национал-государственный миф, этос мифа, эстезис мифа, символ, символическое производство, символический об-
мен, массовые коммуникации, массовая культура. 

 
O. P. Polishchuk, Doctor of philosophical Sciences, Professor  
Zhytomyr Ivan Franko State University 
40, Velyka Berdychivska Street, Zhytomyr, 10008, Ukraine 
 

TOPOS, ETHOS AND AESTHESIS OF NATIONAL-STATE MYTH IN MODERN CULTURE 
 
The article touches upon the issue of the need to study the phenomenon of “national-state myth” more intensively in the modern conditions of life of the 

society. The analysis of the national-state myth specifics is carried out not only as a kind of political myth, but firstly as a socio-cultural phenomenon. We 
assert that among the newest myths, which significantly affect the value orientations and life standards of each society, a special place is occupied exactly 
by the national-state myth. Such myth is called to form public opinion about the state as representative and defender of key nation’s interests and also cul-
ture differences. Such myth becomes especially popular in the crisis conditions of social processes in the state and its relationships with other countries. 
This myth is created in interests of those social strata, which occupied main positions in the management of the state. It is not necessary for such social 
strata to be the representatives of main nation in this society and its culture. A basic source of its promotion in society is an influence of mass communica-
tions on public consciousness in the process of symbolic production. Ethos of the“national-state myth” phenomenon in modern society is aimed at the 
formation of pride for nation and its culture, patriotism in the broad strata of society through an addressing to the historical events, special achievements of 
nation and so on. But interest to such myth and its popularity provide aesthetically beautiful moments during distribution of such social product in a sym-
bolic exchange in modern society and its national culture. 

The research of the origins and functional features of "national-state myth" is realized, and they are compared to the origins and functional features of 
the classic, archaic myth. The specificity of these constructs of the ideal spiritual life in modern conditions is investigated, and the role of ethos and aesthe-
sis of the “state’s art mythos” phenomenon is researched too. Also the article analyzes the formal and aesthetic aspects of the content of the information in 
such myth. To our opinion a modern national-state myth actually is an artistic myth on a form its presentation in facilities of mass communication. He uses 
facilities and possibilities of human artistic thought. Therefore modern cultural space which tested total influence of such myths appeared as a “place for a 
game senses and offenses” in the removal of contemporary from reality. We assert that it is liked to be a man not through insufficiency of knowledge, but 
because many modern people miss. Modern Europeans miss often, but yet presently they are often afraid of changes in their life through a crisis in society. 
Therefore such myth not only strengthens patriotism of citizens of country. Such myth creates the illusion of stability for them, gives them a confidence in 
itself and to the state. A modern man presently often has a desire to go from reality from its much by numeral problems in the idealizing world. Such myths 
give the alarmed people to calm down and enjoy life as spectacle in a theater or a circus. 

Myth of the “messiah calling of country” is analyzed as an example of state myth. Such myth once created terms, as ideological basis, for the represen-
tatives of one nation, to create a strong state. But in modern terms neglect to the people of other nations is drawn. It is therefore needed to mark that such 
myth becomes in modern terms a basis for the conflicts between different peoples. The question concerns propaganda of national exceptional nature from 
the side of any totalitarian states. Therefore such a myth creates terms for enmity between different nations and peoples, develops in man contempt to other 
people. We assert that national character of any modern nation appears in various aspects. E.g., attitude to the past, role of the country in civilization history, 
national historical myths, address to folk beliefs, ceremonies, and mysticism. Ethos of national-state myth not only speaks to the elements of national char-
acter of specific group of people, also causing changes in it. They are not always positive; vice versa such changes through growth of role of state myth for 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 43 ~ 

 

 

spiritual life of nation are a certificate of deep crisis in this society. The overstatement of the value for history of humanity conduces to inadequate and illu-
sive perception of present life conditions of society. A man as a result of infatuation for such a myth becomes inadequate to estimate itself and other people. 
For his logic, acts or thoughts change. In fact, this is an a-logic. It is possible to say that under the action of such myth a man loses correct social standards 
of conduct. It is simply played, and a game is perceives as a real life. 

Keywords: Myth, ‘National-state Myth’, Ethos of Myth, Aesthesis of Myth, Symbol, Symbolic Production, Symbolic Exchange, Mass communications, Popular Culture. 
 
 
УДК 316.346:159.923:17(075.8) 

О. А. Пушонкова, канд. філос. наук, доц.  
Черкаський національний університет імені Богдана Хмельницького 

бул. Тараса Шевченка, 81, м. Черкаси, 18031, Україна 
krapki@ukr.net 

 
СМИСЛОВА МОДЕЛЬ СУЧАСНОЇ ГЕНДЕРНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ: ТЕКСТИ І КОНТЕКСТИ 

 
У статті досліджується вплив ціннісних настанов сучасної епохи на зміни у візуальній мові та на формування гендерної ідентич-

ності через аналіз основних тенденцій гендерних та візуальних досліджень, а також образів-концептів сучасної культури. Доведено, 
що в умовах трансформації репрезентативних систем є сенс говорити не тільки про специфіку жіночого і чоловічого начал, які, 
втрачаючи самодостатність, згортаються у selfіе-проекти, але й про загального репресованого суб᾿єкта культури, який перебуває у 
"ножицях" нових форматів дисциплінарної влади: примусу і спокуси. Виявлено, що формування гендерної ідентичності змінило харак-
тер наслідування зразкам (як це було раніше) й набуло характеру моделювання, в процесі якого уможливлюється ціннісно незалежне 
ставлення до світу або нарцисичний вибір у контекстах гедоністично орієнтованої культури. 

Ключові слова: візуальна культура, гендерні відносини, ідентичність, візуальна репрезентація, нарцисизм, Паноптикон, Синоптикон. 
 
Постановка проблеми. У сучасній філософії культури 

поняття тексту розповсюджується на усю соціальну реа-
льність, тексти символів, відносин. Візуальний ряд, зв'язок 
між елементами якого стає семантично та естетично зна-
чущим, сьогодні теж виступає як своєрідний текст. Візуа-
льна культура, на думку багатьох дослідників, зокрема 
Е. Гомбріха, Ж.-Ф. Ліотара, Ф. Джеймісона, Ж. Бодрійяра, 
замінила текстуальну, тому має певні ознаки того, що за-
містила. Все частіше ми апелюємо до понять "візуальна 
мова" та "візуальне мислення". Дослідження історичного 
характеру візуальності дозволяє звернути увагу на кон-
тексти, з якими працює художник, дизайнер, рекламіст, 
тим самим формуючи візуальність сучасника, "виховуючи 
його перцептивно" (Р. Арнхейм). Певні труднощі з утво-
ренням загальної методології аналізу різноманітних візуа-
льних явищ (ерзац-культури, сновидінь, марень, бачення 
сліпих тощо) пов᾿язані з міждисциплінарними контекстами 
досліджень сучасних форм візуальності.  

Актуальності набуває питання, як ціннісні настанови 
сучасної епохи змінюють візуальну мову, як формують-
ся її контексти і тексти, зокрема як це впливає на фор-
мування сучасної гендерної ідентичності? Проблемати-
ка гендеру як поле міждисциплінарних досліджень най-
більш яскраво презентує зміни способів візуалізації та 
моделювання дійсності, тому буде слугувати репрезен-
таційною базою матеріалу. 

Аналіз досліджень і публікацій. Візуальність у зв’яз-
ку з проблемою ціннісних зрушень у сучасній культурі до-
сліджено Р. Бартом, О. Аронсоном, Ф. Джеймісоном, 
С. Жижеком, В. Подорогою, З. Бауманом Д. Беллом, 
Ж. Бодрійяром та ін. 

Історичний характер візуальності досліджено у пра-
цях В. Бичкова, М. Мамардашвілі, П. Флоренського, 
В. Жуковського, Д. Півоварова, В. Розіна та ін. Бачення 
як активну перспективну діяльність висвітлено у працях 
І. Рока, Б. Раушенбаха, Р. Арнхейма та ін. 

Можливості гендерного підходу застосовуються в 
культурологічних (Дж. Скотт, Дж. Батлер Л. Ірігаре, Х. Сік-
су, Ю. Крістєва), психологічних (Дж. Мітчелл, Н. Ходоров, 
Ш. Берд), антропологічних (Ш. Бенхабіб, М. Мід, С. Ушакін, 
І. Жеребкіна) дослідженнях. Методологічні аспекти генде-
рних досліджень розробляються у теоріях О. Артємьєвої, 
Л. Аусландер, Р. Кемпбелл, С. Васко, Л. Коуда та ін. 

Важливими для розуміння комплексної взаємодії 
маскулінного та фемінного в культурі є роботи сучасних 
філософів і психологів (Х. Арендт, Р. Барт, Ж. Бодрійяр, 
Ж. Ліповецький, А. Менегетті, С. Жижек, Л. Ірігаре, 
Ю. Крістєва, Ж. Лакан, М. Фуко). 

Прикладні аспекти гендерних досліджень та нові 
стратегії інтерпретації візуального матеріалу у контексті 
арт-терапії та драм-терапії пропонують Г. Прінсхорн, 
Д. Армстронг, М. Бетенскі, Р. Грейнджер, О. Копитін, 
Ш. Мак-Ніфф, С. Дженінгс, А. Хілл; з опорою на теорію 
К. Юнга – М. Фабр-Левін, Д. Хардинг, Д. Хіллман.  

Мета статті. Дослідження взаємовпливу візуальних і 
гендерних студій у вивченні ціннісних настанов сучасної 
епохи, що обумовлюють зміни як у візуальній мові в 
цілому, так і в формуванні гендерної ідентичності, на 
матеріалі смислообразів сучасної культури та візуаль-
них моделей Паноптикону і Синоптикону. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Екологія 
візуальності стає перспективним напрямом в умовах 
трансформації репрезентативних систем та кризи іденти-
чності. Сумніви у потенціалі візуальної інформації як до-
стовірного джерела потребують включення інших модусів 
сприйняття дійсності, контекстуального розширення само-
го поняття візуальності, взаємодії з різними дискурсами. 
Візуальна репрезентація втрачає первинне міметичне 
значення як пряме відображення й відбиток культури та 
стверджується як маніфестація певного способу бачення. 
Вона є опосередкуванням, "проміжною сутністю", специ-
фічним органом культури. Ця традиція відома з дослі-
джень А. Гільдебранда. Якщо зникає опосередкування – 
проблематизується реальність. З 80-х років ХХ століття є 
сенс говорити вже не про розщеплення у зорі на оптичне–
дотичне, а про анаморфічну перспективу (відсутність єди-
ної точки зору). Так, Д. Преціозі бачить вихід у подоланні 
автономності художнього образу, що дозволяє звернути 
увагу на відношення між суб’єктом і об’єктом, яке він нази-
ває "динамічним комплексом", на основі аналізу палеолі-
тичних зображень, які є динамічною композицією, "бага-
томодальним перформансом" [1, с. 672]. Про роль практи-
ки у художньому баченні також міркують Н. Брайсон, 
Е. Гомбріх, Н. Гудмен, В. Мітчелл. 

Р. Арнхейм, В. Розін, А. Павленко, М. Ямпольський, 
Дж. Бергер визначають "бачення" як центральну теоре-
тичну проблему ХХ століття. Для сучасності характер-
ним є зникнення класичної культури Уяви та перехід до 
короткозорого, "блокового" способу світосприйняття у 
світі "мерехтливих" картинок Е. Гомбріха, "симулякрів" 
Ж. Бодрійяра, "ідолів" Ж. Марйона тощо. Візуальність 
втрачає вимір часу, а відтак, історичність. 

Через концепт ідентичності візуальні дослідження 
сьогодні тісно пов᾿язані з гендерними, адже початкова 
міждисциплінарність гендерної теорії передбачає ком-
плексний підхід у застосуванні методів і дозволяє до-

© Пушонкова О. А. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 44 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

слідити крізь призму гендеру різні об’єкти соціальної і 
культурної дійсності. Гендер є продуктом різних соціаль-
них технологій (Т. де Лауретіс) та "міждисциплінарним 
містком", котрий інтегрує та об’єднує суспільно-гуманітарні 
науки, філософію, літературу, етику, естетику, психологію. 
У самому гендері закладений дисциплінарний плюралізм. 

Візуальні репрезентації гендеру в культурі демон-
струють широке коло ідентифікаційних практик. Сього-
дні термін "гендер" вказує на складний, багатогранний 
соціокультурний процес формування суспільством спе-
цифіки чоловічих та жіночих ролей, "сценаріїв" вико-
нання ролі чоловіка або жінки в просторі тієї або іншої 
культури. Такі сценарії обумовлюють як поведінкові 
схеми, так і особливості ментальної сфери та емоцій-
них шаблонів гендерної чутливості. 

На сучасному етапі візуальні та гендерні досліджен-
ня активно взаємодіють, що дозволяє враховувати не 
лише статусні характеристики, а й такі індивідуальні 
прояви, як тілесність, сексуальність, ідентичність. Ген-
дер виступає тут не як фіксована ідентичність, а як сис-
тема символічних відносин. Контекстуальність та акце-
нтування на розрізненнях є базою вивчення соціальних 
практик гендерної чутливості, формування культури 
спілкування та спільної духовної основи, модель якої 
відповідає існуючим реаліям культури. 

Уявлення про андрогінність є теоретичною основою 
для розвитку новітніх гендерних досліджень, у яких 
трансформація маскулінності розглядається не як соціо-
культурна девіація, а як один з варіантів розвитку. Ідея 
андрогінності виступає в культурі як метаобраз, на-
скрізний архетип. Межі чоловічого та жіночого розми-
ваються, "більш життє- та конкурентоспроможними ста-
ли ті, хто зміг поєднати в собі парадоксальним чином 
ознаки обох соціальних статей, втілюючи мрію людини 
про андрогінну істоту" [7, с. 289]. 

У візуальній культурі відбувається перехід від одно-
значності чоловічого погляду до невизначеності жіночо-
го, що виступило метафоричним виразом незадоволе-
ності традицією ще у феміністській критиці як відмова 
дивитися на світ очима чоловіків. Згадаймо Елейн Шо-
валтер – представницю англо-американського літера-
турного фемінізму, яка виділяє три стадії (фази) розви-
тку жіночої літератури: 1) імітація панівної традиції (жі-
ноче тут виступає як маргінальне); 2) протест проти 
патріархальних стандартів, фалоцентричної культури; 
3) розкриття жіночого досвіду у мистецтві, відкриття 
себе, пошук ідентичності; заклик знайти власну тему, 
власну систему, теорію і власний голос. 

 Окреслено смислообраз, характерний для постмо-
дерністської культури в цілому. Це поліморфність, не-
визначеність та децентрація погляду. Проте переважна 
кількість радикальної феміністської літератури – розмо-
ва про пригнічення жінки. Голос жінок представлений як 
голос жертв соціального і символічного домінування. 

У М. Фуко, Ж. Делеза, Ф. Гваттарі, Ж. Лакана вже 
присутня ідея зрушення класичних ідентифікаційних 
норм. Особлива увага приділена феномену жіночого і 
жіночій суб᾿єктивності у культурі, яка, на думку М. Фуко, 
є маргінальною [11]. Прикладами маргінальних 
суб᾿єктивностей у нього є ув᾿язнений, хворий, божеві-
льний, сексуалізований і політизований суб᾿єкт, а також 
жінка і дитина. Суб’єкт губить класичну форму суб’єкта-
субстанції і стає тілесним суб’єктом, тобто формою, яка 
неідентична собі. Філософ розглядає тіло як одночасно 
і об’єкт, і суб’єкт знання, як "слухняне тіло". Це тіло – не 
підкорене, а таке, що саме підкорюється. Фуко прово-
дить аналогію між традиційними носіями "дискурсу зі-
знання" в культурі, такими як злочинці та хворі, і жіно-
чим суб’єктом, який репрезентується в культурі через 

дискурс провини. М. Фуко констатує поступовий "зсув 
акценту" з античних суто чоловічих практик – "пробле-
матика починає вибудовуватись навколо жінки" [11, 
с. 420], "крім цього ми можемо бачити новий зсув осе-
редку проблематизації (на цей раз від жінки до тіла) в 
інтересі до сексуальності дитини" [11, с. 421]. 

Жінка стає репрезентантом культурних смислів, що 
співпадає з розумінням обмежених можливостей фало-
центризму у феміністичній критиці. Так, Елейн Шовалтер 
намагається визначити цінність жіночого погляду у куль-
турі і наголошує, що жіночий погляд має революційний 
потенціал по відношенню до традиції. Елейн Шовалтер 
стверджує, що позиція жінки у цьому відношенні завжди 
є подвійною, тобто поєднує чоловічий домінуючий та 
жіночий репресований погляди. Мається на увазі, що 
творчість жінок водночас і всередині, і поза літературною 
історією, вони беруть участь в загальній культурі і в той 
же час розвивають свою, жіночу традицію. Жінка завжди 
говорить "на два голоси", "репрезентує дві точки зору", 
що ще раз підтверджує прагнення жіночого мистецтва 
змінити культурні стереотипи та догми [10]. 

Жіноча стратегія опанування різних режимів бачен-
ня, подвійність її позиції у сучасній внутрішньо агресив-
ній культурі з її гедоністично-розважальною обгорткою є 
шляхом більш гнучкого, динамічного освоєння культур-
ного простору. Жінки-художниці, жінки-режисерки, жін-
ки-письменниці заперечують пасивність жінки в якості 
художного об᾿єкта і об’єкта чоловічого погляду. Жінка 
входить у простір культурного відтворення внаслідок 
розмивання меж світу бінарних опозицій. Ми опинилися 
в рухливому просторі, в якому є певні лінії розрізнень, 
але вони вже не є чітко визначеними. Усі репрезентації 
гендеру стають відносними. 

Процес переосмислення світу стає все більш склад-
ним, тому більш зручним є вихід у проекцію самого себе. 
Не випадково нарцисичні розлади особистості стають 
розповсюдженими саме в постіндустріальну епоху. Так, 
поява селфі-культури свідчить про нову практику іден-
тифікації ‒ вихід у нарцисистську проекцію самого себе 
через естетизацію штучності та локальних зон тіла (на-
приклад, "дакфейс", "фішгейп", "футфі", "релфі" тощо). 
Те, що сьогодні втрачається духовний зміст статі, є нас-
лідком панування нової форми тілоцентризму, коли ген-
дерні відмінності зникають та презентується тіло взагалі. 
Віддалення від одухотвореної тілесності призводить до 
фіксації на окремих частинах тіла, культивації гламуру. 

Нарцисизм – регресивна форма самодостатності як 
чоловіків, так і жінок. 

Гендер виступає як соціокультурний конструкт, про-
те його тлумачення з точки зору біологічного імперати-
ву також має місце, що свідчить про певне переосмис-
лення постнекласичної моделі гендерних відносин.  

Спостерігаючи за церемоніалами тваринного світу, 
В. Дольнік зауважує, що "зовнішній вигляд пав, тетеру-
ків та півнів обумовлений природними ритуалами шлю-
бної поведінки. Самиці, які спостерігають за турніром, 
обирають найкращого самця. Тому самці виглядають 
порівняно з самкою приголомшливо. Адже вони своїм 
виглядом увесь час намагаються привернути увагу. 
Загальні генетичні програми у тварин також виявляють 
ритуальне відсторонення самки від того, що відбува-
ється" [4, с. 165]. Чому у людському співтоваристві все 
навпаки? Жінки прикрашають себе, щоб привернути 
увагу чоловіків, а вони, лаконічно проявляючи емоції, – 
обирають жінку, яка сподобалась. Чи все ж таки обирає 
жінка? Жінка використовує аксесуари, користується 
косметикою, носить короткі спідниці, щоб привернути 
до себе увагу чоловіків, проте це є проявом не жіночної 
поведінки, на думку В. Дольніка, а, навпаки, наслідком 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 45 ~ 

 

 

маскулінізації. Вона суперечить ідеї непомітної скром-
ної жінки, що відповідає класичним архетипам патріар-
хатної культури. Нарцисизм жінок – це нестача жіночо-
го, а "фанфаронська" поведінка чоловіків має бути ли-
ше супроводом певних соціальних успіхів на кшталт 
"перемоги у турнірі". Нарцисичні розлади у чоловіків є 
більш помітними, ніж у жінок. Адже жінка історично є 
об’єктом споглядання, а відтак – суб’єктом демонстра-
ції. Класична модель гендерних відносин є історично 
сформованим способом через ініціацію батьківства по-
збутися нарцисичної фіксації та інфантильної поведін-
ки. У сучасному наслідуванні традиції зростає роль 
емоційних сімейних уз, по-новому сприймається мате-
ринство ‒ у контексті ідеалізації матері. Проте сьогодні 
нарцисизм виступає обов’язковим інструментом соціа-
лізації. Головна турбота – "Я", внаслідок чого порушен-
ня соціальних зв’язків не є настільки катастрофічним, 
як, наприклад, у контр-культурі 60-х років. У суспільстві 
споживання нарцисизм означає звільнення від чужого 
впливу, відмову від стандартизації. Нарцисизм не ком-
пенсує відсутність особистості, а створює новий тип – 
свідомість з її невизначеністю та коливаннями, здатніс-
тю до постійного оновлення. За відомим висловом 
Ж. Бодрійяра, інший – це те, що дозволяє людині не 
повторюватися до нескінченності, але "прірвою" нескін-
ченності стає сучасний нарцис, включений у процес 
повторення, копіювання та одноразового виробництва. 

Розглянемо культурні реалії, які утворюють зовніш-
ній контекст формування стратегій візуальності: "розпо-
рошена" структура ідентичності суб’єкта впливу; етика 
гедонізму; втрата достовірності світу; зміна ставлення 
до речей (Річ – псевдо-Річ – "поглинання" Речами). На 
які особливості смислотворення розраховано сучасні 
стратегії візуалізації? На людину з розмитим, якщо не 
зниклим, усвідомленням власної ідентичності, з обме-
женими можливостями саморефлексії або на соціально 
активну людину, яка вдало утримується на "перетині 
багатьох повідомлень"? Звісно, криза (економічна, еко-
логічна, духовна) виступає фоном для більш песимісти-
чних варіантів відповіді. Саме тому "сьогодні мало хто 
відчуває приналежність до чогось більшого та кращого, 
ніж він сам" (Е. Тоффлер) [9, с. 583]. 

Нарцис – герой постіндустріальної епохи ‒ стає носі-
єм візуальності, позбавленої історичності. Ж. Ліповець-
кий використовує термін "Псі-нарцисизм". Героїчний пе-
ріод гедонізму пройшов, його місце зайняв homo 
psychologicus, "занурений у працю по вивільненню та 
поясненню своєї особистості", "тотально конформний" [8, 
с. 173]. Він утверджує культ духовності та спортивного 
розвитку. Проте неможливо це назвати сучасним ідеа-
лом калокагатії, адже він є скоріш наслідком культурної 
травми. В есе про індивідуалізм Ж. Ліповецький пише, 
що задача суб’єкта цієї культури – не створення ідентич-
ності, але запобігання фіксації, відкритість до сприйняття 
усього нового, "кінетичність" [8, с. 170]. Не випадково 
образи-концепти людини інформаційної культури пов’я-
зані з траєкторією руху (фламер, людина-номада, пало-
мник, турист, волоцюга, гравець тощо). На думку 
З. Баумана, подорож є формою неприйняття будь-якої 
прив’язаності та фіксованості. "Стрижень життєвої про-
грами постмодерна – не побудова ідентичності, але за-
побігання фіксації" [3, с. 27]. 

Зміна потреб сучасної людини призводить до того, 
що "символічні форми і культурні фікції використову-
ються людьми в умовах постмодернізму в якості ін-
струментів формування порушеної ідентичності й 
інтеграції їх розірваного “Я”" [8, с. 54]. Постмодернізм 
якраз акцентує увагу на мінливості та невизначеності 
ідентичності, що призводить до того, що ми не прагне-

мо до розкриття певного сенсу (у світі через себе), а 
слідуємо серії подій по мірі створення візуальних обра-
зів ("будуємо" себе через світ). Тобто світ використо-
вується для побудови варіантів (часто ігрових) власної 
ідентичності. Виходячи з цієї потреби, він і пропонує 
сьогодні безліч її моделей у готовому вигляді.  

Поширення типу особистості, що орієнтована на 
споживання, помітив ще Х. Ортега-і-Гассет. Наприкінці 
ХІХ – поч. ХХ століть відбувся злам між художником 
еліти і людиною маси. У суспільстві споживання фор-
мується основна потреба – задоволення, й, відповідно, 
культура має продукувати бажання. Візуальний простір 
формується настановою: насолоджуйся життям, уникай 
страждання. Агресивний гедонізм компенсується атро-
фованою чуттєвістю постмодерністського суб᾿єкта, який 
нудьгує та вбиває час. С. Жижек називає спонуку су-
часного суспільства до насолоди "притлумлюючою де-
сублімацією" [5]. Сутність сучасного етапу цивілізацій-
ного розвитку полягає у тому, що Супер-Его (інстанція 
соціального контролю) впливає на підсвідомість – Ід, 
проминаючи структурний рівень Его: "сили суспільного 
тлумлення ("repression") здійснюють прямий контроль 
над імпульсами" [5, с. 29]. Супер-Его прибирає форму 
гіпнотичного фактора, який нав’язує позицію "піддаван-
ня спокусі": "насолоджуйся видовищем!", "надішли!", 
"виграй!", "відчуй смак!", "відкрий силу!", "вимагай біль-
шого!". У цій ситуації унеможливлюється рефлексія. 
Супер-Его сучасної моралі вже не каратиме нас за не-
пристойне, не вимагатиме сублімувати "низькі потяги", 
навпаки, демонструє нам все нові способи отримання 
насолоди, формує бажання. Відбулася своєрідна ін-
версія інстанцій Ід та Супер-Его. "Оргія реалізму" та 
"дизайн наготи" у форматі масової культури, здавало-
ся б, нівелюють суб’єктивність жінки, "в сучасних фо-
тографічних ню моделі часто зображені без голови, 
або без обличчя, або без очей" [7, с. 305]. Але причи-
на вже не в деперсоналізації жінки, а в тому, що вона 
"виступає як архаїчне "вмістилище чоловічого бажан-
ня" [7, с. 305], що ріднить її з образом палеолітичної 
Венери (без обличчя і кінцівок, з підкресленими діто-
родними функціями). 

Парадокс полягає в тому, що сучасного гедоніста, 
який потерпає від нудьги та "обтяжений власним Я", 
цікавить вже не можливість здійснювати бажання, а 
можливість зняти стан нудьги, яка стала екзистенцій-
ним та соціологічним фактом (Б. Хюбнер). Втеча від 
нудьги потребує надмірних емоцій, збудження, екстати-
чних почуттів. Відчай гедоніста полягає у тому, що при-
наймні з екранів зникають негативні образи (муки, убо-
гість, старіння, вмирання тощо). У нівеляції негативного 
полюсу зникає спроможність до істинних переживань, 
проте залишається домінанта сурогатних, штучних по-
чуттів, які легко викликати. Виникають фантазми "все 
навпаки". Тобто зникає вимір достовірності, що формує 
певну соціальну логіку: неважливо, що я бачу, але я 
маю бути впевненим, що отримую достовірний досвід.  

Людина з послабленою ідентичністю приміряє чужу 
роль і насолоджується нею. Вона звикає до сурогатів в 
усьому, навіть у ставленні до себе. Підміна (спочатку – 
на рівні гри, потім – жорсткої провокації) виступає магіс-
тральною лінією культури ХХ століття, постмодерніст-
ська інверсія (взаємоперехід протилежностей) – річ 
більш жорстока, ніж здається. Будучи феноменом гри, 
вона виступає основою сучасної антропотехніки – есте-
тики творення ідеальної людини-Речі. На жаль, ні у 
житті, ні у мистецтві ідея сьогодні не отримує "пластич-
ного закріплення", адже репрезентативні технології 
розвиваються у напрямку Ніщо. З одного боку – урече-
влення, з іншого – пустота (естетика відсутності). 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 46 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

Візуальність сьогодні розуміється не стільки як фра-
гмент сукупного тексту культури, скільки як специфіч-
ний спосіб виробництва значень. Для визначення спе-
цифіки сучасних форм візуальності маємо враховувати 
зовнішні контексти: втрата безпосереднього контакту зі 
світом та зникнення відчуття його достовірності, нарци-
сична ідентичність, а-гедоністичний гедонізм (розбала-
нсування задоволення й щастя), зміна статусу Речі 
("оречевлення людей" й "одухотворення речей"). Вплив 
комерційних контекстів візуальності пов'язаний з утво-
ренням штучного поля потреб в сурогатних емоціях і 
почуттях. Відтворення достовірного досвіду має відбу-
тися через "власне" переживання, що потребує вклю-
чення стратегій арт-терапії у візуальні стратегії, форму-
вання здатності особистісного вибору у візуально неви-
значеній ситуації [6]. 

Саме так має проявитися універсалізм візуальної 
мови як мови людських відносин, у їх просторових мо-
делях. Ми спостерігаємо це у феноменах Паноптикону і 
Синоптикону – двох візуальних моделях влади, які ма-
ють вплив на візуальну репрезентацію гендеру. М. Фуко 
пов’язує тілесність з владними практиками і механізма-
ми насильства, які складають структуру суб’єктивності. 
Філософ наводить яскравий приклад "дисциплінарної 
мрії", у якій утілюється прагнення влади бачити все, 
залишаючись невидимою, і все враховувати, залишаю-
чись анонімною. Йдеться про "Паноптикум" Ієремії Бен-
тама (кінець XVIII ст.) [12; 2]. Бентам був захоплений 
ідеєю побудови колоподібної будівлі, в якій би в᾿язні 
перебували в камерах, доступних для спостереження, 
при цьому самі не бачили спостерігачів і не знали, у 
який момент за ними спостерігають. Спостереження в 
такій в᾿язниці велося би із центральної башти, щоб у 
в᾿язнів складалося враження, що за ними спостеріга-
ють цілодобово. Ця система дозволила б скоротити 
персонал, в ідеалі – до однієї особи. 

М. Фуко вбачав у цій моделі техніку контролю над 
усіма формами діяльності [12]. Реалізацію задуму Бен-
тама бачимо в сучасних системах контролю – камерах 
спостереження і системах збору інформації про корис-
тувачів. Абстрактною формулою паноптизму є не стільки 
бачити, не будучи побаченим, скільки нав᾿язувати пев-
ний тип поведінки людській спільноті. Ув᾿язнений суб᾿єкт 
більше не володіє ситуацією, навіть і самим собою, він 
перестає бути ідентичним самому собі й стає чисто тіле-
сним суб᾿єктом, як зазначає Ж. Делез у рецензії на книгу 
М. Фуко "Наглядати і карати". Виникає специфічна фор-
ма тілоцентризму – людина-спостерігач бачить лише 
форму, тобто конкретне тіло або фрагменти. Така "не-
ідентична тілесна суб᾿єктивність", на думку філософа, 
полягає в тому, що жінка не активний суб᾿єкт, а пасивний 
(репресований), і вона передусім – тіло. 

Дисциплінарна модель Паноптикону зі змінами ко-
мунікаційного поля культури перетворюється в медійну 
модель Синоптикону [2]. Той, хто був спостереженим, 
перетворюється на спостерігача, тобто на телеглядача. 
Але він залишається спостереженим. Тепер велика 
кількість людей спостерігає за життям обраних через 
екран. Меншість проходить строгий відбір. Вони в усіх 
на виду, проте виступають недоступним ідеалом. Ця 
влада подає приклад, а не змушує. Екран в культурно-
му відношенні замінює дзеркало, виконує функцію "по-
гляду" по відношенню до суб᾿єктивності й ідентифікації 
суб᾿єкта з тим, чим він ніколи не зможе бути, – з генде-
рним ідеалом (Ж. Лакан). Ми не можемо обрати те, як 
ми сприйняті культурним поглядом, стандарти безвід-
носні до реальності. Ми змушені будувати ідентичність 
на зразках, які пропонує екран. Віртуальна образність 
(штучно створена) залишає лише право на бажання. 

Саме Синоптикон задає нарцисично орієнтовані куль-
турні стандарти. З. Бауман позначає перехід до іншого 
типу суспільства, у якому, навпаки, більшість спостері-
гає за меншістю (Синоптикон): "замість нагляду свого 
попередника прийшли видовища, не втрачаючи влади, 
що дисциплінує" [2, с. 78]. В основі Синоптикону – ідея 
спокуси, яка транслюється переважно з екранів, сторі-
нок глянцевих журналів, рекламних проспектів від об-
раної меншості до більшості. Спокуса візуалізується, 
проте утворюється вкрай агресивне візуальне середо-
вище, примус якого здійснюється через культивацію 
бажань. Отже, Синоптикон відверто нікого не понево-
лює, він діє методом спокуси (З. Бауман), як за жіночим 
принципом. Сьогодні чоловіки підштовхуються життям 
до того, щоб "культивувати" жіночі практики. І з екранів 
на нас дивляться переважно фемінізовані чоловіки, 
тому складається враження, що їх кількість збільшуєть-
ся. Тепер, в умовах панування Синоптикону, ми змуше-
ні досліджувати закони впливу демонстративних обра-
зів з екрана, їх символічний силовий вплив.  

Висновок. Отже, своєрідність смислової моделі ге-
ндерної ідентичності полягає у зміні процесів її форму-
вання в сучасній культурі, яка набуває плинного й мін-
ливого характеру, виступає як траєкторія перманентно-
го руху. Візуальні репрезентації гендеру пов᾿язані з 
динамічними змінами структури ідентичності (фрагмен-
тація, мімікріювання, дрейфування) та зі змінами у 
культурних кодах тілесності. Через концепт ідентичності 
візуальні дослідження сьогодні тісно пов᾿язані з генде-
рними, адже початкова їх міждисциплінарність перед-
бачає комплексний підхід у застосуванні методів і до-
зволяє дослідити крізь призму гендеру різні об᾿єкти 
соціальної і культурної дійсності. 

Для визначення специфіки сучасних форм візуаль-
ності маємо враховувати зовнішні контексти: втрата 
безпосереднього контакту зі світом та зникнення від-
чуття його достовірності, нарцисична ідентичність, 
а- гедоністичний гедонізм (розбалансування задово-
лення й щастя), зміна статусу Речі ("оречевлення лю-
дей" й "одухотворення речей"). В умовах трансформації 
репрезентативних систем є сенс говорити не тільки про 
специфіку жіночого і чоловічого начал, які, втрачаючи 
самодостатність, згортаються у selfіе-проекти, але й 
про загального репресованого суб᾿єкта культури, який 
перебуває у "ножицях" нових форматів дисциплінарної 
влади: примусу і спокуси. Екран демонструє ідеальну 
людину-Річ з розмитою гендерною ідентичністю (нового 
Андрогіна), який вбирає у себе погляди глядачів, утри-
мує увагу, фіксує її на собі як нарцисичний selfіе-проект 
через різні піар-техніки. 

Формування гендерної ідентичності змінило характер 
наслідування зразкам (як це було раніше) й набуло хара-
ктеру моделювання, в процесі якого формується ціннісно 
незалежне ставлення до світу або нарцисичний вибір у 
контекстах гедоністично орієнтованої культури. 

Пошук зразків залишається на глибинному рівні ко-
лективних символів та архетипів, які мають стати пред-
метом подальших розробок. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Арсланов В. Г. Феминистское искусствознание Г. Поллок // Арс-
ланов В. Г. История западного искусствознания ХХ века / В. Арсланов – 
М.: Академический Проект, 2003. – 768 с. – (Gaudeamus). – С.595‒648. 

2. Бауман З. Глобализация: последствия для человека и общества 
/ З.Бауман. – М.: Издательство "Весь Мир", 2004. – 188 с. 

3. Бауман З. От паломника к туристу // Социологический журнал / 
З.Бауман. – 1995. – № 4 – C. 133‒154. 

4. Дольник В. Р. Непослушное дитя биосферы. Беседы о поведе-
нии человека в компании птиц, зверей и детей / В. Р. Дольник – СПб: 
ЧеРона-Неве, 2003. – 352 с. 

5. Жижек С. Метастази насолоди / С. Жижек // – К.: Видавничий дім 
"Альтернативи", 2000. – 188 с. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 47 ~ 

 

 

6. Копытин А. И. Арт-терапия в эпоху постмодерна. / А.Копытин. – 
Санкт-Петербург: Издательство "Речь" & "Семантика-С", 2002. – 224 с. 

7. Костина А.В. Массовая культура: новая аксиология телесности // А. 
В. Костина. Массовая культура как феномен постиндустриального общест-
ва. – Изд. 2-е, перераб. и доп. – М.: Едиториал УРСС, 2005. – С. 262‒305. 

8. Липовецки Жиль. Эра пустоты. Эссе о современном индивидуализ-
ме / Жиль Липовецкий – М.: Издательство: Владимир Даль, 2001. – 336 с. 

9. Тоффлер Э. Третья волна [Текст] / Пер. с англ. / ЭлвинТоффлер 
– М.: ООО "Издательство АСТ", 2004. – 781 с. 

10. Усманова А. Женщины и искусство: политика репрезентации. Статьи. / 
А. Усманова. ‒ [Електронний ресурс]: Режим доступу: http://sbiblio.com/BIBLIO/ 
archive/usmanova_jenshini/ 

11. Фуко М. Использование удовольствий. История сексуальности. Т. 2. / 
Пер. с фр. В. Каплуна. — [СПб.]: Академический проект, 2004. — 432 с. 

12. Фуко М. Надзирать и наказывать. Рождение тюрьмы / М.Фуко – 
М., Ad Marginem, 1999 – 431 с. 

 
REFERENSES 

1. Arslanov, V. G. (2003) Feministskoe iskusstvoznanie G.Pollok 
[Feminist Art Studies by G. Pollock]. In Istoriya zapadnogo iskusstvoznaniya 
XX veka. Moskow, Akademicheskiy Proekt.  

2. Bauman, Z. (2004) Globalizatsiya: posledstviya dlya cheloveka I 
obschestva [Globalization: implications for people and society]. Moskow, 
Izdatelstvo "Ves Mir".  

3. Bauman, Z. (1995) From pilgrim to tourist. Sotsiologicheskiy zhurnal, 
№ 4 (in Russian). 

4. Dolnik, V.R. (2003) Neposlushnoe ditya biosferyi. Besedyi o 
povedenii cheloveka v kompanii ptits, zverey i detey [The naughty child of 
the biosphere. Conversations about human behavior in the company of 
birds, animals and children]. St. Petersburg, CheRona-Neve.  

5. Zhizhek, S. (2000) Metastazi nasolodi [The Metastases of Enjoy-
ment]. Kyiv, Vidavnichiy dim "Alternativi". 

6. Kopytyn, A. Y. (2002) Art-terapyia v epokhu postmoderna [Art 
therapy in the postmodern era]. St. Petersburg, Yzdatelstvo "Rech" & 
"Semantyka-S". 

7. Kostyna, A. V. (2005) Massovaia kultura: novaia aksyolohyia 
telesnosty [Mass culture: a new axiology of corporeality]. In Massovaia 
kultura kak fenomen postyndustryalnoho obshchestva. Yzd. 2-e, pererab. 
ydop. Moskow, Edytoryal URSS.  

8. Lipovetski, Zhil. (2001) Era pustotyi. Esse o sovremennom 
individualizme [The era of emptiness. Essay on modern individualism]. 
Moskow, Izdatelstvo Vladimir Dal.  

9. Toffler, E. (2004) The Third Wave. Moskow, Izdatelstvo AST. 
10. Usmanova, A. (2004) Zhenschiny i iskusstvo: politika reprezentatsii 

[Women and the arts: representation politics]. http://sbiblio.com/ 
BIBLIO/archive/usmanova_jenshini/ 

11. Foucault, M. (2004) The History of Sexuality. Vol. II: The Use of 
Pleasure. St. Petersburg, Akademycheskyi proekt (in Russian).  

12. Foucault, M. (1999) Discipline and Punish: The Birth of the Prison. 
Moskow, Ad Marginem.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  27 . 1 1 . 17  

 
О. А. Пушонкова, канд. филос. наук, доц.  
Черкасский национальный университет имени Богдана Хмельницкого 
бул. Тараса Шевченко, 81, г. Черкассы, 18031, Украина 
 

СМЫСЛОВАЯ МОДЕЛЬ СОВРЕМЕННОЙ ГЕНДЕРНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ: ТЕКСТЫ И КОНТЕКСТЫ 
 
В статье актуализирована необходимость исследования влияния ценностных установок современной эпохи на изменения в визуальном 

языке и на формирование гендерной идентичности через анализ основных тенденций гендерных и визуальных исследований, а также обра-
зов-концептов современной культуры. Доказано, что в условиях трансформации репрезентативных систем есть смысл говорить не толь-
ко о специфике женского и мужского начал, которые, теряя самодостаточность, сворачиваются в selfіе-проекты, но и об общем репресси-
рованном субъекте культуры, который находится в "ножницах" новых форматов дисциплинарной власти: принуждения и соблазна. Выяв-
лено, что формирование гендерной идентичности изменило характер подражания образцам (как это было ранее) и приобрело характер мо-
делирования, в процессе которого становится возможным ценностно независимое отношение к миру или нарциссический выбор в контекс-
тах гедонистически ориентированной культуры. 

Ключевые слова: визуальная культура, гендерные отношения, идентичность, визуальная репрезентация, нарциссизм, Паноптикон, Синоптикон. 
 
O.A. Pushonkova, PhD, Аssociate Professor 
Bogdan Khmelnitsky National University of Cherkassy 
81, Taras Shevchenko Вoulevard, Cherkassy,  18031, Ukraine 
 

SEMANTIC MODEL OF MODERN GENDER IDENTITY: TEXTS AND CONTEXTS 
 
Revealing of the logic of representations in culture is the basis of the modern visual literacy formation. Doubts about the potential of visual 

information as a reliable source of authenticity, require inclusion of other modes of reality perception, contextual expansion of the very concept of 
visuality, and interaction with different discourses. The questions of how the evaluation guides of the modern era change the visual language, how 
its contexts and texts are formed, and, in particular, how it affects the formation of modern gender identity, are acquiring actuality. The gender 
issue, being a field of interdisciplinary research, most clearly presents changes in the methods of visualization and modeling of reality, therefore, 
serves as a representative base of the material. 

Visual gender images show changes in the deep layers of culture, and gender studies are transformed along with changes in cultural field and 
capture the very nature of cultural change. 

The visual representation of femininity and masculinity represented in culture is based on the metaphor of sex, appealing to archetypes, the oldest ideas 
of men and women. Visual representations of gender in culture show a wide range of identification practices, from artificial and distorted corporeality to the 
return of the "natural body". In the context of modern studies of gender visual representations, we have to identify their connection with the dynamic 
changes in the structure of identity (fragmentation, mimicry, drifting) and with changes in the cultural codes of corporeality. 

It is proved that in the conditions of destruction of representative systems it makes sense to speak not only about the specifics of femininity and 
masculinity, which by losing self-sufficiency are curtailed in selfie-projects, but also about the general repressed subject of culture which lies in the 
"scissors" of new formats of discipline power: coercion and temptation. The screen demonstrates perfect “human-thing” with a blurred gender identity (new 
androgen), which keeps the attention, fixes it on itself as a narcissistic selfie-project that absorbs the views of others around through different techniques. 

It was found that the formation of gender identity changed the nature of sample imitation (as it was before) and acquired the character of simulation, 
where evaluative independent attitude towards the world or a narcissistic choice in the context of a hedonistic-oriented culture is possible. 

This arch for samples remains at the deep level of collective symbols and archetypes, which should become the subject of further developments. 
Keywords: visual culture, gender relations, identity, visual representation, narcissism, Panoptikon, Synoptikon. 
 
 
УДК 17: 130.2 (450) 

М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
mrogozha@ukr.net 

 
МОДУСИ ІДЕЇ ВІДПОВІДАЛЬНОСТІ В СОЦІОКУЛЬТУРНИХ ОБСТАВИНАХ 

СЕРЕДИНИ ХХ – ПОЧАТКУ ХХІ СТОЛІТЬ. ЧАСТИНА 1 
 

У статті досліджуються соціокультурні чинники, термінологічні колізії і модуси ідеї відповідальності в західноєвропейському 
соціокультурному просторі. У першій частині статті окреслюється передісторія сучасного поняття відповідальності, вказуються 
особливості становлення проблематики у "Нікомаховій етиці" Аристотеля, розглядається розвиток ідеї відповідальності у понятійному 
оформленні imputatio, зокрема в етиці П. Абеляра у модусах моральної провини і правопорушення. Вказується, що у модерній філософії по-
няття imputatio постає, зокрема, у Канта, який, хоч і не ставив проблематику відповідальності наріжним каменем свого філософування, але 

© Рогожа М. М. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 48 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

визначив умови можливості відповідальності суб’єкта. Далі розглядається формування проблематики навкруги терміна Verantwortung (re-
sponsibility). Аналізується етика відповідальності М. Вебера (у порівнянні з етикою переконання). У статті приділяється увага ідеї Г. Арендт 
щодо втрачених поколінь і аналізуються підстави актуалізації проблеми відповідальності в їхніх сенсожиттєвих пошуках. Завершується 
перша частина статті розглядом концепції провини і відповідальності К. Ясперса, який звертається до цієї проблематики в контексті ос-
мислення повоєнного ціннісного простору у Німеччині. 

Ключові слова: відповідальність, imputatio, Аристотель, П. Абеляр, М. Вебер, К. Ясперс, втрачені покоління, етика відповідальності, кримінальна 
провина, політична провина, моральна провина, метафізична провина. 

 
Постановка проблеми. Відповідальність – поняття, 

яке ми зазвичай відносимо до ряду традиційних для 
філософської думки. Однак це досить поверхове сприй-
няття наявного стану справ щодо ідеї відповідальності. 
Термінологічні колізії і строкатість в оформленні змісту 
поняття становлять його долю в західній інтелектуальній 
традиції до середини ХХ ст. А вже на сьогодні тема 
відповідальності стає однією з провідних у галузі 
практичної філософії, отримуючи потужні імпульси з гро-
мадсько-політичного і соціально-економічного життя.  

Власне, такий поворот долі поняття зумовлений 
особливостями соціокультурних процесів останнього 
століття, в термінології А. Тойнбі, викликами часу і 
відповідями культури на них.  

Аналіз досліджень і публікацій. У центрі уваги 
даної статті знаходяться концепції відповідальності 
мислителів ХХ ст. К. Ясперса, Г. Арендт, Г. Йонаса, 
К.-О. Апеля та ряду інших, зокрема й тих, хто в різний 
час прямо чи опосередковано долучався до розробки 
ідеї відповідальності – Аристотеля, П. Абеляра, М. Ве-
бера. Серед дослідників, які сьогодні займаються про-
блемами відповідальності, відзначимо ‒ А. О. Баумей-
стера, А. М. Єрмоленка, А. В. Прокоф’єва.  

Метою статті є визначення конфігурацій ідеї відпо-
відальності в соціокультурних обставинах середини ХХ – 
початку ХХІ ст. Слід зазначити, що надалі у статті йти-
меться про моральну відповідальність, окрім спеціально 
обумовлених випадків. Для реалізації мети статті потрібно 
виконати наступні завдання: окреслити передісторію су-
часного поняття відповідальності, зазначити його ідейних 
попередників і обставини їх формування в західній 
культурі; з’ясувати умови, що у вказаний період спровоку-
вали інтерес до проблеми відповідальності; виокремити 
проблематику відповідальності у філософському, гро-
мадсько-політичному і соціально-економічному дискурсах 
сьогодення і простежити взаємозв’язок із соціокультурни-
ми особливостями інтелектуальних осередків, в яких вона 
актуалізувалася, як-от специфічне німецькомовне середо-
вище одразу після Другої світової війни, представники 
практичної філософії в Німеччині наприкінці ХХ ст. та 
філософські кола у США, які з кінця минулого століття 
активно обговорюють ціннісні проблеми бізнес-середови-
ща. Дослідження ролі соціокультурних чинників у розвитку 
поняття відповідальності дозволить об’ємно показати 
багатомірність його параметрів і увиразнити його місце в 
культурі ХХ – початку ХХІ ст. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Становлення проблематики і термінологічні колізії 

в домодерній культурі. Ідея відповідальності нерозрив-
но пов’язана з ідеєю людської свободи, власне того її ас-
пекту, який прямо виходить на етичну проблематику. 
Взагалі, й сама ідея відповідальності постає в західній 
культурі як спроможність людини бути творцем/автором 
своїх вчинків, довільних, здійснених свідомо, без тиску і 
примусу. Такий ракурс розгляду знаходимо в Аристотеля. 

У "Нікомаховій етиці" Стагірит розрізняє вчинки 
довільні і підневільні. Підневільні вчинки – це ті, джере-
ло яких є зовнішнім щодо людини, ті, що здійснені під 
примусом. Вони не мають безпосереднього відношення 
до розглядуваної проблематики. Наразі важливі 
довільні вчинки – їхнє джерело знаходиться "в самому 
дієвцеві, причому тому, хто знає ті обставини, за яких 
вчинок має місце" [5, с. 98–99]. Людина вчиняє і знає, 

що і навіщо вона робить. З-поміж довільних вчинків 
вирізняють такі, що здійснені по невіданню і у невіданні. 
Вчинок по невіданню не є довільним, але він лише тоді 
мимовільний (ненавмисний), коли скоєний поза волею 
дієвця, через незнання; а коли він дізнається, що 
накоїв, то страждає через скоєне і розкаюється. Вчинок 
у невіданні не може бути названий мимовільним, 
оскільки дієвець скоює порочні вчинки "п’яний чи охоп-
лений гнівом", тобто як порочна людина "не відає, як 
слід вчиняти і від чого ухилятися" [5, с. 97]. Довільність, 
навмисність таких дій полягає у потуранні порокам, які 
й призводять до дій у невіданні. Так само свідченням 
порочності є свідомо обране невідання. За Аристоте-
лем, людина тримає відповідь за свої довільні дії, є 
відповідальною і за прекрасні, й за ганебні вчинки. 

Примітні наступні коментарі щодо цих розмислів Ари-
стотеля в контексті заявленої проблематики. Р. Г. Апресян 
в енциклопедичній статті "Відповідальність" зазначає, що 
"Аристотель не використовує спеціальне поняття “відпові-
дальність”, але, описуючи окремі аспекти довільності і 
провини, він достатньо повно розкриває феноменологію 
відповідальності" [2, с. 172]. Тобто Аристотель першим з 
відомих нам мислителів Античності піднімає проблему 
відповідальності в модусі підзвітності за довільні дії і дає їх 
розлогу характеристику. А. О. Баумейстер у своїй терміно-
логічній розвідці [6, с. 487] вказує, що добровільна, вільна 
дія особи можлива, коли вона сама, будучи причиною 
(αιτία) власної дії, "відповідає" за неї, а відтак, і розкриває 
себе як носій певних зобов’язань. Він нагадує первинне, 
донаукове значення слова αιτία – "провина", "вина". 
Дієвець винний за дії, які скоює. У перспективі реалізації 
поставленої мети цього дослідження важливо мати на 
увазі це донаукове значення терміна, оскільки воно буде 
принциповим у філософському дискурсі середини ХХ ст.  

Баумейстер наводить Аристотелеві метафори бать-
ка й сина, господаря і раба, які той використовував для 
прояснення зв’язку людини з її діями, її спроможністю 
бути винною за скоєне, давати відповідь. Йдеться про 
соціокультурний контекст. Джерелом для Аристотеле-
вих прикладів було безпосередньо життя у полісі, про-
яви якого він і фіксував у "Нікомаховій етиці". Якось 
Е. Макінтайр зазначив, що Аристотель не творив прин-
ципово нові ідеї, а концептуалізував погляд, неявно 
присутній в думках, мові і діях освічених афінян [12, 
с. 220–221]. Макінтайру вторує Баумейстер: "Стосунки 
батьків і дітей, господарів і рабів є життєвим контекстом 
Стагіритових метафор. Раб і інститут рабства постають 
тут важливою умовою усвідомлення поняття “вільний 
громадянин”… Тільки разом з ідеєю рабства поняття 
класу вільних людей отримало осмислене значення" [6, 
с. 487]. Йдеться про те, що соціокультурний контекст 
актуалізував проблему свободи через усвідомлення 
статусу громадянина – вільної людини, яка скоює 
довільні вчинки і винна за них. Натомість раб не тільки 
не може діяти вільно і відповідати за свої дії – 
виявляється, що сама його наявність дає точку відліку 
громадянину щодо його власних спроможностей. 

Давньогрецька традиція є лише одним із джерел 
становлення ідеї відповідальності в домодерній 
культурі. Вона надає філософську концептуалізацію 
проблематики. Її юридичний вимір задається в Давньо-
му Римі. Баумейстер вказує, що звідти починається 
історія латинського поняття imputatio. У значенні 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 49 ~ 

 

 

"осудність, увідповідальнення" термін imputatio характе-
ризує вчинки вільної людини, яка може бути притягнута 
до юридичної відповідальності. "Бути відповідальним 
означає бути суб’єктом права, бути особою на відміну від 
речі… Поняття права розвивається в античній філософії 
й у римському праві разом з поняттям особи… І тільки 
вільна особа відповідає за свої вчинки. Вчинки “нале-
жать” їй саме як вільній особі. Ці вчинки можна їй “припи-
сати”, “поставити у провину”. Для цього вчинки необхідно 
оцінювати" [6, с. 487]. Очевидною є паралель з Аристо-
телевим розумінням свободи дієвця і його спроможності 
давати відповідь за свої вчинки. Людина, яка має свобо-
ду, оцінюється за своїми справами. У такому ракурсі 
термін imputatio перейшов майже у всі європейські мови 
переважно в юридичному контексті. 

Надалі середньовічна християнська традиція активно 
залучає цей латинський термін окрім як у юридичному ще 
й у теологічному і філософському контекстах. Спершу акту-
алізував його Ієронім при перекладі Нового Завіту на лати-
ну. Бл. Августин у своїх розмислах використовує поняття 
imputatio щодо свободи волі людини. Взагалі, Середньо-
віччя намагається розвести філософський (моральний) та 
юридичний виміри imputatio. Як вказує Баумейстер, 
П. Абеляр в "Етиці" осмислює моральний вчинок особи за 
допомогою терміна imputatio і розглядає його в перспекти-
вах моральної провини та правопорушення [6, с. 488]. 

За Абеляром, intentio (інтенція, намір) є ключовим 
фактором моральності вчинку. Не те морально, що та-
ким убачається спостерігачеві, а те, що має моральний 
ґрунт за наміром. Інтенцію неможливо розгледіти ззовні. 
Абеляр наводить такий приклад: "Двоє… вішають якогось 
злочинця. Одним рухає ревність до справедливості, а 
іншим – застаріла ворожа ненависть, і хоча здійснюється 
одне й те ж діяння – повішання – і за всіх обставин вони 
здійснюють те, що робити – благо, і те, що вимагає 
справедливість, але через різницю в намірах одне й те ж 
робиться по-різному: одним – із злом, іншим – з благом" 
[1, с. 261]. Людина не спроможна побачити цю різницю, її 
бачить і знає один тільки Бог. Він уможливлює це 
розрізнення і "судить душу за пред’явленими намірами, а 
не за результатами зовнішнього вчинку" [1, с. 270]. 
С. С. Неретіна зазначає, що інтенція є засадничим чинни-
ком "у справі спасіння душі середньовічної людини, 
оскільки, за Абеляром, саме вона і є моральним вчинком 
як осередком етичних зусиль людини" [14, с. 192]. Для 
спасіння людської душі важливо не те, що людина ро-
бить, а те, що власне спроможна робити. 

Інтенція стає і критерієм розрізнення морального і 
юридичного вимірів відповідальності. Як уже зазначало-
ся, моральний вимір вчинку прихований від сторонніх, він 
очевидний лише Богу, який може оцінити намір дієвця. 
Оцінка зовнішньої сторони є справою правників, але для 
неї є своє чітко визначене місце в середньовічному світі. 
"Зовнішній прояв учинку, доступний для спостереження і 
оцінки з боку інших людей, не може адекватно виявити 
внутрішній намір дієвця і тому є підставою тільки для 
юридичного рішення… Таке рішення може бути не зав-
жди справедливим у перспективі intentio, але є 
необхідним у перспективі соціального порядку" [6, с. 489]. 
Людина відповідає перед Богом за намір свого вчинку. А 
перед людьми – за очевидну для всіх дію. І останнє важ-
ливе з огляду на мир і спокій суспільного загалу. 

Таким чином, у культурі Античності і Середньовіччя 
ідея відповідальності постала в контексті проблеми 
свободи дії людини, її спроможності давати відповідь за 
свої вчинки, визнавати провину за скоєне. У домодер-
ному світі поняття imputatio задало своєрідну моральну 
і правову традицію, на фундаменті якої розвивалася 
ідея відповідальності. 

Модерн: між минулим і майбутнім ідеї відпо-
відальності 

У "Лексиконі неперекладностей" А. О. Баумейстер ре-
тельно простежує долю поняття imputatio до середини 
ХХ ст. Ці студії, цікаві у світлі історії ідей, для даного дослі-
дження значимі в плані окреслення віх становлення ідеї 
відповідальності, щодо якої imputatio – лише один із 
модусів. Тому варто наголосити на тому, що значиме для 
розглядуваної проблематики, – передусім йдеться про 
напрацювання І. Канта. Він не ставить проблему відпо-
відальності особи наріжним каменем свого філософуван-
ня, але визначає умови можливості відповідальності 
суб’єкта. При тому слід зазначити, що розглядає Кант ці 
умови можливості лише на рівні суб’єкта, який мислить 
про мораль: як можливий такий суб’єкт. "Тому він роз-
глядає і моральну відповідальність перед собою (як чле-
ном ноуменального світу) і перед законом" [3, с. 44–45]. 

Поняття imputatio у ранній модерній філософії являє 
себе у німецькомовному Zurechnung. Баумейстер 
вважає його зв’язувальною ланкою між схоластикою й 
І. Кантом. Кант черпав з академічної філософії, і в пер-
шу чергу О. Баумгартена, чия книга "Вступ до 
практичної філософії" була однією з настільних при 
підготовці до лекцій з етики. У Баумгартена Кант 
запозичує поняття "визначення волі", "необхідність сво-
боди", а також розуміння вчинку як вільної дії, зв'язок 
морального закону із свобідною волею для своєї 
"Метафізики моральності" [6, с. 491]. 

Поняття imputatio у Баумгартена пов’язується з особою 
як вільною істотою та із свідомим рішенням дієвця. А вже 
у Канта сама наявність розумного автономного суб’єкта 
уможливлює постановку питання про його спроможності, 
зокрема і давати відповідь за скоєне. Як у таких умовах 
суб’єкт може бути вільним і водночас відповідальним? 
Ставлячи питання про можливість свободи, Кант виходить 
з того, що "об’єктивна реальність практичного закону 
виступає для нас… у формі категоричного імперативу 
саме тому, що наша воля, попри усвідомлення моральної 
абсолютної цінності морального закону, може підпадати 
під вплив чуттєвих мотивів, пристрастей або афектів. У 
термінах Канта, наша воля не є святою, її потрібно при-
мушувати до чинення добра. Тоді стосунок волі до мо-
рального закону слід розуміти як особливого роду 
залежність – зобов’язливість, яка, будучи тільки розумо-
вим примусом, є обов’язком" [6, с. 493]. Лише завдяки ро-
зуму людина спроможна сприймати вимоги обов’язку і 
слідувати йому, незалежно від схильностей, бажань, 
різного роду життєвих обставин – емпіричні факти не ма-
ють стосунку до заснованого на розумі слідування 
обов’язку. Баумейстер зазначає, що за допомогою понят-
тя imputatio у Канта позначена інтелігібельна основа Я, 
розумність людини – здатність відповідати за свої вчинки. 

Після Канта поняття imputatio поступово втрачає 
теологічне, онтологічне та навіть моральне значення, 
основні для нього в домодерній та ранньомодерній 
культурі. У вузькоюридичному значенні поняття 
продовжує бути робочим й до сьогодні.  

Паралельно до цього в європейських мовах доби Мо-
дерну почали формуватися інші термінологічні відповід-
ники. Так, у німецькій мові з ХV ст. з’являється термін Ve-
rantwortung, в якому поєднано юридичний і теологічний, 
зумовлений християнським контекстом, виміри. Verantwor-
tung як "відповідальність входить у всі європейські мови 
(англ. responsibility…) і “врівноважує” вузькоюридичний сенс 
поняття imputatio у цих мовах" [6, с. 486]. Власне тут почи-
нається історія поняття, що позначається терміном відпо-
відальність (Verantwortung, responsibility). Примітно, що 
першим мислителем, який активно включає термін 
Verantwortung у філософський дискурс, є М. Вебер. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 50 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

У доповіді "Політика як покликання і професія" (1919) 
Вебер вирізняє "етику переконання" (Gessinnungsethik) і 
"етику відповідальності" (Verantwortungsethic). Але й за-
довго до оприлюднення цієї доповіді, у більш ранніх тек-
стах, у нього зустрічається розрізнення двох типів етики і 
йде активний пошук формулювань, визначень, критеріїв. 
Ці типи не знаходять вичерпних описів в жодному з 
веберівських текстів – цілісну картину по кожному з них 
можна знайти в працях веберознавців. При тому 
Ю. М. Давидов стверджує, що обидва типи етики уви-
разнюються у процесі їхнього співставлення. Підставою 
для такого ходу є те, що етика переконання є добре 
відомою, у той час як етика відповідальності – новий тип 
етики, і визначити її можна лише через співвіднесення 
із знайомими параметрами першої [10, с. 87]. 

Формулювання – етика переконання – утворено в 
ході роботи із змістом поняття; спершу Вебер говорить 
про "етику Євангелія", "етику Нагірної проповіді". 
Йдеться про неухильне слідування моральним принци-
пам й мотивування поведінки силою духу і моральним 
переконанням. К. Є. Троїцький виокремлює наступні 
характерні риси етики переконання: 1) релігійний чи 
екстатичний досвід; 2) утвердження єдиної абсолютної 
цінності (як-от Бог, розум, природа, прогрес, людство, 
партія тощо); 3) визначення поведінки через обрану 
абсолютну цінність (за допомогою заповідей, приписів і 
наказів); 4) упевненість в осмисленості і гармонійності 
світу; 5) віра в остаточну перемогу добра; 6) прагнення 
поєднатися з Богом (чи іншою обраною абсолютною 
цінністю); 7) готовність служити і пожертвувати собою 
заради обраної найвищої абсолютної цінності [17, 
с. 39–40]. Максимою цього типу етики є наступна: "Вчи-
няй як належить, а щодо результату – покладайся на 
Бога" [8, с. 521]. Етика переконання хоч і орієнтується 
на "потойбічне", але виходить за межі власне релігійної 
сфери, поширюючись на сферу політики, надихаючи на 
революційну боротьбу [17, с. 40]. 

Також термінологічні пошуки пов’язані з формулю-
ванням етики відповідальності. Початково Вебер нази-
вав її етикою успіху – відповідно до установки на досяг-
нення успішного результату. Головними її рисами, як їх 
структурує Троїцький, є: 1) індиферентність до релігій-
ного та псевдорелігійного досвіду; 2) відмова від спроб 
раціонального обґрунтування єдиної абсолютної цінно-
сті; 3) усвідомлення необхідності брати відповідальність 
за ключові рішення в своєму житті; 4) констатація "етич-
ної ірраціональності світу"; 5) відмова від віри в мораль-
ний поступ; 6) відсутність єдиного найвищого критерію 
моральної оцінки; 7) готовність служити і пожертвувати 
собою заради справи, якій служиш, / обраної мети / 
цінності [17, с. 42–43]. Максиму цього типу етики Вебер 
сформулював так: "Слід розплачуватися за (передбачу-
вані) наслідки своїх дій" [8, с. 522].  

Етика відповідальності очевидно виходить із спро-
можності дієвця брати на себе відповідальність за прий-
няття рішень, ураховуючи передумови, конкретні обста-
вини та наслідки своїх дій, бути готовим тримати 
відповідь за їхні передбачувані результати. Як вказує 
Давидов, етика відповідальності акцентує зовнішній, ре-
альний аспект дії, вона пов’язана з її емпірично 
фіксованим результатом, і, відповідно, відповідальність 
сполучається з цим результатом – із спроможністю дієвця 
передбачити і врахувати його у своїх вчинках [10, с. 90]. 

Позірно цей тип етики виходить на сферу політики. 
Веберівські приклади і його представлення проблема-
тики ставлення до насильства і війни, а також до про-
вини за скоєне насильство працюють на підтвердження 
цієї точки зору. Але веберознавці, зокрема Б. Старр, 
рішуче відкидають такий погляд як завузький: "Етика 
відповідальності у Вебера більше, ніж просто політична 
етика. Фактично, етика відповідальності стосується 
всього, де б цінності і стратегії не зводилися до купи, а 

[вели] звідси до всіх галузей життя. Так, наприклад, є 
всі підстави мислити про науку, економіку, мистецтво, 
релігію, виходячи при цьому з контексту етики 
відповідальності" [Цит. за: 17, с. 46]. 

Сам Вебер був проти того, щоб протиставляти етику 
переконання й етику відповідальності, він вказував на їхнє 
взаємодоповнення [8, с. 527]. Ю. М. Давидов зазначає: 
"саме “взаємовизначеність” (і “взаємоуточнення”) цих 
етичних категорій при їх протиставленні обумовила… їхню 
принципову співвіднесеність одна з одною" [10, с. 89]. Ця 
співвіднесеність засвідчується дієвцем. Він же робить і 
вибір на користь того чи іншого типу етики. Також можна 
помітити, що в характеристиках обох етик сьомим пунктом 
Троїцький виводить готовність дієвця пожертвувати собою 
в ім’я справи, якій він себе присвячує, як-от релігійне 
служіння, політична діяльність, революційна боротьба чи 
то праця у науковій, економічній, мистецькій сфері тощо. 
Тому цілком слушно зазначає Давидов: "Веберівська етика 
[відповідальності] тільки починається пунктом, позначеним 
як відповідальність за емпірично фіксований результат, що 
“уналежнюється” собі самому індивідом, який його досяг. 
Закінчується ж вона там, де він робить предметом свого 
власного рішення і, відповідно, вибору своє останнє пере-
конання… Тут вона стикається з… етикою [переконання]… 
І найбільш глибокий “корінь” розрізнення між етикою пере-
конання й етикою відповідальності, який виявляється при 
цій їхній зустрічі, полягає в тому, що якщо для першої пе-
реконання… передує вибору, то в рамках другої як раз 
навпаки – вибір передує переконанню" [10, с. 95]. 

Видається, що новий модус відповідальності, акти-
вований Вебером, полягає власне у цьому 
особистісному сприйнятті належності у співвіднесенні з 
переконанням дієвця, коли він, убачаючи себе причи-
ною своїх вчинків (згадаймо Аристотеля), визнає "про-
вину", бере на себе зобов’язання як свою власну спра-
ву. Це зобов’язання щодо справи, яку необхідно вико-
нати як місію, Вебер дозволяє розуміти досить широко. 
Троїцький взагалі вважає, що етика відповідальності 
дає можливість людині взяти на себе "провину" за дії в 
світі, які відносяться не лише до сьогодення, а й до 
майбутнього [17, с. 43]. Такий кут зору відкриває нові 
горизонти для осмислення ідеї відповідальності, зокре-
ма пов’язуючи ідеї Вебера з практичною філософією 
К.-О. Апеля, про якого йтиметься далі у статті. 

З іншого боку, якщо етика відповідальності опускає 
мотиви/наміри, концентруючись на (благому) результаті, 
то цим самим вона уможливлює мислення в логіці 
меншого зла, коли за певних умов в ім’я добра 
припустимими можуть бути ті дії, які суперечать окремим 
етичним заборонам і здійснення яких у конкретній 
ситуації дозволяє попередити значно більші порушення. 
Оцінка дій в логіці меншого зла відбувається відповідно 
до масштабу збитків/ шкоди, які можна попередити за її 
допомогою. Логіка меншого зла застосовується пере-
важно в соціальній етиці, де акценти в моральній оцінці 
здебільшого дії зміщені з мотивів на результат і наслідки, 
тобто на характер збитків, які попереджені [15]. 

Виразна і самодостатня, концепція відповідальності 
Вебера є, можна сказати, парадигмальною для всього 
ХХ ст. Це не лише побіжно згадані зараз теми, актуальні 
для етико-філософського дискурсу кінця ХХ і вже початку 
ХХІ ст. Не можна не згадати, що ідеї Вебера вплинули на 
концепцію Г. Арендт, а молодий К. Ясперс взагалі входив 
у коло близьких учнів Вебера [17, с. 54]. 

Врешті, "Вебер – один з перших, хто вказав на 
зростаюче і принципове значення ідеї відповідальності… 
Це стало результатом осмислення не лише сучасних 
йому подій, але і глибинних культурних, особистісних і 
цивілізаційних зрушень" [17, с. 33]. На заявленому таким 
чином соціокультурному контексті варто зупинитися 
детальніше, оскільки власне тут йдеться про те, що на 
сцену історії вийшло втрачене покоління. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 51 ~ 

 

 

Підстави відповідальності: "втрачені покоління" 
в сенсожиттєвих пошуках 

З доби Просвітництва у західноєвропейській культурі 
сформувалася віра в прогрес людської цивілізації. 
Йшлося про поступальний і непохитний розвиток 
об’єктивуючих наук, універсалістських основ моралі й 
права, незалежного від релігії мистецтва із одночасним 
впровадженням досягнень у цих сферах у практичне 
життя задля розумної організації життєвих умов людства 
[18, с. 45]. Оптимізм європейців щодо прогресу, розвитку, 
що сягав безконечності у горизонті очікувань, став тоді 
основою світосприйняття. І стосувався цей оптимізм не 
лише безмежних можливостей підкорення природи, на 
що давав надію швидкий розвиток наук і заснованих на 
них технологій. Досягнення наук, а також і мистецтв 
давали привід очікувати удосконалення природи людини 
та того штучного світу, який вона утворювала у процесі 
життєдіяльності: моральний прогрес, моральнісне удос-
коналення людини, її щастя у справедливо облашто-
ваному суспільстві видавалися завданням, яке очевидно 
буде виконане, і питання лише у тому, скільки зусиль і 
розумного керівництва до цього потрібно докласти. 

Оптимістичні прогнози інтелектуалів істотно похитну-
лися після Першої світової війни, коли стало зрозумілим, 
що значні досягнення Просвітництва було спрямовано не 
на поліпшення життєвих умов цивілізації, а на удоскона-
лення знарядь її знищення. Розгубленість і безпо-
радність у перше повоєнне десятиліття влучно схаракте-
ризувала Г. Стайн, назвавши сучасників "втраченим 
поколінням". Г. Арендт в есеї, присвяченому одному з 
представників цього покоління, так описує його ціннісні 
установки: "[Вони] відчували, що стали непридатними 
для нормального життя, нормальність виявилася б зра-
дою тому жаху і тому товариству посеред жаху, які пере-
творили їх на чоловіків, і, щоб не зрадити те, що 
найбезсумнівніше було їхньою власністю, вони воліли 
стати втраченими як для світу, так і для самих себе" [4, 
с. 250]. Пригнічені очевидним колапсом просвітницьких 
моральних ідеалів, втративши твердий ґрунт морального 
оптимізму своїх попередників, вони зосередилися на 
своїх переживаннях, своїй розчарованості – вони почу-
валися безталанними нащадками оптимістичного ХІХ ст., 
яким відмовлено у "безперечному прихистку для 
індивідуального розвитку", у "спокійному, чистому 
розкритті всіх здібностей". 

Саме цю безпорадність людини Просвітництва у ви-
хорі першого повоєнного десятиліття і намагався подола-
ти М. Вебер, представник "втраченого покоління", торую-
чи шлях ідеї відповідальності в буремності історичних 
подій. Відчуття духу часу у веберівському оточенні сфор-
мулював його приятель Е. Трьольч: "Ось настала страш-
на практична перевірка всіх історичних теорій, що виник-
ли у період миру чи в будь-якому разі підйому і продов-
жували дію своїх ціннісних систем у майбутнє, що здава-
лося саме собою зрозумілим. Світова війна і революція 
стали наочним навчанням великої страшної сили. Ми 
теоретизуємо і конструюємо вже не під захистом порядку, 
що все зносить, знешкоджує навіть найсміливіші чи 
найзухваліші теорії, а в бурі перетворення світу, де 
перевіряється ефективність чи неефективність кожного 
колишнього слова, де багато з того, що раніше вважало-
ся чи справді було урочистою серйозністю, перетворило-
ся на фразу чи сміття. Ми втрачаємо ґрунт під ногами, і 
навкруг нас носяться у вихорі найрізноманітніші 
можливості подальшого становлення" [16, с. 14–15]. 

Фіксуючи втраченість як характерну рису покоління, 
Арендт включає у нього всіх, хто загубився у катакліз-
мах першої половини ХХ ст. Втраченими виявляються 
ті, хто народився у 1900-ті рр. і відчув на собі "крихкість 

всього, що ще вціліло в Європі після чотирьох років 
бойні", і в 1910-ті рр., покоління, яке "для вступу у світ 
отримало на вибір нацистські табори, іспанську грома-
дянську війну чи московські процеси" [4, с. 250]. Всі ці 
три хвилі "втрачених", що народилися в 1890–1920-ті 
рр., під час Другої світової війни стали єдиною групою, 
розділивши долю і переживання. Вкинуті в коловорот 
невідворотності війни, вони тому і виявилися втрачени-
ми, що потрапили у духовну пастку: виховані на 
цінностях попередньої епохи, вони були не готові до 
катаклізмів, якими був сповнений їхній час. Лише post 
factum вони усвідомили, що "було втрачено час для 
вірного соціального орієнтування людей у просторі 
історичного розвитку, …програно справу попередження 
загибелі багатьох мільйонів людей, безпрецедентного 
варварського руйнування" [13, с. 212]. 

Власне, такою є тональність текстів мислителів з 
поколінь, які не просто пережили Другу світову війну. 
Йдеться про німців, представників нації, причетної до її 
розв’язання. К. Ясперс, Г. Арендт, Г. Йонас – формаль-
но "батьки і діти", по суті – різні хвилі "втрачених". Вони 
всі були знайомі між собою, хоча Ясперс залишався 
весь час в Німеччині, а Йонас і Арендт вимушені були 
емігрувати з батьківщини. Але, як зазначив Ясперс, 
життя в інших країнах не усуває факту приналежності 
до німецької нації, в якій створилася така духовна ат-
мосфера, що уможливила нацистський режим [19, 
с. 66]. Власне ця приналежність до німецької нації ста-
ла поштовхом для осягнення ціннісного простору, в 
якому було уможливлено нацизм, і духовного світу лю-
дини, яка жила в такому просторі. 

Ще одним соціокультурним чинником актуалізації 
розмислів щодо проблеми відповідальності стала 
еміграція. Сам її факт спричинив особливий модус мис-
лення Арендт і Йонаса. Про це писав Йонас, аналізуючи 
засади своїх теоретичних пошуків. Умоглядне теорети-
зування було перервано еміграцією і службою в армії, які 
надалі переспрямували дослідження з історії духу на такі 
систематичні шляхи, де "теорія стає практичною вже 
безпосередньо в самій її розробці, засобом якої її 
імператив прагне примусити дослухатися до себе, втру-
титися у дійсність" [11, с. 24, 30–31]. 

Отже, концептуалізація ідеї відповідальності в се-
редині ХХ ст. починається в німецькомовному середовищі 
в контексті осмислення повоєнного ціннісного простору. 

Карл Ясперс: провина і відповідальність 
У 1945–1946 навчальному році К. Ясперс прочитав в 

Гейдельберзькому університеті цикл лекцій, на основі 
яких в той самий час підготував статтю "Питання про 
винуватість. Про політичну відповідальність Німеччини". 
Як очевидно з назви, вона стосувалася політичної теми, 
хоча Ясперс і не був професійним політиком. Але, як 
висловилась Г. Арендт, він зазвичай активно виступав з 
актуальних політичних питань, тому що, як і "справжній 
державний діяч, зна[в], що політичні питання є надто 
серйозними, щоб їх довіряти політикам" [4, с. 89]. 

Це був складний час, на адресу німців звідусіль лу-
нали звинувачення, панували розгубленість і мовчання, 
прихована злоба, а короткий час і отупіння, де з горем 
сусідила безцеремонність [19, с. 106]. Тож стаття була 
покликана допомогти німцям оговтатися, гідно оцінити 
те, що відбулося, і взяти на себе провину. Щодо об’єкта 
оцінки, Ясперс чітко вказав: у справах моралі людина 
може покладати провину лише на себе, ні на кого 
іншого, так само як і судити з точки зору моралі людина 
може тільки сама себе [19, с. 26]. Визначившись з цього 
традиційного для етики питання, Ясперс прагнув ясно 
розуміти характер провини, виважено оцінювати кожен 
окремий випадок. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 52 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

Сам мислитель ніколи не був причетний до 
націонал-соціалістичного руху в Німеччині, як і до будь-
яких об’єднань, у тому числі і руху спротиву. Але сам 
факт життя в країні за часів гітлерівського режиму 
зумовлює те, що людина не може відділити себе 
повністю від середовища, в якому живе: "Від цієї обста-
новки індивідуум не може відділити себе повністю, тому 
що він, усвідомлено чи не усвідомлено, живе як її еле-
мент, який ніяк не може уникнути впливу середовища, 
навіть знаходячись в опозиції" [19, с. 64]. Саме виходя-
чи з такої позиції він піднімає тему провини. Така по-
становка питання можлива через самозапитання, і від 
відповіді особи самій собі залежать її світосприйняття і 
самосвідомість. Для того щоб осягнути суть провини, 
Ясперс диференціював її, показав різновиди, відходячи 
від стереотипних тоді формулювань. 

Він розрізнив кримінальну провину, яка розгля-
дається в суді, і доведені там злочини знаходять пока-
рання. Також є політична провина, вона покладається, 
в першу чергу, на державних діячів і представників 
органів державної влади, в другу – на громадян, які 
обирали таку владу. За політичну провину існує полі-
тична відповідальність, а її наслідками є такі заходи, як 
відшкодування збитків, втрата чи обмеження політичної 
влади і політичних прав. Інстанцією, що фіксує цю про-
вину, є влада і воля переможця. Тому цей різновид 
провини визначається лише для тієї держави, яка за-
знала поразки [9, с. 97]. Третім різновидом є моральна 
провина; її інстанцією є совість, і з неї народжується 
усвідомлення провини і його наслідки – розкаяння й 
оновлення. Четвертим різновидом є метафізична про-
вина, її суддею є тільки Бог, а її наслідком є зміна 
людської самосвідомості перед Богом. 

Два перші типи провини вимагають формального, суто 
зовнішнього прийняття, два останні є можливими, тільки 
якщо звинувачуваний чує докори щодо своєї моральної 
неспроможності і метафізичної хиткості, коли він усвідом-
лює свою провину. Моральну провину можуть сприйняти 
ті, хто спроможний до критичної моральної рефлексії, ті, у 
кого є совість. Ясперс виокремлює різновиди "злочинно 
помилкових" дій людей, які після війни відчули моральну 
провину. Одні з них за гітлерівського режиму "закривали 
очі на те, що відбувалося, інші піддавалися одурманюван-
ню і спокусі, треті продавалися за особисті блага, четверті 
підкорювалися із страху" [19, с. 52]. Визнання моральної 
провини через механізми совісті веде до розкаяння, а далі 
– до глибинного духовного подолання і внутрішнього 
оновлення людини. 

Але не все ціннісно значиме є моральною прови-
ною. Як зазначав Ясперс, є у людини усвідомлення 
провини, джерело якої інше. Коли моральна вимога 
виявляється недієвою, виникає метафізична провина. 
Ясперс наводив такий приклад: "Метафізична провина 
– це відсутність абсолютної солідарності з людиною як 
людиною. Вона не знімає своєї претензії і тоді, коли 
морально осмислена вимога вже виключається. Ця 
солідарність порушена, якщо я був присутній при не-
справедливостях і злочинах. Недостатньо того, що я з 
обережністю ризикував життям, щоб попередити їх. 
Якщо вони були скоєні, а я при цьому був і залишився 
живим, тоді як іншого вбили, то є в мене якийсь голос, 
завдяки якому я знаю, і той факт, що я ще живий, – моя 
провина" [19, с. 59]. Така постановка питання корелює з 
відомою тезою М. М. Бахтіна про "не-алібі у бутті" і 
співвіднесена з ідеєю абсолютної відповідальності. "В 
даній єдиній точці, – писав Бахтін, – в якій я тепер зна-
ходжуся, ніхто інший в єдиному часі і єдиному просторі 
єдиного буття не знаходився… Те, що мною може бути 
здійснене, ніким і ніколи здійснене бути не може. 
Одиничність наявного буття примусово обов’язкова. 
Цей факт мого не-алібі в бутті, що лежить в основі 

найконкретнішої і єдиної належності вчинку, не впізна-
ється і не пізнається мною, а єдиним чином визнається 
й утверджується" [7, с. 38–39]. Бахтін утверджував 
обов’язковість відповідальності за все, що відбувається 
і не відбувається з волі дієвця, що ним зроблено чи не 
зроблено, про що він багато говорить чи про що про-
мовчав, на що закрив очі чи пропустив повз вуха. Він не 
може ухилитися від відповідальності за те, що 
відбувається в його житті і поряд із ним. Ні на що у 
дієвця немає алібі. Він не тільки не може уникнути своєї 
відповідальності за все це, також він не може перекла-
сти її на інших людей чи якісь обставини. 

Взагалі, Ясперс у своєму тексті підняв ряд тем, які 
надалі будуть активно обговорюватися в дискурсі з 
проблеми відповідальності. 

Перша тема – зв’язку мислення і відповідальності, од-
на з центральних у творчості його учениці Г. Арендт. Яс-
перс зазначав: "Багато людей не хочуть по-справжньому 
думати, вони вміють лише підкорятися… Як говорити з 
людьми, які відсторонюються там, де потрібно перевіряти 
і думати" [19, с. 14]. З одного боку, тут йдеться про 
косність мислення, як це називав Ясперс. З іншого – дана 
тема чітко узгоджується з розмислами про моральну про-
вину. Як уже зазначалося, визнання моральної провини 
веде до покаяння. У давніх греків поняття покаяння, мета-
нойя (metanoia), означало переміну думок, зміну розуму. 
Якщо покласти ці сенси на ясперівські розмисли, вихо-
дить, що розкаяння тоді можливе, коли відбувається по-
долання косності мислення, коли людина прагне оновлен-
ня і робить на цьому шляху конкретні кроки. 

Друга тема стосується колективної провини і відпові-
дальності. На конференції союзників у Потсдамі (1945) 
була сформульована теза про колективну провину 
німецького народу. Ясперс запропонував розібрати цю 
тезу і відійти від утвореного кліше. Він відмітив, що 
існують підстави покладати відповідальність за дії дер-
жави на всіх її громадян. Тут відповідальним є колектив – 
німецька нація. У політичних цілях не можна використо-
вувати моральні і метафізичні докори, в межах політич-
ної відповідальності можна вимагати відшкодування 
збитків, але не можна вимагати розкаяння [19, с. 33]. 
Політична відповідальність лежить на всіх німцях, вклю-
чаючи і тих громадян, які виступали проти режиму і дій, 
які йому інкримінуються. Водночас до юридичної 
відповідальності можна притягти лише конкретну люди-
ну, в залежності від її участі у діях, які в судовому поряд-
ку визначені як злочинні. Злочинцем, за Ясперсом, зав-
жди є конкретна особа. Колективною може бути тільки 
політична відповідальність. Ясперс рішуче відкидає саму 
можливість абстрактної колективної провини народу. 

Врешті, формула політичної відповідальності тих 
німців, хто був супротивником режиму: "Вважати 
відповідальним – не означає визнати морально вин-
ним", – виводить на концептуальне бачення ідеї 
відповідальності. У веберівському дусі Ясперс вказу-
вав, що людина приймає ті наслідки, які спричиняє 
своїми діями, є причиною своїх вчинків, чи буде це 
скоєння кримінальних злочинів, чи сам факт голосуван-
ня за режим на виборах, чи бездіяльність при його зло-
чинних діях. Такої точки зору притримується Ясперс у 
даній проблематиці. Про це писала Г. Арендт. Характе-
ризуючи творчість Ясперса після приходу Гітлера до 
влади, вона вказала, що він "завжди писав так, ніби 
тримав відповідь перед людством. Для нього 
відповідальність – зовсім не тягар і не має нічого 
спільного з моральним імперативом. Скоріше, вона ви-
ходить із вродженого потягу до… прояснення неясного, 
до просвітлення темного… Взяти на себе відповідаль-
ність перед людством за кожну думку – означає жити в 
тій освітленості, в якій тримає випробування сама лю-
дина і все, що вона думає" [4, с. 89–90]. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 53 ~ 

 

 

Висновок. Таким чином, Ясперс у своїй праці вихо-
дить на питання відповідальності через проблему про-
вини, актуалізуючи давньогрецькі сенси: людина винна 
за ті дії, які вона скоює. Її дії підпадають під юридичну, 
політичну, моральну чи метафізичну оцінку, і відповідно 
до визнання того чи іншого типу провини визначається 
відповідальність. Ясперс робив ці розрізнення не в 
дозвіллєвих міркуваннях, а з практичної необхідності 
розібрати ситуацію, в якій опинилися його співвітчиз-
ники після Другої світової війни. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Абеляр П. Этика, или Познай самого себя / П. Абеляр; [пер. 
С. С. Неретиной] // Абеляр П. Теологические трактаты / Вступ. ст., сост. 
Неретиной С. С. – М.: Прогресс, Гнозис, 1995. – С. 247–310. 

2. Апресян Р. Г. Ответственность / Р. Г. Апресян // Новая фило-
софская энциклопедия. В 4-х т. ‒ Т.3. – М.: Мысль, 2010. – С. 171–173. 

3. Апресян Р. Г. Смысл морали / Р. Г. Апресян // Мораль: разно-
образие понятий и смыслов: Сборник научных трудов. К 75-летию ака-
демика А. А. Гусейнова. – М.: Альфа-М, 2014. – С. 35–63. 

4. Арендт Х. Люди в темные времена / Х. Арендт. – М.: Московская 
школа политических исследований, 2003. – 312 с. 

5. Аристотель. Никомахова этика / Аристотель; [пер. Н. В. Браги-
нской] // Аристотель. Сочинения в 4-х т. ‒ Т. 4. / Общ. ред. А. И. До-
ватура. – М.: Мысль, 1983. – С. 53–293. 

6. Баумейстер А. Imputatio / А. Баумейстер // Європейський словник 
філософій. Лексикон неперекладностей / Під ред. Б. Кассен. ‒ Т. 1. – К.: 
Дух і літера, 2009. – С. 485–497. 

7. Бахтин М. М. К философии поступка / М. М. Бахтин // Собр. соч. 
‒ Т. 1. Философская эстетика 1920-х годов. ‒ М.: Русские словари, 
Языки славянской культуры, 2003. – С. 7–68. 

8. Вебер М. Политика как призвание и профессия / М. Вебер; 
[пер. В. Филиппова] // Вебер М. Избранное: Протестантская этика и дух 
капитализма. – 2-е изд. – М.: РОССПЭН, 2006. – С. 485–528. 

9. Гутнер Г. Б. Национальный нарратив и национальная ответствен-
ность / Г. Б. Гутнер // Этическая мысль. – 2017. – Т. 17. ‒ №1. – С. 94–109. 

10. Давыдов Ю. Н. Этика убеждения и этика ответственности: Макс 
Вебер и Лев Толстой / Ю. Н. Давыдов // Этическая мысль. ‒ Вып. 7. – 
М.: ИФРАН, 2006. – С. 83–109. 

11. Йонас Х. Наука как персональный опыт / Х. Йонас; [пер. 
И. И. Маханькова] // Йонас Х. Принцип ответственности. Опыт этики 
для технологической цивилизации. – М.: Айрис-пресс, 2004. – С. 15–34. 

12. Макінтайр Е. Після чесноти: Дослідження з теорії моралі / 
Е. Макінтайр. – К.: Дух і літера, 2002. – 436 с. 

13. Мотрошилова Н. В. Мартин Хайдеггер и Ханна Арендт: бытие – 
время – любовь / Н. В. Мотрошилова. – М.: Академический проект; 
Гаудеамус, 2013. – 526 с. 

14. Неретина С. С. Слово и текст в средневековой культуре. Концеп-
туализм Абеляра / С. С. Неретина. – М.: Гнозис, 1994. – 216 с. 

15. Прокофьев А. В. Выбор в пользу меньшего зла и проблема гра-
ниц морально допустимого / А. В. Прокофьев // Этическая мысль. – 
Вып. 9. – М.: ИФ РАН, 2009. – С. 122–145. 

16. Трёльч Э. Историзм и его проблемы. Логическая проблема фи-
лософии истории / Э. Трёльч. – М.: Юрист, 1994. – 720 с. 

17. Троицкий К. Е. Этические идеи Макса Вебера / К. Е. Троицкий. – 
М.: ИФРАН, 2016. – 130 с. 

18. Хабермас Ю. Модерн – незавершенный проект / Ю. Хабермас; 
[пер. с нем.] // Вопросы философии. – 1992. – №4. – С. 40–52. 

19. Ясперс К. Вопрос о виновности. О политической ответственно-
сти Германии / К. Ясперс; [пер. С. Апта]. – М.: Издательская группа 
"Прогресс", 1999. – 146 с. 

 
REFERENCES 

1. Abelard, P. (1995) Ethica or Scito Te Ipsum. Moscow, Progress, 
Gnozis. (in Russian). 

2. Apressyan, R. G. (2010) Otvetstvennost' [Responsibility]. In Novaja 
filosofskaja jenciklopedija [New Philosophic Encyclopedia] in 4 volumes. 
Vol. 3. Moscow, Mysl’. 

3. Apressyan, R. G. (2014). Smysl morali [Meaning of morality]. In 
Moral': raznoobrazie ponjatij i smyslov: Sbornik nauchnyh trudov. K 75-letiju 
akademika A.A. Gusejnova [Morality: diversity of concepts and meanings. A 
festschrift for the 75th birthday of Abdusalam Guseynov]. Moscow, Alfa-M. 

4. Arendt, H. (2003). Men in Dark Times. Moscow, Moskovskaja shkola 
politicheskih issledovanij (in Russian). 

5. Aristotle (1983). The Nikomachean Ethics. Moskow, Mysl’ (in Russian). 
6. Baumeister, A. (2009) Imputatio in Barbara Cassin (dir.). 

In Vocabulaire européen des philosophies: dictionnaire des intraduisibles. 
Kyiv, Duh i litera. (in Ukrainian). 

7. Bakhtin, M. M. (2003). Toward a Philosophy of the Act. In Collected 
Works. Vol. 1. Moscow, Jazyki slavjanskoj kul'tury (in Russian).  

8. Weber, M. (2006) Politik als Beruf in Collected Works. Moscow, 
ROSSPEN. (in Russian).  

9. Gutner, G. B. (2017). Nacional'nyj narrativ i nacional'naja otvetstven-
nost' [National narrative and national responsibility]. Jeticheskaja mysl' 
[Ethical Thought], No 1, pp. 94–109. 

10. Davydov, Ju. N. (2006). Jetika ubezhdenija i jetika otvetstvennosti: Maks 
Veber i Lev Tolstoj [Ethics of conviction and ethics of responsibility: Max Weber 
and Leo Tolstoy. Jeticheskaja mysl' [Ethical Thought], No. 7, pp. 83–109. 

11. Jonas, H. (2004). Wissenschaft als persönliches Erlebnis in Princip 
otvetstvennosti. Opyt jetiki dlja tehnologicheskoj civilizacii. [Das Prinzip 
Verantwortung. Versuch einer Ethik für technologische Zivilisation]. Mos-
cow, Ajris-press. (in Russian). 

12. Macintyre, F. (2002). After Virtue: A Study in Moral Theory. Kyiv, 
Duh i litera. (in Ukrainian). 

13. Motroshilova, N. V. (2013). Martin Hajdegger i Hanna Arendt: bytie 
– vremja – ljubov' [Martin Heidegger and Hannah Arendt: being – time – 
love]. Moscow, Akademicheskij proekt; Gaudeamus. 

14. Neretina, S. S. (1994). Slovo i tekst v srednevekovoj kul'ture. Kon-
ceptualizm Abeljara [A word and a text in Medieval culture. Abelard’s con-
ceptualism]. Moscow, Gnozis. 

15. Prokofyev, A. V. (2009). Vybor v pol'zu men'shego zla i problema 
granic moral'no dopustimogo [Choosing the lesser evil and the problem of 
limits of moral permissibility]. Jeticheskaja mysl' [Ethical Thought], No. 9, pp. 
122–145.  

16. Troeltsch, E. (1994). Der historismus und seine Probleme. Das lo-
gische Problem der Geschichtsphilosophie. Moscow, Jurist. (in Russian). 

17. Troitskiy, K. E. (2016). Jeticheskie idei Maksa Vebera [Max Weber’s 
ethical ideas]. Moscow, IFRAN. 

18. Habermas, J. (1992). Die Moderne ‒ ein unvollendetes Projekt. Vo-
prosy filosofii [Problems of Philosophy], No. 4, pp. 40–52 (in Russian). 

19. Jaspers, K. (1999). Die Schuldfrage. Moscow, Progress (in Russian). 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  05 . 0 9 . 18  
 
 

М. М. Рогожа, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

МОДУСЫ ИДЕИ ОТВЕТСТВЕННОСТИ В СОЦИОКУЛЬТУРНЫХ ОБСТОЯТЕЛЬСТВАХ СЕРЕДИНЫ ХХ – НАЧАЛА ХХI ВЕКОВ. ЧАСТЬ 1 
 
В статье исследуются социокультурные факторы, терминологические коллизии и модусы идеи ответственности в западноевропей-

ском социокультурном пространстве. В первой части статьи очерчивается предыстория современного понятия ответственности, ука-
зываются особенности становления проблематики в "Никомаховой этике" Аристотеля, рассматривается развитие идеи ответственно-
сти в понятийном оформлении imputatio, в частности в этике П. Абеляра в модусах вины и правонарушения. Указывается, что в философии 
Модерна понятие imputatio возникает, в частности, у И. Канта, который хоть и не делал проблему ответственности ключевым фактором 
своего исследования, но определил условия возможности ответственности субъекта. Далее рассматривается формирование проблемати-
ки вокруг термина Verantwortung (responsibility). Анализируется этика ответственности М. Вебера (в сравнении с этикой убеждения). В ста-
тье уделяется внимание идее Х. Арендт о потерянных поколениях и анализируются основания актуализации проблемы ответственности в 
их смысложизненных поисках. Заканчивается первая часть статьи рассмотрением концепции ответственности К. Ясперса, который об-
ращается к этой проблематике в контексте осмысления послевоенного ценностного пространства в Германии. 

Ключевые слова: ответственность, imputatio, Аристотель, П. Абеляр, М. Вебер, К. Ясперс, потерянные поколения, этика ответственности, уго-
ловная вина, политическая вина, моральная вина, метафизическая вина. 

 
M. М. Rohozha, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

MODI OF THE IDEA OF RESPONSIBILITY IN SOCIO-CULTURAL CIRCUMSTANCES OF THE MID 
OF THE 20TH – THE BEGINNING OF THE 21 ST CENTURIES. PART I 

 
The paper deals with socio-cultural factors, terminological collisions and modi of the idea of responsibility in the West European socio-cultural space. 

Main attention is paid to shaping of the idea of responsibility in socio-cultural circumstances of the mid of the 20th – the beginning of the 21st centuries. The 
first part of the paper outlines the preliminary history of the modern concept of responsibility, peculiarities of the problem in Aristotle’s "The Nicomachean 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 54 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

Ethics" are observed as well as the idea of accountability (imputatio) in ethics of P. Abelard in modi of moral guilt and offense. It is mentioned that in Pre-
modern culture idea of responsibility is developed in the context of the freedom of human action, one’s capability to keep an answer for one’s actions and to 
admit guilt. It is specified that in philosophy of Modernity the notion imputatio is represented in I. Kant’s philosophy. Although Kant did not put the problem 
of accountability as the cornstone of his philosophy, he had defined conditions for possibility of agent’s accountability in such a way that his ideas are at the 
background of the main conceptions of responsibility of the 20th century. Further in the paper development of the problem around the term Verantwortung 
(responsibility) is observed. In particular, M. Weber’s ethics of responsibility (in comparison to ethics of conviction) is analyzed. The paper pays attention to 
the of H. Arendt’s conception of lost generations, and grounds of the problem of responsibility actualization in the sense of life search of these generations 
are analyzed. The first part of the paper is finished by the analysis of the conception of guilt and responsibility by K. Jaspers who applied to the problem in 
the context of comprehension of the axiological space of postwar Germany. 

Key words: responsibility, accountability (imputatio), Aristotle, P. Abelard, M. Weber, K. Jaspers, lost generations, ethics of responsibility, criminal guilt, 
political guilt, moral guilt, metaphysical guilt. 

 
 
УДК 177.61 

В. Е. Туренко, канд. філос. наук, м. н. с. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
amurolog5@gmail.com 

 
ЛЮБОВ У КООРДИНАТАХ БАЖАННЯ ТА ЗАДОВОЛЕННЯ: 

ФІЛОСОФСЬКО-КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ ПОГЛЯД 
 

У статті на основі теоретичних напрацювань сучасних зарубіжних філософів здійснюється висвітлення любовного дискурсу в координатах 
бажання та задоволення. Автор доводить, що любовне бажання має не лише суто тілесне забарвлення; воно включає в себе окрім сексуального 
аспекту і суто духовний та душевний аспекти (піклування, відповідальність, турбота, підтримка, прощення тощо). Обґрунтовується думка, що 
задоволення в любові теж багатогранне, воно не стосується лише суто фізіологічних, інстинктивних потреб людської природи. Спираючись на 
думки західних дослідників, можна говорити про велике значення феномена задоволення в дискурсі любові, адже він також пов’язаний з такими 
аспектами, як подолання нестачі, звільнення від тиску (репресії), особистісно значиме самоздійснення та самоствердження. 

Ключові слова: бажання, задоволення, любов, дискурс любові, потяг, предмет любові. 
 
Постановка проблеми. Феномен любові досить ча-

сто редукується до відчуття задоволення та бажання. 
Проте можна розуміти, що існують різного роду експлі-
кації як бажання, так і задоволення, а відтак, потрібно 
розмежувати, наскільки є вірним ототожнення любові з 
даними феноменами людського існування. 

Аналіз досліджень і публікацій. Теоретичні напра-
цювання зарубіжних дослідників Р. Апресяна, Р. Барта, 
Ж. Бодріяра, Ж. Батая, П. Євдокимова, Г.-Г. Гадамера, 
Х. Яннараса та інших стали основою даної статті. Разом з 
тим можемо зауважити, що бажання та задоволення 
в контексті любовного дискурсу наразі ще недостатньо 
досліджені. 

Мета статті. Проаналізувати та дослідити сутність 
феноменів бажання та задоволення в дискурсі любові. 

Виклад основного матеріалу дослідження. На-
самперед, у контексті досліджуваної проблематики не-
обхідно згадати, що стосовно причини появи любові 
фундаментальну роль як для Платона, так і Аристотеля 
займає тіло. Так, Платон зазначає, що багатьох закоха-
них заворожує тіло ще до того, як вони дізналися про 
характер і перевірили інші властивості того, у кого зако-
хані [Phaedr. 232e], а Аристотель пише: "як прихиль-
ність нагадує початок дружби, так і задоволення від 
споглядання іншого наштовхує на виникнення закоха-
ності, оскільки ніхто не закохується, не зазнавши до 
цього насолоди від образу іншої людини. Але хто насо-
лоджується обличчям людини, не зовсім закоханий, він 
стає таким, коли за відсутності іншої сумує і жадає 
(epithymei) її присутності" [Eth. Nic. 1167, 4‒10]. 

Можна сказати з упевненістю, що два титани античної 
філософії мали рацію, адже вся подальша західноєвро-
пейська думка говорить саме так про роль тіла в дискурсі 
любові. Разом з тим самі ми, зі свого власного досвіду, 
знаємо, яка значуща роль споглядання, яке значення тіла 
в тому, щоб з’явитися цьому великому почуттю. 

І хоча початок любові можна угледіти в зовнішності 
(тілесності) потенційно коханої людини, все ж, як зазна-
чає О. Золотухіна-Аболіна, зустріч людини з закоханіс-
тю відбувається в якомусь просторово-часовому центрі 
повсякденності, пов’язаному з певними буденними по-
діями нашого життя, окремими повсякденними обста-
винами. Почуття, що виникають у цій ситуації, якщо 

переростають у любов, то стають вирішальними подіями 
всього життя тієї чи іншої особистості. У цьому місці про-
стір і час повсякденності пов’язується з людським і доле-
носним, і, ймовірнісно, в місці зустрічі людини з любов’ю 
відкривається сенс життя, парадокси смерті й безсмертя, 
зворотність і незворотність часу, детермінізм світових 
сил і, безперечно, власної свободи вибору [8; 73]. 

Відповідно, про подолання сексуального бажання 
(потягу) Ж. Бодріяр у своїй фундаментальній праці 
"Спокуса" пише наступне: "любов не має нічого спільно-
го з потягом – хіба що в лібідозному дизайні нашої 
культури. Любов – виклик і ставка: виклик іншому по-
любити у відповідь; бути в омані ‒ це кидати іншому 
виклик: чи можеш і ти поступитися спокусі?" [11; 58]. 
Любов не зобов’язана, але припускає подолання сексу-
ального потягу; через певний час він стає другорядним, 
а може, навіть і необов’язковим. 

Разом з тим сучасний грецький філософ і богослов 
Х. Яннарас говорить, що статевий потяг – природний і 
ним не потрібно гребувати. Так, зокрема, він підкрес-
лює, що "без відмінності статей і пов’язаного з нею еро-
тичного потягу зв’язок між людьми, їхнє спілкування, 
любов і бажання не піднімалися б, можливо, вище рівня 
звички, стереотипу поведінки, чисто психологічного 
комфорту. Завдяки цьому розходженню сексуальний 
потяг стає рушійною силою і попередньою умовою жит-
тя, умовою здійснення і прояву життя в його особистіс-
ній іпостасі. Людська особистість, навіть з точки зору 
свого біологічного походження, є плід взаємного потягу 
двох інших людських істот. Однак цим справа не обме-
жується, оскільки формування і самовираження нашого 
"я" також випливають з можливості зв’язку, спілкування, 
еротичної співвіднесеності" [10; 123]. 

Відповідно, можна сказати, що заперечувати еле-
мент статевого (сексуального) потягу/бажання в диску-
рсі любові рівнозначно тому, що віднімати від любові 
такі її фундаментально значущі атрибути, як відповіда-
льність, турбота і ласка. Інша справа, що в любові, на 
відміну від закоханості, він не є центральним і чільним. 

Співвідношення бажання та любові досить ґрунто-
вно дослідив Ж. Батай. У праці "Катехізис Діануса" він 
пише наступне: "Розділене нещастя є також радість, 
але мирною вона є лише за умови розділу. Те, що в 

© Туренко В. Е. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 55 ~ 

 

 

хтивість нещастя ви занурюєтеся удвох, це нещастя 
фальсифікує: нещастя кожного з учасників любовного 
дискурсу відбивається в такому випадку в дзеркалі, яке 
інший тримає перед ним. Це неспішне, чарівне запамо-
рочення продовжує розрив плоті. З ним пов’язана болі-
сна і божевільна спокуса улюбленої істоти… Відповідно, 
чим більш недоступний об’єкт бажання, тим більше запа-
морочення він викликає. Найбільше запаморочення пов’я-
зано з унікальністю улюбленої істоти… З запамороченням 
від унікальності улюбленої істоти пов’язана радість, яка 
його подесятеряє. Звичайно ж, у результаті унікальність 
(особливість) втрачається, порожнеча стає повною і ра-
дість перетворюється в скорботу. Але за межами втраче-
ної унікальності починаються іншого роду унікальності; за 
межами радості, що стала скорботою, нові істоти в радості 
знову обмінюються запаморочливими відкриттями… Ба-
жання і любов змішуються: любов є бажання об’єкта від-
повідно до тотальності бажання" [4; 160, 162]. 

Як бачимо, французький дослідник наголошує, що 
за вдоволенням тілесного бажання в справжній любові 
не щезає бажання як таке. Адже тілесне, пристрасне 
бажання – це лише один з аспектів любовного бажання. 
Можна виснувати думку, що любовне бажання – бага-
тогранне, воно включає не лише соматичний аспект, 
але й психологічний, духовний і т. д. Якщо ми любимо 
особистість, то бажаємо не лише володіти тілом, але й 
неминуче постають бажання допомагати, дарувати, 
підтримувати, вірити їй тощо. 

Водночас варто відзначити, що у словнику "Етика" 
задоволення (так само як і насолода) зарубіжний дослід-
ник Р. Апресян позначає як почуття, переживання, що 
супроводжує задоволення потреби або інтересу. Він на-
голошує, що "еволюційне значення задоволення і його 
протилежності – страждання (болі) ‒ обумовлено їх ада-
птивною функцією, яка стимулює активність, що відпові-
дає потребам організму, і блокує дії, небезпечні для ньо-
го. З функціональної точки зору задоволення означає 
різні за характером і змістом досвіди людського буття: 

а) подолання нестачі, 
б) звільнення від тиску (репресії), 
в) особистісно значиме самоздійснення, 
г) самоствердження" [2; 501]. 
Спробуємо проаналізувати, відтак, всі ці чотири мо-

менти в контексті дискурсу любові. 
Першим моментом задоволення виступає подолання 

нестачі в любові. Ми хочемо любити не стільки через те, 
що є недостача в нас самих. Відповідно, почуття задово-
лення виникає через те, що ми віднайшли те, що дає нам 
насолоду. У цьому контексті слушно згадати міф про анд-
рогінів. Саме в ньому Аристофан робить дивовижний ви-
сновок: "Ἕκαστος οὖν ἡμῶν ἐστιν ἀνθρώπου ξύμβολον, ἅτε 
τετμημένος ὥσπερ αἱ ψῆτται, ἐξ ἐνὸς δύο. ζητεῖ δὴ ἀεὶ τὸ 
αὑτοῦ ἕκαστος ξύμβολον" [Symp. 191d]. Зупинимось дета-
льніше на проблемі перекладу даного фрагмента. 

Варто зауважити, що в фундаментальному "Давньо-
грецько-російському словнику" за редакцією І. Х. Дво-
рецького слово "ξύμβολον" має понад 10 значень, ос-
новні з яких наступні: умовний або зовнішній знак, 
сигнал, ознака, прикмета, натяк, знамення, емблема 
символ тощо [6; 1532], однак жодного натяку чи безпо-
середньо слова "половина" в ньому немає. 

Тому, на наш погляд, ліпше перекладати даний 
фрагмент діалогу Платона наступним чином: "Отже, 
кожен з нас – це символ для іншої людини, поділений 
на дві камбалоподібні частини, а тому кожний шукає 
завжди відповідний йому символ". 

Відповідно до цього для Аристофана предмет лю-
бові є символом для тієї особистості, яка його шукала 
все життя, для тієї людини, яка його любить. Символіч-

ність предмета любові полягає в тому, що закоханий 
усвідомлює, що без коханої особистості він неповноцін-
ний, не може гармонійно та повноцінно жити, відчувати 
задоволення. 

Промовець вкладає в уста Гефеста наступні слова: 
"Може, ви хочете якнайдовше бути разом і не розлуча-
тися один з одним ні вдень, ні вночі? Якщо ваше ба-
жання саме таке, я готовий сплавити вас і поєднати 
воєдино, і тоді з двох людей стане одна, і, поки ви живі, 
ви будете жити однією спільною долею, а коли ви по-
мрете, в Аїді буде один мрець замість двох, бо помрете 
ви єдиною смертю. Подумайте тільки, цього ви жадаєте 
і чи будете ви задоволені, якщо досягнете цього?  

‒ Якщо справді так трапиться, ми впевнені, що ко-
жен не тільки не відмовився б від такої пропозиції і не 
висловив жодного іншого бажання, але вважав би, що 
почув саме те, про що давно мріяв, охоплений прагнен-
ням злитися і поєднатися з коханим в єдину істоту. 
Причина цього в тому, що така була від початку наша 
природа і ми складали щось цілісне" [Symp. 192d-e]. 

Розуміння унікальності, значущості коханої особистос-
ті, що ми бачимо у промові Аристофана, наштовхує на 
думку, що відчуття задоволення в любові схоже на усві-
домлення чуда: "Коли кому-небудь... трапляється зустріти 
саме свою половину, обох охоплює таке дивне почуття 
прив’язаності, близькості і любові, що вони справді не хо-
чуть розлучатися навіть на короткий час" [Symp. 192b]. 

Любов стає "чудесною" тому, що двоє людей до 
першої зустрічі (іноді і навіть після ряду зустрічей) були 
чужими одне одному, були як "два айсберги у холодно-
му океані" у стосунках одне з одним. І ось раптом... між 
ними пройшла якась іскра, так всім нам відомі "перший 
погляд, перша посмішка", які стануть основою для лю-
бові. Без сумніву, любов виникає саме тоді, коли якась 
невидима рука знімає покрив, відкриваючи красу, яку 
інші не змогли вловити. Те, що непосвяченим здається 
звичним і таким, що не містить таїнства, для люблячих 
стає єдиним і загадковим. Звідси любов, не сліпа, але 
така, що все бачить [7; 187]. Чудо полягає в тому, що 
віднайдена половинка, "ти", трансформується в "Ти", 
що Чужий стає "Своїм Іншим". 

Така трансформація у людей відбувається від того, 
що той чи інший індивід розуміє, що знайшов свою дру-
гу половинку (про що говорить Аристофан), упізнав 
(згодом) її у звичайній перехожій і усвідомив, що це та, 
яку шукав і чекав все життя. Доречно в цьому контексті 
буде згадати наступну думку західного філософа Г.-Г. 
Гадамера: "Упізнати – означає, навпаки, впізнати річ, 
яку колись бачив. У цьому "як", між іншим, міститься уся 
загадка. Я маю на увазі не диво пам’яті, а чудо пізнан-
ня, що криється тут. Бо коли я когось впізнаю або щось 
дізнаюся, то бачу, що впізнане звільнилося від випад-
ковості як його теперішнього, так і його тодішнього ста-
ну. У впізнаванні закладено те, що ми споглядаємо по-
бачене у світлі того істотного в ньому, що вже не зату-
манюється випадковими обставинами. Цим створюєть-
ся впізнавання" [5; 236‒237]. 

Міфом про андрогінів Аристофан немов хоче сказа-
ти, що любов між чоловіком і жінкою – це диво на землі. 
У світі, де законом є роз’єднаність і протиріччя, така лю-
бов є місцем, де двоє людей, полюбивши одне одного, 
стають єдиним цілим. У цій любові є найбільше таємниче 
диво (з усіх можливих) у людських стосунках: "двоє ста-
ють єдиною особистістю, дві особи, полюбивши і прий-
нявши до кінця одне одного, стають більше, ніж двоє, 
більше, ніж дві особи, – стають єдністю" [1; 169]. 

Російська дослідниця А. Садикова зазначає, що 
"якщо спробувати визначити чудо як абсолютне досяг-
нення бажання або цілі, тобто те, що припускає абсо-

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 56 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

лютність подолання перешкод, то при цьому втрачаєть-
ся моральна воля, випаровується чистий жар душі. Чу-
до як природний і реальний творчий акт при цьому від-
ривається від людини, її духовних потреб і інтересів. 
Але... якщо любов є творчість, то вона полягає у ство-
ренні нової реальності, нової цінності і нового сенсу. 
Любов неповторна й унікальна; і водночас вона відріз-
няється і непередбачуваністю і незалежністю від нас, 
яка є наслідком досить складної і прихованої від нас 
логіки почуттів" [9; 113]. 

Отже, чудесність любові (а відтак, і предмета любові) 
в тому, що вона з’являється у нашому житті випадково; 
вона не є напередзаданою. Здається, ось минають 
20‒25 років нашого життя – і час подумати про особисте 
життя, але як би ми не планували, любов приходить, 
коли вона того хоче. Ми можемо піти в нічний клуб або 
ще в якесь місце масового скупчення людей, походити 
туди місяць, але так нікого і не зустріти. А можемо їхати 
останнім поїздом метро о пів на першу ночі... і на весь 
вагон ще одна людина (протилежної статі), кожен з нас 
думає про своє, але... раптом наші погляди перетнулися 
і ми несподівано один для одного посміхнулися. У ре-
зультаті хлопець взяв адресу/телефон дівчини, а якщо 
взяти контекст XXI століття, дізнався, чи є вона в соцме-
режах тощо... так і зародилася їхня історія кохання. 

Стосовно задоволення як звільнення від тиску та 
репресій, то слушним буде згадати З. Фройда, який 
говорить, що: "Головною метою “душевного апарата” є 
отримання задоволення й уникнення страждання. Неза-
лежно від нормативних настанов індивіда, почуття задо-
волення і невдоволення імперативні. Найбільш інтенсив-
ними і яскравими, а разом з тим і відносно доступними, є 
тілесні задоволення, в першу чергу сексуальні, а також 
пов’язані із задоволенням потреби в їжі, теплі, відпочин-
ку (розслабленні)". Як показав зарубіжний вчений, для 
дитини ранні сексуальні задоволення знаменні як інтим-
ний досвід внутрішньої автономії і незалежності від ото-
чуючих. І філогенетично, й онтогенетично принцип задо-
волення є вихідним. Перший дитячий досвід ‒ безпосе-
реднього задоволення простих вітальних потреб – обу-
мовлює ту привабливість задоволення, яка ніколи актуа-
льно не усвідомлюється, але яка робить задоволення 
бажаним: воно не тільки задовольняє, а й тішить. На-
солоди "тягнуть в дитинство" [1; 501]. 

Відповідно, задоволення в любові імпліцитно немов 
повертають нас у дитинство. Отже, в любові ми як діти. 
Причому не тільки в любові, а й закоханості. Хоча, на 
наш погляд, аналогії "дитячості" у закоханості і любові – 
різні. Р. Барт у контексті цього пише: "Стан закоханості 
– не більше ніж відтворення старих фактів, повторення 
інфантильних реакцій; це притаманне будь-якій любові, 
немає такої, у якої не знайшлося б прообразу в дитинс-
тві". Це означає, що можна зробити наступний висно-
вок: любов – це дитинство, яке триває незалежно від 
віку людей [3]. 

Також французький мислитель проводить паралелі 
між любов’ю і дитинством, ґрунтуючись на тому, що 
Ерот володіє також атрибутом "вічної дитячості": "Гесі-
одівська традиція (якій слідує Федр в "Бенкеті") не зво-
дить Ерота до жодного особистого начала, він просто-
напросто з’являється в кінці ланцюжка, першими лан-
ками якого були Хаос і Земля; згідно з орфіками, у ньо-
го немає ні батька, ні матері, він є з нескінченності; по-
вністю включений в певний ритм, який не має кінця, 
його місія – зв’язати нас з цим рухом (Ерот – це те, що 
не знає в мені спокою; Ерот – блукання). Ці міфічні тра-
диції (які поступово підправить культурне уявлення про 
Амура, який має батьків) розміщують Ерота поза будь-
яким Началом. Дитинство парадоксальним чином теж є 

сліпою плямою людського часу: суміжне з початком 
(батьківським), воно його призупиняє, розпливається, 
блукає протягом всього життя, воно сяє поза часом" [3]. 

Врешті-решт західний філософ підсумовує: "Дитинс-
тво і любов скроєні з одного матеріалу: задоволена 
любов завжди не більше ніж рай, нав’язливу ідею про 
який мені прищепило дитинство" [3]. 

Що стосується третього та четвертого пунктів, то їх 
можна об’єднати, і відповідно – досвід особистісно зна-
чимого самоздійснення та самоствердження є немину-
чою ознакою любові. 

У любові ми шукаємо самоздійснення не лише в ча-
совому контексті, але й у вічності. Щоб сильно не за-
глиблюватися в даний аспект розуміння співвідношення 
любові та бажання, варто знову згадати промову Діоті-
ми, а саме наступні слова: "Гадаю, всі вони (люди) – і 
що достойніші, то більше роблять усе можливе, аби 
засвідчити свої безсмертні вчинки і зажити доброї сла-
ви. Вони прагнуть осягнути безсмертя. Мужі, що тілом 
плодючі, шукають, переважно, жінок, бо саме тут їхній 
Ерот: у своїх дітях, їх породивши, вбачають вони шлях 
до безсмертя, в дітях лишають пам’ять про себе й ося-
гають блаженство на всі прийдешні часи" [Symp. 206c-
d; 208e‒209a]. Для Діотіми сенсом любові є те, що вона 
долає смерть, адже, за її словами, люди воліють люби-
ти тому, що прагнуть безсмертя. Лише любов здатна 
перемогти смерть. І саме це ‒ самоствердження і само-
здійснення особистості як такої. 

Висновок. Таким чином, проаналізувавши феномен 
любові в координатах бажання та задоволення, може-
мо зробити наступні висновки: 

1) Любовне бажання має не лише суто тілесне за-
барвлення. Скоріше в цьому контексті можна говорити 
про хіть, пристрасть. У свою чергу бажання в любові 
має багатогранний характер, адже включає в себе 
окрім сексуального аспекту і суто духовний та душев-
ний аспекти (піклування, відповідальність, турбота, під-
тримка, прощення тощо); 

2) Задоволення в любові багатоскладове, воно не 
стосується лише суто фізіологічних, інстинктивних по-
треб. Спираючись на думки зарубіжних дослідників, 
можна говорити про велике значення феномена задо-
волення в дискурсі любові, адже воно також пов’язане з 
такими аспектами, як подолання нестачі, звільнення від 
тиску (репресії), особистісно значиме самоздійснення 
та самоствердження.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Антоний (Блум), митрополит. Таинство Любви. Беседа о христи-
анском браке / Митрополит Антоний (Блум) // Свет Любви Господней. – 
М.: Изд-во Православного братства св. апостола Иоанна Богослова, 
2009. – 169 с.. 

2. Апресян Р. Г. Удовольствие / Р. Г. Апресян // Этика: Энциклопе-
дический словарь / Под ред. Р. Г. Апресяна и А. А. Гусейнова. ‒ М.: 
Гардарики, 2001. – С. 501‒503.  

3. Барт Р. Фрагменты речи влюбленного (неизданные страницы) 
[Електронний ресурс] / Р. Барт. ‒ Режим доступу: 
magazines.russ.ru/nlo/2011/112/ba2.html 

4. Батай Ж. Катехизис Диануса // Ж. Батай. Трактаты о любви. – М.: 
ИФ РАН, 1994. – С. 158‒172. 

5. Гадамер Г.-Г. Искусство и подражание // Г.-Г. Гадамер. Актуаль-
ность прекрасного. – М.: Искусство, 1991. – С. 228‒241. 

6. Дворецкий И. Х. Древнегреческо-русский словарь: в 2 т. / 
И. Х. Дворецкий. – М.: ГИИНС, 1958. – Т.2. – 1043 с. 

7. Евдокимов П. Н. Таинство любви: тайна супружества в свете право-
славного Предания / П. Н. Евдокимов. – М.: Лепта- Пресс, 2008. – 336 с. 

8. Золотухина-Аболина Е. В. Повседневность: философские загад-
ки / Е. В. Золотухина-Аболина. – К.: Ника-центр, 2006. – 256 с. 

9. Садыкова А. Г. Любовь как естественное чудо / А. Г. Садыкова // 
Лукьянов А. В. Идея метакритики "чистой" любви (философское введе-
ние в проблему соотношения диалектики и метафизики). – Уфа: Изда-
тельство Башкирского университета, 2011. – С. 113‒116. 

10. Яннарас Х. Вера Церкви. – М.: Центр по изучению религий, 1992. 
– 230 с. 

11. Baudrillard J. De la seduction. – Paris: Editions Galilee, 1979. – 180 p. 
 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 57 ~ 

 

 

REFERENCES 
1. Antonij, (Blum), mitropolit. (2009). Tainstvo Lyubvi. Beseda o 

hristianskom brake. Svet Lyubvi Gospodnej [The Sacrament of Love. Talk 
about christian marriage] Moskow, Izd-vo Pravoslavnogo bratstva sv. 
apostola Ioanna Bogoslova.  

2. Apresyan, R. G. (2001). Udovol'stvie [Pleasure]. In Ethika: 
Enciklopedicheskij slovar. Moskow, Gardariki.  

3. Bart, R. Fragmenty rechi vlyublennogo (neizdannye stranicy) [A 
Lover's Discourse: Fragments (unreleased pages)]. Retrieved from 
magazines.russ.ru/nlo/2011/112/ba2.html 

4. Bataj, Zh. (1994). Catechism of Dianus. In Traktaty o lyubvi. 
Moskow, IF RAN (in Russian). 

5. Gadamer, G.-G. (1991). Art and imitation. In Aktual'nost' 
prekrasnogo. Moskow, Iskusstvo (in Russian). 

6. Dvoreckij, I. H. (1958). Drevnegrechesko-russkij slovar': v 2 t. V.2. 
[Ancient Greek-Russian dictionary: volumes I and II]. Moskow, GIINS. 

7. Evdokimov, P. N. (2008). Tainstvo lyubvi: tajna supruzhestva v svete 
pravoslavnogo Predaniya [The Sacrament of Love: The Mystery of 
Matrimony in the Light of Orthodox Tradition]. Moskow, Lepta-Press. 

8. Zolotuhina-Abolina, E. V. (2006). Povsednevnost': filosofskie zagadki 
[Everyday life: philosophical mysteries]. Kyiv, Nika-centr. 

9. Sadykova, A. G. (2011). Lyubov' kak estestvennoe chudo [Love as a 
natural miracle]. In Ideya metakritiki "chistoj" lyubvi (filosofskoe vvedenie v 
problemu sootnosheniya dialektiki i metafiziki). Ufa, Izdatel'stvo 
Bashkirskogo universiteta. 

10. Yannaras, H. (1992). Vera Cerkvi [Faith of the Church]. 
Moskow,Centr po izucheniyu religij. 

11. Baudrillard, J. (1979). De la seduction. Paris, Editions Galilee. 180 p. 
 

Н а ді й шл а  д о  р е д ак ц і ї  1 0 . 09 . 1 8  
 

 
В. Э. Туренко, канд. филос. наук, м. н. с. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ЛЮБОВЬ В КООРДИНАТАХ ЖЕЛАНИЯ И УДОВОЛЬСТВИЯ: ФИЛОСОФСКО-КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ ВЗГЛЯД 
 
В статье на основе теоретических наработок современных зарубежных философов осуществляется освещение любовного дис-

курса в координатах желания и удовольствия. Автор доказывает, что любовное желание имеет не только чисто телесную грань; 
оно включает в себя кроме сексуального еще и чисто духовный и душевный аспекты (забота, поддержка, прощение и т. д.). Обосно-
вывается мнение, что удовольствие в любви тоже многогранно, оно не касается только физиологических, инстинктивных потреб-
ностей человеческой природы. Опираясь на мнения зарубежных исследователей, можно говорить о большом значении феномена удо-
вольствия в дискурсе любви, ведь он также связан с такими аспектами, как преодоление нехватки, освобождение от давления, лич-
ностно значимая самореализация и самоутверждение. 

Ключевые слова: желание, удовольствие, любовь, дискурс любви, влечение, предмет любви. 
 
V.E. Turenko, PhD, junior research fellow 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
LOVE IN THE COORDINES OF DESIRE AND PLEASURE: PHILOSOPHICAL-CULTURAL SIGHT 

 
In the article, on the basis of theoretical developments of contemporary foreign philosophers, illumination of love discourse in the coordinates of desire 

and pleasure is carried out. The author proves that love desire has not only a purely physical boundary; it includes not just sexual, but also purely spiritual 
and soul aspects (caring, support, forgiveness, etc.). The author substantiates the opinion that pleasure in love is also multifaceted; it does not concern only 
the physiological, instinctive needs of human nature. Based on the opinions of Western researchers, one can talk about the great significance of the phe-
nomenon of pleasure in the discourse of love, because it is also connected with such aspects as overcoming the shortcoming, liberation from pressure, 
personally significant self-realization and self-affirmation. The author analyzes theoretical works by foreign researchers R. Apresyan, R. Barthes, J. Baudril-
lard, G. Bataille, P. Yevdokimova, G.-G. Gadamer, H. Yannaras, on the basis of which comes to the conclusion that satisfaction with the experience of per-
sonally meaningful self-realization and self-affirmation is an inevitable sign of love. The author investigates such aspects of love as "miraculous" (in the 
context of the application to Plato's “Symposium”), as well as "childhood" within the ideas of S. Freud and J. Baudrillard. Thus, the purpose of the article is 
to carry out a comprehensive analysis of the phenomenon of love, through the riot of historical-philosophical and cultural studies. 

Key words: desire, pleasure, love, discourse of love, train, object of love. 
 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 58 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

ПРАКТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 
УДК 008:331.546 

В. С. Гриценко, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
valentynagrytsenko@knu.ua 

 
ГУМАНІТАРНА ЕРУДИЦІЯ У ФАХОВИХ КОМПЕТЕНЦІЯХ КУЛЬТУРОЛОГА 

 
Стаття присвячена дослідженню гуманітарної освіченості як ознаки фаховості культуролога. Окрему увагу приділено актуалізації культу-

рології як науки, здатної впливати на сучасні процеси розвитку культури, розглянуто необхідність врахування даного фактора у формуванні 
культурологічних компетенцій. Гуманітарне "всебачення" культурології розглянуто як підстава бути домінантом сучасної гуманітаристики. 

Ключові слова: гуманітаристика, ерудиція, гуманітарний домінант, культура, сутність людини, сутнісна універсальність, фахові компетенції. 
 
Постановка проблеми. Перетнувши третє тисячоліт-

тя, людина все піддає сумніву: від сталих уявлень про 
звичаєві регулятиви свого буття до сповідуваних віками 
духовних істин − прадавніх оберегів людського світу. Її 
соціокультурний габітус все більше тяжіє до середньоста-
тистичних вимірів, далеких від його справжнього, сутніс-
ного, джерела. Редукція стала віянням часу, не промину-
вши жодної сфери життя, віддавши на відкуп іронії щи-
рість почуттів, глибину переживань, духовний ентузіазм. 
Послідовно здрібнюється семантика понять, дотичних до 
праці самотворення: значеннєве поле звужується, зміню-
ються смислові домінанти, відсуваються на задній план 
чи просто відсікаються змісти мобілізаційного характеру. 

Спіткало це й ерудицію – урівнена із вправністю 
"просунутих" нтернет-користувачів, вона поступово ско-
ротила класичний обсяг свого розуміння. Це явна і при-
кра втрата, особливо відчутна по відношенню до її гу-
манітарної іпостасі, того духовного депозитарію, що 
має надзвичайний людинотворчий ресурс. Усвідомлен-
ня такого його значення мало різні історичні вияви, зок-
рема, у пізні радянські часи в русі за гуманітаризацію 
освіти, обумовленому не лише ідеологічними цілями, а 
й очевидною духовною стагнацією. У подальшому це 
створило ґрунт для введення у загальноосвітні програ-
ми культурознавчих аспектів, згодом − для появи в 
українських вишах відповідних навчальних курсів і, 
врешті, спеціалізацій з культурології. 

В умовах кризи самоідентифікації потреба в них зро-
стає неухильно, хоча не може вповні бути задоволена 
через недосформованість загальної системи культуро-
логічних знань, скоріше мозаїчних, ніж всеосяжних, пе-
реважно відцентрових, а не доцентрових, схильних до 
фактологічного, а не сутнісного аналізу. У вітчизняній 
культурології до труднощів системної кристалізації дода-
ється вихована з радянських часів звичка мати загаль-
ний "несхибний" орієнтир, неможливий, звісно, за сучас-
ної теоретичної поліфонії, а також народжений власним 
аналітичним голодом магнетизм зарубіжного доробку, 
його учнівське, апологетичне сприйняття. Таким чином, 
досягнення культурологічної фаховості є, скоріше, зада-
чею проективною, вирішення якої передбачає розуміння 
її необхідних складових. Сама природа культури робить 
їх гуманітарно скерованими, культурологія ж висту-
пає в науці як справжній гуманітарний домінант, 
обіймаючи весь простір світу Людини. 

Це вимагає відповідних підходів та методів, а за 
широкого звернення до фактології – обов’язкового і 
визначального врахування її антропних витоків. Так 
закладається гуманітарне всебачення, яке за опти-
мальних умов – індивідуальної схильності та професій-
ної зацікавленості і, звичайно ж, спеціальної фахової 
підготовки – стає гуманітарною ерудицією: не окремим 
особистим досягненням, а фундаментом, базисом 
культурологічної компетентності. Це потребує 

спеціального протоколу підготовки – цілісної системи 
відповідно мотивованих і внутрішньо скоординованих 
дидактично-інтелектуальних зусиль. Зауважимо, що 
міждисциплінарність, залишаючись тенденцією розвит-
ку сучасної науки в цілому, для культурології є основою, 
пов’язаною з її засадничими універсаліями, що перед-
бачає її неухильний евристичний поліморфізм. Не зай-
ве констатувати, що з тих же причин ядро знань про 
культуру стало підставою загальнонаукової міждисцип-
лінарної аналітики, а наявність гуманітарного посилу − 
показником її якісності та глибини. 

Аналіз досліджень і публікацій. У даному ракурсі 
проблема ставиться вперше. Це обумовило переважне 
звернення до непрямих джерел, що розглядають її 
окремі складові, а також до досліджень, присвячених 
з’ясуванню людинознавчої природи культурології, її 
гуманітарного характеру, питанням філософії культури. 
Однак у світлі обраної проблеми головний інтерес 
складають підходи до аналізу гуманітарних ресурсів 
культурології, розвинуті на тлі нових суспільних реалій, 
зокрема, розширення соціальних культурних свобод, 
передусім свободи культурного самовиявлення. У фор-
муванні дискурсу дослідження питання продуктивним 
виявився розгляд гуманітаристики як способу перетво-
рення дійсності, створення віртуальних, духовно насиче-
них паралельних світів (М. Н. Епштейн), гуманітарних 
наук – як "служби розуміння" (І. В. Малигіна, І. П. Леон-
тьєва, О. Г. Ніколаєва), тематизації буття людини в куль-
турі − як простору антропології (Л. С. Кляйн), системної 
культурології − як метанауки (Р. В. Корень), як науки, що 
формує дійсність (Дорис Бахманн-Медик), специфіки 
культурології як науки гуманітарного ряду (А. Я. Флієр), а 
також її філософських засновків. 

Метою статті є аналіз гуманітарної ерудиції як оп-
тимальної моделі культурологічної освіченості, що має 
бути врахована у процедурах надання майбутнім куль-
турологам знань та практичних навичок. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Поте-
нційний культуролог "приречений" в освоєнні свого фа-
ху рухатись у полідисциплінарному просторі, залишаю-
чись на базі широкого гуманітаризму, що є чинним для 
будь-якої культурологічної спеціалізації. У цьому полі 
діє набір операціональних засобів: бі-, а в умовах Укра-
їни − полілінгвізм, комп’ютерна компетентність, вільне 
володіння основами джерелознавства і бібліографії. 
Якщо необхідність перших двох не потребує пояснень, 
джерельна евристика з її бібліографічною складовою 
вимагає виходу з тіні, куди потрапила разом із втратою 
інтересу до друкованого слова як джерела знань, хоча 
має також аудіальну і візуальну складові. Насправді 
вона є умовою формування дослідницької коректності, 
експертної грамотності і, що не менш важливо, − керів-
ництвом і допомогою у самоосвіті, здатність до якої 
знаходимо серед ознак шуканої компетентності культу-

© Гриценко В. С. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 59 ~ 

 

 

ролога. Не випадково сьогодні друкована книга знову 
стає світовим трендом. Причини цього зрозумілі і, до 
речі, лежать у тій же гуманітарній площині. 

Процедура культурологічного аналізу більшою мі-
рою, ніж будь-яка інша, має справу з тонким переве-
денням внутрішнього у зовнішнє, прихованого − у явне. 
Значення мови як посередника в цьому процесі пере-
оцінити неможливо, адже саме вона є головним спосо-
бом прояснення складного, незрозумілого, того, що 
приховано за зовнішнім. Опосередковуючи реальність у 
лінгвістичних одиницях, не дивлячись на відсоток допу-
стимого відхилення, мова для фахового оператора стає 
інструментом бачення, здатного у співвідношенні пред-
метної практики і її мовної інтерпретації не втрачати 
суті речей. Це особливо вартує, коли, як зараз, стрімко 
розширюється проблемне поле культурології. Мова 
виявляється гідним предметом уваги, виступаючи мов-
леннєвим аналогом усієї людської практики. Володіння 
нею забезпечує коректну інтерпретацію закодованих у 
мовленні культурних явищ. 

Для вільної орієнтації в інформаційному банку люд-
ства культурологу необхідні компетенції на рівні впев-
неного РС-user’a. Навряд сьогодні когось здивуєш тер-
міном "академічна інтернет-евристика", апеляцією до 
"гуманітарних цифрових технологій", поняттям "гуманіта-
рна інформатика", вжитим для позначення міждисциплі-
нарних досліджень у сфері гуманітарних наук тощо. Ціл-
ком слушним є передбачення повної легітимації у неда-
лекому майбутньому терміна "цифрові гуманітарні науки" 
як такого, що зафіксує їх реальну, сьогоднішню, форму 
існування; певний досвід роботи вже накопичений лабо-
раторіями та центрами гуманітарної, соціально-гумані-
тарної інформатики, оновлення гуманітаристики, прогно-
зування майбутнього гуманістики в цілому, ініціативами 
сприяння її розвитку, створеними у різних країнах, на 
різних континентах світу (на жаль, тут ми ще суттєво від-
стаємо). Все це відбувається на тлі багаторічного актив-
ного обговорення можливостей і, врешті, підстав для 
подальшого існування гуманітаристики взагалі. Не маю-
чи сумніву в її майбутньому, зауважимо, що за будь-яких 
позицій, на які спираються у цих штудіях, вона демон-
струє свій прямий зв’язок із досвідом людського само-
розвитку. Займаючись Людиною, вона об’єктивно висту-
пає частиною її історії, і зовсім інша справа − питання її 
економічно-маркетингового рейтингу на сучасному ін-
формаційно-технізованому ринку освіти. 

Питання ж про природу і сутність гуманітаризму є, 
без сумніву, питанням метафілософським і не може 
бути вирішено всередині самої гуманітаристики, яка 
поки що не є цілісною теоретичною системою з чітко 
визначеним предметно-проблемним полем й відповід-
ним методологічним апаратом. Важко не погодитись із 
тим, що cьогодні вона все ще розвивається "у суто 
екстенсивному режимі, у системі категорій і понять, які 
давно вичерпали свої пізнавальні можливості, хоча має 
всі можливості для інтенсивної ідейної та методологі-
чної експансії у боротьбі за інтелектуальні пріоритети у 
загальнолюдському масштабі" [3, c. 163‒164]. На нашу 
думку, ці можливості надані їй філософським стрижнем 
− підґрунтям її устремлінь та знань, який спрямовує до 
світу Людини, світу, створеного її свідомістю, почуття-
ми, бажаннями, втіленими у багатоманітті діяльнісних 
актів. З іншого боку, гуманітарна відкритість до проце-
дур рефлексії наділяє філософію живим всебаченням 
людського буття, необхідного для її розвитку. 

Свідок розгортання культурних процесів, головний 
тримач культурного капіталу, а отже, ключ до розуміння 
культури, гуманітаристика уособлює зв’язок знання з 
духовними смислами й, потребуючи комунітарності, 

шукає свого чутливого співрозмовника, в той час як 
філософія потребує того, хто здатний прийняти відкриті 
нею універсальні сенси буття. Як установка свідомості 
філософія завжди гуманітарна, гуманітаризм завжди 
філософічний. Якщо долею першої є трансцендування 
− вихід за межі мінливості світу до його основ, то силь-
ним місцем другого виступає володіння рівнем очевид-
ного (не того, звісно, що лежить на поверхні!) в усьому 
різноманітті та багатстві його людських проявів. Їхня 
спільність, точніше, їхня гомогенність витікає з родової 
сутності Людини; вони разом, нехай і по-різному, задіяні 
в єдиному процесі людинотворення. 

Зрозуміло, у контексті даного дослідження розве-
дення філософії і гуманітаристики є операціонально- 
умовним, адже насправді мудролюбство, легітимарне 
для філософії, спрямоване прагненням Людини підно-
ситись, характерним для істоти, здатної творити штуч-
ний світ, набуваючи при цьому особливого самовідчут-
тя, яке, на наш погляд, проникливо і точно виражене 
поняттям "надістотності" [5]. Саме це прагнення стиму-
лює нескінченність процесу людського світовлаштуван-
ня, забезпечуючи духовно-творчу перспективу розвитку 
людства. По суті, ми маємо справу з різними формами 
саморефлексії − тієї, яка схильна до систематизації 
світобачення в універсальних принципах та законах, і 
такої, що у виявленні смислів буття вдається не до ло-
гічних процедур, а до співставлень та аналогій, мета-
фор та образів. Розглядаючи гуманітаристику, гумані-
таризм, гуманістику стосовно культурології, ми маємо 
на увазі і перше, і друге, розуміючи, що гуманітарне 
знання, попри свої асистемність, поліканальність та 
розпорошеність, повноважне на всьому просторі люд-
ської реалізації, незалежно від форм її прояву. 

Сьогодні ми спостерігаємо новий виток наукового ін-
тересу до гуманітаризму. Хоча аналіз його векторів не є 
нашою задачею, слід зауважити, що ця активність ви-
кликана об’єктивною і нагальною необхідністю, яка, 
власне, актуалізує і предмет нашого розгляду − про-
блему гуманітарної ерудиції як показника культурологі-
чної компетентності. Залишаючись складовою загаль-
ного дискурсу, вона здатна мати і власний, що має 
включати синтез окреслених нею концептуальних ядер. 
Слід констатувати, що до сьогодні необхідного комп-
лексного підходу до її розгляду й вирішення не існує, в 
той час як кожний з її елементів чи вже опинявся, чи 
постає у полі окремої уваги дослідників. 

Немає жодних підстав заперечувати приналежність 
культурології до гуманітаристики як сукупного знання про 
Людину. Принциповим є визнання її комплексності, яку, 
зокрема, вбачають у поєднанні теоретичного й емпірично-
го, раціонального і позараціонального, у набутті відчуття 
особистої причетності до об’єкта пізнання, в обов’язковій 
аналітико-методологічній кореляції з іншими, передусім 
людинознавчими, науками. Доказом гуманітарного статусу 
культурології вважають її аксіологічність − причетність до 
ієрархізації світу "за його ціннісними ознаками (парамет-
рами значущості для людини)" [3, c. 163]. А. Я. Флієр на-
зиває культурологію чи не найбільш життєздатним проек-
том серед дослідницьких стратегій гуманітарних наук з їх 
"нестримним прагненням змішувати дисципліни у немис-
лиму кількість комбінацій", О. С. Кириллова бачить її ризик 
й, водночас, її можливу історичну місію в тому, щоб  за-
лишитись назавжди "лише пограничною сферою соціаль-
но-гуманітарних досліджень" [2]. 

Гуманітарну титульність культурології підтверджу-
ють слова О. Жукової щодо появи нової значущої тен-
денції наукового знання − "культурологізації дискурсу", 
яка, за її спостереженнями, відбувається сьогодні у 
різних сферах гуманітаристики [1]. Теоретик-культу-

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 60 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

ролог М. Епштейн, виступаючи як кризовий менеджер гу-
манітаристики, бачить можливість її рятівного оновлення в 
розвитку прикладної, чи експериментальної, гуманістики, 
де задачею культурології має стати вихід до транскультур-
ного світу − континууму, що обіймає всі культури разом із 
лакунами між ними, єдності всіх культур і ще не реалізова-
них в них можливостей. Вчений переконаний, що, виходя-
чи з існуючих культур як матеріалу своєї роботи, культуро-
лог, власне, і творить з них транскультуру як "нове симво-
лічне середовище існування людського роду" [6, c. 634]. 

Таким чином, концептуальний аналіз культурології 
як зони гуманітаристики виявляє її мегапозицію, обумо-
влену предметом − культурою як цілокупністю всіх 
людських реалізацій. Це вимагає фахової відповідності 
культуролога, яка виходить за рамки його формально ви-
значених компетенцій, адже він виступає простором спів-
віднесення і зв’язності того, що не можна співвіднести 
природним шляхом. Це, звісно, потребує й особливих зу-
силь, і специфічних вмінь. Дана проблема здається нам 
важливою також у плані визначення покликання культуро-
лога і його не лише наукового, а й, власне, суспільного 
статусу. Фактично, перебуваючи в межах магнетизму вла-
сної культури, він покликаний професією існувати і в інших 
культурних світах, відчуваючи приналежність до чогось на 
кшталт вселюдської духовної батьківщини. На нашу дум-
ку, це відчуття не є пустою суб’єктивністю, а має глибоке 
онтологічне коріння. Крім того, воно з необхідністю є опе-
руванням і наявною особистою духовністю, масштаб якої 
визначає для фахівця міру його евристичної спромож-
ності. Разом з тим за цих умов кожний культурознавчий 
акт стає виконанням власної людськості. 

У даних процедурах культуролог завжди стає точкою 
перетину різних культурних тенденцій і культурних рухів 
− тим більше відповідальність за фаховість його свід-
чень, що мають бути сформовані на об’єктивному ґрунті, 
позбавлені суб’єктивізму та будь-чого стороннього і тіль-
ки тоді повідомлені іншим. Перший крок до цього − заго-
стрена готовність і, що не менш важливо, здатність 
сприйняття будь-якої культурної реальності як гідного 
предмета аналізу, пов’язаного із самоздійсненням люди-
ни. Кожного разу це − усвідомлення умовності культурної 
стабільності й, водночас, − переконання у непохитності 
духовного, якому покликаний служити. З цих принципових 
речей, зокрема, й виникає потреба у гуманітарній ерудо-
ваності, яка є головним предметом нашого інтересу. 

Ми підійшли до питання, яке проблемно не сприй-
мається, адже саме поняття "гуманітарна ерудиція" є 
робочим для дискурсів, де констатується її наявність чи 
відсутність. У контексті нашої розмови вона проблема-
тизується своїм зв’язком із живим процесом набуття 
фаховості, яка своїм об’єктом має таке складне й бага-
тошарове явище, як культура. 

У попередньому розгляді ми опосередковано торк-
нулися її засадничих складових. Спираючись на визна-
чення ерудиції як явища всебічної освіченості й екстра-
полюючи його на сферу культурології, вважаємо дореч-
ним зауважити, що вона засвідчує існування і безупин-
ність розвитку людського начала як творця нашого світу, 
значущої складової Всесвіту. Таким чином, вона є ціліс-
ною, а її всезв’язність обумовлена з’ясуванням місця і 
ролі Людини у світі та прагненням сформувати відповід-
не її всебачення. Силові лінії цієї цілокупності заряджені 
енергією людського саморозвитку, пролягають його ма-
ршрутами, позначають потенційно можливу духовну 
навігацію. Її енергетичні поля − це, власне, енергетичні 
поля культури як процесу і результату сутнісної реалі-
зації людини. Розуміння цього дає філософська антро-
пологія, однак не як учнівське знання, а як знання, пе-
ретворене на спосіб культурологічного бачення. 

Тут не обійтись філософським базисом, передбаченим 
напрямком навчання. У своїй формальній визначеності ці 
знання можуть залишитися мертвими. Інша справа, коли 
розуміння людської сутності розгорнуто по всіх парамет-
рах її універсальності: креативно-діяльнісного начала, 
готовності до реалізації сутнісних сил, власного космосу, 
домірного Всесвіту, суспільності та здатності її відтворен-
ня у самореалізації, володіння мірою (міркою) предмета, в 
тому числі для створення краси, тощо. З цих позицій по-
іншому виглядає емпірична фактичність, з якою переваж-
но і працює культуролог: вона виявляється зовнішнім про-
довженням внутрішніх вібрацій, народжених контактом з 
навколишнім, гри енергій − іррадіації духовного ядра, 
складних інтенцій багатошарової тканини особистого Я, 
яка відтворює історію стосунків з іншими з їх позитивним, 
а також і травматичним досвідом. 

Сутнісна універсальність як людське призначення в 
будь-якому випадку залишається умовою бачення і ро-
зуміння кожного людського саморуху. Вільно почуваючи 
себе у питаннях природи Людини, її родових характе-
ристик, оперуючи фундаментальними й новими знан-
нями у цій царині, аналітик у сфері культурології вихо-
дить у простір психології, соціальної філософії, історії, 
соціології, семіотики, естетики, етики − всього, що в 
науці є дотичним до людського світу. Особливої уваги 
потребує простір його почуттєвості, яка складає основу 
двох фундаментальних діяльностей − моральнісної й 
естетичної, колиски і цитаделі духовності. Уособлюючи 
родові, сутнісні потреби Людини відноситись та жити в 
гармонії зі світом [4], вони створюють фундамент того, 
що в дуальній структурі Homo протистоїть тварності, 
вичавлює її кожним моментом і фактом свого явлення. 

Суб’єкт культури − це істота, яка не просто має по-
чуття, а не може їх не мати. Обов’язковість врахування 
цього фактора передбачає входження у тонкий світ 
внутрішньої людини, що можливо лише за умов профе-
сійного володіння психологічними процедурами його 
аналізу, передусім знанням моделей людської психіки, 
типології емоційних станів, методів спостереження 
(опитування, інтерв’ю, тестування, анкетування), нави-
чок інтент-аналізу. У будь-якому експертно-аналітич-
ному замірі культурного явища має враховуватись його 
психологічна суттєвість, яка невідворотно впливає на 
процеси його формування та соціокультурної легітима-
ції, адже кожна творча дія виходить з особистого Я і у 
своєму сприйнятті наштовхується на особисті ж Я, що 
народжує колізії внутрішньокультурного обміну, в якому 
постійно відтворюється людськість. 

Цариною, де ці процеси унаочнені щонайбільше, є 
мистецтво. його освоєння як простору польових культу-
рологічних досліджень є необхідним не лише у плані 
вихідних навчальних настанов, але й як постійний ана-
літичний тренінг, що виховує культурологічну фаховість 
у роботі з мінливо-плинним об’єктом, напряму пов’я-
заним із сутнісним людським ядром. Тут все складніше, 
багатозначніше, поліморфно. Уявити собі злиття в одну 
наукову дисципліну культурології й естетики на кшталт 
соціологічної культурології неможливо, адже одна 
справа вивчення культури з боку її функцій як способу 
регуляції суспільних стосунків, інша − вламування куль-
турології зі своїм статутом в метатеорію мистецтва, яка 
обіймає увесь простір естетичної діяльності людини 
разом з її рафінованою формою – художнім. Тут мова 
не йде про використання апробованого аналітичного 
інструментарію, адже у даному випадку перед нами 
постає складний і багатогранний світ художньої образ-
ності з її природою, діалектикою, законами, класичним 
арсеналом та інноваціями, а надто − з унікальною зда-
тністю бути надзвичайно точним резонатором людини. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 61 ~ 

 

 

Тому не у злитті з естетикою, зі спеціалізованими ми-
стецтвознавчими дисциплінами слід шукати культуроло-
гічну підмогу, а в розумінні причетності естетичного і його 
форми − мистецтва − до активного культуротворення. 
Вміння грамотно прислухатися до нього, фахово вдивля-
тися в його образотворчу систему відкриває культуроло-
гу можливість точної соціокультурної діагностики, яка 
здатна набагато випереджати результати раціональної 
наукової аналітики. Така позиція посилює культурознав-
чий аналіз ще й за рахунок діалектичної єдності естетич-
ного й моральнісного, що у своїй дотичності до розвитку 
сутнісних сил людини була яскраво досліджена О. І. Фор-
товою. Однак у цього питання є й інший бік: справжній 
гуманітарій, у даному випадку − професійний культуро-
лог, не може бути моральнісно індиферентним, адже 
тканина, з якою він працює, є духовною, а отже, позна-
чена від своїх начал єдністю краси і добра. 

Висновок. Фахова підготовка культурологів є сьо-
годні питанням великої соціальної ваги, надто − для 
сучасної України. Поєднуючи у собі теорію з її 
обов’язковою екстраполяцією у практику, ця професія є 
експертною, володіючи методами соціокультурної діаг-
ностики, й, водночас, здатна виступати самодостат-
ньою стороною живого процесу культуротворення. Це 
особливо важить в умовах стагнації традиційних духов-
них регулятивів, соціальної нестабільності, всебічної 
прагматизації буття. Отже, домінування культурології у 
міждисциплінарних наукових дискурсах не є сьогодні 
випадковим, що висуває підвищені вимоги до підготов-
ки культурологів-професіоналів. 

Займаючи топ-позицію у сучасній гуманітаристиці, 
культурологія, у свою чергу, легітимується гуманітарними 
векторами, спрямованими на цілісне бачення культури як 
продукту людського саморозвитку. Саме вони мають бути 
враховані у формуванні відповідних культурознавчих ком-
петенцій, спрямованих на людину як носія і творця духов-
ності. За цих умов гуманітарна ерудиція виступає голо-
вною умовою фаховості культуролога, що передбачає 
аналітичне всебачення, точність соціокультурного моніто-
рингу, продуктивність культуротворчого втручання. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Жукова О. А. Избранные работы по философии культуры. − М.: 

ЛитРес, 2015. – 840 c. Режим доступу: https://www.litres.ru/olga-zhukova-
2/izbrannye-raboty-po-filosofii-kultury/  

2. Кириллова О. С. Постмодернистский синдром междисциплинарности 
в гуманитаристике: проект "культурология" // Философия в современном 
мире: диалог мировоззрений: Материалы VІ Российского философского 
конгресса (Нижний Новгород, 27‒30 июня 2012 г.) − Режим доступу:  
www.scicenter online/russkaya−filosofiya−scicenter/postmodernistskiy−sindrom− 
mejdistsiplinarnosti− 161439.html 

3. Флиер А. Я. Культурология как гуманитарная наука // Обще-
ственные науки и современность. − 2005, № 1. − С. 163‒164. 

4. Фортова А. И. О диалектическом единстве нравственного и эсте-
тического / А. И. Фортова. − К.: Вища школа: Изд-во при Киевском ун-те, 
1985. – 151 с.  

5. Эпштейн М. Н. Проективный словарь по философии. Новые по-
нятия и термины. Современная техника, софийность и ангелология 
[Електронний ресурс] // Топос. Литературно-философский журнал. − 
03.12.2003. Режим доступу: www.topos.ru/article/1846 

6. Эпштейн М. Н. Транскультура. Культурология в практическом 
измерении // Эпштейн М. Н. Знак пробела: О будущем гуманитарных 
наук. − М.: Новое литературное обозрение, 2004. − С. 622‒634. 

 
REFERENCES 

1. Zhukova, O. A. (2014) Izbrannyye raboty po filosofii kultury [Selected 
works on the philosophy of culture]. Retrieved from 
https://www.litres.ru/olga-zhukova-2/izbrannye-raboty-po-filosofii-kultury/  

2. Kirillova, O. S. (2012) Postmodernistskiy sindrom mezhdistsiplinar-
nosti v gumanitaristike: proyekt “kulturologiya” [Postmodern syndrome of 
interdisciplinarity in humanities: the "culturology" project]. In Filosofiya v 
sovremennom mire: dialog mirovozzreniy: Materialy VІ Rossiyskogo filosof-
skogo kongressa (Nizhniy Novgorod). Retrieved from www.scicenter 
online/russkaya-filosofiya-scicenter/postmodernistskiy-sindrom-
mejdisstsiplinarnosti-161439.html  

3. Fliyer, A. Ya. (2005) Kulturologiya kak gumanitarnya nauka [Cultur-
ology as Humanities science]. Obshchestvennyye nauki i sovremennost, 
2005, №1, pp.163‒164. 

4. Fortova, A. I. (1985) O dialekticheskom edinstve nravstvennogo i es-
teticheskogo [On the dialectical unity of the moral and the aesthetic]. Kyiv, 
Vyscha shkola.  

5. Epshteyn, M. N. (2003) Proyektivnyy slovar po filosofii. Novyye pon-
yatiya i terminy. Sovremennaya tekhnika, sofiynost i angelologiya [Projective 
Philosophy Dictionary. New concepts and terms. Modern technology, sophia 
and angelology]. Topos, 03.12. Retrieved from www.topos.ru/article/1846  

6. Epshteyn, M. N. (2004) Transkltura. Kulturologiya v prakticheskom 
izmerenii [Transculture. Culturology in practical terms]. In Znak probela: O 
budushchem gumanitarnykh nauk. Moscow, Novoye literaturnoye oboz-
reniye, p. 622‒634. 

 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  26 . 0 8 . 18  
 
 
В. С. Гриценко, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ГУМАНИТАРНАЯ ЭРУДИЦИЯ В ПРОФЕССИОНАЛЬНЫХ КОМПЕТЕНЦИЯХ КУЛЬТУРОЛОГА 
 
Статья посвящена исследованию гуманитарной образованности как признака профессиональности культуролога. Отдельное 

внимание уделено актуализации культурологии как науки, способной влиять на современные процессы развития культуры, рассмот-
рена необходимость учета данного фактора в формировании культурологических компетенций. Гуманитарное "всевидение" культу-
рологии рассмотрено как основание быть доминантом современной гуманитаристики. 

Ключевые слова: гуманитаристика, эрудиция, гуманитарный доминант, культура, сущность человека, сущностная универсальность человека, 
профессиональные компетенции. 

 
V.S. Grytsenko, Ph.D., Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

HUMANITARIAN ERUDITION IN THE PROFESSIONAL COMPETENCE OF THE CULTUROLOGIST 
 
The article is devoted to the study of humanitarian education as a sign of the professionalism of a culturologist. Special attention is paid to the 

actualization of cultural science as a science capable of influencing the contemporary processes of cultural development, the necessity of taking 
into account the given factor in the formation of culturological competences. Humanitarian “all-seeing” of cultural studies is considered as the 
basis to be the dominant of  modern humanities. 

In the conditions of crisis of self-definition a requirement grows in development of knowledge about a culture, a too – in humanitarian erudition 
as condition of culturological vision of all. She can be formed due to corresponding protocols of professional preparation of culturologist, proce-
dures of grant to them the necessary knowledge and practical skills, in fact universality of the expected competenses must be commensurable to 
the calls of modern humanitarian sciences  in their essence understanding. It does actual a question in relation to the value of humanitarian knowl-
edge on the modern stage of development of Man, but culturology, busy at first of all the analysis of spiritual senses, finds out her unique produc-
tivity among humanitarian research projects. Her humanitarian domnant finds all more confirmations in a scientific environment that promotes 
demand on professional accordance to such her position, that in turn envisages going beyond the scopes of formal set of competenses. 

Humanitarian erudition eliminates any formalization, in fact all-round form, is charged energy of human development, inflexible in aspiration to the spiri-
tual kernel of culture. Working mainly with empiric facts, real culturologist is at essence level of their understanding, owning wide knowledge about proce-
dures of examinations of the cultural phenomena, criteria of their estimation. A humanitarian awareness allows to hin to be included in the thin sphere of 
internal man from positions of knowledge of human psyche, typology of the eotional states, methods of questioning, questionnaire, testing, analytical proce-
dures. Among the terms of competence an important place belongs to understanding of heuristic potential of analysis of the art straight related to the es-
sence human kernel in all many-sided nature of his display. 

Keywords: humanitarism, erudition, humanitarian dominant, culture, the essence of man, essential universality of man, professional competencies. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 62 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

УДК 130.2:304.4](4) 
D.U. Zhyvohliadova, student 

Taras Shchevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

darynazhivog@gmail.com 
 

EUROPEAN CULTURAL POLICY AND CULTURE MANAGEMENT  
DEVELOPMENT OF A COMMON EUROPEAN CULTURAL SPACE 

 
The article analyzes the potential of interaction between policy and management in the field of culture based on the experience of organizing 

and implementing cultural projects by the European Union. The purpose of the article is to analyze the EU experience in organizing and implement-
ing the policy of developingthe common cultural space. Historical, systematic, comparative and typological methods of analysis are used. The main 
conclusions are: European Union culture managerial experience demonstrates certain productive results as well as the possibilities of optimizing 
the activities of the relevant institutes, methods and mechanisms for the implementation of cultural policy. This productivity is determined by an 
effort to maintain a correlation between the theoretical and practical levels of political activity in the field of culture and, therefore, through specific 
programs, to support and develop all sectors of culture. 

Key words: European Union, cultural policy, management, cultural space, cultural programs. 
 
Formulation of the problem. The modern stage of the 

cultural and civilizational development of mankind is 
characterized by the dynamization, complication and 
diversification of the interaction of cultures. The problem of 
constructive dialogue becomes the main issue in the 
international arena, especially at a time when not only the 
sustainable development of the earth community, but also its 
physical and spiritual survival as a whole, is emerging. At the 
same time, researcher of European cultural policy Anthony 
Everit notes: "The basis of state governance of European 
countries is a contradiction. It stands in a huge gap between 
word and deed. All states are constantly making statements 
about the importance of cultural policy, but these statements 
are not supported by affairs. The Ministry of Culture or other 
agencies that manage culture, even if there is generous 
funding and constant effort, can not change the social 
priorities. Despite the best intentions, the achievements of 
cultural policy are insignificant, and if we speak about its 
implementation, it is even questionable. It is believed that most 
citizens still do not have a clear idea of what the intentions and 
goals of their governments in this area "[1]. The creation of a 
common European humanitarian space is possible with a 
clear vision of key strategies and models of cultural policy. It 
implies the existence of a developed cultural discourse on the 
potential of interaction between policy and management in the 
field of culture at both global and regional levels (for example, 
the experience of organizing and implementing cultural 
projects of the European Union). 

Analysis of research and publications. The subject of 
European integration in cultural policy is new and not so 
well-known, especially in European practices and principles 
of governance in this area, as well as international 
cooperation that directly or indirectly influences the 
democratization of public administration in the cultural 
sphere. The search for the definition of cultural policy is 
characterized by attempts to combine the multiplicity of 
understanding of culture as a philosophical category and as 
a type of practical activity. "There is a fundamental difference 
between the way in which cultural policy is determined at the 
theoretical and methodological level, and the way it is 
determined at the level of specific management decisions. 
These are not only different conceptual but even different 
subject areas. The level of theoretical generalizations opens 
up new conceptual possibilities and allows us to formulate 
new strategic goals, while the "managerial" definitions, which 
contain more tactical components answer the question of 
how, with whom and with the help of which resources 
cultural policy can be implemented "[1]. Ignoring conceptual 
approaches leads to significant differences in the choice of 
objects, goals and methods of implementing cultural policy. 
And, ultimately, the serious consequences in social 
relationships within society. In the Ukrainian scientific 
thought, the issues of public administration, its mechanisms 

and the realities of managerial practice are actively being 
developed (V. Bakumenko, A. Degtyar, O. Zabuzhko, Y. Kov-
basyuk, A. Kolodiy, V. Knyazev, V. Martynenko, N. Nizhnik, 
G. Odintsova, M. Pasechnik, Yu. Rymarenko, V. Tro-
shchinsky, Y. Sharov, etc.). Culture as the basic factor of 
social development, strategies and mechanisms of Ukrainian 
cultural policy in the situation of modern civilizational 
challenges are analyzed in the studies of V. Andrushchenko, 
J. Bezvershuk, Y. Bogutsky, O. Valevsky, T. Kovalchuk, 
M. Loguunova, L. Novohatko, T Shinkarenko, N. Yakovenko. 

The purpose of the article is to analyze the EU 
experience in organizing and implementing the policy of 
developing a common cultural space. 

Main research. Modern space of realization of the Euro-
pean cultural policy with the corresponding strategies and 
methods of management and managerial activity is a space 
of postindustrial society with characteristic tendencies of both 
internationalization of culture and processes of globalization. 
In addition, it is a society based on the knowledge of the 
prevalence of information technology. In this new world, cul-
tural policy actors - cultural managers, fundamentally change. 
For cultural policy of most European countries in recent 
years, the desire to achieve common goals, namely: support 
for cultural identity, cultural diversity, creative activity, partici-
pation of citizens in cultural life, stands up as the main issue. 
In addition, the circle ofstakeholders in the cultural and politi-
cal life is expanding and diversifying considerably. The state 
ceases to be the only determinant of cultural policy. But there 
is a large number of other actors whose interests are essen-
tial in cooperation and peaceful coexistence. 

Modern processes of cultural transformation and the 
preservation of the human potential of social development 
necessarily demand the availability of political tools, both at 
the theoretical and methodological levels. From this point 
of view, the most productive was the instrumental approach 
to cultural and political activity (the development and im-
plementation of which began at the intersection of 80-90 
centuries of the last century) with its principles of decen-
tralization, finding and stimulating new actors of cultural 
life. Nowadays, the huge amount of actors from both the 
private and public sectors of management and economics, 
who are not directly related to culture, is becoming more 
and more active on cultural arena. "Politicians and artists 
are interested in the prospects of investment in culture. It 
turned out that the revival of cultural activity contributes to 
social and economic development and prosperity. This was 
recognized in the reports of UNESCO (Our Creative Diver-
sity, 1996) and the Council of Europe ("The Aspiration for 
Integrity", 1997), according to a study by a number of coun-
tries, including France and the United Kingdom. These 
documents opened a new era and contributed to the emer-
gence of the concept of culture as a push to development 
of society. In the simplest approximation, this implies the 

© Живоглядова Д. Ю. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 63 ~ 

 

 

use of culture to achieve goals that are not directly related 
to it - for example, the use evenings for adults to promote a 
healthy lifestyle. But the further analysis shows that any 
cultural activity and, accordingly, any investment in culture 
have an inevitable socio-economic effect and go for the 
benefit of society as a whole "[3]. 

But this situation does not always exist to understand the 
importance of creating a common European cultural space. 
For most of the history of the European Union, this was seen 
as an addition to the problems of economic, political, de-
fense, etc. Issues arising in the cultural sphere were not 
given proper importance, despite the adoption in 1954 of the 
European Cultural Convention, which proclaimed the need 
"... to take appropriate measures to protect the cultural heri-
tage of Europe and to ensure proper access to cultural and 
artistic objects [2]. Understanding the role of culture and the 
need for cultural integration has grown only with the gradual 
shift of priorities of social development from purely economic 
to political and socio-cultural. 

The formation of principles and principles of cultural policy 
of the European Union had a preliminary history of aware-
ness of the importance of the cultural factors of strategic de-
velopment of both individual countries and their associations. 
Although the approval of the need for joint action within the 
economic union of six European countries took place in 
1951–1958, the first steps (in the form of a plan of cultural 
activities of the European Commission) in the field of cultural 
and political activities were made only in 1977. The common 
humanitarian space of the European countries begins to be 
built by combined actions of the European Social Fund and 
the European Regional Development Fund, which provided 
financial support for various cultural events (including literary 
translations, creative scholarships, etc.), then the 1989 Direc-
tive "Television without Frontiers"  launched policy of "com-
mon market of television broadcasting." 

Since the signing of the Maastricht Treaty (1992), cul-
tural policy has become one of the main activities of the 
European Union. For example, Article 128 defines the du-
ties and powers of the community in the field of the protec-
tion of a common European heritage (1992), which neces-
sitates the support of regional and national diversity [65]. 
The Amsterdam and Lisbon treaties (1997, 2007) fixed the 
enlargement of the EU and the orientation of most of its 
members to the creation of a federative union formed by 
countries and peoples with varying degrees of cultural and 
economic development. These documents, along with the 
Maastricht Treaty, reveal two areas of European integra-
tion, which have internal contradictions. On the one hand, 
the continental institutional tradition of European federalism 
with an appropriate system of supranational institutions, 
and, on the other hand, an attempt to preserve national 
identities and sovereignties, favoring intergovernmental 
cooperation [5, p. 141]. 

The crisis of the European economy against the back-
drop of the complication of globalization challenges of cul-
tural identity urgently raised the question of forcing the 
creativity of culture capital. "Crisis" management and mar-
keting technologies become an integral part of the entire 
management system of culture and cultural industries. The 
understanding of culture as the main instrument of spiritual, 
social and economic revival of regions (European in par-
ticular), countries, cities and settlements becomes com-
mon. Accordingly, there is a growing need for accumulation 
of new management experience, which, using the creative 
potential of cultural democracy, the decentralization of 
power of subjects of cultural policy, would contribute to the 
functioning of society as a socio-cultural organism with a 
high level of appropriate self-organization and positive dy-
namics of development. 

Development of a common European cultural space 
takes place at various functional levels of intercultural 
cooperation, coordination of national and cultural policies. 
Actions are being implemented, activities of scientific 
institutions, informational and artistic centers of European 
cultures are being organized, and their effectiveness is being 
monitored. In practice, the EU cultural policy strategy is 
implemented in a large number of programs with cross-
sectoral trends in intercultural development. These programs 
are aimed to involve both countries-participants, candidate 
countries, and third countries. So, since the beginning of 
1992, the European Union's cultural programs, initiated by 
the EU Council and the European Parliament: Ariane, 
Kaleidoscope, Raphael, began to operate. These programs 
aim at improve knowledge of the culture and history of 
Europe, promoting artistic creation and exchange in the field 
of culture, preserving cultural heritage and promoting cultural 
dialogue and cooperation between the European Union and 
third countries. Subsequently, the existing projects merged 
into a single integrated program called "Culture". The 
program involved activities of the member states of the 
European Union in the following directions: preservation of 
the European cultural heritage, support of the national 
market of cultural values and the culture industry, social 
support of cultural workers, as well as encouragement of 
creativity and participation in cultural life. Thousands of 
organizations are constantly cooperating in the development, 
selection and accumulation of new cultural forms and 
technologies, ways of organizing socio-cultural activities that 
have proven to be most effective and acceptable in terms of 
improving social organization, development of tools for 
regulating joint actions, mechanisms for information 
exchange and social broadcasting. 

In 2009, Poland and Sweden launched the idea of 
creating an "Eastern Partnership" within the EU. The 
striking goal of the Eastern Partnership was the 
cooperation of the EU countries with the following 
countries: Azerbaijan, Belarus, Armenia, Georgia, Moldova 
and Ukraine (and between themselves). These contacts 
are supposed to develop both bilaterally and multilaterally 
in order to bring all spheres of society's life (economics, 
legislation, management, medicalservices, education, and 
culture) to the level of European standards. The 
organization of the Eastern Partnership's activities is 
carried out at the level of heads of the respective states 
and governments, foreign ministers of the participating 
countries. The establishment of common benchmarks for 
cooperation are devoted to sectoral conferences and 
thematic platforms. The activity of the main directions of 
the joint work, the strategies and tasks are fixed in certain 
programs. In our opinion, the thematic platform No. 4 
"People-to-people contacts" is particularly interesting: this 
platform is established to discuss and solve the problems 
of the cultural policy of the Eastern Partnership countries, 
to promote the implementation at the regional levels of the 
UNESCO Convention on the Protection and Promotion of 
the Diversity of Cultural Expressions.  For this purpose, 
numerous seminars, conferences, round tables are 
organized. Also, at regular meetings, the issues of the 
Eastern Partnership Cultural Program and the EU's 
Creative Europe program 2014–2020 are discussed. The 
organization of activities (assigned to the European 
Commission and the state authorities of the participating 
countries) takes place in accordance with the Work 
Program approved for a certain period. 

The third millennium opened a new stage in the huma-
nitarian strategy of the European Union, when it was tasked 
with building a competitive knowledge-based ("Lisbon 
Strategy", 2000). After the results of this "knowledge 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 64 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

economy" program in 2005 were reviewed by the European 
Council, a new edition of the Lisbon program was developed. 
The correction of plans and activation of activities have led to 
positive changes, first of all - towards creating a favorable 
innovation climate, improving education policy, developing 
information technologies, modernizing the European model of 
social security. In a joint report of the German insurance 
group Allianz and the Lisbon Council, it was noted that the 
EU-25 countries managed to make a significant progress in 
implementing the Lisbon Strategy. At the same time, Swe-
den, Belgium and the Netherlands showed the best results. 

The peculiarity of the cultural mission in creating a single 
European humanitarian space at the organizational and politi-
cal level is, in principle, subsidiarity, which defines the compe-
tence of the EU as a community with the relevant government 
institutions and the legislative system. Due to the understand-
ing of culture as a national, ethnic and regional phenomenon, 
and as a consequence, cultural policy is a sphere of compe-
tence and responsibility primarily of national authorities of the 
EU member states. The European Union's activities in this 
area are complementary and integrated, promoting the ex-
change of experience. Recognition of the value of culture is 
combined with the understanding of cultural diversity and its 
forms of expression. This was fixed on November 16, 2007 in 
the Resolution of the Council of Europe, which emphasizes 
the "multi-lingual" feature of culture. 

In addition, support for various forms, institutions and 
carriers of national identity, including traditional arts, muse-
ums, theaters, libraries, is encouraged among the Euro-
pean Union member states at the international and regional 
levels. Each country defines its own priorities. In many 
countries, various institutions that have the status of "na-
tional" receive special attention and budget funding. Cul-
tural diversity, national identity and cultural heritage are 
actively promoted at the international level. For this pur-
pose, special institutes with broad areas of activity, such as 
the Alliance Française, the British Council, the Goethe-
Institut, the Polish Institute, etc. have been established. 

The experience of the European Union justify that the ef-
fectiveness of cultural policy depends directly on the quality of 
managerial efforts, which include, in particular, the selection of 
such forms and mechanisms that are most appropriate for their 
social cost and results. This social price is determined by the 
ability to raise the level of mutual understanding and consolida-
tion of the members of the European community (which, as the 
current realities prove, is becoming an increasingly complex 
problem.) In order to implement such socially significant intel-
lectual and practical actions of the EU, the abovementioned 
institutes are established, whose activities are aimed at popu-
larizing European values, languages and cultures. 

The priorities of European Union cultural policy are 
sensitive to the current state of culture. Therefore, among 
the main priorities of the EU's cultural policy is the support 
and development of information space and technology. 
Indeed, about 80% of the annual budget of the European 
Commission is aimed at implementing EU programs and 
projects in this area. 

EU information policy, starting in 1994, was aimed at 
the formation of an information society, the foundation of 
which was the process of European integration. For the 
first time, the doctrine of the creation of the European In-
formation Society was announced by Martin Bangemann, 
who at that time was the Commissioner for Internal Market 
and Industry. ("Europe and the Global Information Society: 
Recommendations for the European Union"). 

It is clear that the creation of an information society can 
not happen in itself. After all, it should be associated with 
ensuring the implementation of a number of conditions: 
economic stability of European countries and the economic 

growth of traditional and new information industries. In ad-
dition, the creation of an information society is directly related 
to the solution of social problems and providing equal access 
to global network structures. This applies to systems such as 
education, administrative management and healthcare. 

Such an issue as the development of the common infor-
mation space should be solved on a modern theoretical basis. 
Information integration is realized on the basis of the concept 
of a unified general information policy of the European Union. 
And only on this theoretical basis of strategies, programs and 
projects of intergovernmental regional organizations such as 
telecommunication networks and information communication 
highways are being implemented. 

In 1994, the European Commission adopted a program 
document entitlEurope’s way to the Information Society".This 
document defines the principles of the EU's activities in the 
field of information and communication. First, they emphasize 
the need to prepare the European community for realizing the 
realities of the information society, emphasizing the 
importance of shaping public opinion. Secondly, these 
principles emphasize the importance of creating concepts - 
both European information policy and European information 
law. Finally, the principles of EU activity in the field of 
information and communication are thefollowing: providing 
free access to information services and popularization of such 
values as preservation of national identity, cultural identity and 
multilingualism. These principles, as we see, reflectnew trends 
in the evolution of information and communication 
development. It is also necessary to mention that information 
policy has become an instrument for implementing the policy 
of states, their internal and external political courses. 

EU structures and bodies specializing in information policy 
development have their own institutions, by which the EU 
implements a general policy on information and communi-
cation. These institutions are: the European Council, the 
European Commission, the General Directorate for Informa-
tion Society; General Directorate for Education and Culture 
and EU Information Society Forum. Implementation of EU 
information and communication policy is also being imple-
mented through information centers in member countries [4]. 

Nowadays theunderstandingof the appropriate model of 
cultural policy and culture is changing. The modern author’s 
interpretaion of socio-cultural transformations is the concept of 
"creative management". If you use the language of 
management, this means (according to Ritwy Mitchell's 
definition) that "management is carried out through network 
structures, forums, institutions and administrative systems, 
which does not necessarily meanbureaucratic style of policy 
implementation, but involves flexibility and openness for the 
further innovations"[1]. 

This point of view shows that the promotion of cultural 
policy should be accompanied by the development of new 
concepts for managing the field of culture. This is proved 
by the experience of the European Union's cultural and 
political activities. 

Conclusion. The UNESCO Charter emphasizes that 
peace and the protection of human dignity are possible not 
mostly by the unity of political and economic interests, but 
much moral and intellectual solidarity. According to this, the 
future of mankind depends not only on economic capital or 
natural resources, but also on the collective ability to un-
derstand and anticipate changes in the surrounding social, 
cultural and natural environment - through education, re-
search and knowledge sharing. 

The leading role in the organization, coordination, dis-
semination and strengthening of the international dialogue 
of cultures and civilizations belongs to the EU institutions 
such as the European Commission and the European Par-
liament. Their leadership within the framework of cultural 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 65 ~ 

 

 

policy determines the strategies and priorities for develop-
ment in the spheres of information, social communication, 
education, science and culture, with a focus on achieve-
ment of real results in international cultural understanding 
and recognition of the originality of different peoples, which, 
in turn, is impossible without a profound knowledge of the 
culture and the society of their own people. 

Over the past decade, the very nature of cultural man-
agement has changed significantly. It becomes transprofes-
sional, innovative, with network activity and partnership as the 
main management method (the shift from strict administration 
and market relations tothe interaction for satisfaction of both 
general and personal interests). Itprovides conditions for fur-
ther successful activities in various spheres in order to imple-
ment the concept of "creative management" in practice. 

Consequently, the managerial experience of the European 
Union in the field of culture demonstrates certain productive 
results as well as the possibilities of optimizing the activities of 
the relevant institutes, methods and mechanisms for the im-
plementation of cultural policy. This productivity is determined 
by an effort to maintain a correlation between the theoretical 
and practical levels and, therefore, through specific programs, 
to support and develop all sectors of culture. 

 

REFERENCES / СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. European cultural convention.Article 5. [Elektronnyi resurs]: - Re-

trieved from http://echr-base.ru/kultura.jsp 
2. Kulturnaia polytyka [Electronic resourse] —Retreived from 

http://www.lomonosovfund.ru/enc/ru/encyclopedia:01302:article?vnum=27500 
3. Makarenko A. Yevropeiska informatsiina polityka / A.Ie.Makarenko. - 

K.: Nasha kultura i nauka, 2000. – 368 p. 
4. Shore C. Building Europe: The cultural politics of European 

integration / C.Shore. – London and New York, Routledge, 2004. – 258 р. 
5. Vostriakov. L. Kulturnaia polytyka: kontseptsyy, poniatyia, modely. 

[Electronic resourse] / L. Vostriakov. — Retrieved from 
http://www.cpolicy.ru/analytics/80.html 

 
 

REFERENCES (APA) 
1. European cultural convention.Article 5.Retrieved from http://echr-

base.ru/kultura.jsp 
2. Kulturnaia polytyka. Retreived from http://www.lomonosovfund.ru/enc/ru/ 

encyclopedia:01302:article?vnum=27500 
3. Makarenko, A. (2000). Yevropeiska informatsiina polityka . Kyiv, 

Nasha kultura i nauka. 
4. Shore, C. (2004). Building Europe: The cultural politics of European 

integration. London and New York, Routledge. 
5. Vostriakov, L. Kulturnaia polytyka: kontseptsyy, poniatyia, modely. 

Retrieved from http://www.cpolicy.ru/analytics/80.html 
 
 
 

Re c e i ve d  E d i to r i a l  B oar d  30 . 09 . 18  

Д. Ю. Живоглядова, студентка філософського факультету 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
 

ЄВРОПЕЙСЬКА ПОЛІТИКА І МЕНЕДЖМЕНТ У СФЕРІ КУЛЬТУРИ. 
СТВОРЕННЯ СПІЛЬНОГО ЄВРОПЕЙСЬКОГО КУЛЬТУРНОГО ПРОСТОРУ 

 
У статті проаналізовано потенціал взаємодії політики та менеджерської діяльності в сфері культури на основі досвіду організації та ре-

алізації культурних проектів Євросоюзу. Мета статті - аналіз досвіду ЄС з організації та реалізації політики створення спільного культур-
ного простору. Застосовуються історичний, системний, компаративний та типологічний методи аналізу. Основними висновками є: мене-
джерський досвід Європейського Союзу в сфері культури демонструє певні продуктивні результати, а також можливості оптимізації діяль-
ності відповідних інститутів, способів і механізмів впровадження культурної політики. Ця продуктивність визначається намаганням під-
тримувати кореляцію теоретичного і практичного рівнів політичної діяльності в сфері культури і, за рахунок цього, через конкретні про-
грами, підтримувати і розвивати всі сектори культури. Досвід культурно-політичної діяльності ЄС засвідчує, що просування культурної 
політики повинно супроводжуватись розробкою нових концепцій управління сферою культури. Досвід Євросоюзу засвідчує, наскільки ефек-
тивність культурної політики безпосередньо залежить від якості менеджерських зусиль, які передбачають, зокрема, відбір саме таких форм 
і механізмів, які є найбільш прийнятними за своєю соціальною ціною і результатами. Ця соціальна ціна визначається спроможністю підвищу-
вати рівень  взаєморозуміння і консолідованості членів європейської спільноти, що, як засвідчують сучасні реалії, стає все більш складною 
проблемою. Майбутнє людства, окремих націй і народів залежить не тільки від їх економічного капіталу або природних ресурсів, а й від коле-
ктивної здатності розуміти й передбачати зміни в навколишньому соціальному, культурному і природному середовищі – за допомогою осві-
ти, наукових досліджень та обміну знаннями. 

Ключові слова: Європейський Союз, культурна політика, менеджмент, культурний простір, культурні програми. 
 
Д. Ю. Живоглядова, студентка философского факультета 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г.Киев, 01033, Украина 
 

ЕВРОПЕЙСКАЯ ПОЛИТИКА И МЕНЕДЖМЕНТ В СФЕРЕ КУЛЬТУРЫ. 
СОЗДАНИЕ ОБЩЕГО ЕВРОПЕЙСКОГО КУЛЬТУРНОГО ПРОСТРАНСТВА 

 
В статье проанализирован потенциал взаимодействия политики и менеджерской деятельности в сфере культуры на основе 

опыта организации и реализации культурных проектов Евросоюза. Цель статьи - анализ опыта ЕС по организации и реализации по-
литики создания общего культурного пространства. Применяются исторический, системный, компаративный и типологический 
методы анализа. Основными выводами являются: менеджерский опыт Европейского Союза в сфере культуры демонстрирует опре-
деленные продуктивные результаты, а также возможности оптимизации деятельности соответствующих институтов, способов 
и механизмов внедрения культурной политики. Эта производительность определяется попыткой поддерживать корреляцию тео-
ретического и практического уровней политической деятельности в сфере культуры и, за счет этого, через конкретные програм-
мы, поддерживать и развивать все сектора культуры. 

Ключевые слова: Европейский Союз, культурная политика, менеджмент, культурное пространство, культурные программы. 
 
 
УДК 008:7.097 

М. І. Коробко, канд. філос. наук, старший викладач,  
Національна академія СБУ, 

вул. М. Максимовича, 22, м. Київ, 03022, Україна  
margarytakorobko@gmail.com 

 
ПЕРЕОСМИСЛЕННЯ РОЛІ ТЕЛЕСЕРІАЛІВ: РОЗВАЖАЛЬНИЙ КОНТЕНТ, 

ЗАСІБ ПРОПАГАНДИ ЧИ НОВИЙ МІФ 
 
У статті дається загальний огляд проблеми телесеріалів як явища масової культури. Метою статті є спроба переосмислення 

ролі телесеріалів у сучасному соціокультурному просторі, визначення їхньої ролі для людства загалом та означення шляхів подаль-
ших наукових досліджень у цій сфері. Під масовою культурою ми розуміємо дуже широкий спектр феноменів та явищ, які оточують 
людину кожного дня, особливо це стосується сфери людського дозвілля. Є різні форми дозвілля: прогулянки, читання, перегляд сері-
алів тощо. Сьогодні ми можемо говорити про телесеріали як про культурне явище, що не може залишатися поза увагою академічних 

© Коробко М. І. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 66 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

кіл, адже ті чи інші телешоу дивиться переважна більшість людей, у яких є телевізор чи підключення до мережі Інтернет, по всьому 
світу. На сьогодні цей жанр телепродукту виконує не тільки розважальну функцію, але і виховну, інформаційну, функцію пропаганди 
тощо. Серіали – це нескінченне джерело для досліджень вчених гуманітарної сфери. 

Ключові слова: комунікація, масова культура, медіа, міф, пропаганда, серіал, телебачення, телешоу. 
 
Постановка проблеми. Останнє століття дуже часто 

вченими називається часом великої культурної кризи та 
епохою розквіту масової культури. Під масовою культу-
рою ми розуміємо дуже широкий спектр феноменів та 
явищ, які оточують людину кожного дня, особливо це 
стосується сфери людського дозвілля. Є різні форми 
дозвілля: прогулянки, хобі, читання, перегляд фільмів 
та серіалів… Здається, що зараз неможливо зустріти 
людину, яка в своєму житті не бачила жодного телеві-
зійного серіалу. Навіть якщо в неї немає телевізора 
(серед молоді зараз все більше і більше людей відмов-
ляється від телебачення), вона дивиться їх на 
комп’ютері, планшеті чи телефоні онлайн чи оффлайн. 
Таким чином, ми можемо говорити про телесеріали як 
про культурне явище, що не може залишатися поза 
увагою академічних кіл, адже ті чи інші телешоу ди-
виться переважна більшість людей, у яких є телевізор 
чи підключення до мережі Інтернет, по всьому світу. На 
сьогодні цей жанр телепродукту виконує не тільки роз-
важальну функцію, але і виховну, інформаційну, функ-
цію пропаганди тощо. 

Аналіз досліджень і публікацій. Проблема теле-
серіалів як явища масової культури сьогодні є вельми 
обговорюваною серед науковців гуманітарної сфери як 
у світі, так і в Україні. Так, український вчений 
Г. Почепцов розглядає телесеріали як дуже серйозні 
медіакомунікації, російський філософ А. Хітров ствер-
джує, що серіали є ключовою формою сучасної культу-
ри. Серед українських вчених, які досліджують дану 
проблематику, можна назвати О. Ванюшину, 
С. Русакова, Ю. Сабадаш, М. Собуцького та інших. Пе-
релік же зарубіжних робіт з проблематики телевізійних 
багатосерійних фільмів буде майже нескінченним. 

Метою статті є спроба переосмислення ролі теле-
серіалів в сучасному соціокультурному просторі, визна-
чення їхньої ролі для людства загалом та означення 
шляхів подальших наукових досліджень у цій сфері. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Ака-
демічні вчені звикли сприймати телевізійні серіали як 
феномен масової культури, як щось абсолютно зрозу-
міле, дешеве, неінтелектуальне, доступне, так зване 
guilty pleasure. Тобто відношення до цього виду кінови-
робництва у наукових колах ще зовсім недавно було 
достатньо негативне. І це зрозуміло, адже і до самого 
поняття "масова культура" вчені ставляться достатньо 
неоднозначно. Так, культуролог Л. Воробець зазначає, 
що "масова культура, що виникла в результаті кризи 
креативної культури, представляє собою специфічний 
спосіб засвоєння дійсності, де виникає орієнтація не 
на індивідуальну творчість, а на процеси споживання, 
де вибір товарів, послуг та способів здійснення актив-
ності визначається модою та ринковими законами від-
ношення між масовим попитом й адекватною йому 
пропозицією" [2, с. 50]. Тобто масова культура, таким 
чином, уявляється як невід’ємна частина "суспільства 
споживання". 

В європейському культурному просторі з початку 
ХХ сторіччя так чи інакше обговорюється ідея того, що 
масова культура постулює суспільство та нерівність. Ця 
ідея була "перевідкрита" в Об’єднаному Королівстві 
Великобританія у другій половині минулого століття, 
коли на пост прем’єр-міністра була обрана "залізна ле-
ді" М. Тетчер, а в США президентом став актор та ра-
діоведучий Р. Рейган. Інтелектуали цих країн не могли 
зрозуміти, чому люди обрали тих кандидатів, які вели 

політику, що не відповідала інтересам їхніх виборців. 
Тоді відповіддю була обрана теза, що "у всьому винна 
масова культура, яка просто змушує людей відтворю-
вати якісь суспільні відносини" [12]. 

Відомий італійський філософ та письменник У. Еко 
стверджував, що серед інтелектуалів старої Європи 
панує думка, яка уявляє масову культуру "як результат 
"американської культурної агресії", що сприяла не лише 
пропаганді американських способу життя і цінностей, 
але й стандартизації та гомогенізації європейських на-
ціональних культур" [9, с. 42]. Але письменник пропонує 
не сприймати "масовизацію культури як неминуче зло, 
але й не впадати в життєрадісну апологетику: масмедіа 
– це невід’ємна частина сучасного життя суспільства, і 
завдання інтелектуалів полягає не в пасивних нарікан-
нях та осуді, а в тому, щоб, аналізуючи її, брати активну 
участь у раціональному творчому впровадженні: від 
процесу виробництва до кінцевої стадії – споживання, 
результатів та ефектів впливу на маси. І не останню 
роль у цьому неперервному процесі відіграє дозвілля як 
могутній чинник формування ціннісних орієнтацій, за-
стосування якого є набагато ефективнішим у творенні 
нової ідеології, аніж пропаганда офіційної культури" [9, 
с. 42‒43]. Як поважний дослідник епохи Середньовіччя 
У. Еко стверджував, що вже у ті далекі часи існували 
практики просвітництва не через книги, а за допомогою 
картинок, винайдення ж кіно і телебачення повністю 
змінило і саму людину, і її сприйняття світу, і її дозвіл-
ля: "Якщо телеекран – це вікно у світ явищ в образах, 
то дисплей – це ідеальна книга, де світ виражений у 
словах і розділений на сторінки" [13]. 

Перші серіали, так звані "мильні опери", з’явилися в 
30-х рр. ХХ ст. на радіо, перейшовши у 50-х рр. на те-
лебачення. Вони не мали складного нелінійного сюже-
ту, не ставили складних філософських питань, не були 
дзеркалом тогочасної суспільно-політичної ситуації, 
єдиною їх функцією було розважати американських 
домогосподарок [1, с. 104]. Це було раціональним ви-
рішенням тогочасних проблем післявоєнного часу, те-
лебачення стало тим "рятівним острівцем" людської 
свідомості, де не було ядерного озброєння, ніхто не 
нищив дітей та дорослих, фінансові проблеми залиша-
лися осторонь. Але іншою стороною такого "порятунку" 
було те, що телебачення стало невід’ємною частиною 
людського існування та ще одним засобом панування 
над людством. Так, М. Фюрст та Ю. Тринкс зазначають: 
"Індустрія культури пропонує споживачеві потік образів, 
інформації, рекламних роликів тощо; мета – стабілізу-
вати моделі панування за посередництвом "щасливої 
свідомості", орієнтованої на поняттєву систему суспі-
льства. (…) Центральна функція в цьому всеохопно- 
му процесі маніпуляції належить телебаченню, його 
вважають ідеальним інструментом для задоволення 
потреб common-sense, через який відбувається цілко-
вите насильницьке залучення до панівної ідеології" 
[11, с. 40]. 

З початку свого існування телесеріали пережили 
серйозну трансформацію, вони перетворились із "ми-
ла" для домогосподарок на цілу телевізійну індустрію 
з різноманіттям жанрів та безліччю прихильників. Як 
зазначає С. Гулевський: "Сучасний період суспільної 
дійсності можна вважати справді періодом розквіту 
жанру серіалу. Існують серіали на будь-який смак: 
мелодраматичні, детективні, гумористичні, еротичні. У 
порівнянні з кінофільмом жанру серіалу свідомо за-

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 67 ~ 

 

 

безпечений більш стійкий успіх саме тому, що він 
більш усереднений, ніж художній фільм, в ньому час-
тіше розігруються стандартні ситуації або архетипові 
сюжети. Серіал – це джерело відомостей про стерео-
типи, забобони, симпатії і антипатії певної частини 
суспільства" [3, с. 160].  

Часто телесеріали сприймаються як свого роду "ни-
зька культура". Але сучасний телевізійний продукт зна-
чно відрізняється від того, який ми бачили на екранах 
років 15‒20 тому. Починаючи з середини 2000-х рр. мож-
на спостерігати значний ріст якості серіалів. Їхній бю-
джет, декорації, актори та режисери нічим не поступа-
ються великому кіно, а іноді навіть і перевершують їх. 
Палкі дискусії на тему майбутнього кіномистецтва не 
вщухають. Відомий американський режисер М. Скорсезе 
кілька років тому в своєму інтерв’ю для Associated Press 
сказав, що кіно, на якому він виріс, померло і що, скоріше 
за все, майбутні кінотеатри будуть більше схожими на 
тематичні парки атракціонів, ніж на кінотеатри, якими ми 
їх знаємо сьогодні. Тоді ж він зазначив, що є не впевне-
ним в тому, що майбутнє за серіалами, адже у їхньому 
виробництві все ще існує багато обмежень [14]. Не див-
лячись на це, у лютому 2018 року з’явилася інформація, 
що М. Скорсезе буде знімати багатосерійний проект про 
молодого Цезаря, що дає підставу говорити про те, що, 
можливо, все-таки майбутнє за телебаченням. 

Що ми можемо сказати про сучасні телесеріали? 
Російський та англійський дослідник А. Хітров вва-

жає, що сучасні серіали можна назвати новим кіно, так 
званою "культурною формою сучасності", яка якнай-
краще відповідає ритмові життя сучасної людини [12]. 
Вчений робить зауваження, що таке ставлення до сері-
алів більше відповідає західному типу освіченої люди-
ни, що працює "в сфері нематеріального виробництва", 
ніж робітнику в цеху: "Люди, зайняті в переробці знань, 
часто читають величезну кількість текстів на роботі, і 
вони не готові ввечері, приходячи з роботи, відкривати 
роман. Люди перевантажені інформацією. Серіал ‒ це 
нетривалий шматок великого наративу, що цілком 
вкладається у вільний час, який є в проміжку між вече-
рею та сном у багатьох дійсно інтенсивно працюючих 
людей. До того ж серіал ‒ це зручна тема для розмов. 
Люди солідаризуються, об’єднуються в групи за озна-
кою того, чи дивляться вони той чи інший серіал. (…) 
Серіали ‒ це дуже важлива культурна форма сучасно-
сті, яка пропонує приклади поведінки, набір емоційних 
реакцій, і саме тому її дуже цікаво та важливо вивча-
ти. Тому що через вивчення серіалів можна зрозуміти, 
як відтворюються суспільні відношення в нашій куль-
турі" [12]. 

Український фахівець у сфері комунікацій 
Г. Почепцов відносить серіали до дуже сильних медіа-
комунікацій, які мають величезну силу впливу на гляда-
ча: "Серіали сьогодні стають чи не головним каналом 
інформування населення. Це той продукт масової куль-
тури, який точно схоплює “дух нашого часу”. Серіал має 
силу впливу ‒ стається максимальне включення емоцій 
та відключення раціонального бачення" [6]. Наприклад, 
сучасне ставлення до проблем ЛГБТ-співтовариства 
багато в чому стало толерантнішим завдяки серіалам 
та фільмам на цю тему. Сьогодні навіть інформаційні 
новини часто використовують "серіальність" у своїх 
сюжетах, розглядаючи якусь окрему проблему в декіль-
кох сюжетах протягом тижня. 

Але не тільки новини служать інформаційним дже-
релом для сучасної людини, серіали прийшли і в цю 
сферу також. Люди дізнаються про події, явища та деякі 
проблеми в світі через перегляд різноманітних теле-
шоу. Так, наприклад, серіал "Безумці" ("Mad Men", 

2007‒2015) продемонстрував картину світу, яка існува-
ла в середині ХХ сторіччя на Заході: сексизм, расизм, 
абсолютно нездоровий спосіб життя тощо та шлях 
трансформації, на який стало західне суспільство у той 
час. Це шоу було дуже популярним серед глядачів на 
початку 10-х років ХХІ сторіччя, сім його сезонів трима-
ли у екранів мільйони людей, а кінокритики віддавали 
їм престижні премії. Не такий популярний, але не менш 
цікавий серіал "Трімей" ("Treme", 2010‒2013) розповів 
історію Нового Орлеану після урагану Катріна. Жителі 
інших країн і не знали б про проблеми батьківщини 
джазу, якби не подивилися цей серіал. Ми впливаємо 
на міста, але і міста, в яких ми живемо, нескінченно 
впливають на нас і наше життя. 

Прикладів телешоу на найрізноманітнішу тематику і 
на будь-який смак можна навести безліч. 

Серіали дуже подібні до кіно, але завдяки плинності 
та "серіальності" в них можна робити трішки більше, ніж 
у повному метрі. Герої телешоу опиняються в безлічі 
різноманітних місць та сюжетних перипетій, глядач від-
чуває більший зв'язок з ними, ніж з героями кіно. Серіа-
ли стають невід’ємною частиною життя людей. Ціле 
покоління виросло на "Друзях" ("Friends", 1994‒2004) та 
"Сексі і місті" ("Sex and the City", 1998‒2004), і майже всі 
сьогоднішні 30-річні в той чи інший період свого часу 
асоціювали себе з кимось з їхніх героїв. 

Г. Почепцов, аналізуючи серіальний вплив на реаль-
ність, зазначає, що "серіали розважальні, але ця вся роз-
важальна реальність, яка створюється на дуже раціона-
льній, об'єктивній основі, що в результаті веде до впливу 
на глядача сильніше будь-якої справжньої реальності. Ця 
віртуальність вибудувана таким чином, щоб заглушити всі 
інші інтерпретації нашого життя. Серіал може задати пра-
вду як неправду або неправду як правду, і дуже рідко він 
буде прагнути відобразити реальність, оскільки це може 
вступати в протиріччя з політичними цілями або розважа-
льними потребами" [5]. Таким чином, Г. Почепцов вважає, 
що сучасні серіали використовуються як засоби пропаган-
ди та моделювання свідомості глядача. 

На нашу думку, одним з найяскравіших прикладів 
його позиції може служити навіть не "Гра престолів" 
("Game of Thrones", 2011‒ ) чи "Картковий будинок" 
("House of Cards", 2013‒2018), а культовий мультсеріал 
"Сімпсони" ("The Simpsons", 1989‒ ). З часу перемоги 
Д. Трампа на виборах президента США наприкінці 2016 
року і по сьогодні в світовій пресі публікується безліч 
статей на тему передбачень цього мультфільму. Можна 
тільки гадати, формують "Сімпсони" майбутнє чи прос-
то в майбутньому все більше їх фанатів, які намагають-
ся втілити в життя своє улюблене телешоу. Сьогодні ми 
маємо справу з цікавим поєднанням реального та не-
реального (віртуального). Серіали створюють своєрідну 
квазіреальність. І її не можуть не використовувати різ-
номанітні спецслужби. Так Н. Леонов, экс-керівник ана-
літичного управління КДБ СРСР, говорячи про роль 
інформації в житті людини, виокремлює потік інформа-
ції, який моделює свідомість: "Будь-які правителі всіх 
держав, у всі часи нашої історії завжди намагалися мо-
делювати свідомість своїх підданих або своїх громадян. 
З тим, щоб зробити з них людей, які слідували б тим 
приписам, які виробляє держава. Моделювання свідо-
мості ‒ ця робота доручається величезній армії журна-
лістів, філософів, економістів, політологів. Всіх, хто сто-
їть на службі у держави, якщо це тоталітарна держава, 
або на службі у центрів влади ‒ фінансової, політичної, 
якщо мова йде про демократичну державу. У будь-якій 
державі, навіть в найдемократичнішій, все одно є реаль-
ні центри влади. Реальні хазяї економічної та політичної 
влади держави. И  ось  ця  величезна  армія  журналістів, 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 68 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

політологів тощо формує людську свідомість, громадсь-
ку свідомість. Вони це роблять за допомогою всіх видів 
масової інформації, які зараз наявні в нашому арсеналі. Це 
й газети, й радіо, й телебачення, це й журнали, це й найрі-
зноманітніші конференції, всі можливі лекційні виступи. 
Головне ‒ це задати вектор, в якому потрібно голови лю-
дей, своїх громадян, витесати й формувати з них ті цеглин-
ки, з яких простіше й легше створювати державу, за обра-
зом та подобою, які задають їм самі керівники держави" [4]. 

Серіали демонструють глядачеві іншу картину світу, 
яка відрізняється від його буденності, вони дають від-
чуття того, що, не відходячи від екрану свого електро-
нного пристрою, він набуває нового досвіду, не емпіри-
чно, звісно, але ментально. Часто вчені порівнюють 
серіал з романом та міфом (форма побудови оповідан-
ня, архетипи героїв) [7]. Як і світ міфу, "світ серіалу є 
альтернативним світом. А не просто епізодичною вте-
чею з реальності. Це не просто півтори чи дві години 
екранного дійства; це очікування наступного сезону, 
обмін фанатською творчістю, ідентифікації шануваль-
ників з героями", це можливість для сучасного "офісно-
го планктону" відчути себе героями, які не підкорюють-
ся загальноприйнятій моралі, які можуть вмерти і ожи-
ти, як Джон Сноу ("Гра престолів"), задовольнити "еди-
пальне бажання", як Тіріон Ланістер ("Гра престолів"), 
чи порушити заборону на інцест ("Гра престолів", "Бор-
джіа") [10, С. 32‒33]. Сьогодні існує дуже потужна суб-
культура фанатів різних серіалів, люди об’єднуються 
тільки за тією ознакою, що їм подобаються одні й ті самі 
телешоу. Все більше популярності по всьому світу на-
бувають так звані Comic Con – на самому своєму поча-
тку це були конференції фанатів коміксів, але сьогодні 
це збори не тільки прихильників ілюстрованих історій, 
це конвенції, на яких презентують нові серіали, фільми 
та книги, це величезні фестивалі з багатою програмою, 
в яких беруть участь відомі режисери, актори, художни-
ки, музиканти, розробники комп’ютерних ігор тощо. 

Навіть світ великого кіно зараз все більше перетво-
рюється на світ серіалів, які називають франшизами. 
Достатньо згадати кількість фільмів під назвами "Місія 
неможлива" ("Mission: Impossible") або "Форсаж" ("Fast 
and Furious"). Ще одним цікавим явищем є світи філь-
мів-коміксів Marvel та DC. На відміну від звичайних сик-
велів та приквелів (продовження історії чи передісторії 
відомих фільмів, як, наприклад, фільми про Ганібала 
Лектора), які можна дивитися як окремі фільми, не 
втрачаючи сюжетної лінії, в фільмах-коміксах неможли-
во до кінця зрозуміти, що коїться на екрані, поки не по-
дивишся або хоча б не дізнаєшся, що було в попере-
дніх фільмах франшизи. На нашу думку, фільми-
комікси на даний момент стають найдорожчими серіа-
лами за всю історію кіновиробництва. Такий же розмах 
має всесвіт "Зоряних війн" ("Star Wars"). 

Так кіно перетворюється на серіали, а серіали – на 
кіно. Наприклад, деякі серії дуже популярного британ-
ського телешоу "Шерлок" ("Sherlock", 2010‒ ) демон-
струвалися в кінотеатрах. А серіал "Корона" ("The 
Crown", 2016‒ ) ні за бюджетом, ні за якістю нічим не 
поступається повнометражним фільмам. 

Але чому стає популярним той чи інший серіал? 
А. Хітров як прихильник критичної теорії зазначає, 

що однозначно відповісти на це питання неможливо, 
можна висувати лише гіпотези. Так, однією з його гіпо-
тез виступає те, що серіали структурують час. Будучи 
обізнаними в цьому, їхні творці "вибудовують таким 
чином сітку мовлення, щоб розмістити програми, які 
вони хотіли б бачити популярними, на той час, коли 
більшість людей вмикають телевізор. (…) Хтось з бри-
танських культурологів сказав: телевізор у сучасному 
суспільстві часто виконує функцію каміна. Люди вклю-

чають його, сідають та дивляться, як щось мерехтить. 
Тому наскільки люди свідомо дивляться серіали, від-
даються серіалам ‒ сказати важко" [12]. 

Сучасні серіали, бюджет яких іноді перевищує бю-
джети повнометражних фільмів, є дуже складними для 
виробництва. Їхні теми та сюжети дуже точно вирахо-
вуються на основі даних big data, які збираються на базі 
активності в мережі Інтернет, споживацьких уподобань, 
захоплень та потреб [5]. Цікавими є висновки, які були 
зроблені на основі цих досліджень: "кращі дані роблять 
кращий креативний продукт; кращі дані ведуть до кра-
щого таргетингу, що дозволяє креативному продукту 
сильніше впливати на аудиторію; кращі дані допомага-
ють робити креативний процес з меншим ризиком. І ще: 
дані повинні бути доступні, легко досяжні та доступні 
для обробки для всіх; велика або маленька база даних, 
визуалізація робить більш легким процес пояснення; 
чим більше часу йде на пошук даних, тим вони стають 
менш цінними" [5].  

Раніше люди вчилися на книжках, в середині ХХ 
сторіччя вони почали брати інформацію з кіно, зараз, як 
вже було сказано вище, молоде покоління все більше 
речей дізнається з серіалів. Так, більшість серіалів ма-
ють розважальний характер, особливо в Україні та най-
ближчому зарубіжжі. Але розважальний характер су-
часних телешоу створюється на основі величезної кіль-
кості статистичних даних, яка слугує певним цілям.  

Часто можна побачити, що світ серіалів, як і світ 
комп’ютерних ігор, починає заміняти реальний світ і реа-
льні інтерпретації проблемних ситуацій нашого життя. 
Витрачаючи по 7‒12 годин на добу на те, щоб подивитись 
сезон свого улюбленого або просто цікавого телешоу, 
люди починають змінювати своє ставлення до навколиш-
нього середовища. І тільки сама людина може вирішити 
для себе сама, що для неї є серіал – улюблена розвага, 
"вбивання часу" чи світ, в якому вона хоче жити… 

Висновок. Таким чином, достатньо поверхово торк-
нувшись проблеми серіалів як одного з найяскравіших 
явищ масової культури, можна зробити висновок, що 
сьогодні серіали вже не є простою розвагою для домо-
господарок. Рівень телесеріалів від Netflix та HBO сьо-
годні перевершує всі можливі очікування, вони дорогі, 
серйозні, цікаві, історично достовірні, вони виходять за 
межі так званої "низької культури", еволюціонують у 
дещо зовсім нове. Але у що саме? Вони за своєю побу-
довою дуже схожі на новий міф, вони створюють нові 
смисли, формують свідомість нового покоління, пере-
творюючись у новий тип комунікації та засіб пропаган-
ди. Зараз вже зовсім не соромно говорити, що ти лю-
биш серіали, адже сьогодні ні в кого це поняття не ви-
кликає асоціації з "Санта-Барбарою" ("Santa Barbara", 
1984‒1993) чи "Дикою Розою" ("Rosa salvaje", 1987). 
Все більше зарубіжних серіалів знімають для інтелек-
туальної еліти. Чи насправді серіал перестав бути guilty 
pleasure і "перейшов у вищу лігу", ми сказати з упевне-
ністю не можемо, але те, що він викликає серйозну за-
цікавленість у сучасних культурологів, філософів та 
соціологів – це факт. Серіали – це нескінченне джерело 
для досліджень вчених гуманітарної сфери, окрім того, 
це просто гарний спосіб провести вільну хвилину після 
важкого трудового дня. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Ванюшина О. Серіал як феномен масової культури / 
О. Ванюшина // Вісник Київського національного торговельно-
економічного університету. ‒ 2009. ‒ № 3. ‒ С. 101‒112. 

2. Воробец Л. В. Массовая культура как объект аксиологического 
исследования / Л. В. Воробец // Исторические, философские, полити-
ческие и юридические науки, культурология и искусствоведение. Во-
просы теории и практики. – Тамбов: Грамота, 2013. ‒ №4 (30): в 3-х ч. ‒ 
Ч. І. – С. 49‒52. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 69 ~ 

 

 

3. Гулевський С. Соціокультурна зумовленість репрезентації жіно-
чості та мужності у телесеріалах / С. Гулевський // Проблеми гуманітар-
них наук. Філософія. ‒ 2015. ‒ Вип. 35. ‒ С. 155‒165. 

4. Леонов Н. С. Роль информации в жизни человечества. [Електронний 
ресурс] / Н. С. Леонов – 2001. – Режим доступу: https://pravoslavie.ru/28487.html 
(дата звернення 07.09.2018). – Назва з екрана. 

5. Почепцов Г. Как телесериалы превращают виртуальность в реальность 
[Електронний ресурс] / Г. Почепцов // Хвиля. – 2017. – Режим доступу: 
http://hvylya.net/analytics/society/georgiy-pocheptsov-kak-teleserialyi-prevrashhayut-
virtualnost-v-realnost.html (дата звернення 07.09.2018). – Назва з екрана.  

6. Почепцов Г. Телесериалы как медиакоммуникации [Електронний 
ресурс] / Г. Почепцов // MediaSapiens. – 2014. – Режим доступу: 
http://osvita.mediasapiens.ua/ethics/manipulation/teleserialy_kak_mediako
mmunikatsii/ (дата звернення 07.09.2018). – Назва з екрана.  

7. Рапопорт Е. Логика сериала / Е. Рапопорт // Логос №3 (93). ‒ М.: 
Изд-во Института Гайдара, 2013. ‒ С. 21‒37. 

8. Русаков С. С. Нові тенденції молодіжної культури в контексті 
розвитку креативної індустрії / С. С. Русаков // Гілея: науковий вісник. ‒ 
2016. ‒ Вип. 110. ‒ С. 276‒280. 

9. Сабадаш Ю. С. Дозвілля у масовій культурі сучасного світу (на 
прикладі творів Умберто Еко) / Ю. С. Сабадаш // Вісник НАКККіМ. – 
2’2013. – С. 42‒45. 

10. Собуцький М. Серіальна продукція: питання референції / М. Собуць-
кий // Магістеріум. Вип. 68, Культурологія / Національний університет "Києво-
Могилянська академія". ‒ К.: ВПЦ НаУКМА, 2017. ‒ С. 32‒35. 

11. Фюрст М. Філософія / М. Фюрст, Ю. Тринкс / Пер. з нім. Вахтанга 
Кебуладзе. ‒ К.: ДУХ I ЛIТЕРА, Інститут релігійних наук св. Томи Аквін-
ського, 2018. ‒ 544 с. 

12. Хитров А. Сериалы ‒ это ключевая форма современной культуры 
[Електронний ресурс] / А. Хитров // ПостНаука. – 2015. ‒ Режим доступу: 
https://postnauka.ru/talks/43769 (дата звернення 07.09.2018). – Назва з екрана.  

13. Эко У. От Интернета к Гуттенбергу: текст и гипертекст. [Електро-
нний ресурс] / У. Эко – 1998. ‒ Режим доступу: 
https://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Culture/Eko/Int_Gutten.php (дата 
звернення 07.09.2018). – Назва з екрана. 

14. Martin Scorsese: ‘Cinema is gone’ [Electronic resource] / Martin 
Scorsese // Associated Press. – 2016. – Retrieved from: 
https://apnews.com/931d13ebfb6245e0b00169d7447208d2/martin-
scorsese-cinema-gone1 (дата звернення 07.09.2018). – Назва з екрана.  

 
REFERENCES 

1. Vanjushina, O. (2009) Serіal jak fenomen masovoї kul'tury [TV series 
as a phenomenon of mass culture]. Vіsnik Kiїvs'kogo nacіonal'nogo 
torgovel'no-ekonomіchnogo unіversitetu. № 3, pp. 101‒112. 

2. Vorobets, L.V. (2013) Mass culture as axiological research object 
[Mass culture as an object of axiological research]. Istoricheskie, filosofskie, 
politicheskie i juridicheskie nauki, kul'turologija i iskusstvovedenie. Voprosy 
teorii i praktiki. Tambov, Gramota, №4 (30): v 3-h ch. Ch. І, pp. 49‒52.  

3. Hulevskyi, S. (2015) Socio-cultural conditioning of representation of 
femininity and masculinity in TV serials [Socio-cultural predestination of the 
femininity and courage representation in TV series]. Problemy gumanіtarnyh 
nauk. Fіlosofіja, Vyp. 35, pp. 155‒165. 

4. Leonov, N. S. (2001) Rol' informacii v zhizni chelovechestva [The 
role of information in the life of mankind]. Retrieved from 
https://pravoslavie.ru/28487.html  

5. Pochepcov, G. (2017) Kak teleserialy prevrashhajut virtual'nost' v 
real'nost' [How TV series make virtuality a reality]. Hvilja. Retrieved from 
http://hvylya.net/analytics/society/georgiy-pocheptsov-kak-teleserialyi-
prevrashhayut-virtualnost-v-realnost.html  

6. Pochepcov, G. (2014) Teleserialy kak mediakommunikacii [TV series as 
media communications]. MediaSapiens. Retrieved from: http://osvita. 
mediasapiens.ua/ethics/manipulation/teleserialy_kak_mediakommunikatsii/  

7. Rapoport, E. (2013) Thе Logic of TV series [TV series logic]. Logos, 
№3 (93), Moscow, Izd-vo Instituta Gajdara, pp. 21‒37. 

8. Rusakov, S. S. (2016) New tendencies of youth culture in the context of 
creative industry development [New trends in youth culture in the context of the 
creative industry development]. Gіleja: naukovij vіsnyk, Vyp. 110, pp. 276‒280. 

9. Sabadash, Ju. S. (2013) Dozvіllja u masovіj kul'turі suchasnogo svіtu (na 
prikladі tvorіv Umberto Eko) [Leisure in the mass culture of the modern world (on 
the example of Umberto Eco's works)]. Vіsnyk NAKKKіM, 2, pp. 42‒45. 

10. Sobutsky, M. (2017) Serial products and the question of reference 
[TV series production: reference questions]. Magіsterіum, Vip. 68, 
Kul'turologіja. Nacіonal'nij unіversitet "Kijevo-Mogiljans'ka akademіja". Kyiv, 
VPC NaUKMA, pp. 32‒35. 

11. Fjurst, M. (2018) Fіlosofіja [Philosophy]. Kyiv, DUH I LITERA, Іnstitut 
relіgіjnih nauk sv. Tomi Akvіns'kogo. 

12. Hitrov, A. (2015) Serialy ‒ eto kljuchevaja forma sovremennoj kul'tury 
[TV series are a key form of modern culture]. PostNauka. Retrieved from 
https://postnauka.ru/talks/43769  

13. Eko, U. (1998) Ot Interneta k Guttenbergu: tekst i gipertekst [From 
Internet to Gutenberg]. Retrieved from https://www.gumer.info/ 
bibliotek_Buks/Culture/Eko/Int_Gutten.php  

14. Martin, Scorsese (2016) ‘Cinema is gone’. Associated Press. Retrieved from: 
https://apnews.com/931d13ebfb6245e0b00169d7447208d2/martin-scorsese-
cinema-gone1 

 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 0 9 . 18  
 

 
 
М. И. Коробко, канд. филос. наук, старший преподаватель,  
Национальная академия СБУ, 
ул. М. Максимовича, 22, г. Киев, 03022, Украина 
 

ПЕРЕОСМЫСЛЕНИЕ РОЛИ ТЕЛЕСЕРИАЛОВ: РАЗВЛЕКАТЕЛЬНЫЙ КОНТЕНТ,  
СРЕДСТВО ПРОПАГАНДЫ ИЛИ НОВЫЙ МИФ 

 
В статье дается общий обзор проблемы телесериалов как явления массовой культуры. Цель статьи – попытка переосмысления 

роли телесериалов в современном социокультурном пространстве, определения их роли для человечества вообще и очерчивание 
путей дальнейших научных исследований в этой сфере. Под массовой культурой мы понимаем очень широкий спектр феноменов и 
явлений, которые окружают человека каждый день, особенно это касается сферы досуга людей. Есть разные формы досуга: прогул-
ки, чтение, просмотр сериалов и т. д. Сегодня мы можем говорить о телесериалах как о культурном явлении, которое не может ос-
таваться вне интересов академических кругов, так как те или иные телешоу смотрит подавляющее большинство людей по всему 
миру, у кого есть телевизор или подключение к сети Интернет. На сегодня этот жанр телепродуктов выполняет не только развле-
кательную функцию, но и воспитательную, информационную, функцию пропаганды и т. д. Сериалы – это бесконечный источник для 
исследований ученых гуманитарной сферы. 

Ключевые слова: коммуникация, массовая культура, медиа, миф, пропаганда, сериал, телевидение, телешоу. 
 
M. I. Korobko, PhD in Philosophy, 
Senior Lecturer, The National Academy of Security Service of Ukraine, 
03022, Kyiv, Mykhaila Maksymovycha st, 22, 
 

RETHINKING THE ROLE OF TV SERIES: ENTERTAINING CONTENT, PROPAGANDA WAYS OR NEW MYTH 
 
The article is an overview of the problem of TV series as a mass culture phenomenon. The purpose of the article is an attempt to re-

think the role of television series in the modern socio-cultural sphere, determining their role for humanity in general, and identifying ways 
for further research in this area. We understand mass culture as a very wide range of phenomena, which surround people every day, espe-
cially in the field of human leisure. There are various forms of leisure: walks, reading, watching TV series, etc. Today, we can talk about TV 
series as a cultural phenomenon that cannot be left out of the attention of academic circles because of the fact that TV shows are viewed 
by the vast majority of people around the world who have a TV or the Internet connection. Today, this genre of television performs not only 
an entertaining function, but also an educational, informational, propaganda function, etc. These days the TV series is no longer a mere 
entertainment for housewives. Netflix and HBO TV series exceeds all expectations, they are expensive, serious, interesting, historically 
reliable, they are beyond the so-called "low culture", evolving into something completely new. But what exactly? They are very similar in 
their construction to the new myth, they create new meanings, they form the consciousness of the new generation, now they are turning 
into a new type of communication and means of propaganda. Now it is not embarrassing to say that you love TV series. More and more 
foreign TV shows are being released for the intellectual elite. Is the series really not a guilty pleasure anymore? We cannot say with cer-
tainty that "they went to a higher league", but the fact is that they cause serious interest among contemporary culturologists, philosophers 
and sociologists. The series is an endless source for research by humanitarian scholars, and besides, it's a good way to spend a free time 
after a hard work day.  

Key words: communication, mass culture, media, myth, propaganda, television, TV series, TV show. 
 
 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 70 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

УДК 7.067 
А. М. Тормахова, канд. філос. наук, асист. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

tormakhova@ukr.net 
 

ВПЛИВ ТЕХНОЛОГІЙ ЗВУКОЗАПИСУ НА СТВОРЕННЯ ТА ТРАНСЛЯЦІЮ МУЗИЧНОГО ТВОРУ  
 
У статті аналізується вплив еволюції технологій на продукування та тиражування художніх творів. Наявною є трансформація музичної 

творчості, яка відбувається внаслідок можливостей, що виникають завдяки розвитку технологій звукозапису, обробки та відтворення 
музичного звуку. Процеси виконання музичного твору та власне його створення зазнають більшої імпровізаційності. Live looping дає 
можливість записувати та відтворювати закільцьовані аудіосемпли у реальному часі за допомогою спеціальних пристроїв або програмного 
забезпечення. Можливість створювати звукові доріжки та використовувати їх в реальному часі може стосуватися і концертної діяльності 
провідних та відомих музикантів, записів в професійних студіях виконавців різного жанрового та стильового спрямування, проте найбільш 
доцільною та впливовою вона є при створенні композицій в "аматорських" домашніх умовах. Ця доцільність зумовлена тим спектром прак-
тичного застосування власного голосу, яка є неможливою без пристроїв, обладнаних цією технологією. 

Ключові слова: звукозапис, голос, live looping, слухач, виконавець, технології. 
 
Постановка проблеми. Провідною ознакою сучасної 

культури є акцентуація на процесуальності. Розвиток 
технологій аудіо- та відеозапису, можливість легкого 
розміщення контенту в Інтернеті сприяють створенню 
чималого масиву візуальних джерел, які потрапляють в 
коло уваги багатьох користувачів Мережі. Актуальною 
проблемою культури сьогодення є змінення сталих форм 
продукування та тиражування художніх творів, або, 
точніше, мистецьких артефактів. Якщо до XX століття 
творчий процес митця зазвичай залишався поза "ка-
дром", відтепер найбільший інтерес представляє спогля-
дання за кожним етапом формування художнього цілого. 
Однією з технологій, яка надає широкі можливості для 
реалізації подібної тенденції, є live looping, аналізу засто-
сування якої в межах сучасної музичної культури й буде 
присвячено дане дослідження. 

Аналіз досліджень і публікацій. Актуальні питання, 
пов’язані з функціонуванням музичного твору в умовах 
суспільства XX‒XXI століття, окреслюються в працях 
Т. Адорно. Технологія live looping на даний момент ще не 
знайшла теоретичного наукового обґрунтування. Окремі 
аспекти її практичного втілення окреслюються таким 
англомовним автором, як Матіас Гроб. Ряд сайтів, метою 
створення яких є популяризація цієї технології, пред-
ставляють опис методологічних моментів. 

Метою статті є дослідження трансформації процесу 
формування музичного твору та специфіки його 
трансляції в умовах суспільства XXI століття. 

Виклад основного матеріалу. Життя сучасної лю-
дини, наповнене різноманітним технічним обладнан-
ням, вкрай відрізняється від того, яке було у людей 
п’ятдесят років тому. Розвиток техніки, виникнення 
технологій надшвидкої передачі інформації, можливість 
здійснювати комунікацію, знаходячись у різних куточках 
земної кулі, – про таке людство у XIX столітті взагалі 
могло лише мріяти. Ця насиченість життя технічними 
пристроями з різним функціональним призначенням 
поступово приводить до модифікації всіх сфер 
людської життєдіяльності. У тому числі зміни стосують-
ся й творчого процесу. Доволі цікавим питанням є 
трансформація музичної творчості, яка відбувається 
внаслідок тих широких можливостей, що виникають 
завдяки розвитку технологій звукозапису, обробки та 
відтворення музичного звуку. Розглянемо більш де-
тально специфіку впливу нових соціокультурних умов, у 
тому числі і технічного обладнання, на процес створен-
ня та трансляції музичного твору. 

Однією з головних сутнісних характеристик музики є 
її комунікативний характер, вона завжди прагне 
віднайти свого слухача. Так Т. Адорно визначав цю 
особливість та парадоксальність сучасної музики, на-
самперед академічної, в роботі "Філософія нової музи-
ки": "Бути сприйнятою масою людей ‒ основа самої 
музичної об’єктивації, і там, де таке сприйняття виклю-

чено, ця об’єктивація необхідно зводиться мало не до 
фікції, до зарозумілості естетичного суб’єкта, що гово-
рить "Ми", в той час як в наявності тільки "Я"; естетич-
ного суб’єкта, який взагалі не здатний нічого сказати 
без додавання "Ми". Недоречність соліпсичного твору 
для великого оркестру не тільки полягає в 
невідповідності числа виконавців на естраді з 
порожніми місцями в залі, перед яким твір виконується, 
‒ вона ще свідчить про те, що форма як така необхідно 
виходить за межі "Я", з точки зору якого вона 
пробується, тоді як, з іншого боку, музика, що виникає в 
цій точці зору і її представляє, не може вийти за межі 
цього "Я" позитивно" [1, с. 62‒63]. Отже, Адорно 
відмічає певну недоречність створення твору, який 
можна віднести до "академічної" музики, розрахованого 
для великого виконавського складу, адже кількість 
музикантів може перевищувати публіку, що сидить у 
залі. Ця "непопулярність" музики, написаної 
професійними композиторами, які базуються на 
традиціях, закладених минулими століттями, стосовно 
форм та жанрів, є свідченням цілої низки явищ, які 
існують в культурі сьогодення. Насамперед, одним з 
факторів є поширення музики естрадної, яку Адорно 
називає масовою. На думку мислителя, за часів розвит-
ку музики популярної академічна музика неодмінно по-
винна здобувати додаткового фінансування. Адже ряд 
чинників економічного характеру змінюють перспективи 
для вільного вияву власного творчого спрямування усіх 
авторів. Їхнім завданням стає відповідь на запити 
слухачів. "Ця тенденція аж ніяк не обмежується пере-
довою музикою, але діє в усьому, що отримує езоте-
ричне клеймо за часів панування масової культури. В 
Америці жоден струнний квартет не зміг би протрима-
тися, не отримуючи грошову допомогу від якогось 
університету або від заможної зацікавленої особи. За-
гальний напрямок розвитку виявляється і в 
перетворенні художника, база якого як вільного 
підприємця неміцна, в найманого службовця. І так 
справи йдуть не тільки в музиці, а й у всіх сферах 
об’єктивного духу, і перш за все в літературній. Дійсною 
причиною тому є зростаюча економічна концентрація і 
відмирання вільної конкуренції" [1, с. 67]. 

Досить важко казати про певний запит на складні 
твори з боку слухачів. Невелика кількість "професійних 
слухачів" є постійними відвідувачами концертів, на яких 
виконується академічна музика. Вони слухають та 
розуміють навіть надскладні твори. Проте більшість 
населення є непідготовленою до авангардних дисо-
нуючих звучань. А навіть якщо серед населення є знач-
ний відсоток потенційних слухачів, вони можуть не мати 
можливостей для відвідування концертів. Причина того, 
що більшість населення не розуміється на досягненнях 
академічної музики, пояснюється в праці Т. Адорно 
знову ж таки рядом соціокультурних чинників. Для нього 

© Тормахова А. М. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 71 ~ 

 

 

відправною точкою постає відсутність аматорського 
музикування в XX столітті. На його думку, якщо його 
немає, то відсутній й попит на музику. Під час навчання 
грі на музичному інструменті відбувається осягнення її 
мови, доступність якої сприяє розумінню авторського 
тексту та діалогу слухача з композитором. Кеті Чухров, 
автор передмови до роботи Т. Адорно, відмічає: "У наші 
дні доступ до музичного тексту обмежується певним 
числом професійних музикантів: це самі автори, 
виконавці і критики. Одна з головних тих причин, що 
виділяються Адорно, ‒ зникнення аматорського музику-
вання ‒ основної ланки в суспільстві, що підтримує 
соціальний статус композиції і взагалі попит на неї в 
цілому. Існування цього шару підтверджує не стільки 
масовий попит на музику (адже передбачає головним 
чином споживання), скільки бажання і здатність 
відтворення, а значить, якесь необхідне знання, якому 
присвячується кілька років навчання, подібного навчан-
ню читанню або мови. У цьому, ймовірно, основна умо-
ва діалогу професійної музики з суспільством. Вона 
втрачає свої життєві функції, як тільки припиняє 
існувати як загальнодоступний і необхідний для 
дозвілля текст" [1, с. 27‒28]. Можна розширити цю ідею, 
вказавши на те, що сама відсутність аматорського му-
зикування була зумовлена тим, що виникли умови, коли 
для прослуховування музики не потрібно було її грати 
самому чи відвідувати музичний салон чи концертну 
залу. До того часу, як виникла можливість запису му-
зичного твору на певний носій та його відтворення, 
рівень музичної освіченості був досить високим. Проте 
з винаходженням платівок, касет, дисків, інтернет-
ресурсів, сповнених музичним контентом, ця 
необхідність власного музикування зникає, або, 
точніше, значно зменшується. 

Відтепер варто віднаходити нові шляхи просування 
музичного твору, який би так само сприяв здійсненню 
комунікації автора та публіки за посередництва вико-
нання, як це відбувалось раніше. Але при цьому можна 
було б оминути необхідність реальної фізичної 
присутності під час прослуховування. Звичайно ж, 
відомою альтернативою є прослуховування творів у 
записі. Хоча ряд слухачів можуть вказати на відсутність 
відчуття "реального", "живого" звучання, яке 
отримується під час концерту. Подолати подібну уста-
новку, ймовірно, може онлайн-трансляція твору (хоча й 
вона не буде тотожною прослуховуванню у концертній 
залі). Цю ідею взяли на озброєння провідні європейські 
оперні театри світу та концертні зали, в яких найцікавіші 
зразки надбань музичної культури відтворюються та 
одночасно викладаються у Мережі. Завантажене в ній 
відео може отримати доступ до значної кількості 
слухачів, проте задля його просування та поширення 
необхідно докласти чимало зусиль. Коли людина задає 
у стрічці пошуку інтернет-браузера певний запит, най-
першими є результати, що користувались найбільшою 
популярністю, а це, звісно, не надає особливих 
преференцій новим творам, про які ніхто раніше не чув. 
Окрім автоматичного просування найпопулярнішого за 
запитами користувачів твору другою умовою, яку 
виставляє культура сьогодення, є акцент на візуальному 
началі. Можна наочно пересвідчитися у тому, що для 
сьогодення притаманна глибока зацікавленість 
візуальними формами. Якщо прагнути відшукати якийсь 
музичний файл в Мережі, то першість показу буде у 
відеороликів, а не у файлів у аудіоформаті. 

У другій половині XX століття виникає технологія live 
looping. Її початок був пов’язаний з роботою над музич-
ним звуком, що записаний на якомусь носії. В 
залежності від розвитку звукозаписних пристроїв 
спостерігається й еволюція принципу live looping. Важ-

ливими чинниками стали наступні етапи: поява у 60-х 
роках касет з магнітною плівкою, виникнення 
можливості використання принципу затримки звуку у 
1980-х роках, з 1992 року завдяки спеціальним 
інструментам цифрового циклу відбувається макси-
мальне спрощення цього процесу та внаслідок викори-
стання комп’ютера з’являється можливість 
персоналізації та інтеграції записів з 2002 року.  

Власне, варто визначити, що таке live looping та які 
можливості він надає для реалізації музичного твору. 
Насамперед це процес виконання музичного твору, що 
полягає у записі та відтворенні закільцьованих 
аудіосемплів у реальному часі за допомогою 
спеціальних пристроїв або програмного забезпечення. 
Лупінг ‒ це природна еволюція жанру бітбоксингу, по-
пулярного в хіп-хопі ще з початку 80-х. На відміну від 
бікбоксерів, лупінг-артисти використовують сучасні 
технології, що дозволяють послідовно відтворювати 
певну кількість доріжок одночасно. Зазначимо, що 
лупінг-артисти використовують широкий спектр програм 
та електронних девайсів. Для цього музичного стилю 
написані такі програми, як: FlyLoops Looping Studio, Live 
Loop, Mobius, Ambiloop, Loopy Llama, SooperLooper, 
Augustus Loop [3]. 

Необхідно відмітити, що з розвитком мережі 
Інтернет та появою великої кількості каналів на 
YouTube можна віднайти багато прикладів того, як за 
допомогою live looping різні виконавці, як аматори, так і 
професіонали, створюють імпровізації, а також викону-
ють повноцінні композиції, які повинні бути спеціально 
створені або адаптовані для лупінга. Виникає питання 
про те, чи відбуваються якісь зміни внаслідок викори-
стання live looping.  

Насамперед зазначимо, що для академічної музики 
до формування алеаторики як стильового напрямку не 
було характерне імпровізування, тобто створення му-
зичного твору в процесі його виконання. Хоча, звичайно 
ж, не можна було і казати про повну регламентацію усіх 
музичних компонентів. Наприклад, в добу бароко при 
виконанні сольних номерів опери-seria (серйозної опе-
ри, головними персонажами якої були герої, боги, 
міфічні істоти або королі), які зазвичай писали у 
тричастинній формі da capo, обов’язковою умовою було 
вміння співаків варіювати матеріал початкового розділу 
при його повторенні. При формі da capo перший та дру-
гий розділ вокального номеру (арії, аріозо) були 
написані у нотному тексті. Натомість третій – репризний 
‒ розділ форми (тобто повторення першого розділу) не 
виписувався в нотах, співак повинен був виконати його 
інакше, ніж при першому викладенні, проявивши не 
лише здатність до інтерпретації, а й вокальні дані, не 
порушуючи при цьому авторського задуму. Нерідко са-
ме цей розділ форми, так само як і каденційний (за-
ключний), ставали осередком вокальної майстерності, в 
яких вокаліст додавав фіоритури, пасажі, ефектні оз-
доблення основного тексту за рахунок форшлагів, 
мордентів, тремоло та інших прикрас. 

Внаслідок формування в середині XX століття 
великої кількості авангардних течій в музичному 
академічному мистецтві посилюється роль 
імпровізаційного начала. Багато композицій починають 
представляти певні заготовки, які будуть прочитані ви-
конавцем, причому кожного разу звуковий образ твору 
буде змінюватися. Ця тенденція, поєднуючись з 
імпровізаційністю, що притаманна для джазу, стає, в 
певному сенсі, ознакою часу. На початку XXI століття 
модою, зумовленою широкими можливостями, які 
надає відтепер різноманітне технічне музичне облад-
нання, стає відмова від усіх ланок, що були необхідні 
для побутування твору до тих пір. Зазвичай більшість 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 72 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

виконавців, насамперед в сфері естрадної музики, не 
могли обійтись без імпресаріо чи продюсера. Важливим 
компонентом, що сприяв популяризації мистецького тво-
ру та виконавця, була наявність якісного запису, який 
необхідно було робити в професійній студії, а отже, 
потрібен був звукорежисер. Після цього запис необхідно 
було випустити достатнім накладом та згодом запускати 
його в ротацію на радіо, телебаченні та ін. Власне, окрім 
згаданих персон до музичної інфраструктури шоу-бізнесу 
можна віднести чимало людей та організацій. Спробуймо 
їх систематизувати: 1) музиканти, які створюють та вико-
нують музичні твори; 2) компанії та спеціалісти, що зай-
маються звукозаписом та продажем музики (окрім 
продюсерів, студій звукозапису, звукорежисерів варто 
згадати представників лейблів, музичних магазинів та 
колективних організацій з управління правами); 3) орга-
нізатори гастролей (букінг-менеджери, промоутери, кон-
цертні майданчики); 4) музичне телебачення та радіо-
станції; 5) музичні журналісти та критики; 6) виробники 
музичних інструментів та багато інших. 

Варто відмітити, що для того, аби викласти твір та по-
пуляризувати власну творчість, відтепер фактично не 
потрібна розгалужена інфраструктура. Проте потреба у 
комунікації з публікою залишається незмінною. Формами 
спілкування виступають поширення посилань на відео, 
коментарі під ним, відмітки про те, що воно сподобалось – 
"лайки", а також власне кількість переглядів, яка автома-
тично фіксується на таких ресурсах, як YouTube. 

Яким чином відбувається застосування технології live 
looping? Зазначимо, що хоча можливість створювати 
звукові доріжки та використовувати їх в реальному часі 
може стосуватися і концертної діяльності провідних та 
відомих музикантів, записів в професійних студіях 
виконавців різного жанрового та стильового спрямування, 
проте найбільш доцільними та впливовими вони є при 
створенні композицій в "аматорських" домашніх умовах 
музикантом-одинаком. Ця доцільність зумовлена тим 
спектром практичного застосування власного голосу, яка є 
неможливою без пристроїв, обладнаних цією технологією. 
Йдеться про здатність створювати повноцінну багатого-
лосну композицію, кожна лінія якої спочатку виконується, 
одночасно записується у секвенсер, а згодом 
відтворюється у потрібний для виконавця момент. Ця 
технологія допомагає стати "людиною-оркестром", або, 
точніше "людиною-хором". Створення цілої партитури, 
кількість голосів якої обмежується хіба що регістровими 
можливостями співака, дає можливість обходити потребу 
в інших музикантах, у наявності студії звукозапису. 
Відеозапис процесу "створення" композиції у реальному 
часі, записати який можна легко за допомогою веб-
камери, завантажується на власний канал YouTube, не 
потребуючи наявності електронного носія та засобів його 
поширення, як-от ротація на телебаченні, радіо тощо.  

У разі залучення технології live looping соло-
виконавець являє глядачам процес створення повноцінної 
композиції в режимі реального часу, імпровізуючи кожну з 
ліній, з яких потім будується структура твору. Це надає 
вражаючу картину легкості побудови всіх ліній фактури 
однією людиною, коли творчий процес відбувається над-
звичайно швидко. Натомість це відео залишає поза ка-
дром тривалі тренування, пов’язані з написанням парти-
тури, регуляцію запису кожного треку, процес вмикання та 

вимкнення записаних лупів. Подібна тенденція показу 
творчого процесу присутня і в інших візуально-медійних 
практиках сучасності. Численні розважальні шоу демонст-
рують відбіркові кастинги, етапи створення виконавських 
вокальних колективів, елементи тренувань та концертні 
виступи, навіть деякі епізоди, пов’язані з особистими сто-
сунками учасників. Проте здебільшого кожна деталь 
подібних шоу є частиною загальної драматургії ‒ 
напередзаданої, обґрунтованої та підготовленої режисе-
ром, продюсером, сценаристом, а також великим штатом 
інших співробітників. Так само і багатоканальний цикл 
технології live looping дає багато можливостей, але разом 
з тим ще більше параметрів, які важко контролювати 
музикантові. Кожен виконавець, як вказує Матіас Гроб 
(Matthias Grob), що використовує дану технологію, начеб-
то прагне заявити про себе, стверджуючи: "дивіться, 
скільки звуку я можу створити з мого інструменту!", проте з 
часом його повідомлення перетворюється на інше: 
"[технологія] дозволяє робити творення музики природ-
ною, спонтанною подією" [2]. Варто погодитись, що поява 
подібних технологічних відкриттів дійсно змінює характер 
мистецтва, в певному сенсі виступаючи ознакою великої 
майстерності виконавця, його здатності створювати 
складні аранжування, видобувати звуки та шуми, метою 
яких є прагнення заповнити фактуру, задля чого за інших 
умов потрібен був би цілий оркестр. Разом з тим її викори-
стання сприяє можливості оминати всі ланки створення та 
подальшого просування в культурі мистецького твору, 
обходячи стороною інфраструктуру шоу-бізнесу. 

Висновок. Розвиток мистецької практики неможливий 
поза культурним контекстом. Зміни в одній зі сфер культу-
ри, пов’язаних з виникненням можливості здійснювати 
запис аудіо, появою нових технологій, програмного забез-
печення, – неодмінно приводять до сутнісних чи структур-
них модифікацій інших сфер. Застосування принципу live 
looping дозволяє оминати більшість ланок, пов’язаних з 
інфраструктурою шоу-бізнесу. Проте сутність та етапи 
творчого процесу залишаються переважно незмінними. 
Імпровізаційність, яка проголошується як основна форма 
подачі музичного матеріалу при використанні live looping, 
стає запорукою творчої зрілості та майстерності виконав-
ця, що виступає також композитором, аранжувальником 
та часом навіть диригентом. Розвиток технологічного 
рівня допомагає створити мистецькі проекти, поява та 
реалізація яких буде залежати від однієї людини.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Адорно Т. Философия новой музыки / Т. Адорно. ‒ М.: Логос, 
2001. ‒ 352 с. 

2. Grob M. Growth due to limitations / M. Grob [Електронний ресурс]. – 2009. 
– Режим доступу: http://www.livelooping.org/history_concepts/theory/growth-along-
the-limitations-of-the-tools/. 

3. Live Looping [Електронний ресурс]. – 2017. – Режим доступу: 
http://clubber.by/publ/music_style/live_looping/2-1-0-181. 

 
REFERENCES 

1. Adorno, T. W. (2001) Philosophy Of New Music. Moskow, Logos (In 
Russian). 

2. Grob, M. (2009) Growth due to limitations. Retrieved from 
http://www.livelooping.org/history_concepts/theory/growth-along-the-
limitations-of-the-tools. 

3. Live Looping (2017). Retrieved from http://clubber.by/publ/music_ 
style/live_looping/2-1-0-181. 

 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  01 . 1 0 . 18  
 

А. Н. Тормахова, канд. филос. наук, ассист. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ВЛИЯНИЕ ТЕХНОЛОГИЙ ЗВУКОЗАПИСИ НА СОЗДАНИЕ И ТРАНСЛЯЦИЮ МУЗЫКАЛЬНЫХ ПРОИЗВЕДЕНИЙ 
 
В статье анализируется влияние эволюции технологий на продуцирование и тиражирование художественных произведений. На-

лицо трансформация музыкального творчества, которая происходит вследствие возможностей, возникающих благодаря развитию 
технологий звукозаписи, обработки и воспроизведения музыкального звука. Процесс исполнения музыкального произведения и соб-

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 73 ~ 

 

 

ственно его создания демонстрирует большую импровизационность. Live looping дает возможность записывать и воспроизводить 
закольцованные аудиосэмплы в реальном времени с помощью специальных устройств или программного обеспечения. Возможность 
создавать звуковые дорожки и использовать их в реальном времени может касаться и концертной деятельности ведущих и извест-
ных музыкантов, записей в профессиональных студиях исполнителей разного жанрового и стилевого направления, однако наиболее 
целесообразны они при создании композиций в "любительских" домашних условиях. Эта целесообразность обусловлена тем спек-
тром практического применения собственного голоса, которая невозможна без устройств, оборудованных этой технологией. 

Ключевые слова: звукозапись, голос, live looping, слушатель, исполнитель, технологии. 
 
A. M. Tormakhova, PhD, Assistant Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

SOUND RECORDING TECHNOLOGIES INFLUENCE ON CREATION AND TRANSLATION OF MUSICAL PIECES 
 
The article is devoted to the analysis of the influence of technology evolution on the process of producing and replicating works of art. There is a trans-

formation of musical creativity, which occurs due to the opportunities that arise because of sound recording technologies development, processing and 
reproduction of musical sound. The process of performing a musical pieces and actually creating it are experiencing great improvisation. Live looping en-
ables recording and playing looped audio samples in real time using special devices or software. The ability to create audio tracks and to use them in "real 
time" can concern both the concert activity of leading and well-known musicians, recordings in professional studios of performers of different genre and 
style directions, but the most expedient and influential are those who create compositions in "amateur" single. This expediency is based on the spectrum of 
practical application of one's own voice, which is impossible without devices equipped with such a technology. The development of artistic practice is not 
possible beyond the cultural context. Changes in one of the cultural spheres associated with emergence of ability to record audio, emergence of new tech-
nologies, software – necessarily lead to essential or structural modifications in other areas. Using the principle of live looping allows you bypass most of the 
links associated with the show business infrastructure. However, the essence and stages of creative process remain largely unchanged. Improvisation, 
which is proclaimed as the main form of presentation of musical material while using live looping, becomes a pledge of creative maturity and skill of the 
performer, who acts as a composer, arranger and sometimes even a conductor. The development of the technological level helps create artistic projects, the 
appearance and implementation of which will depend on one person. 

Key words: sound recording, voice, live looping, listener, performer, technology. 
 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 74 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

НАУКОВЕ ЖИТТЯ. НОВИНИ КУЛЬТУРИ 
 
 

М. М. Бровко, д-р філос. наук, проф. 
Національна музична академія України ім. П. І. Чайковського 

вул. Городецького,1/3, м. Київ, 01001, Україна 
e-mail: brovko-mm@ukr.net 

 
РЕЦЕНЗІЯ 

НА КУРС ЛЕКЦІЙ "ВІЗУАЛЬНІ ПРАКТИКИ ТА КОМУНІКАЦІЯ" 
 

(автори-розробники: Павлова О. Ю. ‒ д-р філос. наук, проф. кафедри етики, естетики та культурології КНУ імені Тараса Шевченка та Торма-
хова А. М. – канд. філос. наук, асист. кафедри етики, естетики та культурології Київського національного університету імені Тараса Шевченка) 

 
У складно диференційованому полікультурному і бага-

тонаціональному світі особливої актуальності набуває 
науковий підхід до вивчення візуальної культури сучасного 
суспільства. Важливе значення має формування у 
майбутніх фахівців адекватної моделі ціннісної ієрархії, 
оскільки лише вона може забезпечити успішну орієнтацію і 
толерантне співіснування серед політичних, конфесійних 
та інших соціокультурних відмінностей в процесі розбудо-
ви правової держави. Важливим вектором розвитку у да-
ному напрямку є підготовка кадрів усіх спеціальностей з 
відповідною гуманітарною кваліфікацією, що забезпечить 
для України величезний резерв та потенціал у 
демонстрації взірців демократичної культури та цінностей 
громадянського суспільства. 

Сфера візуальних досліджень надзвичайно яскраво 
представлена в науковій думці сьогодення. Численні роз-
робки, що належать таким авторам, як У. Еко, Н. Мірзо-
єфф, У. Мітчелл, Дж. Рубі та ін., привертають увагу 
філософів, культурологів, антропологів. Їхні теоретичні 
концепти потребують ретельного вивчення в межах різних 
дисциплін філософського циклу. Проте на даний момент 
досить важко казати про наявність систематизованого 
викладу їхніх поглядів у межах навчально-методичних 
видань, пов’язаних з підготовкою фахівців-культурологів. 
Незважаючи на те, що вивчення сфери сучасних практик, 
а саме ‒ дослідження феномена моди, візуального 
оформлення міста, кінематографа та фотографії, реклами 
та телебачення є актуальним як у західній, так і у 
вітчизняній філософсько-культурологічній думці, бракує 
робіт, які б стали у нагоді студентам ВНЗ при опануванні 
великого обсягу фактичного матеріалу.  

Навчальна дисципліна "Візуальні практики та комуніка-
ція" є дуже актуальною для підготовки сучасного фахівця-
культуролога. Рецензований курс лекцій дозволить сту-
дентам отримати комплекс знань, необхідних для відповіді 
на гострі соціально-культурні питання українського сього-
дення. В курсі лекцій здійснюється спроба виокремити 
ключові поняття теорій вищезгаданих авторів та створити 
узгоджену систему загальних питань, які стосуються сфе-
ри візуальних досліджень. Також залучається ряд робіт 

авторів з пострадянського простору, які займаються 
візуальною антропологією, Visual studies, теоретичною та 
прикладною культурологією. Подібна розробка не лише 
сприятиме впровадженню різноманітних концепцій аналізу 
візуальності в українському просторі, але і відповідатиме 
запитам сучасної наукової громади, адже в останні роки 
були проведені численні конференції, круглі столи та 
семінари, присвячені візуальним вимірам сьогодення. 

Запропонований курс лекцій покликаний забезпечи-
ти прогалини у навчально-методичній літератури з 
відповідної тематики. Посібник є цілісною, змістовною, 
логічно упорядкованою роботою, яка викладена дос-
тупною мовою і покликана допомогти бакалаврам та 
магістрам вищих навчальних закладів опанувати курс 
дисципліни "Візуальні практики та комунікація".  

Курс лекцій підготовлений на основі вітчизняних і зару-
біжних наукових розробок у розумінні закономірностей 
візуальної культури. В ньому в логічній послідовності розг-
лянуто умови виникнення, становлення й розвитку пред-
метних полів даної навчальної дисципліни і наукових 
форм вивчення відповідних суспільних практик, їхні 
основні категорії, базові етапи розвитку, а також специфіка 
візуальних практик та соціально-історичні умови органі-
зації візуальної культури як нового поля комунікації. 

Зважаючи на змістовну та методичну доцільність 
використання рецензованої роботи, вдале поєднання 
панорамного висвітлення етичної та естетичної про-
блематики з чіткістю і доступністю викладення основних 
понять і принципів, а також враховуючи недостатню 
забезпеченість студентів сучасною навчально-
методичною літературою з відповідного курсу, можна 
вважати дуже своєчасним видання курсу лекцій 
"Візуальні практики та комунікація", розробленого док-
тором філос. наук, професором О. Ю. Павловою та 
кандидатом філос. наук А. М. Тормаховою, в якості ме-
тодичного забезпечення навчання студентів із цієї 
дисципліни для спеціальності "Культурологія". 

 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  11 . 1 0 . 18  
 

М. М. Бровко, д-р филос. наук, проф. 
Национальная музыкальная академия Украины им. П. І. Чайковского 
ул. Городецкого, 1/3, г. Киев, 01001, Украина 
 

РЕЦЕНЗИЯ НА КУРС ЛЕКЦИЙ "ВИЗУАЛЬНЫЕ ПРАКТИКИ И КОММУНИКАЦИЯ" 
 
Авторы-разработчики: Павлова Е. Ю. - д-р филос. наук, проф. кафедры этики, эстетики и культурологии КНУ имени Тараса Шевченко и Торма-

хова А. Н. - канд. филос. наук, ассист. кафедры этики, эстетики и культурологии Киевского национального университета имени Тараса Шевченко. 
 
M. M. Brovko, Doctor of Philosophical Science, Professor 
Petro Tchaikovsky National Music Academy of Ukraine 
1/3, Gorodetskogo st., Kyiv, 01001, Ukraine 
 

"VISUAL PRACTICES AND COMMUNICATION" COURSE REVIEW" 
 
Аuthors-developers: O. Y.Pavlova, Doctor of Philosophical Sciences, Professor at Department of Ethics, Aesthetics and Cultural Studies of the Taras 

Shevchenko National University of Kyiv; A. M. Tormakhova , PhD, assistant at Department of Ethics, Aesthetics and Cultural Studies of the Taras Shevchenko 
National University of Kyiv. 

 
© Бровко М. М. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 75 ~ 

 

 

К. І. Карпенко, д-р філос. наук, проф. 
Харківський національний медичний університет 

пр. Науки, 4, Харків, 61000, Україна 
kateryna.karpenko@ukr.net 

 
РЕЦЕНЗІЯ НА МОНОГРАФІЮ 

Фесенко Г. Г. Морфологія міських ландшафтів: 
культурфілософські інтерпретаці. – Харків: ТОВ "ДІСА ПЛЮС", 2018. – 282 с: 

 
Місто як фактор суспільно-політичного і культурного 

життя останнім часом привертає все більшу увагу дослі-
дників ‒ постійно зростає масив різнопланової літерату-
ри (мистецтвознавчої, культурологічної, соціологічної, 
політологічної, урбаністичної), присвяченої цій пробле-
матиці. Однак ґрунтовних і оригінальних культурфіло-
софських робіт у вітчизняній філософській і науковій лі-
тературі небагато. На наше переконання, монографія 
Г. Г. Фесенко частково заповнює цю лакуну. Авторка не-
погано розібралась у об’єктивно складній філософській і 
історико-культурній проблематиці, а також знайшла свій 
власний шлях її осмислення. 

Слід визнати доцільність і виправданість 
запропонованої в монографії схеми аналізу цієї доволі 
складної проблеми. Правильно побудована схема 
монографічного дослідження є особливо важливою, 
коли його предметом постає така глобальна і складна 
тема, як аналіз міських ландшафтів у контексті 
історико-культурного поступу й осмислення їхнього су-
часного стану та можливих перспектив. У такому ви-
падку неможливо охопити абсолютно всі сторони 
об’єкта дослідження і виправданим є вибір найбільш 
важливого і характерного. На нашу думку, саме цього і 
вдалось досягнути авторці у даному дослідженні. 

У першому розділі авторкою запропоновано геосо-
фський підхід до інтерпретації міських ландшафтів, що, 
зі свого боку, дозволяє висвітлювати різні рівні (шари), 
множину значущих точок (локацій). Авторка звертається 
до своєрідного культурно-історичного циклу у просторо-
вих трансформаціях міст: від співмірних людині до 
"відчужених", і далі – до "повернення" природи у місто 
шляхом екологічних практик. Міський ландшафт 
виявляється також через характерну атмосферу (або 
"дух") місця, що дозволяє звертатися до феномено-
логічних інтерпретацій зв’язків людини з ландшафтом, 
розмислів щодо його духовних вимірів. 

Зміст другого розділу рецензованої монографії при-
свячено соціальній інклюзії, філософській спробі конце-
птуалізації міського ландшафту як життєвого простору з 
його архітектурними й культурно-соціальними парамет-
рами. Зокрема, культурна інтерпретація міських ланд-
шафтів через концепт безпеки/небезпеки дозволила 
авторці висвітлити проблему просторових можливостей 
(або обмежень) для виявлення суб’єктності мешканців 
у місті. Авторка розгортає дослідження міського ланд-
шафту через актуалізацію концепції соціального вклю-
чення (інклюзії) на прикладі просторових практик жі-
нок, дітей та молоді. Урбаністично-філософські інтер-
претації спираються на ідеї про різноманіття способів 
міського буття та формування міських ландшафтів, 
"дружніх" до містян різної статі, віку, фізичних можли-
востей тощо. 

У третьому розділі на основі широкого культурно-
історичного матеріалу Г. Г. Фесенко висвітлює естети-
ко-філософське підґрунтя містопланувальних практик. 
Естетика дизайн-проектів презентована у світлі домо-
дерних концепцій ідеального міста (античного, середньо-
вічного, ренесансного), а також модерністськими візіями 
Ле Корбюзьє. Авторка, враховуючи тенденції сучасного 
урбанізму, зосереджується на дослідженні постмодер-
ного міського дизайну та доводить, що він стає ближ-
чим до містян через організацію урбаністичних ліній для 
різноманітних соціальних комунікацій та виявлення 
громадянської активності. 

Застосування відповідного теоретичного та культур-
но-історичного матеріалу дало змогу авторці розробити 
концептуальні засади культурної урбаністики, що пред-
ставлені у четвертому розділі. Оригінальними виявля-
ються ідеї щодо креативних трансформацій сучасних 
міських ландшафтів. Сформульовано ідею, що креативні 
локації спроможні виробити спільноту, яку єднає не 
тільки нетрадиційне мистецтво, а й тяжіння до вітальних 
ландшафтних перетворень. Г. Г. Фесенко переконливо 
розкриває епістемологічний потенціал філософсько-
комунікативної стратегії пізнання ландшафтів, а саме з 
позиції виявлення їхньої "партисипативної спроможності" 
через участь містян у практиках ре-віталізації міських 
локацій. Авторка також пропонує філософсько-урбані-
стичний аналіз ландшафтних трансформацій з погляду 
рівня включеності у національно-культурне буття. 

У цілому заслуговує на схвалення вправне викори-
стання у монографії великого масиву історико-
культурного, історико-наукового і філософського 
матеріалу (від Античності і до сучасності), що свідчить 
про достатньо високий рівень загальної ерудиції автор-
ки. Практична значимість даної монографічної роботи 
першочергово полягає, на нашу думку, у тому, що її 
основні положення та висновки можуть успішно викори-
стовуватися на міжгалузевому рівні фахівцями-
культурологами, урбаністами, працівниками органів 
місцевого самоврядування. У цьому монографічному 
дослідженні Г. Г. Фесенко подає результати власної 
роботи у міських проектах щодо розвитку культурної 
індустрії Харкова, культурної експертизи центральної 
локації міста Чугуїв Харківської області, створення 
цифрового міського ландшафту та відповідної 
інфраструктури, "дружньої" до містян. 

На нашу думку, монографія Г. Г. Фесенко "Морфо-
логія міських ландшафтів: культурфілософські інтер-
претації" є помітним внеском у розвиток вітчизняної 
гуманітарної думки та значно розширює межі наукових 
розвідок, відкриває нові шляхи щодо осмислення фе-
номена міста. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  11 . 1 0 . 18  

 
 

К. И. Карпенко, д-р филос. наук, проф. 
Харьковский национальный медицинский университет 
пр. Науки, 4, Харьков, 61000, Украина 

 
РЕЦЕНЗИЯ НА МОНОГРАФИЮ 

Фесенко Г. Г. Морфология городских ландшафтов: культурфилософские интерпретации. – Харьков: ООО "Диса ПЛЮС", 2018. – 282 с. 
 

© Карпенко К. І. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 76 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

K. I. Karpenko, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Kharkiv National Medical University 
Nauki av., 4, Kharkiv, 61000, Ukraine 

 
MONOGRAPH REVIEW 

Fesenko G. G. Morphology of urban landscapes: cultural-philosophical interpretations. – Kharkiv: Ltd. DISA PLUS, 2018. – 282 p. 
 
 

С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
sstoyan1974@gmail.com 

 
ПРИВАТНИЙ МУЗЕЙ СУЧАСНОГО УКРАЇНСЬКОГО МИСТЕЦТВА КОРСАКІВ: 

ПРАКТИКА КУЛЬТУРНОЇ ДЕЦЕНТРАЛІЗАЦІЇ 
 
Культура не є абстрактним поняттям, вона завжди 

твориться особистостями, що здатні змінювати хід істо-
рії й визначати абсолютно нові вектори руху суспільст-
ва. Й ці вектори зовсім не обов’язково спрямовуються із 
центральних, столичних осередків, як це, за діючими 
стереотипами, прийнято вважати, особливо у межах 
пострадянського простору.  

Реальним прикладом дієвої культурної децентралі-
зації є потужна ініціатива подружжя Корсаків з Луцька – 
Віктора та Лесі, що влітку 2018 року стали фундатора-
ми грандіозного за масштабами (навіть за столичними 
мірками) Музею сучасного українського мистецтва Кор-
саків у своєму рідному місті. Загальна площа музею 
становить близько 5000 кв. м, з яких лише постійна екс-
позиція займає на сьогоднішній день 3000 кв. м. Колек-
ція вже налічує роботи понад 100 відомих українських 
митців ХХ‒ХХІ століть й далеко не обмежується тради-
ційними техніками, маючи у своєму арсеналі інсталяції, 
арт-об’єкти, відео-арт тощо. І це тільки початок. Кожно-
го місяця планується відкриття нового арт-проекту як за 
участі вже знаних українських митців, так і молодих ху-
дожників, яким конче необхідна підтримка і творчий сти-
мул для подальшого розвитку. Потенційні можливості 
приміщення колишнього заводу, на території якого зна-
ходиться музей, просто вражають. Попереду "освоєння" 
нових величезних площ, що у недалекому майбутньому 
будуть відкриті для інноваційної мистецької думки Украї-
ни й мають ще більше сприяти подальшому креативному 
обміну творчим потенціалом між художниками, мистецт-
вознавцями, критиками й науковцями із різних регіонів 
нашої держави. 

Досить символічно, що урочисте відкриття Музею 
Корсаків відбулося саме напередодні чергової річниці 
Незалежності, оскільки реальне ствердження нашої 
держави як самостійного й сильного "гравця" на світовій 
культурній арені може відбутися лише завдяки реаль-
ним крокам, реальним діям і нашому небайдужому ста-
вленню до долі нашої країни. І не випадково, вислов-
люючи позицію стосовно культури на своїй сторінці у 
Facebook, Віктор Корсак зазначає наступне: "Я часто 
чую, що такими справами, як створення музеїв, має 
займатися держава, на що зазвичай відповідаю, що 
держава – це ми, і якщо ми цього не будемо робити, то 
тоді хто? Я є палким прихильником "залізного закону 

відповідальності", який був сформульований К. Девісом 
у середині 1960-х років. Його суть полягає у тому, що ті, 
хто не бере на себе відповідальності, адекватної їхній 
владі, у результаті втратять цю владу". 

На черговому відкритті нового проекту знаного київ-
ського художника Миколи Журавля у жовтні 2018 року, 
на якому була присутня потужна делегація із Києва, що 
складалась із представників Київського національного 
університету імені Тараса Шевченка, Інституту проблем 
сучасного мистецтва НАМУ, відомих галеристів, мисте-
цтвознавців, колекціонерів та художників, Віктор Корсак 
наголосив, що головною метою їхньої родини є передача 
естафети подібних починань іншим містам та регіонам. 
Адже лише тоді, коли могутня бізнес-еліта України буде 
вкладати власні ресурси в культуру загалом і мистецтво 
зокрема, ми будемо мати реальний прогрес на шляху 
становлення власної потужної структури культурних ін-
ституцій, незалежних від державних коштів і відкритих 
для найбільш актуальних та інноваційних проектів. 

В атмосфері дружньої дискусії представники київсь-
кого "творчого десанту" мали змогу обговорити із паном 
Віктором та пані Лесею найнагальніші проблеми сучас-
ного арт-світу й почути бачення фундаторів музею що-
до подальшої стратегії розвитку як цієї інституції, так і 
міста Луцьк у цілому, яке може вже у недалекому май-
бутньому завдяки подібній громадській ініціативі пере-
творитися на надзвичайно потужний культурний центр 
із власним туристичним маршрутом, розробка якого 
вже активно триває. 

І що було особливо приємно відчути у процесі спіл-
кування із родиною Корсаків – їхній щирий ентузіазм та 
творчий запал щодо власної справи, які не мають нічо-
го спільного із відвертим прагматизмом й бажанням 
отримати лише фінансовий зиск, а, навпаки, відроджу-
ють надію на те, що люди, гідні традиції Терещенків, 
Ханенків та інших українських меценатів і шанувальни-
ків мистецтва, продовжують жити і в нашому сьогоден-
ні. 

Отже, час приймати цю естафету й передавати її в 
інші культурні центри України, не кажучи вже про сто-
лицю, яка вже давно повинна мати не менш потужний 
музей сучасного мистецтва. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  11 . 1 0 . 18  

 
 

С. П. Стоян, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ЧАСТНЫЙ МУЗЕЙ СОВРЕМЕННОГО УКРАИНСКОГО ИСКУССТВА КОРСАКОВ: 
ПРАКТИКА КУЛЬТУРНОЙ ДЕЦЕНТРАЛИЗАЦИИ 

 
S. P. Stoian, Doctor of Philosophical Science, Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

KORSAKS PRIVATE MUSEUM OF THE CONTEMPORARY UKRAINIAN ART: RACTICE OF CULTURAL DECENTRALIZATION 
© Стоян С. П. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 77 ~ 

 

 

А. М. Тормахова, канд. філос. наук, асист. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
tormakhova@ukr.net 

 
МІЖНАРОДНА НАУКОВА КОНФЕРЕНЦІЯ 

"СУЧАСНЕ МИСТЕЦТВО В ЕПОХУ ЦИФРОВИХ МЕДІА / ЗМІ" 
 
З 14 по 21 травня 2018 року у місті Карлув (Польща) 

проходила міжнародна наукова конференція "Сучасне 
мистецтво в епоху цифрових медіа / ЗМІ". Даний захід 
був організований провідними польськими фахівцями з 
Інституту візуальних мистецтв та кафедри філософії 
культури Інституту філософії Зеленогурського універси-
тету, а також українськими науковцями та співробітни-
ками Інституту проблем сучасного мистецтва (Київ, 
Україна). Участь взяли польські та українські науковці, 
чий науковий інтерес стосувався проблем розвитку су-
часного мистецтва, впливу медійних технологій на нього. 
Українські учасники конференції були представлені 
делегаціями з Київського національного університету 
імені Тараса Шевченка, Інституту проблем сучасного 
мистецтва та Національної академії мистецтв України. 
Також у конференції взяли участь д-р філос. наук, проф. 
Олена Ігорівна Оніщенко, завідувач кафедри суспільних 
наук Київського національного університету театру, кіно і 
телебачення ім. Карпенка-Карого, та кандидат мистец-
твознавства, доцент Тимофій Григорович Кохан з 
Інституту національної культури Академії мистецтв 
України.  

Роботу наукової конференції було розпочато з пле-
нарного засідання, на якому виступили з доповіддю 
директор Інституту візуальних мистецтв Зеленогурсько-
го університету, професор Радослав Чарковський, за-
ступник директора, доктор габілітований Гелена Кар-
даш, завідувач кафедри живопису, професор Магдале-
на Гриська та викладач кафедри мультимедіа Артур 
Пастушек. Було окреслено провідні тенденції розвитку 
сучасного мистецтва, представлено основні напрямки 
роботи конференції, наголошено на основних шляхах 
освітнього процесу Інституту візуальних мистецтва Зе-
леногурського університету.  

Після слів привітання та доповідей представників 
організаційного комітету конференції було почесно 
відкрито виставку "TRANS-PORT" ‒ її кураторами вис-
тупили завідувач кафедри живопису Магдалена Грись-
ка та співробітник кафедри мультимедіа Марек Лалко. 
Представлені на ній арт-об’єкти дозволили створити 
комплексне уявлення про шляхи розвитку мистецької 
практики провідних митців, викладачів та стажистів 
Інституту візуальних мистецтв Зеленогурського 
університету. Художня експозиція поєднала більше ніж 
тридцять робіт п’ятнадцяти митців, серед них були 
виставлені живописні полотна та інсталяції Радослава 
Чарковського, Ришарда Возняка, Нгоан Буй, Ярослава 
Лукасика, Жив’ї Бачинської-Лескович, Ярослава Йешке, 
Ендрю Бобровскі, Павла Анджеєвскі, Ярослава 
Дзіцилевскі, Патрисії Вілчек-Стерна, Петра Сзурека, 
Магдалени Гриcьки, Аліції Левицьки-Щегули, Пауліни 
Коморовськи-Біргер та Марека Лалко. 

Провідним принципом, який притаманний більшості 
робіт польських митців, є глибоко філософський харак-
тер, прагнення апелювати до концептуальних тлума-
чень й відкривати приховані сенси візуальних образів. 
Кожний арт-об’єкт примушував замислитись над тими 
ідеями, які прагнули втілити автори. Причому кожен 
митець демонстрував власний творчий підхід й нама-
гався відкрити нові виміри бачення сучасного мистец-
тва. Той факт, що роботи професорів Інституту 

візуальних мистецтв Зеленогурського університету 
відповідали актуальним напрямкам, представленим 
комплексом візуальних мистецтв, був очікуваною 
закономірністю. Проте майстерність стажистів та 
наявність власної творчої манери стала ознакою 
високої професійності викладацького складу та самих 
митців-початківців. Серед таких робіт можна було виок-
ремити праці, автором яких є стажистка Жив’я Бачинсь-
ка-Лескович. У роботах художниці домінувало звернен-
ня як до геометризованих об’єктів, так і до протистав-
лень чорного та білого кольорів як двох протилежних 
першопочатків, із яких складається наше буття. Також її 
роботи не мали назв. На думку авторки, подібний підхід 
дозволяє не обмежувати творчу фантазію глядача, де 
кожен здатний вбачати якісь власні сенси.  

Загалом на виставці були представлені зразки об-
разотворчого мистецтва, колажі, інсталяції, арт-об’єкти, 
фотографії. Окрім цього, українська сторона продемон-
струвала серію з п’ятнадцяти фото, де було представ-
лено репортажі з мистецьких проектів, в організації яких 
брали участь представники Інституту проблем сучасно-
го мистецтва (Київ, Україна). Після відкриття виставки 
"TRANS-PORT" організатори відмовилися від жорсткого 
регламенту на користь живої дискусії. Обговорення по-
точних проектів супроводжувалось поєднанням затишку 
і неформальності з високим науковим рівнем дискусії. 

Наступний етап роботи наукової міжнародної 
конференції було продовжено у форматі презентацій та 
доповідей. Польські та українські учасники представили 
коло тих актуальних проблем, які наявні у сучасному 
філософсько-естетичному та мистецтвознавчому дис-
курсі. Використовувалось чимало візуального мате-
ріалу, який дозволив не лише представити актуальні 
культурно-мистецькі проекти, що проходять в сучасно-
му просторі, а й полегшити комунікацію між учасниками. 
Робочими мовами конференції були англійська, поль-
ська, українська та російська, що сприяло створенню 
плідного міжкультурного діалогу, де центром виступило 
візуальне мистецтво. 

Польські доповідачі здебільшого спрямували допо-
віді на висвітлення власних творчих проектів, у тому й 
числі мультимедійних, які були створені протягом 
останніх років. Було піднято ряд проблемних питань, які 
пов’язані з функціонуванням візуальності та її 
трансформацією в умовах сьогодення: детермінування 
цифрових образів сучасної культури; адаптація нових 
технологій і модифікація традиційних художніх техно-
логій  (живопис, графіка, фотографія, фільм та ін.); 
образність як невід'ємна якість сучасного мистецтва і 
культури; мистецтво і віртуальність, естетика віртуаль-
ності; мистецтво в Інтернеті; модифікація методів 
дистрибуції, новий тип реципієнта; мистецтво між попу-
лярною культурою і технологією. Адаптація нових 
технологій та відповідна модифікація традиційних 
художніх прийомів, розширення сфери роботи ‒ особ-
ливо в графіці, ‒ а також їх реалізації на відео були 
представлені Ярославом Скутніком ("In search of 
matrices") та Адамом Молендою ("I don't paint pictures, 
don't make movies, don't watch my figure"). Сучасні 
художні практики звільнені від етичного сенсу і вимоги 
дотримуватися правил, про що зазначив у своїй 

© Тормахова А. М. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



~ 78 ~          Збірник наукових праць ISSN 2616-9967 
 

 

доповіді Артур Пастушек ("Digital subjugation. Art in the 
Technology Trap"), відносини між зображеннями, що 
виникають за посередництва традиційних і нових 
засобів масової інформації, представлені Ендрю Зда-
новичем ("Impact of traditional painting techniques on digi-
tal printing"). У своєму виступі Ришард Возняк просте-
жив роль жесту та його вплив на формування концеп-
туального шару твору ("Жест у сучасному мистецтві"). 
Роман Сапенько вказав на ті інструменти, які допома-
гають класифікувати способи творення художньої кар-
тини світу ("Художнє мислення та творче мислення"). 

Учасники конференції з Київського національного 
університету імені Тараса Шевченка представили вис-
тупи, презентувавши проблемні питання, наявні у 
сучасній філософсько-естетичній, культурологічній 
думці та мистецькій практиці. Д-р філос. наук, доцент 
Світлана Стоян виступила з доповіддю та презентацією 
на тему "Медіа-технології в сучасних українських арт-
проектах". Було окреслено здійснені в останні роки у 
вітчизняному мистецькому просторі проекти, у яких 
значна роль відводилась медійному началу. Це вистав-
ка "Символи безкрайнього степу" міжмузейного проекту 
"Чумацький шлях" (організатор ‒ видання In Art): 
відеопрезентації медійних арт-проектів Оксани Чепе-
лик, Анастасії Лойко, Володимира Бахтова, Ганни 
Міронової та ефекти доповненої реальності в арт-
проекті "Більше ніж скульптура" Art Ukraine Gallery. Бу-
ло піднято питання про надмірну і часом перебільшену 
демонізацію медійної сфери (особливо з боку 
Ж. Бодріяра), адже, на думку С. Стоян, сучасні медіа-
проекти також здатні на досить високому рівні переда-
вати символічні смисли, і саме від автора залежить їх 
змістовність та візуальна подача. 

Анастасія Тормахова у доповіді "Візуальні практики 
та мистецтво в просторі Інтернету" висвітлила 
особливості презентації "класичних" візуальних мис-
тецтв у інтернет-просторі, як-от віртуальні двійники 
провідних музеїв, де представлено інформацію про 
конкретні об’єкти, дані історичного характеру тощо. Та-
кож було окреслено специфічні форми творчої 
діяльності, які є продуктом Інтернету. Хоча в контексті 
сучасної естетики та мистецтвознавства навряд чи їх 
можна назвати творами мистецтва, але вони повністю 
охоплені поняттям "візуальної практики" ‒ куби, меми, 
демотиватори. 

Інна Савинська представила доповідь на тему "По-
няття перцепції в феноменології архітектури", розкривши 
особливість сучасної архітектури, де можуть бути 
застосовані на практиці вихідні принципи феноменології. 
Зазначалось, що феноменологія архітектури стає дос-
тупною атракціонною формою знань. Практична 
феноменологія Стівена Холла та Юхані Палласмала 
представляє собою архітектуру як сферу естетичних 
явищ. Вказується на той значний вплив, який чинить 
філософія на ідеї художників-архітекторів. Завдяки появі 
феноменології архітектури в філософії можна говорити 
про архітектуру як про феноменологічну дисципліну 
(Стівен Холл). Вибір матеріалів, гра світла, простір та рух 
спрямовані на створення "світу повсякденного життя" і 
простір соціального спілкування. Архітектор не стільки 
перетворює реальність, скільки витягує з неї те, що вже 
присутнє в самій природі цього місця. "Найважливіше в 
феноменології архітектури не створювати нові ідеї, але 
показати, як вона впливає на людське". 

Руслан Русин окреслив шляхи розвитку мистецтва в 
добу постмодернізму, підкресливши основні напрямки, 
які визначили подальші перспективи, у доповіді "Есте-

тика та мистецтво віртуальності". Сучасне мистецтво 
переживає суттєві трансформації в контексті 
постіндустріальної культури. Все більшого значення 
набувають комп'ютерні методи виробництва віртуаль-
них артефактів, які найбільш яскраво свідчать про те, 
що "віртуальне" мистецтво прагне не наслідувати жит-
тя, а бути ним, формуючи ігровий, альтернативний тип 
особистості. Постіндустріальна культура в цілому 
орієнтована на світ уяви, сновидінь, підсвідомого як 
найбільш відповідного хаотичності, абсурду, ефемер-
ності постмодерністської картини світу. З такою 
орієнтацією пов'язано і визначення переходу від 
модерністської свідомості до постмодерністської. 

У доповідях українських науковців з Інституту про-
блем сучасного мистецтва було висвітлено різні аспек-
ти проблематики, якій було присвячено наукову 
конференцію. Це й опис структури ІПСМ, окреслення 
основних напрямків його діяльності, що презентував 
заступник директора І. Савчук. Опис головних мистець-
ких проектів, які були реалізовані в останні роки 
працівниками ІПСМ та українськими митцями, здійснив 
науковий співробітник відділу кураторської виставкової 
діяльності та культурних обмінів Андрій Сидоренко. 
Музичні проекти, що мають інноваційний характер та 
пов’язані з розвитком технологій у сфері обробки звуку 
та задіянні візуального начала, окреслила учений секре-
тар інституту, кандидат мистецтвознавства Асматі 
Чібалашвілі. Проблему симулякра в сучасному 
кіномистецтві було представлено в доповіді доктора 
мистецтвознавства Ірини Зубавіної. Доповідь про 
важливість використання нових цифрових технологій у 
театральному мистецтві й відеоарті, експериментальне 
мистецтво, а також наслідки створення українськими 
художниками віртуального і символічного простору в 
Інтернеті виклала Оксана Ременяка ("Частина цифрових 
медіа в сучасному українському мистецтві"). Ганна Весе-
ловська намагалася описати перетворення візуального 
шару презентацій сучасного українського театру завдяки 
новітнім технологіям обробки цифрових зображень 
("Живий та мертвий у театрі цифрових технологій"). 

Надзвичайно виважений та прорахований регла-
мент роботи наукової конференції дозволив не лише 
здійснити обмін науковим досвідом між провідними 
фахівцями у сфері візуального мистецтва, але й озна-
йомитися з тими вражаючими пам’ятками природного 
походження, якими славиться місто Карлув (Польща), а 
саме ‒ Столовими горами та Блендними скелями. Це 
унікальне природно-геологічне утворення ‒ гірський 
масив з горизонтально закладених шарами стародавніх 
(близько 100 млн років) верхньокрейдяних піщаників. 
За мільйони років ерозія і тектоніка розбили скельні 
масиви на величезні блоки, створили ущелини, 
лабіринти, глибокі тріщини, тунелі, химерні скелі.  

Учасники української делегації з Київського 
національного університету імені Тараса Шевченка от-
римали можливість не лише взяти участь у науковій 
конференції, але й пройти наукове стажування в Поль-
сько-українському центрі гуманітарних досліджень Зе-
леногурського університету. В рамках стажування було 
здійснено ознайомлення зі структурою та підрозділами 
вищого учбового закладу, аудиторним фондом, наяв-
ними технологіями, поточними планами у сфері 
наукової, навчальної та виховної діяльності викладачів 
Зеленогурського університету. Стажування включало 
прослуховування лекцій, присвячених сучасному мис-
тецтву в умовах розвитку цифрових медіа та ЗМІ, 
специфіці їх філософсько-естетичного обґрунтування. 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



ISSN 2616-9967 Українські культурологічні студії 2(3)/2018 ~ 79 ~ 

 

 

Були встановлені контакти з провідними польськими 
фахівцями з Інституту візуальних мистецтв (Зелено-
гурський університет) і кафедри філософії культури 
Інституту філософії Зеленогурського університету. В 
рамках наукової конференції та стажування було 
здійснено обмін досвідом впровадження освітнього 
процесу в Україні та Польщі, розроблено можливості 

подальшої співпраці, яка втілюватиметься у спільних 
публікаціях, випуску збірки за матеріалами виступів на 
конференції. 

 
 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  28 . 0 9 . 18

 
 

А. Н. Тормахова, кандидат философских наук, ассистент  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

МЕЖДУНАРОДНАЯ НАУЧНАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ "СОВРЕМЕННОЕ ИСКУССТВО В ЭПОХУ ЦИФРОВЫХ МЕДИА / СМИ" 
 
 
A. M. Tormakhova, PhD, Assistant Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

INTERNATIONAL SCIENTIFIC CONFERENCE "CONTEMPORARY ART IN THE DIGITAL MEDIA / MASS MEDIA" 
 

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р 

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку



Наукове видання 

УКРАЇНСЬКІ 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 

ЗБІРНИК НАУКОВИХ ПРАЦЬ 

№ 2(3)/2018 

Друкується за авторською редакцією 

Оригінал-макет виготовлено ВПЦ "Київський університет" 

Формат 60х841/8. Ум. друк. арк. 9,3. Наклад 300. Зам. № 218-8736. 
Гарнітура Arial. Папір офсетний. Друк офсетний. Вид. № Фл35. 

Підписано до друку 13.12.18 
Видавець і виготовлювач 

Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет" 
01601, Київ, б-р Т. Шевченка, 14, кімн. 43  

 (38044) 239 32 22; (38044) 239 31 72; тел./факс (38044) 239 31 28 
e-mail: vpc_div.chief@univ.kiev.ua, redactor@univ.net.ua

http: vpc.univ.kiev.ua 
Св і д оц тв о  с уб 'єк та  ви д авни ч о ї  сп ра ви  ДК  № 1 10 3  в і д  3 1 . 10 . 02  

Ви
да
вн
ич
о-п
ол
ігр
аф
ічн
ий

 це
нт
р

"Ки
ївс
ьки
й у
нів
ер
си
те
т".

 

Ве
рс
ія 
не

 дл
я д
ру
ку


