
 Українські культурологічні студії 
 
 
 

ISSN: 2616-9967                                                                                            Засновано 2017 року 
 

 

КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
№ 1(4)/2019 

Збірник наукових праць "УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ" – рецензоване наукове видання відкритого до-
ступу, яке відображає найвагоміші результати фундаментальних та прикладних досліджень у галузі культурології, що мають 
важливе теоретичне або практичне значення для розвитку українського суспільства, української та світової культури. Індексу-
ється в міжнародних наукометричних базах даних: Ulrichweb, Open Academic Journal Index, Research Bable, Google Scholar. 

Програмні цілі та тематична спрямованість збірника: розвиток культурологічного знання в Україні; висвітлення 
актуальних проблем сучасної культурології; популяризація культурологічної проблематики; залучення молодих науковців 
до сучасного культурологічного дискурсу; публікація результатів досліджень науковців Київського національного універси-
тету імені Тараса Шевченка та інших ВНЗ у галузі культурології. 

 

Друкується два рази на рік. 
 

"UKRAINIAN CULTURAL STUDIES" is the peer-reviewed open access journal that reflects the most significant re-
sults of fundamental and applied research in the field of cultural studies, with great theoretical or practical importance for 
the development of Ukrainian society, Ukrainian and world culture. 

Program objectives and thematic focus of the journal are development of cultural research in Ukraine; coverage of ur-
gent problems of modern cultural studies; popularization of cultural issues; attracting young scientists to contemporary 
cultural discourse; publication of results of scientific research by scholars from Taras Shevchenko National University of Kyiv 
and other universities in the field of cultural studies. 

 

Published two times per year. 
 

ГОЛОВНИЙ РЕДАКТОР 
 

А. Є. Конверський, д-р філос. наук, проф.,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка  
 

ЗАСТУПНИК ГОЛОВНОГО РЕДАКТОРА 
 

В. І. Панченко, д-р філос. наук, проф., Київський на-
ціональний університет імені Тараса Шевченка 
 

ВІДПОВІДАЛЬНИЙ СЕКРЕТАР 
 

С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц., Київський націона-
льний університет імені Тараса Шевченка 
 

АДРЕСА РЕДКОЛЕГІЇ 
 

Філософський факультет 
вул. Володимирська, 60, Київ-33, 01033 
(38044) 239 34 79 

 

ЗАТВЕРДЖЕНО 
 

Вченою радою філософського факультету  
18.06.19 (протокол № 12) 
 

ЗАРЕЄСТРОВАНО 
 

Міністерством юстиції України. 
Свідоцтво про державну реєстрацію  
КВ № 22614–12514Р від 24.03.17 
 

ЗАСНОВНИК ТА ВИДАВЕЦЬ 
 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
ВПЦ "Київський університет". 
Свідоцтво внесено до Державного реєстру 
ДК № 1103 від 31.10.02. 
 

АДРЕСА ВИДАВЦЯ 
 

ВПЦ "Київський університет" (кімн. 43), 
б-р Т. Шевченка, 14, Київ, Україна, 01601 
 (38044) 239 32 22; факс 239 31 28 
Інтернет-сторінка журналу: http://www.ucs-univ.kiev.ua 

Редакційна колегія 
 
Р. Аудроне, д-р гуманіт. наук, доц., Вільнюський універ-
ситет (Литва) 
М. М. Бровко, д-р філос. наук, проф., Національна музи-
чна академія України ім. П. І. Чайковського 
П. Е. Герчанівська, д-р культурології, проф.,  
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв 
Л. М. Довга, д-р філос. наук, доц., Національний універ-
ситет "Києво-Могилянська академія" 
Т. Каваляускас, д-р філос. наук, проф., Університет  
Клайпеди (Литва), запрошений професор Університету 
Гельсінкі (Фінляндія) 
Н. Ю. Кривда, д-р філос. наук, доц., Київський націона-
льний університет імені Тараса Шевченка 
О. І. Оніщенко, д-р філос. наук, проф., Київський  
національний університет театру, кіно і телебачення  
імені І. К. Карпенка-Карого 
О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф., Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
І. В. Петрова, д-р культурології, проф., Київський націо-
нальний університет культури і мистецтв 
М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф., Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
С. В. Руденко, д-р філос. наук, доц., Київський націона-
льний університет імені Тараса Шевченка 
Р. Сапенько, д-р філос. наук, проф., Університет Зелена 
Гура (Польща) 
 

 

Автори опублікованих матеріалів несуть повну відповідальність за підбір, точність наведених фактів, цитат, економі-
ко-статистичних даних, власних імен та інших відомостей. Редколегія залишає за собою право скорочувати та реда-
гувати подані матеріали. 

 

© Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
ВПЦ "Київський університет", 2019 



ЗМІСТ 1(4)/2019 
 

Теоретична культурологія 
Морозов А. Ю. 

Сутність людини і "не-світове": етичні і метафізичні ракурси..............................................................................................5 
 
Носенок Б. Е. 

Топографія культуральних досліджень у сучасній французькій соціальній науці............................................................14 
 
Павлова О. Ю. 

Семантичний зсув символічної архітектури (частина 1) ....................................................................................................17 
 
Подолян Г. П. 

До питання актуальності сучасних компаративних досліджень ........................................................................................21 
 
Рогожа М. М. 

Специфіка моралі доби плинної сучасності........................................................................................................................24 
 
Співак В. В. 

Спадщина Антонія Радивиловського: стан та перспективи дослідження.........................................................................35 
 
Туренко В. Е. 

Полемічність та агональність дискурсу любові: філософсько-культурологічний погляд.................................................38 
 

 
Практична культурологія 

Геращенко О. О. 
Візуальне мистецтво як інструмент реорганізації посткатастрофічної пам’яті ................................................................43 

 
Гриценко О. А. 

Наративи декомунізації в культурному просторі України...................................................................................................47 
 
Живоглядова І. В. 

Музичне творення "людського" як смислоутворюючий чуттєвий спосіб формування культурного простору................53 
 
Нападиста В. Г. 

З історії Університету Св. Володимира: Назарій Антонович Фаворов ..............................................................................57 
 
Нарський І. В. 

Вигадка в обґрунтуванні "справжності": як радянські хореографи обґрунтовували народний 
характер своїх творів............................................................................................................................................................61 

 
Русін Р. М. 

Постмодернізм: естетика і мистецтво віртуальності ..........................................................................................................67 
 

Тормахова А. М. 
Вплив креативних індустрій на візуальний образ міста .....................................................................................................70 

 
 

Наукове життя. Новини культури 
Нападиста В. Г. 

Рецензія на монографію В. В. Співака "Філософські погляди Антонія Радивиловського в контексті 
української духовної культури ХVІІ століття" (Чернігів: Scriptorium, 2018. – 328 с.) .........................................................73 
 

Носенок Б. Е. 
Рецензія на книгу Юнгер Е. Вогонь і кров / Пер. з нім. О. Андрієвський. – К.: Видавець 
Анна Клокун, 2018. – 336 с. .................................................................................................................................................74 
 

Рогожа М. М. 
Науково-практична конференція (з міжнародною участю) "Професійна та корпоративна етика 
на сучасному етапі соціогуманітарного знання" .................................................................................................................76 

 
 



CONTENTS 1(4)/2019 
 

Theoretical Cultural Studies 
 

Morozov А. Y. 
The essence of a human being and "otherworldly": ethical and metaphysical views ...............................................................5 
 

Nosenok B. E. 
Culture-based studies’ topography in the modern French social science...............................................................................14 
 

Pavlova O. Y. 
Semantic shift functional architecture (part 1) ........................................................................................................................17 
 

Podolian G. P. 
To the question of the relevance of modern comparative research........................................................................................21 
 

Rohozha M. M. 
Specifics of morality at the epoch of liquid modernity.............................................................................................................24 
 

Spivak V. V. 
The legacy of Anthony Radivilovsky: state and prospects of research...................................................................................35 
 

Turenko V. E. 
Polemicness and agonality of discourse of love: philosophical and cultural view...................................................................38 
 

 
Applied Cultural Studies 

 
Geraschenko O. O. 

Visual art as an instrument of reorganization of post-catastrophic memory ...........................................................................43 
 

Grytsenko O. A. 
Narratives of decommunization in Ukraine’s cultural space ...................................................................................................47 
 

Zhyvohliadova I. V. 
Musical creation of "human" as a sense-making sensuous way of forming a cultural space..................................................53 
 

Napadysta V. G. 
From the history of St. Volodymyr University: Nazarii Antonovych Favorov ...........................................................................57 
 

Narskiy I. V. 
Fiction in "authenticity" substantiation: how the Soviet choreographers substantiated folk character of their works ..............61 
 

Rusin R. M. 
Postmodernism: aesthetics and the art of virtuality ................................................................................................................67 
 

Tormakhova A. M. 
Impact of creative industries on the visual image of a city......................................................................................................70 
 

 
Academic life. Culture News 

 
Napadysta V. G. 

Review on V. V. Spivak's monography "Philosophical views by Antony Radivilovsky in the context 
of the Ukrainian spiritual culture of the XVII century"(Chernigiv: Scriptorium, 2018, 328 p.) .................................................73 
 

Nosenok B. E. 
Book review Jünger E. Fire and Blood / Translation from German by A. Andrievsky. – Kyiv: Anna Klokun 
Publisher, 2018. – 336 p.........................................................................................................................................................74 
 

Rohozha M. M. 
Conference "Professional and corporate ethics in the modern stage of socio-humanitarian knowledge"...............................76 
 



СОДЕРЖАНИЕ 1(4)/2019 
 

Теоретическая культурология 
 

Морозов А. Ю. 
Сущность человека и "не-мировое": этические и метафизические ракурсы .....................................................................5 
 

Носенок Б. Э. 
Топография культуральных исследований в современной французской социальной науке .........................................14 
 

Павлова E. Ю. 
Семантическое смещение символической архитектуры (часть 1) ...................................................................................17 
 

Подолян Г. П. 
К вопросу актуальности современных компаративных исследований.............................................................................21 
 

Рогожа М. М. 
Специфика морали в эпоху текучей современности .........................................................................................................24 
 

Спивак В. В. 
Наследие Антония Радивиловского: состояние и перспективы исследования ...............................................................35 
 

Туренко В. Э. 
Полемичность и агональность дискурса любви: философско-культурологический взгляд............................................38 
 
 

Практическая культурология 
 

Геращенко А. A. 
Визуальное искусство как инструмент реорганизации посткатастрофической памяти ..................................................43 
 

Гриценко А. А. 
Нарративы декоммунизации в культурном пространстве Украины..................................................................................47 
 

Живоглядова И. В. 
Музыкальное становление "человеческого" как чувственно-смысловой способ формирования 
культурного пространства....................................................................................................................................................53 
 

Нападистая В. Г. 
Из истории Университета Св. Владимира: Назарий Антонович Фаворов........................................................................57 
 

Нарский И.B. 
Вымысел в обоснование "подлинности": как советские хореографы обосновывали 
народный характер своих произведений............................................................................................................................61 
 

Русин Р. М. 
Постмодернизм: эстетика и искусство виртуальности.......................................................................................................67 
 

Тормахова А. Н. 
Влияние креативных индустрий на визуальный образ города..........................................................................................70 
 

 
Научная жизнь. Новости культуры 

 
Нападистая В. Г. 

Рецензия на монографию В. В. Спивака "Философские взгляды Антония Радивиловского в контексте 
украинской духовной культуры XVII столетия" (Чернигов: Scriptorium, 2018. – 328 с.) ..................................................73 
 

Носенок Б. Э. 
Рецензия на книгу Юнгер Э. Огонь и кровь / Пер. с нем. А. Андриевский. – К.: Издатель 
Анна Клокун, 2018. – 336 с. ..................................................................................................................................................74 
 

Рогожа М. М. 
Научно-практическая конференция (с международным участием) "Профессиональная и корпоративная 
этики на современном этапе социогуманитарного знания"...............................................................................................76 

 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 5 ~ 

 

 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 

УДК 122/129: 130.3 
А. Ю. Морозов, д-р філос. наук, доц.  

Київський національний торговельно-економічний університет, 
вул. Кіото, 19, Київ, 02156, Україна 

anddriy.morozow@gmail.com 
 

СУТНІСТЬ ЛЮДИНИ І "НЕ-СВІТОВЕ": ЕТИЧНІ І МЕТАФІЗИЧНІ РАКУРСИ 
 

У статті показано, що усунення метафізичних понять "сутність", "природа", "трансцендентне" унеможливлює розведення в морально-
му бутті людини полюсів "сущого" і "належного", а відтак унеможливлює й саму етику. Позитивістський (антиметафізичний) підхід в "нау-
ках про дух" руйнує традицію природного права, підриває теоретичні основи демократії та європейського універсалізму. Обґрунтувати 
останні здатний лише метафізичний апріорізм. Зазначається, що основою розкриття сутності людського є причетність до "не-світового" 
(Г. Гегель). У досвіді не-світового відбувається трансцендування повсякденного модусу буття, піднесення природного існування на рівень 
надприродного. Не-світове постає в двох варіантах: "сильний" варіант не-світового є священна таємниця божественного, а "слабкий" – 
романтизований простір чарівної казки. Чарівне виступає субститутом священного в постпросвітницьку еру і виконує терапевтичну і 
профілактичну функції в лікуванні "моральних хвороб" нашого часу: цинічного розуму, індивідуалізму, релятивізму, культу споживання тощо. 
Відзначається, що відсутність не-світового як метацінності в культурному горизонті сучасної секулярної людини неминуче призводить до 
розлюднення, себто падіння природного (посутнісно людського) модусу екзистенції на рівень протиприродного. 

Ключові слова: метафізика, універсальні цінності, сутність, не-світове, повсякденність, священне, чарівне, цинічний розум, автентичність, розлюднення. 
 
Постановка проблеми. У сучасному суспільстві 

споживання культивуються лише перші сходинки 
знаменитої "піраміди Маслоу", які, звісно, не можуть 
задовольнити потребу людини в самореалізації. Тих, 
хто прагне вибратись "вище" і подивитись на світ не-
утилітарно, посутнісно, а не з точки зору товарної вар-
тості, суспільство вибраковує, залишаючи "за бортом". У 
цьому полягає його репресивність. Необмежена свобода 
споживання, як виявляється, – надзвичайно тоталітарна 
річ, адже немає нічого більш конформістського і залеж-
ного, аніж поведінка споживача. Більшість таких спожи-
вачів залишаються жити в метафізично і ціннісно 
обрізаному світі "людського, занадто людського", яке 
швидко деградує в існування на межі людського і тва-
ринного. Ми не будемо зараз порушувати складну про-
блему, що є первинним, а що вторинним: дегуманізо-
вана і відчужена капіталістична система, що формує і 
культивує в індивідах установку на споживання і 
володіння, чи навпаки – екзистенційне налаштування 
людини на духовний мінімум, яке є визначальним у 
формуванні "духу капіталізму" (М. Вебер), а значить, і 
його матеріальних форм прояву. Скоріше за все, 
йдеться про своєрідне коло взаємообумовлень суспіль-
ного та індивідуального. Але ясно одне: "економ-
варіант" людини далекий від повноти реалізації того, до 
чого людина покликана у своїй сутності. Можна сказати 
й більш радикально: цинічний розум, позбавлений вер-
тикального трансцендентного виміру, уводить від нор-
ми людського в його патологію, в режим неавтентично-
го модусу екзистенції. "Людське" в людині ніколи не 
гарантоване: це завжди перебування на важелях між 
олюдненням і розлюдненням, надприродним (божест-
венним) і протиприродним (звірячим). 

Аналіз досліджень і публікацій. Проблема зву-
ження повноти істинного "напоумленого розуму" (вираз 
В. С. Возняка) до його інструментальної іпостасі та хиб-
на екзистенційна установка на володіння (добре описа-
на Е. Фроммом, Г. Марселем, М. Бердяєвим, В. Франк-
лом, Б. Вишеславцевим та ін. [3, 4, 17, 18]) посилюють-
ся тим, що більшість філософів сьогодення усувають зі 
свого дискурсу традиційні метафізичні концепти, такі як: 
"істина", "сутність", "природа", "норма", "трансцендент-
не" та ін., тавруючи їх як реліктові залишки модерну або 
навіть домодерну. Це призводить до того, що "моральні 
хвороби нашого часу" (див. роботу Ч. Тейлора "Етика 
автентичності" [13]) стає дедалі більш складно іденти-
фікувати саме як хвороби. Відповідно, якщо хвороба 
(духу або тіла) не розпізнається і не тематизується як 

хвороба, ніхто не переймається її лікуванням чи про-
філактикою. Якщо сутність не розглядається як сутність 
чи взагалі усувається з філософського дискурсу як нібито 
"порожнє поняття" (як це роблять логічні позитивісти, а 
за ними атеїсти-екзистенціалісти на чолі із Ж. П. Сарт-
ром), тоді неможливо встановити і належним чином 
оцінити, чи має місце віддалення чи наближення кон-
кретного людського існування ("ось-буття") до власної 
сутності, до "істини буття" (М. Гайдеґґер). Якщо границі 
між нормальним і патологічним (природним і протипри-
родним) не просто розмиті, але взагалі відсутні на рівні 
теоретичної постановки проблеми, то моральна хвороба 
як порушення норми дедалі більше прогресує. 

У цій ситуації, з нашої точки зору, вкрай необхідно 
повернути філософський дискурс до вищезазначених 
понять, що не можна зробити без хоча б часткової 
реабілітації метафізики. (Чи можна сьогодні повністю 
реабілітувати метафізику у ситуації, коли панує загаль-
ний антиметафізичний "дух часу", – окрема розмова). 
Началом цього метафізичного повороту повинна стати 
експлікація поняття "не-світове", про яке писав 
Г. Гегель [5, 6]. З нашої точки зору, "не-світове" є 
трансцендентальним фоном (тлом) ціннісно-
смислового існування людини, тим абсолютним гори-
зонтом належного, в напрямку якого може повноцінно і 
автентично розгортатися людська сутність. У даному 
випадку ми беремо за основу нашого твердження 
міркування Л. Вітгенштайна, який в "Логіко-
філософському трактаті" справедливо зазначає: 
"Смисл світу повинен лежати поза ним. У світі все є, 
як воно є, і все відбувається так, як відбувається. В 
ньому немає жодної цінності, а якби вона там була, то 
вона не мала б жодної цінності. Якщо є цінність, що має 
цінність, то вона повинна лежати поза всім тим, що 
відбувається і поза Сущим. Тому, що все, що 
відбувається і Суще – випадкове. Те, що їх робить не-
випадковим, не може знаходитись в світі, бо в проти-
лежному випадку воно знову було б випадковим. Воно 
повинно знаходить по той бік світу [курсив наш – 
А. М.]" (фрагмент 6. 41) [3]. Отже, самі по собі фізичний 
світ і біологічне життя людини є ціннісно нейтральними, 
і лише містичне "невимовне" (Вітгенштайн) по той бік 
світу надає їм смислу і моральної цінності. Саме через 
цей зв'язок із невимовним людина стає тією, ким вона є 
– духовною істотою. "Ясно, що етика не може бути ви-
словлена. Етика трансцендентальна. Етика і естетика 
єдині" (фрагмент 6.42.1) [3], ‒ закономірно підсумовує 
Вітгенштайн.  

© Морозов А. Ю.



~ 6 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Модерн раціоналізував і "розчаклував" усе, що стосу-
ється не-світового, трансцендентного, божественного, 
священного, і разом з тим раціоналізував цінності, що (як 
було сказано вище) належать саме царині не-світового, 
контрфактичного, невимовного, яка була усунута. Так 
поступово цінності були знецінені, людство спіткала 
"ціннісна сліпота" (М. Шелер) та "аномія" (Е. Дюркгейм). 
(Пор. з євангельським: "Якщо сіль втратить силу, то як 
зробити її солоною? Нінащо вона вже не буде більше 
придатна, хіба щоб викинути геть, аби топтали її люди" 
(Мт. 5:13)). Але апріорний запит-інтенція на вихід за тісні 
межі "внутрішньо-світового" у особи все одно залиша-
ється. За умов дискредитації релігії "просвітницьким 
екстремізмом" (Г. Гадамер) модерна культура пропонує 
своєрідні компенсації не-світового в художній літературі 
романтичного і неоромантичного напрямків (Гофман, 
Дж. Толкієн), замінюючи священне "чарівним" [7, 14, 15]. 
Чарівну казку можна трактувати як субститут метафізики 
для секулярної людини з цинічним розумом. Тема 
сутності людини на сьогоднішній день не користується 
великим попитом на "інтелектуальному ринку" і тим не 
менш потребує філософської рефлексії. 

Метою статті є осмислення етичних і метафізичних 
вимірів сутності людини у їхньому зв’язку із досвідом 
"не-світового". 

Виклад основного матеріалу дослідження. Інстру-
ментальний, "цинічний" (як називає його П. Слотердайк 
[12]) розум сучасної людини, налаштований виключно 
на прагматику, є завідомо програшним у тих сферах, де 
мова йде про автентичність людської екзистенції, осно-
ви духовного існування людини саме як особистості, а 
не "речі" і "товару" серед інших речей і товарів. У кон-
курентній боротьбі повсякденних смислів і поточних зав-
дань, у стурбованості дріб’язковим, ковзаючи на горизон-
тальній "поверхні" сущого, такий цинічний розум випускає з 
уваги вертикальний вимір буття, Смисл і Над-завдання, 
телос життя як цілого. Зацикленість на технологіях 
успішності та рецептах управління чи маніпулювання, 
постійна гонка за статусами і "лайками" в соцмережах 
призводять до того, що сучасний цинік втрачає відчуття 
щастя як такого, задовольняючись його сурогатами, т. зв. 
"знаками щастя" (Ж. Бодріяр) [2]. Не дивно, що такому 
інструментальному розуму, що занурений у повсякден-
ність як єдину можливу реальність, бракує внутрішньої 
екзистенційної наповненості, буттєвої повноти і смисло-
вої насиченості. Чим більш цинічним і матеріалістичним 
стає розум, тим більше на цьому заробляють психоаналі-
тики, психіатри і пов’язані із ними фармакологічні компанії, 
що випускають допінги та антидепресанти. Останніми лю-
дина заповнює смислову порожнечу, компенсує "діру 
розміром з Бога" (метафора Ж. П. Сартра). 

Утім, вся ця психоаналітична робота ведеться, так 
би мовити, з наслідками, а не причинами. Адже коріння 
проблеми – саме оцей технічний інструментальний ро-
зум, "цілераціональність", що все намагається "розчак-
лувати" (М. Вебер), деміфологізувати, зняти зі світу 
покров таємниці. (У дужках зазначимо, що такий потяг 
до раціоналізації, у свою чергу, пояснюється глибоко 
ірраціональним страхом чи, вірніше, тривогою малень-
кої людини перед безмежною таємницею буття, яка 
перевищує людські можливості її пізнати та опанувати. 
Людині легше, щоб світ виглядав "простим", "об’єктив-
ним", доступним для прорахування, управління, класи-
фікації, розподілу, передбачення, тому вона його 
"розчакловує", хоча зрозуміло, що від цієї процедури 
світ простішим та яснішим не стає).  

Інструментальна раціональність унеможливлює "пікові 
переживання" (А. Маслоу), трансперсональний досвід ви-
щих духовних цінностей, здивованість сущим. І найголов-

ніше ‒ від особи залишається закритою ("затуленою", 
"загромадженою" під сміттям необов’язкового) "істина 
буття". На цій проблемі забвіння буття свого часу акцен-
тував увагу Мартин Гайдеґґер [19]. На наш погляд, пафос 
його праць у тому, що мова йде не про якусь, здавалося 
б, далеку від реального життя філософську абстракцію, а 
у першу чергу про закритість ("затемненість") для людини 
її власної сутності, а відтак – неавтентичність її буття. 
Таким чином, основною функцією гуманістично орієнтова-
ної філософії і художньої літератури повинно стати про-
яснення для людини її власної природи, відкриття істини 
як "алетеї" (прозорості, не-утаємничення). Стурбованість 
проблематикою буття взагалі є серцевиною людського 
буття, вкрай насущною й актуальною справою для люд-
ського саморозуміння. І, звичайно, жодна тематизація сут-
ності і природи людського не може відбутися, якщо ми не 
повернемося до повноти розуміння "субстантивної єдності 
розуму" (М. Вебер), що охоплює метафізичні, етичні та 
естетичні виміри, чуттєво-міфологічні, раціональні та 
інтуїтивного-містичні способи осягнення буття людини. 

Метафізичні основи демократії  
Гегель би сказав, що "істинна людина" – це та лю-

дина, яка відповідає своєму "поняттю", тобто своїй 
природі, сутності. У свою чергу, природа/сутність люди-
ни є тим, чим їй належить стати. Сутність людини 
окреслює горизонт бажаного і належного, ідеального 
"смислового майбутнього" (М. Бахтін), до якого прямує 
чи від якого віддаляється наявне суще. Без "сутності" 
(тобто "належного") неможливо говорити про етику. 
Усуваючи концепти "сутність" і "природа" (або вужче ‒ 
"моральна сутність" і "моральна природа"), ми ставимо 
під загрозу існування етики як науки, фундаментом якої 
і є розведення двох "полюсів" буття: сущого і належно-
го. З нашої точки зору, "природа людини" – це 
метафізичне поняття, яке відображає об’єктивно наяв-
ну реальність людського існування. 

До чого призводить усунення метафізичних понять? 
Насправді, до катастрофічних наслідків. Якщо ми запере-
чуємо об’єктивну "природу людини", відтак ми піддаємо 
сумніву об’єктивність і недоторканність прав людини, які 
ми називаємо "природними правами". Відтоді щезає сама 
людина як така, "людина взагалі" ‒ замість неї залиша-
ються окремі індивіди, між якими немає (і не може бути) 
нічого спільного. Немає сутності людського та її природи 
– значить, немає й "природних прав" людини як атрибутів 
цієї сутності. Руйнується уся традиція "природного пра-
ва". Цікаво, як постмодерніст чи позитивіст подивились би 
на знаменитий рядок із "Декларації незалежності": "Ми 
вважаємо очевидними істинами наступні: всі люди 
створені рівними, і всі вони обдаровані своїм Творцем 
деякими не відчуженими правами, до числа яких нале-
жать: життя, свобода і стремління до щастя" [8, c. 3]? Як-
що Бог ‒ це порожнє метафізичне поняття, таке саме, як і 
поняття "природа", тоді під питанням залишаються й 
верховні цінності життя, свободи і щастя як мети життя. 
По суті, сьогоднішні апологети демократії, апелюючи до 
прав людини і водночас стоячи на антиметафізичних 
світоглядних основах, суперечать самі собі. 

Заперечення концепту "сутність людини" веде до 
заперечення таких атрибутивних і конститутивних її рис, 
як, наприклад, людяність чи сумління. Останнє 
оголошується історично зумовленим продуктом 
суспільних домовленостей, а значить, чимось релятив-
ним і суб’єктивним. Аналогічно розпадається і зникає 
нічим тепер не підкріплена "людськість" як планетарна 
єдність. Тим самим імпліцитно заперечується й поняття 
"злочин проти людяності" (“crimes against humanity”), 
яке широко розповсюджене в міжнародному праві. В 
ситуації, коли немає людини взагалі, відсутнє уявлення 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 7 ~ 

 

 

й про універсальні моральні норми, бо відтепер кожен 
суб’єкт як міра усіх речей встановлює їх сам. Відтак 
стає неможливим піднімати і вирішувати будь-які 
загальнолюдські проблеми. Фактично в антимета-
фізичній картині світу не існує нічого загального. Є ли-
ше торжество одиничного. Якщо згадати тезу С. К’єр-
кегора ("телос моралі є щось всезагальне"), стає 
зрозумілим, чому сьогодні з мораллю у західному світі, 
що порвав із метафізикою, все проблематично. 

Не краще ситуація із тими, хто стоїть на позиціях 
трансгуманізму і пророкує настання постлюдини, людини-
біоробота, у якої буде штучно створена "природа", нова 
сутність, що не матиме нічого спільного із традиційною 
людською природою. Тут вже інша, стара як світ, 
мефістофельська спокуса – обіцяти людині вічне життя. 
Проте нова вдосконалена природа означатиме зникнення 
старого людського виду. Штучність – виклик природі, а 
відтак виклик її Творцю. Однак парадокс полягає в тому, 
що навіть найрадикальніші з апологетів трансгуманізму, 
при всьому своєму релятивізмі, наголосі на історичності 
людської природи взагалі та моральних цінностей зокре-
ма, чомусь не наважуються відмовитись від концепції 
"прав людини" чи оскаржити злочини проти людяності, такі 
як Голокост, ГУЛАГ, Голодомор тощо. 

А між тим одне випливає з іншого: відмова від 
метафізики (зокрема від метафізичного концепту "при-
рода людини") веде, якщо бути послідовним і логічним, 
до підриву основ демократії. Якщо ці основи є виключно 
емпіричними і дискурсивними, відтак вони не можуть 
претендувати на метаісторичність, універсальність, 
об’єктивність і необхідність. Значить, можна припустити, 
що злочини ГУЛАГу і Голокосту не є злочинами проти 
людяності  без строку давності, а в принципі колись мо-
жуть бути переглянуті. А це пряма дорога до ревізіонізму 
і стирання історичної пам’яті. Це означає також те, що ті, 
кого ми звикли називати безсовісними і безпринципними 
(аморальними) людьми, насправді є безсовісними і без-
принципними лише для нашої культури, нашого часу, 
нашого виховання, а не взагалі ‒ в універсальному 
сутнісному значенні. Тобто в антиметафізичній етичній 
стратегії передбачається наступне: те, що для нас 
сьогодні видається абсолютним злом (наприклад, вбив-
ство людей за національною чи расовою ознакою, торту-
ри безвинних, досліди над дітьми), насправді ніякою 
абсолютністю не володіє. Значить, і ті, кого ми сьогодні 
називаємо моральним еталоном (наприклад, "праведни-
ки світу", що рятували євреїв під час Великої Вітчизняної 
війни), також не є ніяким еталоном в метаісторичному 
смислі цього слова, а відтак ніхто не може дати гарантії, 
що через яких-небудь 100‒200 років праведників будуть 
продовжувати називати праведниками, героїв ‒ героями, 
а зрадників – зрадниками. 

Ось які антиутопічні наслідки позитивістської (анти-
метафізичної) стратегії в етиці нас очікують, коли ми ска-
совуємо апріорні метафізичні конструкти на кшталт "мо-
ральна природа людини", "добро", "сумління" і т.д., ґрун-
туючи мораль виключно на дискурсивних практиках. На 
нашу думку, тільки апріорізм дозволяє вести мову про 
існування певних моральних інваріантів, універсальних 
констант добра, зла, справедливості, на яких, до речі, 
стоїть західна цивілізація, що претендує на свою все-
людськість (універсальність), месіанський та есхатологіч-
ний статус. Де-факто такий апріорізм завжди існує, де-
юре про нього не прийнято говорити. Якщо повернутися 
до проблеми універсалізму моральних цінностей західної 
цивілізації, то тут яскраво проявляється типова стратегія 
подвійних стандартів: з одного боку, суто декларативні 
множинність і плюралізм смислів, цінностей, образів 
життя, необмежена свобода слова, мультикультурність, 

моральний релятивізм, торжество влади дискурсивних 
практик, відмова від європоцентризму etc., а з іншого 
боку – бомбові удари по тих, хто із усім цим не згодний, 
тобто апріорна культурна і цивілізаційна вищість 
західної культури по відношенню до інших. Мовляв, є 
прогресивне "європейське людство" (Е. Гуссерль), люд-
ство par excellence, а є "всі інші", що так чи інакше 
приречені на відставання від морального еталону. І 
справа не в тому, що цинічні політики не дослухаються 
мудрих порад кабінетних вчених і звідси походить цей 
розрив між теорією і практикою. Ні, все відбувається з 
точністю до навпаки. Дії політиків є прямим продовжен-
ням теоретичних конструкцій кабінетних вчених. 

Прислухаємося до слів видатного американського 
мислителя Н. Хомського (Chomsky), який писав: “The 
smart way to keep people passive and obedient is to 
strictly limit the spectrum of acceptable opinion, but allow 
very lively debate within that spectrum ‒ even encourage 
the more critical and dissident views” [21, c. 23]. Проф. 
Хомський  хоче сказати, що все, що виходить за межі 
дозволеного ліберально-демократичного спектра, 
апріорі оголошується злом, і це не підлягає дискусії. 
Переформулюємо дещо по-іншому: можна дискутувати 
абсолютно про все, але не можна дискутувати з приво-
ду самого принципу дискусійності. Все оголошується 
відносним та історичним, окрім самих принципів 
відносності та історичності, які оголошуються абсолют-
ними і позаісторичними. У цьому, можливо, найбільший 
парадокс західної демократії, яка на словах заперечує 
метафізичний апріорізм, а на ділі не може вирватись з 
його тенет і дбайливо це приховує. Адже це і є “the 
smart way to keep people passive and obedient”: прикри-
ваючись гаслами про "багатополярність", по суті вста-
новлювати безальтернативний монополярний світ. От-
же, сьогодні ми часто-густо бачимо негативні прояви 
універсалізму та месіанізму на прикладі політики Захо-
ду стосовно тих цивілізацій, що не приймають західну 
систему моральних цінностей, зокрема цінності 
ліберальної демократії і прав людини. Але це свідчить 
скоріше про викривлення і спотворення справжнього 
метафізичного (релігійного) універсалізму, переведення 
його у суто світську площину, аніж про хибність принци-
пу універсалізму як такого. Для нас методологічною 
вказівкою і дороговказом у пошуках морального 
універсалізму є відома сентенція Тертулліана "всяка 
душа – християнка". Це означає, що саме християнські 
імперативи споріднюють різні часи і цивілізації, які б 
вони не були – дохристиянські, християнські чи 
постхристиянські. У даному випадку християнство 
виступає не конфесією серед безлічі інших конфесій, а 
трансцендентальною єдністю, спільним знаменником 
людства, історичною відповіддю на трансцендентальні 
запити людини про смисл буття, свободу волі і духовне 
безсмертя. Якщо душа ‒ християнка, значить, і сутнісні 
сили людини, світова культура людства у своїх вищих 
кульмінаційних проявах – теж християнська за духом. 

Сутність людини і не-світове 
Г. Гегель пише у "Лекціях з філософії релігії": "Пред-

мет релігії, як і філософії, є вічна істина в самій її об’єк-
тивності. Філософія є пізнання не-світового, не пізнання 
емпіричного буття і життя, але знання того, що вічно, 
що є Бог… Роз’яснюючи релігію, філософія роз’яснює 
саму себе, і навпаки – роз’яснюючи себе, вона допо-
магає глибше зрозуміти релігію… Таким чином 
філософія і релігія співпадають воєдино" [5, c. 219]. 
Отже, після цитати класика всі розмови про жорстку де-
маркацію філософського і релігійного світоглядів/способів 
мислення є абсолютно дилетантськими. Це два суміжні 
дискурси. На наш погляд, "не-світове" як об’єкт 



~ 8 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

філософії і релігії конституює той полюс "належного" і 
"сутнісного", без якого неможливо говорити про етику, 
аксіологію, філософську антропологію. 

Гуманістичний психолог В. Франкл побічно піднімає 
тему не-світового, обговорюючи сутність смислу люд-
ського існування. Людина живе в певному світі, але 
цілком можливо припустити, що за межами цього світу 
ймовірно існує метасвіт. Відношення наявного людсько-
го світу до надсвіту аналогічно відношенню оточуючого 
середовища тварини до світу людини, що її приручила. 
Тварини не знають, з якою метою їх тримає хазяїн; так 
само і людина не знає Господніх шляхів, бо вони 
"несповідимі", але здогадується про наявність замислу, 
Провидіння, Промислу Божого стосовно свого 
індивідуального життя. Франкл відзначає, що віра у 
надсмисл, замисел світу і кінцеву мету людського життя 
має величезне психотерапевтичне і психологічне зна-
чення. Для такої віри немає нічого беззмістовного, на-
прасного, абсурдного, жодна дія не залишається непо-
ясненою. "Існування не лише інтенціональне [спрямо-
ване на "сильну ідею" чи ідеал. – Прим. наші], але та-
кож і трансцендентне. Самотрансценденція – сутність 
існування. Бути людиною ‒ означає бути спрямованим 
не на себе, а на дещо інше… Бути людиною – означає 
бути протипоставленим світу" [17, с. 284‒285]. Франкл 
говорить про "напруження, яке існує між суб’єктом і 
об’єктом, між "я є" і "я повинен", між реальністю та 
ідеалом, між буттям і смислом. І щоб зберегти це на-
пруження, потрібно відгородити смисл від співпадіння з 
буттям. Я би сказав, що смисл смислу в тому, що він 
направляє хід буття" [Там само]. Франкл порівнює 
трансцендентність смислу із Божою Славою, яка супро-
воджувала давніх ізраїльтян під час виходу з Єгипту у 
вигляді хмари попереду їхнього табору. Для мислителя 
очевидно, що факт і цінності є різними полюсами буття. 
Цінності є контрфактичними: на їхній інакшості, 
трансцендентності будується уся величезна будівля 
людської моралі. Продовжуючи Франкла, можна сказа-
ти, що "верховні цінності" сягають корінням у таке 
"інше", яке є "не від світу цього", тобто у не-світове. 

"Не-світове" має різні іпостасі – філософська свідо-
мість традиційно називає його трансцендентним, а релі-
гійна свідомість – священним. Різниця між двома понят-
тями наступна. Філософське "трансцендентне" за визна-
ченням – це деяке абстрактне "замежжя", яке принципо-
во недоступне досвідному пізнанню (якщо під досвідом 
розуміти лише чуттєвий досвід). Релігійне "священне" ‒ 
це те, що відкриває, являє себе людині у певних 
символічних формах (Мірча Еліаде називає їх "ієрофа-
ніями", Богоявленням). Тобто ми можемо переживати 
священне в особливому містичному, трансперсонально-
му, релігійному досвіді (В. Джеймс, К. Уілбер). У контексті 
християнського універсалізму способом причетності до 
священного є таїнства, символічні дії, в яких безконечна 
божественна реальність проявляється через конкретні 
матеріальні носії (хліб і вино, єлей і миро і т. д.). 

Секуляризація культури, про яку пише Ч. Тейлор [13], – 
це насправді ніщо інше, як відсутність в сучасної людини 
досвіду священного. На наш погляд, тотальне відчуження 
від сакрального виміру несе негативні наслідки. По-перше, 
позбавляючи культуру і історію вертикального трансцен-
дентного виміру, ми занурюємося у вульгарність, заяложе-
ність і міщанство, низькопробний утилітаризм і орієнтацію 
на привласнення, приземне життя без піднесеного та ди-
вовижного, у "людське, занадто людське" (Ф. Ніцше). Са-
ме через цей розрив починається регрес людини, її мо-
ральне падіння, втрата власної сутності та розлюднення. 
По-друге, без орієнтації на священне культура особистості 
втрачає свою національну самобутність, свій народний 

дух, адже ще Гегель справедливо зазначав, що "ідея 
Бога є підвалиною, на яку спирається національність" 
[5]. По-третє, свідома чи несвідома відмова від не-
світового як священного підриває основи й філософії як 
вершини духовної діяльності людини, предметом якої є 
Абсолют, а значить, унеможливлює ґрунтовне осмис-
лення людиною свого власного буття, його підвалин і 
майбутніх перспектив. 

Відрив екзистенції від божественного не-світового ‒ 
це не лише відрив від чогось такого, що знаходиться по 
той бік світу, від абстрактної інстанції "causa sui", що не 
втручається в природу і життя людини (позиція Лапла-
са). Такий вульгарний деїзм потрібно одразу відкинути 
як такий, що не відповідає істині речей. Для нас у цьому 
контексті набагато важливішою є думка Гегеля про те, 
що Дух (з великої літери) і духовне не є чимось таким, 
що існує ззовні по відношенню до людини. Проблема 
значно глибша: Дух як "не-світове" – це передусім 
внутрішня іманентна основа існування всього сущого. 
Ще молодим Гегель у так званих "Фрагментах системи" 
висловив правильну думку: "Іудеї об’єктивували Бога як 
буття, що знаходиться над кінцевим і поза ним. Це хиб-
на ідея нескінченного, "дурна" нескінченність. Христос 
же відкрив безконечне Життя всередині себе як джере-
ло своєї думки і дії. І це – правильна ідея нескінченного, 
а саме як внутрішньо притаманного кінцевому і як тако-
го, що містить кінцеве в собі" [5, c. 196]. Таким чином, 
людина як конечна істота, що належить світові, містить 
у своїх надрах вже, так би мовити, насіння не-світового, 
трансцендентного начала, вірніше, "безначального". 
Забвіння не-світового означає не просто відрив людини 
від священного і екзистенційне падіння "вниз", в "низи-
ни буття" (М. Бердяєв), а відчуження людини від самої 
себе, від власної духовної основи. Провина за 
нездатність бачити і розпізнавати дію не-світового ле-
жить на самій людській особі, її "викривленій волі" (бл. 
Августин), що свідомо і добровільно відмовляється від 
всього не-світового, зосереджуючись лише на горизон-
тальних (внутрішньосвітових) проявах буття. Яскравим 
виявом цієї горизонтальності є "повсякденність" – неав-
тентичний, несправжній, відчужений і по суті протипри-
родний спосіб існування. За Гайдеґґером, повсякденність 
характеризується безособовістю (Das Man), марнослів’ям, 
невіглаством, симуляцією, видимістю, страхом. У повсяк-
денності відсутня метафізика. Коли повсякденність життя 
позбавлена метафізичних роздумів, вона лишається на 
поверхні і ніколи не зазирає в глибину. Так і зароджується 
пресловута "бездуховність" – із поступовим забвінням 
таємничо-священного, із ковзанням по поверхні буття, в 
якому щезає символічна і семантична подвійність і все 
стає однозначним. Згадуються слова поета Срібного віку 
Михайла Кузміна: "Наш ангел превращений отлетел. Ещё 
немного – я совсем ослепну, И станет роза розой, небо 
небом, И больше ничего!" [10, c. 148]. 

Особистість як надіндивідуальне  
Не-світове ‒ це надіндивідуальна (трансперсональна) 

інстанція. Особистість народжується у співпричетності до 
неї. Екзистенційна відмова від не-світового, "ціннісна 
сліпота" щодо нього обертається стагнацією особистості 
як принципу. Тріумф індивідуального обертається торже-
ством безособового. Тільки коли священне при-
одчиняється нам через певні символи ("вікна в трансцен-
дентне", як їх називав о. Павло Флоренський), в темряву 
тварного світу потрапляє світло божественного сонця. 
Справжня особистість (та, яка відповідає своєму "понят-
тю") покликана поєднувати у собі абсолютне трансцен-
дентне "не-світове" і "внутрішньосвітове" у такий спосіб, 
що саме належить двом світам: земному і небесному, 
мирському і священному. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 9 ~ 

 

 

На наш погляд, переривання живоносного ланцюгу 
між світовим і не-світовим, процес десакралізації світу і 
водночас його герметизації, "отвердіння" (термін 
Р. Генона) є вельми небезпечним. Поки жевріє віра в 
духовні символи, екзистенція як при-сутність (буття 
при суті) відкрита абсолютній сутності світу, а через неї 
– і власній внутрішній сутності. Нещастя атеїста чи аг-
ностика не в тому, що він не може або не хоче повірити 
у щось вище за нього (тобто метафізичне, недоступне 
чуттєвому досвіду), а в тому, що він закритий для 
власної сутності, у нього від-сутнє внутрішнє сутнісне 
існування, йому недоступна глибина власного буття. 
Його серце як духовний центр особистості стало мерт-
вим. А винуватий в своєму нещасті він сам. Борис Ви-
шеславцев справедливо зазначає: "Атеизм есть миро-
созерцание постоянно двигающееся на периферии, на 
поверхности, постоянно верящее во внешность, види-
мость, атеизм есть отрицание таинственного центра 
личности и, в силу этого, отрицание таинственного цен-
тра вселенной. Для него нет никакого "сердца земли", 
"сердца моря", "сердца небес", для него нет и сердца 
человека, ибо он никогда не спускается в глубину, по-
стоянно скользя по поверхности и, конечно, нет ничего 
легче, как скользить по поверхности. Поверхностное 
есть самое легкое, самое общедоступное. Атеизм есть 
банальнейшее миросозерцание, миросозерцание без-
дарности. Аристотель говорит, что начало философии 
есть удивление; мы можем сказать, что начало религии 
есть чувство тайны, трепет таинственного, благогове-
ние перед таинственным. В этом смысле атеизм и по-
зитивизм есть столько же безрелигиозное, как и не фи-
лософское мировоззрение: он ничему не удивляется и 
ни перед чем не благоговеет" [4, c. 34]. 

Розкриваючи проблему не-світового як надіндивідуаль-
ного, потрібно зазначити, що людська особистість як автен-
тична екзистенція є "ексцентричним існуванням" (Е. Леві-
нас), трансценденцією, що передбачає постійний смисло-
вий рух і перетворення від індивідуального до надіндивіду-
ального способу буття. Трансформації екзистенції завжди 
відбуваються в безконечному горизонті священної таємниці 
буття як "не-світового". Все, що відбувається у внутрішньо-
му світі людини, не лише осяяне світлом надіндивідуального 
надприродного буття Бога і не лише їм уможливлюється, 
але й рухається у його горизонті. Буття як не-світове є вод-
ночас і джерелом, і метою преображення індивідуального в 
особистісне. Тільки так конкретне життя людини набуває 
автентичного, а значить, і онтологічного статусу. 

У цьому контексті доцільно згадати вчення видатного 
релігійного філософа і богослова о. Володимира Лосько-
го, що відроджував традиції патристики в ХХ ст. Як 
зазначає в своїй докторській дисертації духовний глава 
Англіканської церкви архієпископ Кентерберійський Роу-
ен Уільямс, центральна думка богословської системи 
Лоського ‒ нетотожність особистості та індивіда [див. 16]. 
Проблема, на думку Уільямса, полягає в тому, що на 
Заході (завдяки традиції католицизму) ці поняття стали 
майже синонімічними. Сьогодні особистість звели до на-
бору індивідуальних прав і свобод, підмінили внутрішню 
свободу волі суто зовнішніми (і по суті декларативними) 
свободами слова, вибору, зібрання тощо. Натомість пра-
вославна традиція завжди стверджувала, що особистість 
перевищує індивідуальну природу людини. Особистість 
– це дещо надіндивідуальне. Природа людини ("родова 
сутність") у всіх людей однакова. Це універсальний 
ґрунт, пластичний матеріал, який набуває конкретної 
форми у часі і просторі особистого життя. Особистість 
служить вищим цілям – возз’єднанню з Богом, спасінню, 
блаженству. Це духовний рух від природного у надпри-
родне. Дороговказом цього руху є теза, висловлена св. 

Ірінеєм Ліонським: "Бог став людиною для того, щоб лю-
дина могла стати богом" [Там само]. Догмат про во-
скресіння з мертвих, з нашої точки зору, також стосу-
ється не індивідуальності, а саме особистості як такого 
образу Бога, який розкрився у своїй екзистенційній повноті 
і став богоподібним. Воскресне не емпіричне індиві-
дуальне Я, а глибинне ноуменальне сутнісне Я, людська 
Самість, духовний центр людини. Саме тому особистість – 
це не лише "буття-до-смерті" (М. Гайдеґґер), але й "буття-
в-очікуванні-воскресіння" (термін наш). 

Щоб стати особистістю, потрібно не просто обслуго-
вувати потреби власної біологічної природи (плоті), а 
служити чомусь вищому, що перевищує індивідуальне і 
природне. Загальна орієнтація на не-світове як священ-
не означає на практиці служіння і підпорядкування влас-
ного життя священним цінностям (ідеям, смислам), які 
можуть бути доволі різноманітними. Служіння ідеям не 
означає "одержимості" чи "зацикленості". Це, скоріше, 
моральна рішучість жертвувати собою, шляхетність 
альтруїзму, що передбачає екзистенційне налаштування 
у сенсі відкритості і прозорості об’єктивному ціннісному 
буттю. Ось як описує таку моральну чесноту служіння й 
альтруїзму Ф. М. Достоєвський в романі "Біси" у перед-
смертному монолозі Степана Трофимовича Верховенсь-
кого, вказуючи на неї як на необхідну умову досягнення 
щастя: "Одна уже всегдашняя мысль о том, что сущест-
вует нечто безмерно справедливейшее и счастливей-
шее, чем я, уже наполняет и меня всего безмерным 
умилением и – славой <…> Весь закон бытия человече-
ского лишь в том, чтобы человек всегда мог преклонить-
ся пред безмерно великим. Если лишить людей безмер-
но великого, то не станут они жить и умрут в отчаянии. 
Безмерное и бесконечное так же необходимо человеку, 
как и та малая планета, на которой он обитает<...> Вся-
кому человеку, кто бы он ни был, необходимо прекло-
ниться пред тем, что есть Великая Мысль. Даже самому 
глупому человеку необходимо хотя бы нечто великое 
<…> Они не знают, не знают, что и в них заключена всё 
та же вечная Великая Мысль!". 

З нашої точки зору, моральна криза нинішнього часу 
полягає в тому, що людина відмовилася від ідеї служіння 
вищим надіндивідуальним благам. Вона раціоналізувала, 
"розчаклувала", релятивізувала світ. Звівши все до рівня 
товарної вартості, тим самим людина втратила онтоло-
гічну цінність речей. Відтоді, позбавлений вищих 
ідеальних орієнтирів, феномен "людського" сам став річчю 
й опинився під загрозою зникнення. 

Жан Бодріяр зазначає, що в сучасному секулярному 
світі, де панує ідеологія споживання і фетишизується 
тіло і тілесні задоволення, відсутнє трансцендентне як 
таке. "У розповсюдженому процесі споживання немає 
більше душі, тіні, двійника, образу в дзеркальному сенсі. 
Немає більше ані суперечності буття, ані проблематики 
справжності і видимості [характерної для античної і 
християнської філософсько-релігійних традицій. – Прим. 
наші]. Є тільки випромінювання та отримання знаків, і 
індивідуальне буття знищується в цій комбінаториці і 
підрахунку знаків... Немає більше трансцендентності, 
фінальності, цілі: це суспільство характеризує відсутність 
"рефлексії", перспективи щодо себе самого. Немає, 
відтак, більше злісної інстанції на зразок Диявола, з яким 
укладають фаустівську угоду, щоб досягти багатства і 
слави, оскільки все дано сприятливим і материнським 
оточенням самого суспільства достатку. Або тоді треба 
припустити, що ціле суспільство, "анонімне суспільство", 
товариство з обмеженою відповідальністю уклало кон-
тракт з Дияволом, продало йому все трансцендентне, 
всю фінальність за достаток і тепер страждає від 
відсутності цілей" [2, c. 77]. 



~ 10 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Ситою, але духовно вихолощеною є "постісторія" 
західного людства, і щоб відстрочити її остаточну сми-
слову і ціннісну смерть, "трансцендентність", як пише 
Бодріяр, постійно доводиться знаходити чи вигадувати. 
Саме тому, з одного боку, з’являються футурологічні 
проекти постлюдини, кіборга-біоробота, що трансцендує 
межі людської біологічної природи, а з іншого боку, "во-
роги відкритого суспільства" (К. Поппер): ультраправі, 
ультраліві, фундаменталісти, терористи, хакери, ІГІЛ, 
російські спецслужби і т. д. по той бік політкоректної 
"добропорядності". Їхня наявність в медіа-дискурсі 
необхідна для підтримання мінімальної життєздатності 
суспільної системи, певного ступеня її організованості. 

Духові нашого часу вдалося майже все священне і 
таємниче розчаклувати і вульгаризувати, втягнути фа-
ворське "не-світове" у темну воронку "внутрішньосві-
тового". Те, що кінець людської ери досі не настав, 
тримається на цьому "майже". Парадоксально, але 
таємницею для людини залишається сама її установка 
на розчаклування світу, позбавлення його таємниць. 
Чому ми все прагнемо раціоналізувати – це питання 
випадає з нашої уваги. Раціоналізація – не лише мод-
ний тренд, але і найбільша загадка. Раціоналізація є 
найбільш ірраціональною річчю на світі. 

Виникнення суб’єкта як причина суб’єктивізації 
цінностей 

Зухвалий модерний дух відкидає не-світове (божест-
венне) і водночас культивує ідею суб’єкта. Це 
взаємопов’язані процеси. Від повноти розуміння 
особистості як образа божественного, "ікони Логосу" 
(вислів П. Флоренського) залишається метафізично ка-
стрований "гносеологічний суб’єкт". У домодерні світ 
постає в своїй повноті як дещо транссуб`єктне і неза-
лежне від індивідуальної волі і свідомості. Ідея суб’єкта у 
греків відсутня, як переконливо показує це О. Лосєв. Не 
знає автономного суб’єкта і християнська свідомість, бо 
тут діє принцип синергії (спів-дії двох воль). У Новий час, 
із появою суб’єкта, вся сфера людської діяльності зво-
диться до суб’єкт-об’єктної дихотомії, а світ стає 
повністю залежним від суб’єкта, від суб’єктивних можли-
востей пізнання: розсудку, волі, психіки, апріорних струк-
тур тощо. В кінцевому рахунку світ, як розуміє його мо-
дерна філософія, стає суб’єктивним уявленням. Його 
існування залежить від суб’єктивної самоочевидності, він 
покладається суб’єктивною свідомістю і самосвідомістю. 
Звідси, із суб’єктності, логічно йде наступний крок ‒ 
суб’єктивізація і релятивізація світу цінностей. Зникає 
можливість говорити про об’єктивну ієрархію цінностей, 
смислів. Торжествує повний волюнтаризм індивіда, який 
претендує на роль останньої інстанції, міри всіх речей. 
Сутністю сущого оголошується воля до влади. 

Не-світове поступово замінюється внутрішньосвіто-
вим: "священне" підміняється туманним і розпливчастим 
"піднесеним", "шляхетним", переходить з площини 
духовної в моральну, а згодом в естетичну сферу. 
Надалі зникає й піднесене, і відбувається тотальне "пов-
стання мас" (Х. Ортега-і-Гассет), тріумф вульгарності і 
кітчу. Вульгарність – це відмова людства від священного 
і піднесеного, підпорядкування життя індивідуальним, 
суто утилітарним цілям, і як наслідок – всепоглинаюча 
байдужість і нудьга від самої думки про необхідність тво-
рення "надзавдань": служіння народу та історії, побудови 
утопії, спасіння душі тощо. Вульгарність починається з 
автономного мислячого суб’єкта, вірніше, із суб’єкта, 
який думає, ніби він автономний, самодостатній та 
унікальний, але насправді діє та мислить у заданій йому 
певними пропагандистськими чи маніпулятивними схе-
мами і штампами потрібній поведінці та потрібній інтер-
претації подій. Розтиражований мільйонами таких самих, 

як він, суб’єкт, що відірвався від традиції та авторитету, 
прагне більшої свободи і незалежності, проте насправді 
лише сильніше підвладний конформізму. Особи склада-
ють живу єдність народу, конформісти – статистичну 
суму натовпу анонімів в соціальних мережах. 

"Поетична душа" та втеча від повсякденності  
Компенсацією вищезазначених модерних тенденцій є 

романтизм. Повсякденність життя (з його міщанством, 
банальністю, поганим смаком, приземленістю, відсутні-
стю священних цінностей) описується романтиками як 
неавтентичне безособове існування, як таке, що не 
відповідає внутрішній сутності людського. (У цьому сенсі 
К. Маркс, екзистенціалісти і М. Гайдеґґер – прямі нащад-
ки філософії романтизму). Повсякденність для роман-
тиків – це середовище, що сприяє не олюдненню, а, на-
впаки, розлюдненню індивіда, сповзанню у протипри-
родне. Це соціальне тло для появи зла. Відповідно, ро-
мантиками пропагується ескапізм ‒ втеча, вихід за межі 
звичайного існування, за межі повсякденності з її дикта-
том волі, експлуатацією, несправедливістю. Ескапізм 
може носити релігійний чи атеїстичний характер. (Що-
правда, молодого Маркса С. Булгаков називає 
"релігійним типом", а Ж. Дерріда взагалі говорить про 
"чисту релігійність" у позаконфесіональному сенсі цього 
слова. Втім, мова зараз не про це). В останньому випад-
ку ескапізм не обов’язково передбачає відсторонення від 
життя, пасивне споглядання. Це може бути невдоволен-
ня і бунт. Так, наприклад, проф. Оксфордського універ-
ситету Д. Прістланд у своїй роботі "Історія комунізму" [11] 
пише про "романтичний марксизм" з його ідеєю активно-
го перетворення соціальної дійсності, побудови 
комуністичної утопії "царства Божого" на землі на заса-
дах рівності, свободи і братерства. 

Для реалізації ескапістської стратегії потрібна "наїв-
на поетична душа", а ще краще поет-революціонер, що 
здатний повірити в дивовижність світу (або в реальність 
дива). Романтичній (чистій дитячій) душі властиві 
внутрішні високі духовні пориви, незадоволення тепе-
рішнім, туга за прийдешнім, високим, нетутешнім; ба-
жання потрапити в чарівний казковий край або створити 
його власноруч. Саме така поетична душа здатна по-
справжньому любити, а значить, доторкнутися до 
вічності. Романтичний образ поета повинен, бодай част-
ково, відповідати двом характеристикам – володіти 
дитячою наївністю і чистотою (в сенсі незаангажова-
ністю і неутилітарністю, тобто безкорисливим ставлен-
ням до світу). Поет – романтичний ідеал людини. Він не 
задовольняється повсякденністю і прагне до 
піднесеного у стані натхнення. Так він долає власну 
окремішність, відчуження людини від світу і досягає 
єдності. Й. Гете писав: "поки людина у віршах виказує 
свої особисті відчуття, її ще не можна назвати поетом, 
але щойно вона зуміє відчути і виразити біль цілого 
світу, тоді вона дійсно є поетом" [цит. за 16].  

Для багатьох романтиків не-світовим виступає ча-
рівне, казкове, вигадане, "неземне", а поезія (ширше – 
міфотворчість) є одним із способів пізнання вічності 
неземного. Тут доречно було б згадати видатного пред-
ставника німецького романтизму Ернста Гофмана. У 
казці "Золотий горнець" Гофман описує, як один юнак, 
наділений особливою поетичною душею, переживає 
духовний поворот-просвітлення, в якому відкривається 
нікчемність і несправжність його повсякденного існуван-
ня: "Коли всі твої звичайні справи і заняття порушували 
в тобі болісне невдоволення, коли все те, що в інший 
час уявлялося важливим і значним твоєму почуттю і 
думці, раптом починало здаватися вульгарним і 
нікчемним" [7, c. 21]. Цей поворот не можна висловити 
словами, раціонально осмислити, перевести в практич-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 11 ~ 

 

 

ну ("технічну") площину дій, адже він переживається 
глибоко в серці: "Ти не знаєш тоді сам, що робити і куди 
звернутися: твої груди хвилює темне почуття, що десь і 
колись має бути виконане якесь високе, поза межею 
всякої насолоди бажання, яке дух ... не наважується 
висловити, і в цій тузі і млості до чогось невідомого ... 
ти стаєш німий і глухий до всього, що тебе тут оточує, 
...як ніби ти вже не належиш цьому світові [курсив 
наш]" [Там само, с. 22]. Гофман змальовує екзи-
стенційний стан головного героя Ансельма, який пере-
жив зустріч з дивовижною таємницею буття по той бік 
повсякденності, що відкрилася завдяки любові: "Сту-
дент Ансельм впав ... в мрійливу апатію, яка робила 
його нечутливим до всяких зовнішніх дотиків звичайно-
го життя. Він відчував, як у глибині його істоти воруши-
лося щось невідоме і завдавало йому ту блаженну і 
млосну і томливу скорботу, яка обіцяє людині інше, ви-
ще буття" [Там само, с. 23]. 

Геракліт писав, що "природа любить ховатися", тому 
тріумф повсякденності як максимально десакралізо-
ваного існування, зануреного цілком в горизонтальну 
площину, є закономірний. Але в момент поетичного 
натхнення, коли людина піднімає очі догори, її картина 
світу раптом змінюється і природа відкривається у 
повноті істини як "алетеї" (неприхованості, прозорості, 
насиченості світлом), показуючи себе в священній 
повноті буття. У Гофмана простежуємо ту ж саму ідею, 
що пізніше з’явиться у Гайдеґґера: порятунок прихо-
дить несподівано, на самому піку духовної темряви, 
немов блискавка. "У цей бідний, жалюгідний час 
внутрішнього огрубіння і сліпоти ..., в той нещасний час, 
коли мова природи не буде більш зрозумілою 
поколінню людей, що виродилося, коли стихійні духи, 
замкнуті в своїх царинах, будуть лише здалеку в глухих 
співзвуччях говорити з людиною, коли йому [головному 
герою Ансельму. – Прим. наші], що відірвався від 
гармонійного кола, тільки нескінченна туга буде давати 
темну звістку про чарівне царство, в якому він колись 
жив, поки віра і любов мешкали в його душі ‒ в цей не-
щасний час знову займеться вогонь ... він знову заживе в 
священній гармонії з усією природою, буде розуміти її 
чудеса, і могутність родинних духів буде в його 
розпорядженні" [Там само, с. 50]. Пройшовши цілу низку 
випробувань, подолавши невір’я і внутрішнє роздвоєння, 
перемігши зло, герой завдяки своїй поетичній натурі 
досягає блаженства і священної гармонії: "…блаженство 
Ансельма є ніщо інше, як життя в поезії, якому священна 
гармонія усього сущого відкривається як найглибша з 
таємниць природи" [Там само, с. 72]. По суті, "поетичне 
життя" означає повернення людини до самої себе, до 
своєї власної природи через досвід не-світового як 
чарівного царства гармонії і щастя. 

"Ельфійськість" як квінтесенція чарівного 
Інший приклад романтичної трактовки втечі від світу у 

не-світове дає англійський письменник Дж. Р. Р. Толкієн 
в своєму романі "Володар перснів". Те, що Толкієн відчу-
вав у фольклорі, мовах Півночі та давньоанглійській пое-
зії, він сам визначає як "ельфійськість", або "ельфійський 
дух". "Ельфи втілюють, так би мовити, художній, естетич-
ний і чисто науковий аспекти людської натури, возведені 
на рівень більш високий, аніж звичайно це бачиш в лю-
дях", ‒ пише письменник в одному зі своїх листів [14, 
c. 130]. Ельфи виражають ідеальний зв'язок зі світом 
природи, тобто природність як таку. Ельфи – художники і 
поети, але й також вчені та містики. Вони мають глибоку і 
сокровенну любов до дерев і квітів, рік та пагорбів, вітру і 
звуків землі. Вони турбуються про неї, прославляють її, 
намагаються зберегти красу землі чарівною силою. Вод-
ночас ельфійське начало переплітається з людським 

началом, робить його більш шляхетним, піднесеним. 
Через домішок ельфійського людина стає духовно кра-
щою. Зважаючи на те, що Толкієн був католиком, можна 
припустити, що поєднання ельфійської і людської приро-
ди – це художній парафраз християнської ідеї поєднання 
людської і божественної природи, що знаходить 
відображення в образах шлюбу і Євхаристії. 

Слід зауважити, що Толкієн цікавився темою смерті 
як атрибутом людської сутності, різними способами її 
сприйняття та втечею від неї. Завдяки цьому текст 
Толкієна стає чимось більшим, аніж простим фентезі. 
Автор розв’язує загальнолюдську проблему, і в кінце-
вому рахунку його "казка" стає глибинним філософ-
ським дослідженням таємниць людського буття. Персона-
жі роману (люди, гноми, гобіти) замислюються над без-
смертям, деякі прагнуть його. Їхнє бажання безсмертя 
пов’язане із відчуттям ентропії природи, її старінням, 
розпадом і деградацією, втратою колишньої величі та 
краси, падінням у "протиприродне". Це відомий архети-
повий мотив туги за Золотим віком, земним раєм, що 
був втрачений. Бажаючи безсмертя, вони не хочуть 
просто продовжити час. Це означало би просто розтя-
гування процесу деградації та ентропії. Саме таке по-
довження ("розмазування масла по хлібу" ‒ метафора 
гобіта Більбо) обіцяє кільце влади темного володаря 
Саурона. Але справжнє безсмертя не зупиняє час, а 
прагне вийти за його межі – у вічність. Смерть у світі 
Толкієна є конститутивним чинником людської природи, 
адже вона знаменує перехід і поєднання двох світів: 
фізичного та надфізичного, видимого і невидимого. Як-
що узагальнити, мова йде про зв’язок внутрішньосвіто-
вого і не-світового. Для героїв роману "Володар перс-
нів" країна Середзем’я виступає внутрішньосвітовим, 
цариною, де живуть смертні. Не-світовим є країна без-
смертних Валінор, де живуть могутні духи ("валари") – 
еквівалент архангелів авраамічних релігій. Ельфи висту-
пають символом країни безсмертних, зв’язком між Серед-
зем’ям та Валінором. Якщо знову проводити паралелі з 
авраамічною традицією, ельфи – це нагадування людям 
про те, ким би вони могли стати, якби не гріхопадіння і 
"втрата екзистенційної висоти" (Хр. Яннарас). Це могутні, 
добрі, нетлінні надприродні істоти. Толкієн змальовує кар-
тину світу, яка тримається на вісі смертні‒безсмертні, лю-
ди й ельфи. У термінах Гайдеґґерівської "четвериці світу" 
це вісь "смертних" і "богів", "неба" і "землі", в яких 
виражається/проявляється буття. 

У передісторії "Володаря перснів", яка називається 
"Сильмариліон", Толкієн зазначає, що ельфи заздрять 
людям, їхній смертності, адже самі вони не можуть помер-
ти. У свою чергу, люди бажають ельфійського безсмертя, 
не розуміючи, що смерть – це особливий дар Бога-Творця 
(Ілуватора). Виклики і спокуси ельфів пов’язані із меланхо-
лією і ностальгією. Ельфи чутко відчувають і цінують при-
роду, мудро нею керують за допомогою своїх кілець. (З фі-
лософської точки зору три ельфійських кільця символізу-
ють стихії-першоелементи: воду, повітря, вогонь, якими 
людина повинна навчитися управляти). У той же час ель-
фи наділені незгасаючою пам’яттю і болісно відчувають 
швидкоплинність світу і втрати. Із роками гніт пам’яті все 
тяжче, тому значущість теперішнього і майбутнього згасає. 
Ельфи живуть ніби в минулому і минулим. Їхня любов до 
оточуючого завжди поєднана з тугою. 

Люди ж переважно дивляться в майбутнє. За сюже-
том роману, Бог-Творець Ілуватор встановив, що доля 
людей лежить за межами світу. "І захотів він, щоби по-
шуки людей полинули за межу світу, в світі же не буде 
людям спокою" [15, c. 12]. Паралель із бл. Августином 
тут очевидна: "Ти створив нас для Себе, і не знає спо-
кою серце наше, поки не заспокоїться в Тобі" ("Спо-



~ 12 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

відь") [1]. Толкієн наголошує, що смерть – невід’ємна 
складова людської природи. Пізніше в одному зі своїх 
листів він пише, що навіть якщо це і божественна кара, 
то вона може бути водночас і божественним благосло-
венням і даром, адже вона виправляє недолік людства і 
веде до більшого блага. На відміну від ельфів, прожи-
вши недовге життя в світі, люди можуть в цей світ не 
повертатися. І попереду їх чекає якась таємниця – "бі-
льше, ніж пам'ять". Останній з королів Нуменора (по-
етична інтерпретація Толкієном міфу про Атлантиду) 
заперечує цю долю і дар, намагаючись отримати без-
смертя. Він сходить з корабля на берег Землі Блажен-
них, у безсмертний край Валінор. Ця зухвалість завер-
шується грандіозною катастрофою і перебудовою усьо-
го світоустрою: царство безсмертних Валінор ще більш 
віддаляється від земного життя і стає недосяжним для 
людських кораблів. 

І тим не менш одвічний потяг людини до чарівного ли-
шається. У своєму "Есе про чарівні казки" Толкієн відзна-
чає, що, прагнучи побачити, наприклад, драконів та ельфів, 
ми не хочемо просто побачити щось екзотичне й екстра-
ординарне. Ми хочемо саме чогось чарівного "не від світу 
цього", особливої реальності, яка є вигаданою. Ми прагне-
мо до неї саме через те, що ми в ній знаходимо, через са-
му сутність цього чарівного. І це не є простим ескапізмом, 
втечею від реальності. "Fairy (гра слів в англ. мові – чарівне 
і водночас таке, що пов’язане з феями та ельфами. – 
Прим. наші) містить в собі чимало іншого окрім ельфів і 
фей, окрім гномів, відьом, тролей, велетнів чи драконів. В 
ній є моря, сонце, місяць, небо, і ще земля, і все, що на ній: 
дерева та квіти, вода і камінь, вино і хліб, і ми самі, смертні 
люди, коли ми знаходимося під владою чар" [14]. 
Гайдеґґер би сказав, що чарівне дає ключ до розуміння 
істини речей, а не предметів. Формально уявний (вторин-
ний) світ чарівного створений із світу дійсного (первинного), 
так само як і тканина сновидіння містить елементи повсяк-
денного. Але якісно світ фантазії виявляє і висвічує все те 
суттєве, з чого складається світ первинний. У досвіді чарів-
ного як не-світового людина вчиться бачити речі такими, 
якими вони є, прояснювати для самої себе свою власну 
природу. У чарівних казках Толкієн "вперше розпізнав 
могутність слів і відкрив для себе дивовижну сутність таких 
речей, як камінь, дерево і залізо; дерево і трава, дім і во-
гонь, хліб і вино" [Там само]. Бачення світу дивовижним 
дозволяє підтримувати в собі філософський погляд на світ, 
який починається з подиву. Сам акт подиву не зможе ста-
тися, якщо світ не буде побачений як дивовижний. 

Дивовижність, таким чином, з одного боку, означає 
вигаданість, а з іншого боку – реальність. Ми прагнемо 
творити цей другий уявний чарівний світ, шукаючи 
світло, красу і безсмертя, яких ми не знаходимо в по-
всякденному світі, але про які ми якимось чином знаємо 
у досвіді до досвіду ("трансцендентальному досвіді"). 
Фантазія ‒ творчий акт. Через образне мислення ми 
гостріше розуміємо сутність творення – речі-самі-по-
собі. Таке світовідчуття можна проілюструвати вражен-
нями Фродо, який побачив ельфійську країну Лорієн: 

"Коли Фродо у свою чергу звільнився від пов'язки, 
він озирнувся і завмер… Йому здавалось ніби він ди-
виться крізь прозоре вікно на світ, що давно зник, осяя-
ний світлом, якому нема наймення у звичній мові. Все 
навкруги було справжнє, живе, виразне, але сама ця 
виразність немов натякала, що хтось замислив і сотво-
рив небо та землю, траву та дерева, квіти та вітер за 
мить до того, як з очей Фродо зняли пов'язку; але одно-
часно все це було таке стародавнє, ніби існувало від 
створення світу. І кольори цього світу, цілком знайомі: 
золотий та білий, зелений та синій, здавались такими 
свіжими, яскравими, немов Фродо перший в світі поба-

чив їх і дав нові, прекрасні назви. Тут взимку душа не 
тужила за весною та літом. Ні вади, ні хвороби, ні калі-
цтва не знали тут рослини. Земля Лоріену зберегла 
бездоганну чистоту. Фродо обернувся й побачив, що 
Сем стоїть поряд, спантеличено озираючись, і протирає 
очі, ніби перевіряючи, чи не сниться: 

‒ Дивіться, тут сонце, ясний день. Я ж бо думав, 
ельфам тільки місяць та зірки до вподоби! А все ж таки 
це місце ельфійське над усе. Я відчуваю... нібито ми 
попали у пісню, розумієте, про що я? 

…Вони [ельфи] здавалися молодими; тільки очі сві-
дчили, як довго вже вони живуть на світі ‒ очі, що сяяли 
гостро, мов сталь у зорянім світлі, глибокі, мов бездонні 
колодязі пам'яті… Той, хто туди [до ельфів] потрапляв, 
моментально видужував від втоми, турбот, страхів і всіх 
хвороб" [15, c. 193]. 

В "Есе про чарівні казки" Толкін зазначає: "Ті, хто всту-
пає в королівство fairy (чар), повинен мати дитяче серце" 
[14, c. 50]. Ця ремінісценція з Євангелія ("Якщо не будете 
як діти, не потрапите в Царство Небесне" (Мт. 18:3)) 
означає, що невинність і смиренність, чистота і довірли-
вість, незлобливість і відкритість роблять нас достатньо 
дитячими, щоб бути відкритими чарівному. Розум, вису-
шений цинізмом і прагматикою, не в силах милуватися 
природою, бачити її новизну. Нездатний він по-справ-
жньому і творити. В "Етиці ельфів" Г. Честертон пише: 
"Не суха необхідність створила всі маргаритки однако-
вими. Можливо, Бог створив кожну окремо і ні разу не 
втомився. Бог ненаситний, як немовля, бо ми грішили і 
зостарились. А Отець наш молодше за нас" [20, c. 79]. 

Висновок. Індивідуальне життя дістає ціннісно-
смислової насиченості і літературної завершеності по-
справжньому лише тоді, коли людина, по-перше, усвідо-
млює конечність власного буття, обмеженість і недоско-
налість повсякденного існування (саме тому екзистенці-
алісти часто називають екзистенцію "буттям-до-смерті"), 
по-друге, коли вона пізнає сама себе, власну приховану 
сутність, а по-третє, коли в картині світу є місце для віри 
у трансцендентне "не-світове" по той бік повсякденного, 
індивідуального, природного. Можна сказати, що буття 
людини є не просто "буттям-до-смерті", але й також "бут-
тям-в-очікуванні-воскресіння". Так само й історія всього 
людства здобуває свій смисл, тільки якщо історія часу 
має кінець і упирається у вічність позачасового, де всі 
протиріччя історії будуть "зняті" у вищому синтезі. Істо-
рія, що йде по колу, позбавлена смислу і перетворюєть-
ся в "дурну безкінечність". 

Все це наштовхує на думку про те, що сутністю лю-
дини є вроджене (трансцендентальне) прагнення вийти 
за межі внутрішньосвітового, долучившись до не-
світового. Не-світове є визначальним у процесі форму-
вання полюсу "належного", що уможливлює моральний 
вимір людського існування. Історично першим і най-
більш адекватним вираженням ідеї не-світового в добу 
панування міфу і релігії є священне. Проявом священ-
ного є божественне. Способом пізнання божественного 
є співпричетність через таїнства. В добу модерну із 
наростанням раціоналізації не-світове приймає форму 
чарівної казки. Чарівне "перезавантажує" людське існу-
вання, повертає йому здатність до подиву (що є нача-
лом філософії) і здатність до преклоніння перед свя-
щенною таємницею буття (що є началом релігії). Воно 
оновлює життєві і духовні сили, завдяки чому людина 
починає "дивитися на світ немов крізь чисто вимите 
вікно" (Толкієн), віднаходить власну втрачену сутність. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Августин Аврелій. Сповідь / Аврелій Августин. – К.: Основи, 1997. ‒ 310 с. 
2. Бодрийяр Ж. Общество потребления / Ж. Бодрийяр. – М.: Рес-

публика, 2000. – 269 с. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 13 ~ 

 

 

3. Вітгенштайн Л. Tractatus Logico-Philosophicus / Вітгенштайн Л. 
[пер. Євгена Поповича]. – К.: Основи, 1995. – 210 с. 

4. Вышеславцев Б. Сердце в христианской и индийской мистике 
/ Б. Вышеславцев // Вопросы философии. – 1990. ‒ № 4. ‒ С. 25-41  

5. Гегель Г. Лекции по философии религии // Гегель Г. Философия 
религии в 2-х т. ‒ Т. 1. / Отв. ред. А. В. Гулыга, пер. с нем. М. 
И. Левиной. – Ч. 1. – М.: Мысль, 1975. – 532 с. 

6. Гегель Г. Энциклопедия философских наук / Г. Гегель. – Т. 1. 
Наука логики. – М.: Мысль, 1974. – 458 с. 

7. Гофман Э. Т. А. Сказки / Э. Т. Гофман– М.: Худ. лит., 1991. ‒ 380  с. 
8. Декларация независимости. Конгресс, 4 июля 1776 г. // Соеди-

ненные Штаты Америки: Конституция и законодательство / Под. ред. 
О. А. Жидкова, сост. В. И. Лафитский. – М.: Прогресс, 1993. ‒ С. 25-28 

9. Достоевский Ф. Бесы / Ф. М. Достоевский. Собрание сочинений в 
15-ти томах. ‒ Том 7. ‒ Л.: Наука, 1990. ‒ 516 c.  

10. Кузмин М. Форель разбивает лед. Восьмой удар // М. Кузмин. 
Стихи и проза. – М.: Современник, 1989. – 431 с. 

11. Пристланд Д. Красный флаг: история коммунизма / Д. Пристланд 
[пер. с англ.] – М.: Эксмо. ‒ 2010. ‒ 976 с.  

12. Слотердайк П. Критика цинічного розуму / П. Слотердайк – К.: 
Тандем, 2000. – 350 с. 

13. Тейлор Ч. Етика автентичності / Ч. Тейлор. ‒ К.: Дух і Літера, 
2002. – 128 с. 

14. Толкиен Дж. О волшебных сказках // Дж. Р. Толкиен. Волшебные 
сказки. – Хабаровск: Изд-во "Амур",, 1992. – 213 с. 

15. Толкін Дж. Р. Володар перснів. [Електронний ресурс] / Дж. Р. Толкиен. 
‒ Режим доступу: https://www.ukrlib.com.ua/world/printit.php?tid=4102 

16. Уильямс Роуен, архиеп. Кентерберийский. Владимир Лосский: 
жизнь и учение / У. Роуен – К.: Дух і Літера. ‒ 2015. ‒ 320 с. 

17. Франкл В. Человек в поисках смысла / В. Франкл ‒ М.: Прогресс, 
1990. – 368 с. 

18. Фромм Э. Иметь или быть? / Э. Фромм  – М.: Республика , 1991. ‒ 410 с. 
19. Хайдеггер М. Вещь // М. Хайдеггер. Время и бытие. Статьи и вы-

ступления. – М.: Республика, 1993. – С. 316‒326. 
20. Честертон Г. Ортодоксия. [Електронний ресурс] / Г. Честертон. 

‒ Режим доступу: https://www.e-reading.club/book.php?book=63745 
21. Chomsky Noam. The common good / .N. Chomsky – N.Y., Odonian 

Press. 2001. ‒ 184 p.  
 

REFERENCES 
1. Saint Augustine (1997). The Confessions of Saint Augustine. Kyiv, 

Osnovi (in Ukrainian). 

2. Baudrillard, J. (2000) The consumer society. Moscow, Respublika 
(in Russian). 

3. Wittgenstein, L. (1995). Tractatus Logico-Philosophicus. Kyiv, Osnovi 
(in Ukrainian). 

4. Vysheslavcev, B. (1990). Serdce v hristianskoj i indijskoj mistike 
[A heart in the Christian and Hindu mysticism]. Voprosy filosofii, № 4, pp.. 25-41. 

5. Hegel, G. W. F. (1975). Lectures on the philosophy of religion. In 
Volume II: Determinate Religion. Moscow, Mysl' (in Russian). 

6. Hegel, G. W. F. (1974). Encyclopaedia of the Philosophical Sci-
ences. In Science of Logic. Moscow, Mysl' (in Russian). 

7. Hoffmann, E. T. A. (1991). The fairy tales of Hoffman. Moscow, Hu-
dozhestvennaja literatura (in Russian). 

8. Deklaracija nezavisimosti. Kongress, 4 ijulja 1776 g. The declaration 
of independence. Congress, july 4, 1776] (1993). Soedinennye Shtaty 
Ameriki: Konstitucija i zakonodatel'stvo. Moscow, Progress, pp. 25-28. 

9. Dostoevskij, F. (1990). Besy [The devils]. In Sobranie sochinenij v 
15-ti tomah, T. 7. Leningrad, Nauka. 

10. Kuzmin, M. (1989). Forel' razbivaet led. Vos'moj udar. Stihi i proza 
[Trout Breaks Ice. The Ninth Blow]. Moscow, Sovremennik. 

11. Priestland, D. (2010). The red flag: a history of communism. Moscow, 
Jeksmo. 

12. Sloterdijk, P. (2000). Critique of Cynical Reason. Kyiv, Tandem (in 
Ukrainian). 

13. Taylor, C. (2002). The Ethics of Authenticity. Kyiv, Duh і Lіtera (in 
Ukrainian). 

14. Tolkien, J. (1992). On fairy tales. Habarovsk, Izd-vo "Amur". 
15. Tolkien, J. (2004). The lord of rings. Retrieved from 

https://www.ukrlib.com.ua/world/printit.php?tid=4102 
16. Williams, R. (2015). The Theology of Vladimir Nikolaievich Lossky: 

An Exposition and Critique. Kyiv, Duh і Lіtera (in Ukrainian). 
17. Frankle, V. (1990). Man in search of true meaning. Moscow, Pro-

gress (in Russian). 
18. Fromm, E. (1991). To have or to be? Moscow, Respublika (in Russian). 
19. Heidegger, M. (1993). The thing. In On time and being. Moscow, Re-

spublika (in Russian). 
20. Chesterton, G. K. Orthodoxy. Retrieved from https://www.e-

reading.club/book.php?book=63745 
21. Chomsky, N. (2001). The common good. NewYork, Odonian Press. 

 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  26 . 0 4 . 19  
 

 
 
А. Ю. Морозов, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный торгово-экономический университет, 
ул. Киото, 19, Киев, 02156, Украина 

 
СУЩНОСТЬ ЧЕЛОВЕКА И "НЕ-МИРОВОЕ": ЭТИЧЕСКИЕ И МЕТАФИЗИЧЕСКИЕ РАКУРСЫ 

 
В статье показано, что устранение метафизических понятий "сущность", "природа", "трансцендентное" делает невозможным 

разведение в моральном бытии человека полюсов "сущего" и "должного", а значит, и саму этику. Позитивистский (антиметафизиче-
ский) подход в "науках о духе" уничтожает традицию естественного права, подрывает теоретический фундамент демократии и 
европейского универсализма. Обосновать последние может только метафизический априоризм. Отмечается, что основой раскры-
тия сущности человеческого является причастность к не-мировому (Г. Гегель). В опыте не-мирового происходит трансцендирова-
ние повседневного модуса бытия, возвышение естественного существования на уровень "сверхъестественного". Не-мировое пред-
стоит в двух вариантах: сильный вариант не-мирового есть священная тайна божественного, а слабый ‒ романтизированное про-
странство волшебной сказки. Волшебное выступает субститутом священного в постпросвещенческую эру и выполняет терапев-
тическую и профилактическую функции в лечении моральных болезней нашего времени: циничного разума, индивидуализма, реляти-
визма, культа потребления. Отмечается, что отсутствие не-мирового как метаценности в культурном пространстве современно-
го секулярного человека приводит к расчеловечиванию, падению естественного (сущностно человеческого) модуса экзистенции на 
уровень противоестественный. 

Ключевые слова: метафизика, универсальные ценности, сущность, не-мировое, повседневность, священное, волшебное, циничный разум, 
аутентичность, расчеловечивание.  

 
 

 
А. Y. Morozov, Doctor of Philosophical Science, Associate professor,  
Kyiv national university of trade and economics, 
19, Kyoto Street, Kyiv, 02156, Ukraine  

 
THE ESSENCE OF A HUMAN BEING AND "OTHERWORLDLY": ETHICAL AND METAPHYSICAL VIEWS 

 
The article shows that the elimination of the metaphysical concepts of "essence", "nature", "transcendental" makes it impossible for a person 

to set apart the poles of "being" and "due".  And therefore it makes impossible the ethics itself. The metaphysical apriorism can justify the latter. 
The approaches of positivism and historicism in the moral sciences both destroy the tradition of natural law, undermines the theoretical foundation 
of democracy and European universalism. It is noted that the basis for the disclosure of the essence of human is participation in the otherworldly 
realm (G. Hegel). In the experience of the latter, the transcendence of the daily mode of being, the rise of natural existence to the level of "super-
natural" occurs. The otherworldly comes in two versions: the strong version of the non-world is the sacred mystery of the divine, and the weak one 
is the romanticized space of a fairy tale. The fairy serves as a substitute for the sacred in the post-enlightenment era and performs therapeutic and 
preventive functions in the treatment of the moral diseases of our time – cynical mind, individualism, relativism, cult of consumption. It is noted that 
the absence of the otherworldly as a meta-value in the cultural space of a modern secular person leads to the fall of the natural (essentially human) 
mode of existence to an unnatural level, in a state of dehumanization. 

Key words: metaphysics, universal values, essence, otherworldly, everyday life, sacred, fairy, cynical mind, authenticity, dehumanization. 
 
 
 
 



~ 14 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 930.85 : 130.2 
 

Б. Е. Носенок, аспірантка 1 року навчання  
ОНР "Доктор філософії", 

філософський факультет, 
спеціальність "Культурологія",  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, Київ, 01033, Україна 

danynosenock@gmail.com 
 

ТОПОГРАФІЯ КУЛЬТУРАЛЬНИХ ДОСЛІДЖЕНЬ 
У СУЧАСНІЙ ФРАНЦУЗЬКІЙ СОЦІАЛЬНІЙ НАУЦІ 

 
Культуролог як дослідник-гуманітарій займає місце експерта. Актуальність даної теми обумовлена недостатньою розробленістю про-

блематики "культуральних досліджень" у вітчизняній культурології. Можна констатувати брак перекладених українською чи англійською 
мовами французьких джерел, опублікованих після 1975 р. Французька культурологічна наука, що розвивалася після 1975 р., майже не представ-
лена в українській культурології. Сучасний етап розвитку французької історіографії, що лежить в основі історії культури, та культурології 
пов’язаний з підвищеною увагою до соціального знання. Цей етап характеризується розгортанням "критичного повороту", який виходить з 
таких принципів: міждисциплінарний підхід, значимість культурної експертизи, вимогливість до публікацій та багатоплановість їхніх форм, 
мультидисциплінарність. "Критичний поворот" торкається наступних сфер знання: la culturologie, les études culturelles, les sciences de la 
culture. У статті обґрунтовується доречність застосування поняття "культуральні дослідження" на означення процесів, що розгортають-
ся у рамках французької гуманітаристики та пов’язуються виключно з теоретичними утвореннями у контексті соціальних наук. 

Ключові слова: "культуральні дослідження", історія культури, "критичний поворот", "нова історія", міждисциплінарність, соціальне знання, "культурна історія". 
 
Постановка проблеми. Українська історія культури як 

система культурологічного знання ґрунтується на напра-
цюваннях радянської культурологічної школи. Існує необ-
хідність побудови вітчизняної моделі історії культури, яка 
буде враховувати принципи, з яких виходить західноєвро-
пейська історія культури (англ. cultural history, франц. 
histoire de la culture, нім. Kulturgeschichte, нід. cultural 
analysis), а саме: міждисциплінарність; символічний та 
реконструктивний характер тлумачення актів минулого; 
розгортання "культурної історії" не лише як процесу, 
пов’язаного з полем "високої культури" ([18], термін Мірі 
Рубін), але як того, що здійснюється у полі економіки, по-
літики, гендерної проблематики, релігії, соціології тощо. 

Аналіз досліджень та публікацій. По-перше, дана 
проблематика характеризується відсутністю перекладів 
українською, англійською мовами більшості основопо-
ложних праць, які існують лише в оригінальному фран-
комовному варіанті. Зокрема, серед головних праць 
можна виокремити дослідження Е. Анхейма [11], при-
свячені дискусії про приналежність історіографії до 
форм інтелектуальної історії; Ж.-М. Дюфаї [13] – сучас-
ного бельгійського дослідника, увага якого зосереджена 
на проблематиці історії модерної інтернаціональної 
історіографії та її основних тенденцій за 1970–1984 рр., 
у тому числі течії "критичного повороту"; Ж. Дюрана [14] 
– учасника міжнародного інтелектуального клубу "Ера-
нос", що розробляв широке коло питань у галузі антро-
пології; Ж. Ревеля, що концентрував науковий інтерес 
на проблемі зв’язку історії та соціального знання; 
М. Рубін, яка, окрім своєї спеціалізації на Середньовіч-
чі, займається дослідженням культурної/культуральної 
історії (яка є предметом праць також П. Бьорка [1] – 
його книга вийшла російською мовою у 2015 р.). Дані 
роботи є майже невідомими для українських дослідни-
ків, частково через питання мовного бар’єру, тому мож-
на констатувати відсутність розробленості даної джерель-
ної бази. У перекладі або ж в україномовному оригіналі 
можна ознайомитися з роботами Ж.-К. Шмітта – вчителя 
сучасного історика О. Воскобойнікова [3], Ж. Дюбі [4], 
Л. Зашкільняка [5], О. Івашини [6], Б. Могильницького [7], 
І. Оллабарі [8], а також деякими працями Ж. Ревеля [9]. Ці 
матеріали вже частково увійшли до поля вітчизняної куль-
турологічної науки. На території СНД важливого значення 
набули роботи Н. Трубнікової [10], які стосуються вивчен-
ня інституційних основ, традицій та новацій французької 
школи "Анналів". Дослідниця також спеціалізується на 
проблемах французької історіографії, але лише у рам-
ках вищезазначеної школи "Анналів". 

Мета статті. Окреслення карти культуральних до-
сліджень у полі французької соціальної науки. 

Виклад основного матеріалу дослідження. У ході 
написання дослідницької роботи було використано філо-
софські та культурологічні методи, зокрема: дромологіч-
ний метод Поля Вірільйо [2] у його зв’язку з синергетикою; 
"критичний поворот"; антропологічну методологію Жиль-
бера Дюрана та надбання соціологічного кола й міждис-
циплінарного дискусійного клубу "Еранос"; "théorie frança-
ise" як корпус постмодерністських філософських, літера-
турних та соціальних теорій, які з’явилися у французьких 
університетах у 1960–1970-х рр.; концепт "supplement" 
Жака Дерріда; концепцію "історичності" Мішеля Фуко на 
противагу історизму; концепцію "історії в уламках" Фран-
суа Досса; методологію "нової історії", запропоновану 
представниками школи "Анналів". Також було використа-
но міждисциплінарні та мультидисциплінарні методи до-
сліджень, у тому числі інтердисциплінарну методологію 
журналу "Representations" (заснований у 1983 р.). 

Історики та теоретики культури у розумінні західно-
європейських науковців досліджуюсь не саме явище, 
яке вже вивчено іншими спеціалістами (наприклад, іс-
ториками), а способи, механізми та моделі, за допомо-
гою яких це явище було розповсюджене, інтерпретова-
не та застосоване у відповідних практиках. На думку 
О. Івашини, "теорія як самобачення культури [але мож-
на доповнити цю думку подібним твердженням і стосо-
вно історії культури] не може не бути проблематичною, 
як і сама культура" [6, с. 30].  

У 1970-х рр. відбувається перехід від "нової історії", яка 
сформувалася у надрах школи "Анналів", до нових ризом-
них тенденцій, що почали фокусуватися на дослідженні 
соціальних відносин та структур. Форпостом школи "Анна-
лів" був журнал "Аннали", який продовжує існувати й до-
нині. Початок цього процесу було закладено змінами під-
заголовків журналу "Аннали": у 1929–1938 рр. – "Аннали 
економічної та соціальної історії", з 1939-го по 1941 рр. та 
у 1945 р. – "Аннали соціальної історії", у 1942–1944 рр. – 
"Збірки соціальної історії", 1946–1993 рр. – "Аннали. Еко-
номіка. Суспільство. Цивілізація" та з 1994 р. – "Аннали. 
Історія. Соціальні науки" ("Annales. Histoire, Sciences 
Sociales" (Annales HSS) [12]). Новий розвиток, зокрема, 
журнал отримав після 2000 р., коли його вченими секре-
тарями стали Ж.-І. Греньє, Ж. Полоні-Сімар та А. Лільті. 
На сьогодні головним редактором журналу є Е. Анхейм, 
кавалер Ордену мистецтв та літератури [11]. Головування 
Е. Анхейма зумовило концентрацію інтересів дослідників 
даного напряму на соціальній та культурній історії, а також 

© Носенок Б. Е.



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 15 ~ 

 

 

на епістемології історії та історіографії. Е. Анхейм є, зок-
рема, очільником Вищої школи соціальних наук – францу-
зького науково-дослідницького інституту, який був створе-
ний у 1975 р. До Е. Анхейма цей інститут очолювали 
представники школи "Аналлів": Ж. Ле Гофф та Ф. Фюре. 
Примітно, що цей рік дав початок ще одному відгалужен-
ню школи "Анналів" – "Espaces Temps" [15], який став ви-
разником так званого "критичного повороту" [16]. Цей "по-
ворот" ("critique tournant") виходить з критики історичної 
антропології, економічного сцієнтизму, втрати уваги до 
людини, ментальності як неопераціонального поняття, а 
також наголошує на існуванні проблеми реїфікації, тобто 
уречевлення, гіпостазування ідей, понять та дослідниць-
ких категорій. З 2000 р. існує також віртуальна версія да-
ного ресурсу – за пропозицією Ж. Леві. Чільне місце 
"Espaces Temps" відводить питанню інтердисциплінарнос-
ті, наголошуючи на його парадоксальності. На практиці це 
супроводжується багатьма теоретичними та практичними 
труднощами. Це попереднє спостереження щодо пробле-
мності інтердисциплінарності навіть привело до того, що 
12 червня 2015 р. в університеті Paris Ouest-Nanterre La 
Défense було організовано навчальний День мультидис-
циплінарної практики ("Pratiques du pluridisciplinaire"). Мета 
полягала в тому, щоб висвітлити проблеми та труднощі, з 
якими стикаються молоді науковці, що здійснюють свої 
дослідження на перехресті кількох дисциплін. Особливо 
це стосується гуманітарних та соціальних наук. Важливим 
тут виступає розмежування понять "культурний" та "куль-
туральний", яке відзначає актуальність міждисциплінарно-
го підходу, адже термін "культуральний" приходить до 
сфери французької гуманітаристики з поля мікробіологіч-
них та медичних досліджень (англ. culture-based, франц. 
de culture), позначаючи виключно теоретичний та методо-
логічний аспект аналізу осмислення уявлень про культуру, 
що закріпилися у вигляді концепцій. Поряд із "критичним 
поворотом" постає "культуральний поворот", котрий мож-
на охарактеризувати як збірне, складне поняття, яке кра-
ще передає зміст того, що закріпилося у літературі під 
назвою "cultural studies", ніж альтернативні варіанти пере-
кладу, як от "культурологічні" або ж "культурні досліджен-
ня". Це поняття одночасно вказує на двозначність та не-
визначеність статусу культурології у французькій гумані-
тарній традиції. "Культуральні дослідження" як такі вини-
кають у рамках західної гуманітаристики ще наприкінці ХІХ 
ст. у вигляді неокантіанського обґрунтування соціогумані-
тарної науки. Подальший розвиток "культуральних дослі-
джень" пов’язаний з переосмисленням цих ідей у лоні 
неомарксистської реінтерпретації поняття "культура". "Ба-
зисну значимість" культури, зокрема, продемонстрували у 
своїх працях А. Грамші та Л. Альтюссер, а також предста-
вники Бірмінгемського центру культуральних досліджень 
(Р. Уільямс, Ст. Холл). Культура була визнана іманентною 
щодо усіх соціальних процесів. Між тим цими дослідника-
ми також підкреслювалася небезпека розмивання "куль-
туральних досліджень" до безмежної та беззмістовної 
голої абстракції. Власне, культура мислиться текстурою 
соціального, а сам соціальний світ – не як люди, предмети 
чи дії, а швидше як сенси та значення, котрі їм припису-
ються. Відтак актуальність звернення до даної теми об-
ґрунтовується необхідністю розмежування "нової історії", 
"нової культурної історії" (з 1980-х рр.) та "критичного по-
вороту" в історії культури, а також "методичної школи" 
(Ш. Сеньобо, Г. Моно, Ш.-В. Ланглуа) на основі вищенаве-
дених позицій. Зокрема, журнал "Espaces Temps" пред-
ставляє констеляцію цінностей, на яких базуються захід-
ноєвропейські дослідження, а саме: рефлексія та самопі-
знання, актуальність та нагальність проблематики, стро-
гість експертизи, необхідність застосування культурної 
експертизи, багатоплановість обсягу роботи, відкритість, 

доступність та універсальність результатів досліджень. 
Серед нагальних питань, які, на думку представників les 
études culturelles та "théorie française", що здійснила поміт-
ний вплив на царину французького соціального знання, 
мають бути у центрі уваги сучасних досліджень, можна 
виокремити наступні: поняття ідеології, проблеми гегемо-
нії та спротиву, а також питання ідентичності та процесу 
формування великих колективів. У теперішньому соціокуль-
турному житті Франція виходить на позицію законодавця 
нових тенденцій у сфері гуманітаристики взагалі та куль-
турології зокрема. Варто підкреслити, що культурологія у 
Франції розглядається часто у контексті соціального знан-
ня (й навіть соціальних наук) [17]. Важливо, що культуро-
логія (як комплекс наук про культуру в широкому сенсі 
цього поняття – la culturologie, les études culturelles, les 
sciences de la culture) у Франції входить до системи соціа-
льного знання (les sciences sociales – букв. "соціальні нау-
ки"), тому виразником найсвіжіших віянь у даній галузі 
виступають саме такі ресурси, як журнали "Espaces 
Temps" та "Annales HSS". Варто підкреслити, що з вихо-
дом Великобританії з Європейського Союзу (Brexit) зна-
чення та вага Франції у ЄС підсилюється, тому впрова-
дження у вітчизняну культурологію надбань французьких 
шкіл є актуальним у зв’язку з євроінтеграційними проце-
сами в Україні. 

Якщо говорити про топографію розвитку "культура-
льних досліджень" у рамках сучасної французької соціа-
льної науки, то можна закартографувати наступні блоки: 

– розвиток "культуральних досліджень" з опорою на 
міждисциплінарні розвідки на базі журналів-проектів; 

– подальше поглиблення міждисциплінарної, муль-
тидисциплінарної та трансдисциплінарної методології у 
полі гуманітаристики; 

– розвиток соціальних наук за напрямами: "культу-
ра", "науки про суспільство", "історія", "релігієзнавство"; 

– розгортання "культуральних досліджень" у рам-
ках діяльності інтелектуальних дискусійних клубів (то-
вариств); 

– розвиток соціальної науки в рамках французької 
гуманітаристики взагалі.  

Що стосується перспектив даної теми, варто відзначи-
ти, що робота може продовжуватися по декількох напрям-
ках. По-перше, це формування теоретичної бази для 
створення на її основі програм соціогуманітарних дисцип-
лін, а передусім дисципліни "Історія культури", для вищих 
навчальних закладів. По-друге, важливою є демонстрація 
дифузійного зв’язку вітчизняної та французької культуро-
логічних традицій, яка ґрунтується на компенсації інфор-
маційної недостатності, пов’язаної з відсутністю перекла-
дів текстів, які, зокрема, належать традиції школи "Анна-
лів" та продовжують її у вигляді журналів "Espaces 
Temps", "Representations" та, відповідно, "Annales HSS". 
Та, по-третє, у глобальному сенсі необхідним є встанов-
лення академічної співпраці з франкофонними регіонами. 

Висновок. Виходячи з вищесказаного, робота з 
джерельною базою та методологією є одним із пунктів, 
обов’язкових до виконання на шляху до розв’язання 
поставлених задач, головною з яких є формування кор-
пусу основоположних для французької історії (у тому 
числі й історії культури) та історіографії періоду з 1975 р. 
до сьогодення праць. На основі даного корпусу існує 
перспектива побудови альтернативного вітчизняного 
проекту історії культури, зверненого до вектора фран-
цузької історіографічної, історико-антропологічної та 
культурологічної проблематики у полі соціального 
знання. У статті наводяться аргументи, чому доречно 
вживати поняття "культуральні дослідження" у контексті 
проведення наукових розвідок стосовно французької 
гуманітаристики, зокрема сучасного періоду її розвитку. 



~ 16 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Берк П. Что такое культуральная история? / П. Берк [пер. с англ. И. По-

лонской; под науч. ред. А. Лазарева; Нац. исслед. ун-т "Высшая школа 
экономики"]. ‒ М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2015. ‒ 240 с. 

2. Вирильо П. Машина зрения / П. Вирильо [пер. с фр. А. Шеста-
кова]. ‒ СПб.: Наука, 2004. ‒ 140 с. 

3. Воскобойников О. С. О своем учителе. Жан-Клод Шмитт: Четве-
ртое поколение школы "Анналов" / О. С. Воскобойников // Поколения 
ВШЭ. Ученики об учителях / М. М. Юдкевич, Ю. В. Иванова и др.; Нац. 
исслед. ун-т "Высшая школа экономики". – М.: Изд. дом Высшей школы 
экономики, 2013. ‒ 232 с. ‒ С. 113–117. 

4. Дюби Ж. Развитие исторических исследований во Франции по-
сле 1950 года / Ж. Дюби // Одиссей. Человек в истории. 1991. Культур-
но-антропологическая история сегодня. ‒ М.: Наука, 1991. ‒ С. 48–59. 

5. Зашкільняк Л. Методологія історії: від давнини до сучасності 
/ Л. Зашкільняк ‒ Львів: Львівський національний університет імені 
І. Франка, 1999. ‒ 228 с.  

6. Івашина О. О. Загальна теорія культури / О. О. Івашина ‒ К.: Вид. 
дім "Києво-Могилянська академія", 2008. ‒ 215 с.  

7. Могильницкий Б. Г. История на переломе: некоторые тенденции раз-
вития современной исторической мысли / Б. Г. Могильницкий // Междис-
циплинарный синтез в истории и социальные теории: теория, историогра-
фия и практика конкретных исследований. ‒ М.: ИВИ РАН, 2004. ‒ С. 5–22. 

8. Олабарри И. "Новая" новая история: структура большой длите-
льности / И. Олабарри // Ойкумена. Альманах сравнительных исследо-
ваний политических институтов, социально-экономических систем и 
цивилизаций. ‒ Выпуск 2. ‒ Харьков: Константа, 2004. ‒ С. 176–207.  

9. Ревель Ж. Микроисторический анализ и конструирование соци-
ального [Електронний ресурс] / Ж. Ревель. ‒ Режим доступу: URL: 
http://krotov.info/libr_min/17_r/ev/vel.html. 

10. Трубникова Н. В. Французская историческая школа "Анналов" 
/ Н. В. Трубникова ‒ М.: Квадрига, 2016. ‒ 336 с. 

11. Anheim É. L’historiographie est-elle une forme d’histoire intellectuelle? La 
controverse de 1934 entre Lucien Febvre et Henri Jassemin. Revue d’histoire 
moderne & contemporaine / É. Anheim ‒ 2012/5. ‒ № 59-4bis. ‒ P. 105–130. 
[Електронний ресурс] ‒ Режим доступу: https://www.cairn.info/revue-d-histoire-
moderne-et-contemporaine-2012-5-page-105.htm. 

12. Annales. Histoire, Sciences Sociales (Annales HSS). [Електронний 
ресурс] ‒ Режим доступу: http://annales.ehess.fr/. 

13. Dufays J.-M. L’histoire de l’historiographie moderne activites 
internationales et tendances recentes de la recherche (1970–1984). [Елек-
тронний ресурс] / J.-M. Dufays ‒ Режим доступу: 
https://www.journalbelgianhistory.be/nl/system/files/article_pdf/BTNG-RBHC 
%2C%2015%2C%201984%2C%203-4%2C%20pp%20511-539.pdf. 

14. Durand G. Les structures anthropologiques de l’imaginaire 
/ G. Durand – Paris, Dunod, first edition, 1984. ‒ 536 p. 

15. Espaces Temps. Revue indisciplinaire de sciences sociales. [Елект-
ронний ресурс] ‒ Режим доступу: https://www.espacestemps.net. 

16. Histoire et sciences sociales. Un tournant critique? Annales ESC, mars-avril 
1988. ‒ №2. ‒ P. 291–293. [Електронний ресурс] ‒ Режим доступу: 
https://www.persee.fr/docAsPDF/ahess_0395-2649_1988_num_ 43_2_283489.pdf. 

17. Revel J. Histoire et sciences sociales: les paradigmes des Annales. 
Revue des Annales. Economies, sociétés, civilisations. ‒ 34ᵉ année, 1979. 
‒ №6. ‒ P. 1360–1376. [Електронний ресурс] ‒ Режим доступу: 
https://www.cairn.info/revue-mil-neuf-cent-2007-1-page-101.htm. 

18. Rubin M. Cultural history I: what's in a name? [Електронний ресурс] ‒ Режим 
доступу: http://www.history.ac.uk/makinghistory/resources/articles/cultural _history.html. 

 
REFERENCES 

1. Berk, P. (2015). What is the cultural history? Moscow, Izdatel’sky 
dom Vysshey shkoly ekonomiki (In Russian). 

2. Virilio, P. (2004). The Vision Machine. Sankt-Peterburg, Nauka (In Russian). 
3. Voskoboynikov, O. S. (2013). O svoyem uchitele. Zhan-Klod Shmitt: 

Chetvertoye pokoleniye shkoly “Annalov” [About my teacher. Jean-Claude 
Schmitt: The fourth generation of the Annales School]. Moscow, Izdatel’sky 
dom Vysshey shkoly ekonomiki.  

4. Duby, G. (1991). The development of historical research in France after 
1950. In Odissey. Chelovek v istorii. Moscow, Nauka, 48–59 (In Russian). 

5. Zashkil’nyak, L. (1999). Metodolohiya istoriyi: vid davnyny do 
suchasnosti [Methodology of history: from antiquity to nowadays]. L’viv: 
L’vivsʹkyy natsional’nyy universytet imeni I. Franka. 

6. Ivashina, O. O. (2008). Zagal’na teoriya kul’tury [General theory of 
culture]. Kyiv, Vydavnychy dim “Kyevo-Mogylyans’ka akademiya”. 

7. Mogil’nitskiy, B. G. (2004). Istoriya na perelome: nekotoryye tendent-
sii razvitiya sovremennoy istoricheskoy mysli [History on the fracture: some 
tendencies in the development of modern historical thought]. Mezhdistsipli-
narnyy sintez v istorii i sotsial’nyye teorii: teoriya, istoriografiya i praktika 
konkretnykh issledovaniy. Moscow, IVI RAN, 5–22. 

8. Olabarri, I. (2004). "Novaja" novaja istorija: struktura bol'shoj 
dlitel'nosti “New” new story: a structure of great duration. Oykumena. 
Al’manakh sravnitel’nykh issledovaniy politicheskikh institutov, sotsial’no-
ekonomicheskikh sistem i tsivilizatsiy. Khar’kov: Konstanta, 2, 176–207. 

9. Revel, J. Microhistorical analysis and construction of social. Re-
trieved from http://krotov.info/libr_min/17_r/ev/vel.html. 

10. Trubnikova, N. V. (2016). Frantsuzskaya istoricheskaya shkola “An-
nalov” [French Historical Annales School]. Moscow, Kvadriga. 

11. Anheim, É. (2012). L’historiographie est-elle une forme d’histoire intellectue-
lle? La controverse de 1934 entre Lucien Febvre et Henri Jassemin. Revue d’hi-
stoire moderne & contemporaine, 59-4bis, 105–130. Retrieved from https://www.cairn. 
info/revue-d-histoire-moderne-et-contemporaine-2012-5-page-105.htm. 

12. Annales. Histoire, Sciences Sociales (Annales HSS). Retrieved from 
http://annales.ehess.fr/. 

13. Dufays, J.-M. L’histoire de l’historiographie moderne activites 
internationales et tendances recentes de la recherche (1970–1984). Retrieved 
from https://www.journalbelgianhistory.be/nl/system/files/article_pdf/BTNG-RBHC 
%2C%2015%2C%201984%2C%203-4%2C%20pp%20511-539.pdf. 

14. Durand, G. (1984). Les structures anthropologiques de l’imaginaire. 
Paris, Dunod. 

15. Espaces Temps. Revue indisciplinaire de sciences sociales. 
Retrieved from https://www.espacestemps.net. 

16. Histoire et sciences sociales. Un tournant critique? Annales ESC, mars-avril 
1988, 2, 291–293. Retrieved from https://www.persee.fr/docAsPDF/ahess_0395-
2649_1988_num_43_2_283489.pdf. 

17. Revel, J. (1979). Histoire et sciences sociales: les paradigmes des Annales. 
Revue des Annales. Economies, sociétés, civilisations. 34  eannée, 6, 1360–1376. 
Retrieved from https://www.cairn.info/revue-mil-neuf-cent-2007-1-page-101.htm. 

18. Rubin, M. Cultural history I: what's in a name? Retrieved from 
http://www.history.ac.uk/makinghistory/resources/articles/cultural_history.html. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  06 . 0 5 . 19

 
 

Б. Э. Носенок, аспирантка 1 года обучения 
ОНУ "Доктор философии", 
философский факультет, специальность "Культурология", 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, Киев, 01033, Украина 
 

ТОПОГРАФИЯ КУЛЬТУРАЛЬНЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ В СОВРЕМЕННОЙ ФРАНЦУЗСКОЙ СОЦИАЛЬНОЙ НАУКЕ 
 
Культуролог как исследователь-гуманитарий занимает место эксперта. Актуальность данной темы обусловлена недостаточной раз-

работанностью проблематики "культуральных исследований" в отечественной культурологии. Можно констатировать отсутствие 
переведенных на украинский или английский языки французских источников, опубликованных после 1975 г. Французская культурологическая 
наука, которая развивалась после 1975 г., почти не представлена в украинской культурологии. Современный этап развития французской 
историографии, лежащей в основе истории культуры, и культурологии связан с повышенным вниманием к социальному знанию. Этот этап 
характеризуется осуществлением "критического поворота", который базируется на следующих принципах: междисциплинарный подход, 
значимость культурной экспертизы, строгость к публикациям и многоплановость их форм, мультидисциплинарность. "Критический пово-
рот" касается следующих сфер знания: la culturologie, les études culturelles, les sciences de la culture. В статье обосновывается уместность 
применения понятия "культуральные исследования" для обозначения процессов, разворачивающихся в рамках французской гуманитаристи-
ки. Эти процессы связываются исключительно с теоретическими образованиями в контексте социальных наук. 

Ключевые слова: "культуральные исследования", история культуры, "критический поворот", "новая история", междисциплинарность, социаль-
ное знание, "культурная история". 

 
B. E. Nosenok, 
1st year Ph. D. student, 
Faculty of Philosophy, Branch of Culturology, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
CULTURE-BASED STUDIES’ TOPOGRAPHY IN THE MODERN FRENCH SOCIAL SCIENCE 

 
Cultural studies as a humanities researcher takes the place of an expert. The relevance of this topic is due to the lack of development of the is-

sues of “culture-based studies” in Ukrainian culturology. There is a lack of translated into French or Ukrainian languages of French sources pub-
lished since 1975. French culturological science, which developed after 1975, is almost not represented in Ukrainian culturology. The present stage 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 17 ~ 

 

 

of the development of French historiography, which lies at the heart of cultural history, and cultural studies, is associated with increased attention 
to social knowledge. This stage is characterized by the deployment of a “critical turn”, which proceeds from the following principles: the interdisci-
plinary approach, the significance of cultural expertise, the severity of publications and the multiplicity of their forms, multidisciplinarity. The “criti-
cal turn” affects the following spheres of knowledge: la Culturologie, les Études culturelles, les Sciences de la Culture. The article substantiates the 
relevance of the use of the concept of “culture-based studies” to the definition of processes that are unfolding within the framework of French hu-
manities and are associated exclusively with the theoretical formations in the context of the social sciences. The purpose of the article is to outline 
a map of culture-based studies in the field of French humanitaristics. The methodology of the article is based on the application of interdisciplinary 
and multidisciplinary approaches to research in the field of culturology. Also, methodological developments in the field of “critical turn” and the 
achievements of the sociological circle and the interdisciplinary discussion club “Eranos” were applied. The scientific novelty of the article is to 
substantiate the appropriateness of the use of the concept of “culture-based studies” on the definition of processes that are unfolding within the 
framework of French humanitaristics and relate exclusively to theoretical formations in the context of social sciences. This concept to the field of 
Ukrainian culturology is introduced for the first time. Also, for the first time, the place and forms of culturology in French humanities were clarified. 
Conclusions. Working with a source base and methodology is one of the points that are compulsory on the way to the solution of the tasks, the 
main of which is the formation of the body of fundamental works for French history (including the history of culture) and historiography of the pe-
riod since 1975 year to the present day. On the basis of this building, there is the prospect of building an alternative national cultural history project 
addressed to the vector of the French historiographical, historical-anthropological and cultural-related issues in the field of social knowledge. The 
article presents the arguments why it is appropriate to use the concept of “culture-based studies” in the context of conducting research in relation 
to French humanitaristics, in particular, the modern period of its development. 

Key words: “culture-based studies”, history of culture, “critical turn”, “new history”, interdisciplinarity, social knowledge, “cultural history”. 
 
 
 
УДК 72.01+001.18 
 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук., проф.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
invinover19@gmail.com 

 
СЕМАНТИЧНИЙ ЗСУВ СИМВОЛІЧНОЇ АРХІТЕКТУРИ (ЧАСТИНА 1) 

 
У статті здійснюється аналіз способу сигніфікації символічної архітектури. Виконується спроба виявлення відмінності між сим-

волічною формою ритуалу та символічної архітектури, а також того семантичного зсуву, що ця відмінність організації символів 
породжує. Застосування стратегій семантичного аналізу до матеріалу естетики Г. Гегеля дозволяє не лише розширити горизонти 
самої прикладної семантики, але й зрозуміти закономірності формування художньої культури та естетичного процесу в цілому. 

Ключові слова: символ, символічна архітектура, семантика, семантичний зсув, спосіб означування, Г. Гегель. 
 
Постановка проблеми. Чому такі гігантські розміри 

та циклопічні кладки мають мегаліти та інші архаїчні бу-
дівлі? Чому така велика, майже ірраціональна чисель-
ність дисфункціональних споруд? Лише на Сардинії ну-
рагів нараховують майже вісім тисяч. Чому символ є 
адекватним способом означення монументальної архіте-
ктури давнини? Ці та багато інших запитань не вміщу-
ються в рамки модернізованого стилю мислення, проте 
стають предметом розмислу сучасних мислителів. 

Аналіз досліджень і публікацій. Ми зупинимося на 
позиції Г. Гегеля, а також інтерпретатора його естетич-
ної концепції британця С. Леша, які, на нашу думку, 
зробили найбільш значний внесок у відповіді на ці за-
питання. Крім того, важливими у цьому контексті ритуа-
льних засад символізму є роботи О. Фрейденберг та 
В. Проппа, С. Стоян [7]. 

Метою статті є визначення специфіки способу 
означення символічної архітектури та соціокультурних 
засад, що породжують такий семантичний зсув. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Спосіб 
сигніфікації, тобто співвідношення сигніфіката, сигніфіка-
нта та референта, в різних культурно-історичних паради-
гмах (або режимах сигніфікації, в термінології С. Леша) 
не є сталим станом речей, а має власну історичну дина-
міку. Його структурні елементи можуть займати різні по-
зиції по відношенню один до одного, доходити до супе-
речки в окремих випадках та перебувати у семантичному 
зсуві. Під останнім ми розуміємо таку зміну означення, 
що потребує нового способу організації означників (тобто 
нетотожність попередньому їх порядку), а також нового 
способу їхнього співвідношення з означуваним. 

Логіка семантичного зсуву може бути, на нашу дум-
ку, проясненою лише в логіці трансформації культурних 
парадигм. Саме тому С. Леш правомірно, на нашу дум-
ку, визначає останній також як "режим сигніфікації". 
Крім "способу сигніфікації" він визначає й інші елементи 
"режиму сигніфікації" [3, с. 59]. Проте для нашого раку-
рсу дослідження ми будемо говорити лише про співвід-

ношення концептів "режиму сигніфікації" та "способу 
сигніфікації", а також семантичні зсуви, що породжує 
їхня динаміка. І навіть більш вузько ‒ про специфіку 
семантичного зсуву в процесі виникнення символічної 
архітектури буде, власне, йтися далі. 

Подальший рух у межах зазначеної перспективи до-
слідження потребує уточнення нашої аплікації базових тер-
мінів, в першу чергу символу, образу та знаку. Звернення 
до них і є способом конкретизації змісту способів сигніфі-
кації. Наприклад, широковідома класифікація Ч. Пірса ре-
дукувала символ та образ до різновидів знаку. Безумовно, 
в логіці семіозиса є підстави для цього. Але для того, щоб 
не вдаватися в дискусію з цього приводу, ми звертаємося 
до естетичної концепції Г. Гегеля та її інтерпретатора – 
українського британця С. Леша. Між їхніми позиціями є 
значимі кореляції, хоча розбіжності та суперечки ми теж 
будемо відзначати. Ще раз підкреслимо, що в цьому кон-
тексті дуже важливою є думка останнього дослідника, яка 
постулює зв'язок способу та режиму сигніфікації в логіці 
диференціації та де-диференціації культури. 

Чому архітектура як самодостатній вид мистецтва є 
символічною? Тобто здійснюється як символ? Адже 
художня культура завжди зорієнтована на виробництво 
образу. Більш точно ‒ художнього образу. Проте 
Г. Гегель починає визначення художньої специфіки ар-
хітектури та мистецтва взагалі з порівняння символу 
навіть не з образом, а зі знаком. "В мові засіб спілку-
вання є лише знаком, а тому має зовсім випадковий 
зовнішній характер. Мистецтво не може користуватися 
лише цим знаком, воно, навпаки, має надати сенсу від-
повідне чуттєве існування" [2, с. 30]. З твердження 
Г. Гегеля можна дійти висновку, що знак має менший 
ступінь обумовленості порядку означників змістом 
зображення, а отже, ступінь свободи його зовнішнього 
оформлення більший, ніж у символу. З ним можна по-
годитися в цьому моменті, адже специфіка знакового 
оформлення спирається на логіку та динаміку дифе-
ренціації означника та означуваного. Адже порядок 

© Павлова О. Ю.



~ 18 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

означників в знаку має не обмежувати його полісеман-
тичність, а отже, знак може нагадувати багато що інше 
(особливо при зміні контексту). Але тут також має бути 
очевидним зв'язок із третім членом семіотичного трику-
тника – референтом. 

Г. Гегель наполягає на відсутності тісного зв’язку 
між зовнішнім оформленням речі, що функціонує як 
знак, та тим, на що він вказує. Фундатор абсолютного 
ідеалізму наводить приклад з могильним каменем, 
означники якого організовані іншим чином, ніж в симво-
лічній архітектурі. Адже остання "схоплює в середині 
себе абстрактне, матеріальне як таке, що має масу та 
вагу, може, щоправда, прийняти певний образ, проте не 
конкретний і істинно духовний... Споруда, що має вира-
зити для інших всезагальний сенс, підноситься тут ли-
ше для того, щоб виразити у собі це вище, вона є само-
стійним символом безумовно істотної, загальнозначи-
мої думки – певної для самої себе існуючої, хоча без-
звучної мови духів. Твори такої архітектури покликані 
змусити замислитися, пробудити всезагальні уявлення, 
проте не є лише оболонкою або оточенням сформова-
ного для себе сенсу. Тому форма, через яку висвітлю-
ється зміст, не може бути визнана знаком, подібно до 
надгробних хрестів, що споруджуються на могилах, або 
до груди каменів, що споруджуються на місці битви. 
Хоча подібні знаки і можуть викликати уявлення, все ж 
хрест та груда каменів не вказують самі по собі на ті 
уявлення, які мають викликати; вони також можуть на-
гадувати і про багато чого іншого. Це складає всезага-
льний принцип даного ступеню" [2, с. 31]. 

Зовнішньо могильний камінь нічим не нагадує похо-
вання, яке позначає. "Випадковий та зовнішній харак-
тер" такого порядку означників тут є очевидним. Знак як 
спосіб "висвітлення змісту" має лише "будити уявлення" 
(Г. Гегель). Таке уявлення повинне мати перспективу 
полісемантизму (адже камінь може позначати перехре-
стя доріг, джерело, місце великої події тощо), що дося-
гається вільним зв’язком означуваного з означниками.  

Варто також підкреслити, що "пробудження уявлен-
ня" в прикладі з могильним каменем здійснюється як 
візуальна практика споглядання. Адже знак задля здій-
снення дискретності потребує певної відстороненості, 
встановлення диспозиції поглядом, що досягається 
власне технікою споглядання. 

Знак містить всі три елементи семіотичного трикутни-
ка, а отже, є найбільш повною формою розгортання се-
міозиса. У цьому контексті можна визначити його промі-
жний статус між символом (де лише намічається дифе-
ренціація означника та означуваного) та крайньою фор-
мою протистояння означника та референта в художньо-
му образі (аж до ідеалу ототожнення означника та озна-
чуваного) за рівнем свободи зв’язку між всіма елемента-
ми семіотичного трикутника. Художній образ також має 
достатньо жорстко детермінований логікою естетичного 
ідеалу порядок означників для вирішення протиріччя 
конкретно-історичної форми мистецтва на відміну від 
знаку, але у зворотній формі порівняно зі знаком. Тому 
символ може "прийняти певний образ", зазначає 
Г. Гегель, але не "конкретний" і не "істинно духовний". 
Можна сказати, що цей образ власне не-художній. Він 
пише, що сам по собі образ як втілення ідеї на рівні мис-
тецтва є результатом "задоволення закінченого у собі 
духу, що обмежує себе у своїй творчості". Тоді як "сим-
волічний художній твір завжди є більш чи менш безмір-
ним" [2, с. 41]. Тому символ теж не є співмірним чомусь 
певному, навіть більше, ніж знак, на противагу образу. 

Художнє оформлення предмета в логіці естетичного 
ідеалу є одним із очевидних (в різноманітних смислах 
цього слова) способів відриву духовної культури від 

матеріальної. Художній твір характеризується підкорен-
ням споживчої вартості (і на цьому етапі він ще зовсім 
художній), в першу чергу, а потім і мінової вартості пред-
мета цінності. Остання нібито виходить на поверхню речі, 
моделюючи її форму за власною логікою. Отже, створю-
ється інший порядок організації означників у процесі відо-
кремлення мистецтва як форми духовної культури, що 
ніколи до кінця не відривається від свого матеріального 
втілення навіть у найефемерніших своїх формах. Царина 
Аполлона ніколи не може обмежитися "чистим блиском 
розуму" і по-справжньому тяжіє "назад, до речей" навіть в 
найбільш фантазійних своїх проявах. У цьому парадокс 
мистецької сфери – втілювати всезагальне в чуттєвій 
формі. Але, з іншого боку, мистецтво є симптомом змен-
шення статусу самої речі від персонажа до оточення і 
пізніше самої ознаки [8] (О. Фрейденберг) та, врешті-
решт, предмета (М. Гайдеґґер) в світі профанного. 

Художній образ є різновидом репрезентації, що пе-
редбачає наявність більше ніж однієї реальності (як 
мінімум означника та референта), зв'язок між якими є 
жорстко визначеним. Він є крайньою формою протиста-
влення ідеалізації спотвореній реальності. І навіть кон-
кретно-історична форма вирішення протиріччя в есте-
тичному ідеалі задає видову специфіку мистецтва, як 
доводить А. Канарський. Саме тому образ досягає пов-
ноти свого здійснення в способі означення реалізму (в 
термінах С. Леша) та модерних видах мистецтва, таких 
як живопис, музика та література (Г. Гегель, А. Канар-
ський). Особливо в живописі, де "картина світу" (М. Гай-
деґґер) досягає повноти свого здійснення через крайній 
ступінь протиставлення суб’єкта та об’єкта, означника та 
референта. Саме в цьому виді мистецтва найбільш по-
вно здійснюються модерні принципи організації означни-
ків задля автономії художньої культури Модерну (зокре-
ма "ефект рамки" (Г. Зіммель), композиція, лінійна перс-
пектива, що "цілком вибудована математично точно" [5, 
с. 82] тощо). І не випадково, що архітектура як символіч-
на форма мистецтва набирає значимості саме при по-
слабленні автономії мистецтва. Тобто в культурах Дав-
нього Сходу, Середньовіччя та Постмодерна (зводити її 
роль лише до мистецтва Середньовіччя – це значно 
обмежувати її). Щоб більш докладно пояснити специфі-
ку організації символічних форм культури, треба прояс-
нити зв'язок символу з метафорою. 

Зв'язок метафор в ранніх культурних практиках має 
не зовнішній, а генетичний характер, що є продукуван-
ням, гіперболізацією спільного сенсу, але за різновек-
торним спрямуванням різноманітних означників. Мета-
форизація тут і є способом накопичення відмінностей в 
порядках означників у межах семантичної тотожності. 
Що означає ритуал бенкетування: процес поїдання? 
розпивання? пияцтво? спів пісень? зібрання разом? 
святкування? навіть давньогрецьку конотацію філосо-
фування? При всіх цих відтінках семантика тут буде 
спільна, але представлена різним порядком означників, 
які перетікають один в інший у вільній, ігровій формі. 

Дослідниця сюжету та жанру О. Фрейденберг яскра-
во показує, що тема смерті може продукувати різні 
означники: жалю (фіксація констатування смерті та 
страждання) та сміху (фіксація моменту відродження та 
навіть розмноження). Сміховий елемент може реалізу-
ватися через піднесену радість від краси новонародже-
ного та гіперболізацію комедійного як обжерливості та 
жадібності взагалі. Тобто отримувати в подальшому 
риси високого і низького жанру. Жаль також може бути 
реалізований через диференціацію високого та низько-
го: через епічний героїзм протистояння і боротьби, не-
порочність жертви, що гине, або нечистоту та не-
людськість іншого (раба, що часто в архаїчних мовах 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 19 ~ 

 

 

означає "живий вбитий", трупа, упиря). Сама смерть в 
синкретизмі міфу отримує значення не біологічного фак-
ту, який має бути запротокольований представником 
медицини та закону, а лише метафоричний сенс. Тобто 
виступає метафорою зникнення (і навіть появи взагалі), 
як це відзначає О. Фрейденберг. У цьому контексті варто 
згадати також дуже дотепне зауваження Г. Гегеля про 
те, що виникнення службової архітектури є симптомом 
усталення уявлень про смерть. Про що йтиметься далі. 

Варто ще раз підкреслити, що безпосередність 
людського почуття (тобто відсутність спеціально органі-
зованих медіумів) і є вихідним способом само-
здійснення людини в родовій спільноті. Тому єдність 
культурної практики має єдиний сенс людського спосо-
бу виживання (а отже, перемоги над смертю), хоча і 
отримує різні діяльнісні проекції (а отже, структури 
означників): вироблення речей, взаємодії між членами 
спільноти, промовляння. Адже вигук мисливця під час 
полювання не має іншого сенсу, ніж дія розрубання 
/розчленування знаряддям/зброєю та об’єднання зу-
силь членів спільноти в процесі розривання на шматки 
здобичі. Успішність та регулярність полювання може 
бути показником того, що той самий вигук під час вбив-
ства тварини припинив бути висловом жаху (за 
О. Лосєвим), а став сигналом для спрямування спіль-
них зусиль в техніці культурної практики полювання. 
Тобто відбувається певний семантичний зсув при дуб-
люванні дії. Проте всі різновекторні прагнення спрямо-
вані в процесі антропогенезу на вироблення культури 
як специфічно людського способу виживання в природі, 
стратегій впливу на неї. Якою мірою культура є практи-
кою виживання людини в природі, такою мірою ство-
рення та відтворення самої культурної практики як мі-
метичного відновлення єдності людини та речі, людини 
та людини носить творчий, магічний характер (у сенсі, 
сформульованому Дж. Коллінгвудом). 

При різноманітності означників сенс їх залишається 
спільним у процесі ієрофанії (М. Еліаде). Спільність зна-
чення багатьох означників в символі може реалізуватися 
лише через метафору, доводить О. Фрейденберг в робо-
ті "Поетика сюжету та жанру". Так, атрибути архаїчного 
ритуалу (ритміко-мовленнєві, дійові, персоніфіковані та 
речовинні, за О. Фрейденберг) можуть бути розкладені 
на різні ряди означників лише раціоналізованою свідомі-
стю модерного науковця. Насправді це гібриди, у сенсі 
терміну, запропонованому Б. Латуром, що не знають 
поділу не лише суб’єкт-об’єктної опозиції, але й означник 
та означуване тут розмежувати дуже важко. Оскільки 
весь сенс такої синкретичної культурної практики є прин-
ципово єдиним, тому всі означники корелюють зі спіль-
ним означуваним. Навіть мова не функціонує тут як зна-
кова система, не претендує на "суверенність слововико-
ристання" (Г. Гадамер) [1, с. 41], оскільки вона здійсню-
ється як магічна сила творення не-природного, культур-
ного/людського. Тому й мовленнєві магічні формули не 
мають значення не просто за давністю років, фрагмен-
тарністю збереження та загубленістю сенсу, а, так би 
мовити, за функцією свого здійснення (про що свідчить 
також достатність лише емоційно забарвлених вигуків у 
видовищних відео постмодернізму). Не-диференційова-
ність культури проявляється в тому, що всі її елементи 
(матеріальний, духовний і соціальний, в подальшому 
окремі) не мають значення, навіть більш точно буде ска-
зати, не здійснюються один без одного, не мають органі-
заційної автономії. 

Так, О. Фрейденберг визначає три сюжетні елемен-
ти первісного ритуалу: ходу, боротьбу та поїдання. 
В. Пропп всю різноманітність сюжетів та мотивів чарів-
ної казки виводить з сенсоутворювальної вісі ініціатич-

ного ритуалу, що в подальшому може бути затьмарена 
інституалізаціями та інтерпретаціями. Поліморфізм іні-
ціатичної "драми пожирання" як раз доводить не лише 
сюжетну та мотивну спільність різних означників, але й їх 
взаємне "перевертничество" (термін О. Лосєва), принци-
пову "подібність" (термін В. Беньяміна, М. Фуко). Можна 
тут відслідити в ретроспективній дослідницькій перспек-
тиві наявність метафор боротьби та ходи. Але в міфі 
переважає семантика пожирання (адже мужність боро-
тьби полягає в тому, щоб з’їсти самому або навіть бути 
з’їденим). Тому логіка знаку не може схопити тотальність 
ієрофанії, адже тут відсутня обов’язкова для нього дис-
кретність, як чітко сформулював Р. Барт. Саме тому 
С. Леш перший історичний тип способу сигніфікації нази-
ває "символізмом", спираючись на базову ідею Г. Гегеля. 
Адже даний спосіб сигніфікації не передбачає розрізнен-
ня реальностей, а отже, можливості полісемантичності. 

Кожна лінія диференціації в розкладі міфу тоне в рі-
зноманітті означників і прагненні знов повернутися до 
вихідного стану не-диференційованості. Але міра такої 
не-диференційованості поступово буде меншою (отже, 
збільшується міра свободи співвідношення означника 
та означуваного). Поки реальність залишається єди-
ною, не-розщепленою, тотально священною, зберіга-
ється спосіб означення символізму, навіть при можли-
вості певних семантичних зсувів. Вони є показниками 
наростання диференціації не лише між порядками 
означників, означником та означуваним, а й в перспек-
тиві між означником та референтом. Поява референта 
є симптомом розщеплення єдиної онтологічної основи. 
До того рівень свободи співвідношення між означником 
та означуваним розгортався в шлейф метафор. 

Міра диференційованості самих метафор до та піс-
ля певного семантичного зсуву (і навіть, можливо, за-
мість нього) залежить не від їхньої чисельності або яск-
равості оформлення, а від ступеню диференційованості 
самої культурної практики, тобто режиму сигніфікації. 
Набір усталених метафор є мережею готових відпові-
дей на повсякденні запитання життя і навіть перспекти-
вою та заготовками відповідей на семантичні зсуви. 
Саме тому фольклор залишається джерелом творчості 
в усіх режимах сигніфікації. 

Отже, спосіб сигніфікації символізму здійснюється 
через подібність означників, але при можливості певно-
го семантичного зсуву. Онтологічна єдність культурної 
практики (виробництва – споживання ‒ насолоди) не 
може в процесі власної диференціації здійснюватися 
безпосередньо, а тому потребує нового медіума та ре-
організації порядку означників у нових культурних прак-
тиках за логікою самого медіума. 

Висновок. Символічний порядок є подібним не зов-
нішньо протиставленому референту, а виражає себе 
сам. Самодостатність символічної архітектури проявля-
ється в тому, що зовнішня форма споруди не прагне 
відбити, а є технологією вироблення нової культурної 
єдності. Лише монументальність споруди в цілому через 
створення почуття "неспівмірності" (описаного І. Кантом 
в аналітиці піднесеного), "абстрактність матеріальної 
маси" (Г. Гегель), пригнічення окремої людини демон-
струє, що відтепер людина безпосередньо з суспільно 
цілим не співвідноситься. Наразі "неясне почуття урочис-
тої величі" (Р. Отто) [4], але також і спів-буттєвості є го-
ловним сенсом, що задає символічна архітектура. Саме 
логіку цього опосередкування і виражає монументальна 
споруда від простих менгірів до храмових комплексів 
Давнього Сходу. В медіальному характері проявляється 
реорганізація означників і зміна акцентів означуваного. 
Трансформується статус священного в новому культур-
но-історичному контексті неоліту. 



~ 20 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Всесвітньовідомий релігієзнавець М. Еліаде відрізняє 
ієрофанію від теофанії через міру диференціації сакра-
льного та профанного. У першому випадку – їхня принци-
пова не-диференційованість, у другому – при безумовній 
очевидності священного воно певною мірою виокремлене 
і навіть "локалізоване". Мегаліти, на думку феноменолога 
релігії Р. Отто, мали "магічну мету локалізувати нуміноз-
не, збирати його як "силу" в великій масі і тим самим 
охороняти його" [4]. Саме локалізація священного робить 
його просторове оформлення домінуючим. 

Підтвердження цієї думки ми знаходимо у дослідни-
ка чарівної казки В. Проппа. Він писав, що уявлення про 
простір не є вихідним і природним. "Композиція казки 
будується на просторовому переміщенні героя. Ця ком-
позиція властива не лише чарівній казці, а й епопеї 
(Одіссея) і роману; так побудований, наприклад, Дон-
Кіхот" [5]. Проте сама казка є результатом розкладу 
міфу, а тому простір додається на більш пізніх етапах 
функціонування наративу зовнішньо до його вихідної 
структури. Тому "казка перескакує через момент руху. 
Рух ніколи не намальовано докладно, він завжди згаду-
ється тільки двома-трьома словами" [5]. Так, простір 
формульно згадується при пересуванні головного героя 
в "тридев’яте царство" (домівку Баби-Яги або царство 
Кощія Безсмертного), що класично описується словами: 
"Їхав довго чи коротко, близько чи далеко". В. Пропп 
підкреслює, що такий опис є формальним та насправді 
симулює наявність простору, тобто відзначає його міс-
це в композиції, але не надає власного змісту.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Гадамер Г. Актуальность прекрасного и другие эссе / Г. Гадамер. 
– М.: Искусство, 1991. – 377 c. 

2. Гегель Г. Лекции по эстетике. Т. 3. Система отдельных искусств. 
[Електронний ресурс] / Г. Гегель. – Режим доступу: http://esthetiks.ru/gegel-
lektsii-po-estetike/tom-tretiy-sistema-otdelnyih-iskusstv.html 

3. Леш С. Соціологія постмодернізму / С. Леш. – Львів: Кальварія, 
2003. – 344 с. 

4. Отто Р. Священное. Об иррациональном в идее божественного 
и его соотношении с рациональным. [Електронний ресурс] / Р. Отто. – 
Режим доступу: https://www.litmir.me/br/?b=231543&p=1 

5. Панофский Э. Перспектива как символическая форма / 
Э. Панофский – СПб: Азбука-классика, 2004. – 336 с. 

6. Пропп В. Исторические корни волшебной сказки [Електронний ресурс] / 
В. Пропп. – Режим доступу: https://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Linguist/ 
Propp_2/index.php 

7. Cтоян С. Культурно-історичні метаморфози символізму в європей-
ському образотворчому мистецтві / С. Cтоян – К.: Міленіум, 2014. – 358 с. 

8. Фрейденберг О. Поэтика сюжета и жанра. [Електронний ресурс] / 
О. Фрейденберг. – Режим доступу: https://www.litmir.me/br/?b=75759 

9. Элиаде М. Священное и мирское [Електронний ресурс] / М. Елиаде. – 
Режим доступу: http://www.golubinski.ru/socrates/eliade/index.html 
 

REFERENCES 
1. Gadamer, H.-G. (1991). The Relevance of the Beatiful. Moscow, Art 

(in Russian). 
2. Hegel, G. (1975). Aesthetics. Lectures on Fine Arts. Retrieved from 

http://esthetiks.ru/gegel-lektsii-po-estetike/tom-tretiy-sistema-otdelnyih-
iskusstv.html (in Russian). 

3. Lash, S. (2006). Sociology of Postmodernism. Lviv, Kalvariya (in Ukrainian). 
4. Оttо, R. (1998). The Idea of the Holy. Retrieved from 

https://www.litmir.me/br/?b=231543&p=1 
5. Panofsky, E. (2004). Perspective as Symbolic Form. St. Peterburg, 

Azbuka Classics (in Russian). 
6. Propp, V. (1986). Historical Roots of the Wonder Tale. Retrieved 

from https://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Linguist/Propp_2/index.php 
7. Stoyan, S. (2014). Kul'turno-іstorichnі metamorfozi simvolіzmu v 

єvropejs'komu obrazotvorchomu mistectvі [Cultural-historical metamorphoses of 
symbolism in European fine arts]. Kyiv, Millennium. 

8. Freidenberg, O. (1997). The Poetics of Plot and Genre: The Classi-
cal Period of Ancient Literature. Retrieved from 
http://lib.ru/CULTURE/FREJDENBERG/poetika.txt_with-big-pictures.html 

9. Eliade, M. (1994) Sacred and profane. Retrieved from 
http://www.golubinski.ru/socrates/eliade/index.html 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  08 . 0 5 . 19

 
 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

 
СЕМАНТИЧЕСКОЕ СМЕЩЕНИЕ СИМВОЛИЧЕСКОЙ АРХИТЕКТУРЫ (ЧАСТЬ 1) 

 
В статье проводится анализ способа сигнификации символической архитектуры. Осуществляется попытка выявления разли-

чия между символической формой ритуала и символической архитектурой, а также семантического сдвига, порожденного разницей 
организации символов. Применение стратегий семантического анализа к материалу эстетики Гегеля позволяет не только расши-
рить горизонты самой прикладной семантики, но и понять закономерности формирования художественной культуры и эстетиче-
ского процесса в целом. 

Ключевые слова: символ, символическая архитектура, семантика, семантический сдвиг, Г. Гегель. 
 
 
O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Sciences, Professor, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Vladimirrvska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
SEMANTIC SHIFT FUNCTIONAL ARCHITECTURE (part 1) 

 
The article is devoted to analyze of the signification mode of symbolic architecture. An attempt is carried out to detect the difference between 

the symbolic form of the ritual and the symbolic architecture, as well as the semantic shift that this distinction causes the organization of symbols 
to generate. Application of strategies of semantic analysis to the material of aesthetics G. Hegel allows not only to expand the horizons of applied 
semantics, but also to understand the patterns of formation of artistic culture and aesthetic process in general. Using strategies of semantic analy-
sis to the material of G. Hegel’s aesthetics allows not only to expand the horizons of applied semantics, but also to understand the patterns of for-
mation of art and aesthetic process in general. 

Symbolic architecture does not serve anything, in contrast to the functional one. It is self-sufficient in the sense of human self-production as a 
cultural entity in the process of the signification regime reorganizing of early forms of culture and the implementation of the semantic shift of the 
Neolithic revolution. 

Self-sufficient architecture has such irrationally gigantic sizes, since the form of monumentality was designed to "localize the Numinous". The sav-
age efforts of the cyclopean clutches were a kind of Potlatch, curbing the evil force of the "The Accursed Share", reducing the conflict potential of the 
community, whose conditions of survival were changing in the agrarian wave movement. The gift magic could no longer cope with the new situation, 
and therefore the sacrifice of production time, and just the human sacrifice (René Girard), was the answer to the new civilization challenge. 

Nevertheless, the monumental architecture remained a signification mod of symbolism. After all, the latter was a non-differentiation of 
material, cultural and social, as well as production-consumption-pleasure. That was, self-sufficient architecture was a cultural practice of 
mimetic restoration of itself (without primacy of contemplation). What actually was expressed in the semantic shift of the symbolic order, 
which did not involve poly-ontology, the presence of the referent. It was not a reflection, but part of the very action mode. The special part 
that concentrated, localized the scattered sacred in the pre-civilization state of affairs. The semantic shift manifested itself in another way 
of organizing the very symbol, primarily in another dominant order of signs. After all, symbolic architecture is still syncretic cultural prac-
tice, but which itself was the medium of other cultural practices. The development of symbolic architecture became a basic ritual that pro-
vided a balance of other cultural practices. 

Key words: symbol, symbolic architecture, semantics, semantic shift, way of signification, G. Hegel. 
 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 21 ~ 

 

 

УДК 130.2:001.891:008 
Г. П. Подолян, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

G.Podolyan473@gmail.com 
 

ДО ПИТАННЯ АКТУАЛЬНОСТІ СУЧАСНИХ КОМПАРАТИВНИХ ДОСЛІДЖЕНЬ 
 

Статтю присвячено аналізу актуальності компаративних досліджень в сучасних умовах глобального світу. Визначаються іманентні 
для будь-якої культури форми спілкування, освоєння чужого досвіду культурного буття, міжкультурні взаємовпливи. Осмислюється 
культуротворчий характер комунікативної, діалогічної природи західної культури як важлива засада появи порівняльно-історичного 
методу вивчення культурної різноманітності. Акцентується увага на продуктивному досвіді культурної взаємодії, започаткованому у 
Давній Греції і розвинутому подальшими наступниками у західному світі. Прослідковується історія розвитку компаративної традиції 
через окреслення основних чинників, які у своїй сукупності сформували сприятливу основу для появи системних наукових досліджень за 
допомогою компаративного методу. Вказуються основні тенденції сучасних компаративних розвідок і невирішені проблеми. 
Позначаються напрями евристичного розвитку подальших перспектив даного методу культурологічного аналізу. 

Ключові слова: порівняльно-історичний метод, компаративний метод, компаративні дослідження, компаративістика, спілкування, діалог, комунікація. 
 
Постановка проблеми. Глобальні виклики сучасного 

світу потребують створення й практикування зрозумілого 
й прийнятного для багатьох комунікаційного простору і 
можливостей побудови на його основі відповідних часові 
і потребам типів розуміння, сприйняття і взаємодії між 
різнорідними акторами. Тому актуальною і на зараз за-
лишається діалогічна проблематика, що стала однією із 
центральних тем філософського дискурсу ХХ ст. "Сучас-
на ситуація змушує шукати зовсім інші підходи до роз-
гляду таких кардинальних філософських проблем, як 
пошук людиною власного місця у світі, смислостверджу-
ючих орієнтирів ставлення людини до людини, відно-
шення людини й світу. У цьому напрямку дуже значні 
кроки були зроблені філософією діалогу" [4, с. 4], ‒ за-
уважує українська дослідниця Л. В. Озадовська. Невід’єм-
ним елементом цієї сфери наукових досліджень є компа-
ративістика. Її значимість і на сьогодні важлива, зважаю-
чи на її акцент на таких характеристиках культурного бут-
тя, як діалогічність і порівняння, оскільки однією з осно-
воположних засад будь-якого культурного буття є тип і 
характер взаємодії, спілкування з іншими культурами. 

 Взагалі, "спілкування в культурі, тобто буття в куль-
турі – це завжди – у потенції, за задумом – спілкування 
між різними культурами" [2, с. 23]. У процесах такого 
буття-спілкування існує й розвивається будь-яка куль-
тура. Особливо продуктивним цей досвід став для єв-
ропейської культури. Активно освоюючи світ (з часів 
Давньої Греції й аж до наших днів), вона створила осо-
бливий тип буття, для якого одним із важливих культу-
ротворчих аспектів є те, що "сама ця територія розши-
рюється, стає місцем всесвітньої присутності різних 
культур, подією їх зустрічі" [1, с. 50]. Нарощування різ-
номанітних форм комунікації і спілкування із різними 
культурними світами поступово формували "сам спосіб 
історичного існування світу, що називається Європою… 
глобалізація ойкумени, що періодично розширюється – 
з самого початку і створює цю історичну "річ", європей-
ську культуру" [1, с. 51‒52]. 

Цікавим у цьому зв’язку є аналіз комунікативної, діа-
логічної природи, зокрема, європейської культури, пізна-
вальний інтерес якої став основою для появи і розвитку 
компаративістики як усталеної традиції вивчення через 
порівняння певних характеристик (мова, література, мис-
тецькі елементи й ін.) у різних культурах. Надалі розви-
валися й поглиблювалися форми пізнання об’єктів, їх 
методи, засоби й можливості. Проте і сьогодні актуально 
звучать багато проблем порівняльних досліджень. 

Аналіз досліджень і публікацій. Проблематика компа-
ративних досліджень має значну історію розвитку і специфі-
ку регіонального вивчення, що пов’язана із іменами видат-
них дослідників проблеми порівняння культур Сходу і 
Заходу, починаючи з ХІХ ст. і до сьогодення. Серед схід-
них і західних мислителів ХІХ – початку ХХ ст. Ф. Бэгбі, 
Е. Еванс-Прічард, С. Радхакрішнан, Б. Роуленд, А. Тойнбі, 

У. М. Уотт, А. Швейцер, О. Шпенглер та ін. Школа росій-
ської, а потім і радянської компаративістики представлена 
іменами А. В. Азова, Т. П. Григор’євої, М. Я. Данилевського, 
Б. С. Єрасова, В. М. Жирмунського, О. В. Завадської, Н. С. Кі-
рабаєва, М. І. Конрада, А. Д. Літмана, А. Е. Лукьянова, І. Г. Не-
упокоєвої, В. В. Овчинникова, О. О. Розенберга, А. В. Сага-
дєєва, В. І. Самохвалової, М. Т. Степанянц, Г. М. Тавризяна, 
В. М. Топорова, В. К. Чалояна, П. Я. Чаадаєва, Ф. І. Щер-
батського та ін. Серед сучасних науковців питання 
компаративістики досліджують А. Ахутін, В. С. Біблер, 
К. Жоль та ін. 

Тому метою даної статті є аналіз культуротворчих 
засад комунікативної, діалогічної природи європейської 
культури як важливих чинників у процесах формування 
компаративних досліджень.  

Виклад основного матеріалу дослідження. 
За всієї суперечності соціально-політичних відносин 

країн і регіонів все більш запитуваним є акцент на ви-
вченні спільних сфер, "точок дотику", які дають підстави 
формувати і використовувати позитивний досвід різно-
манітних форм інтеграції як на локальному рівні, у конк-
ретних формах міжкультурної взаємодії, так і на глоба-
льному рівні за потреби узгодження усіляких варіацій 
вирішення спільних для всього людства проблем (де-
мографічні, екологічні, економічні, політичні тощо). 

Суголосні цьому й переважні тенденції компаратив-
них досліджень, які з останньої третини ХХ ст. і до сьо-
годення показують переорієнтацію уваги серед дослід-
ників від проблем осмислення й постулювання значи-
мості культурних відмінностей до зростання розуміння 
необхідності вивчення, пропагування й обговорення 
різноманітних можливостей досвіду толерантних прак-
тик взаємодії, усталення відповідних типів комунікації, 
діалогу культур, вироблення несуперечливих моделей 
світогляду, філософствування, певної демістифікації 
традиційного розуміння протилежності мисленнєвого 
матеріалу країн і регіонів. Тематика переваг багатого-
лосся культур, філософій, інтерпретацій смислів теорій 
і концепцій християнства, індуїзму, дзен, буддизму, да-
осизму, знаходження культурної і критичної спрямова-
ності філософії, культурології та інших сфер гуманітар-
ного знання на сьогодні у компаративістиці є ведучою.  

Наростаючі процеси глобалізації сучасного життя і 
культури людства вимагають врахування досвіду розу-
міння й оцінки своїх і чужих цінностей, а разом з ними й 
толерантного відношення до культурної багатомовнос-
ті, "полістилістики", чужого досвіду іншої культури. При 
цьому кожна культура, зберігаючи свою специфіку, має 
у своєму потенціалі певні форми спілкування, взаємодії 
з іншими. Такий простір спільного буття насичує конти-
нуум загальнолюдського буття своєю унікальною цінні-
стю, з одного боку, і призвичаює, розширює і творить 
нові приклади практикування універсальних інваріант-
них форм, притаманних всім типам культур, ‒ з другого. 

© Подолян Г. П.



~ 22 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Визнання факту існування культурного багатоманіт-
тя, помітних відмінностей між культурами різних наро-
дів, історичних епох, цивілізацій ‒ необхідна передумо-
ва і вихідна засада компаративних досліджень. Іншою 
важливою запорукою є визнання самої можливості по-
рівнювати ті чи інші культурні показники, їхні варіативні 
модифікації між собою, тобто надання їм характеру 
субвідмінностей в рамках певного спільного контексту. 
Очевидно, що різні концептуальні інтерпретації фено-
мена культури, її структури і закономірностей розвитку 
визначають і розбіжності в оцінці можливостей компа-
ративного аналізу, його змісту й спрямованості. 

Проте стрімкі процеси трансформації суспільств та 
образів світу, як і типів особистостей, що створюються 
ними, їх відношення до дійсності, природи, одне до од-
ного породжують потреби в нових світоглядних орієн-
таціях, які б забезпечували адекватну передачу наступ-
ним поколінням необхідного світоглядного спрямування 
й досягнень і перехід до нових, більш досконалих форм 
соціального буття. Ці реалії відображаються й у розвит-
ку сучасної компаративістики. 

 Тенденції сучасного буття людства у глобальному 
світі вимагають особливої уваги до філософії як основи 
для діалогу культур. "Констатація зумовленого карко-
ломними історичними змінами, які вперше поставили 
під загрозу саме існування людства, глибоко кризового 
стану суспільства, людського духу і моральності є ви-
значальною для інтелектуальної ситуації кінця ХХ – 
початку ХХІ ст. У такі часи особливо зростає роль філо-
софії, яка передчуваючи небезпечні повороти історії і 
попереджаючи про них, шукає шляхи відновлення 
втраченої цілісності світу і стримування кризових про-
цесів у їх найбільш небезпечних формах" [4, с. 3]. У 
компаративних дослідженнях також особлива роль на-
лежить філософії. Оскільки порівняльна характеристи-
ка типів культур, менталітетів, філософій, використову-
ючи аналогії і паралелі, діалог і полілог, вказуючи на 
притаманні їм специфічні смисли, орієнтується на по-
шуки спільного принципу, сфери їхньої можливої доти-
чності, взаємодоповнення. Евристичний потенціал і 
наукова значущість компаративістського аналізу обу-
мовлюються самою сутністю культури, яка завжди міс-
тить мірило для порівняння певних характеристик різ-
них культур. Порівняння через ототожнення й розріз-
нення виявляється засобом орієнтації в просторі куль-
тури, природа якої іманентно містить у собі здатність 
"жити та розвиватися (як культура) лише на межі куль-
тур, в одночасності, у діалозі з іншими цілісними, за-
мкненими "на себе", на вихід за свої межі" [2, с. 20]. 

Компаративістика розкриває не тільки недостат-
ність, обмеженість лише західного чи східного типу фі-
лософствування або їхньої регіональної і культурно-
історичної замкненості, але й показує, що цей процес 
ніколи таким не був. Ніколи філософія Заходу чи Сходу 
не живилась тільки своїми соками: вона завжди викори-
стовувала досвід взаємовпливів, комунікації й обмінів з 
іншими культурами. Особливо яскраве підтвердження 
ця теза знаходить у практиці міжкультурного спілкуван-
ня, що стало однією з особливостей культурного буття 
західної цивілізації. Як вказує А. Ахутін, "європейська 
культура побудована на зустрічі різних культур, звідси її 
постійне філософське бродіння, філософська стурбо-
ваність" [1, с. 69]. На основі такого світовідношення 
поступово сформувався тип культури, який широко ви-
користовував можливості активного пізнання й освоєн-
ня (а надалі й колонізації) найближчих, а пізніше й да-
леких територій, які певним чином живили, забезпечу-
вали, комунікували й взаємно впливали одна на одну. 
Проте ця активна експансійна діяльність змінювала не 

тільки нецивілізовані території. Змін зазнавала й активна 
сторона. У якості прикладу А. Ахутін зазначає, що "заво-
ювання Александра, котрий прагнув пов’язати схід і захід 
однією ідеєю еллінізму, призвели до радикальної орієн-
талізації еллінського духу… такі перетворення ‒ внутрішні 
зіткнення, що примушують поглянути на "своє" з боку і 
вперше усвідомити його особливість, самобутність, тільки 
тепер вже як можливість, як образ буття – і створюють 
життя європейської культури як цілого" [1, с. 56]. Саме в 
такому середовищі активної зацікавленості культурними 
світами й власною творчою здатністю до динамічних пе-
ретворень складалися майбутні перспективи появи порі-
вняльних досліджень. Адже контекст порівняння і розу-
міння відмінностей спочатку між "еллінами" і "варварами", 
потім між "цивілізованим" і "нецивілізованим" світами є 
невід’ємним і, звичайно ж, впливає на весь простір буття 
західного типу культури. "Порівняння, ‒ зауважує 
Б. Вальденфельс, ‒ вже передбачає щось таке, що вима-
гає, порівняння, що занепокоює, приваблює й відштовхує 
погляд. Порівняння саме є форма відповіді, в якій Чуже 
вимірюють іншим і порівнюють із ним" [3, с. 91]. І саме 
такий досвід порівняння себе з іншими дуже часто стає 
стимулюючою реальністю майбутнього творчого освоєн-
ня чужорідних впливів у культурному бутті різних народів. 
На основі закріплення у культурному бутті західної цивілі-
зації такої спрямованості у свій час почали розвиватися й 
компаративні дослідження.  

Загалом, порівняння є одним з важливих і універса-
льних засобів пізнання навколишнього світу. Порівня-
льно-історичний метод як певний самостійний спосіб 
наукового дослідження сформувався у XIX ст., хоча 
порівняння, особливо в історико-культурних розвідках, 
використовувались і раніше.  

Стимулюючою основою різкого розширення пізна-
вальних горизонтів стали насамперед географічні від-
криття. Завдяки їм європейці зіткнулися з багатоманіт-
тям різних, раніше невідомих народів, які перебували 
на неоднакових з ними ступенях суспільного розвитку і 
сприймалися як несхожі, екзотичні культури. Досвід 
різноманітних форм взаємодії з ними (від прикладів 
захопленого зацікавлення європейських мандрівників, 
митців і інтелектуалів, прагматичних торговців і капіта-
лістів до жорстоких колонізаторів) за всієї його строка-
тої колізійності впливав на поступове усвідомлення 
факту наявності загальнолюдської культури як певного 
результату культурного буття різних народів.  

Важливою у даному переліку є й активна культуротво-
рча діяльність представників епохи Просвітництва. Про-
світителі у своїй більшості прагнули розглянути історію як 
об'єктивний процес, намагаючись знайти визначальні за-
кони, виділити типові риси історичного процесу. Історичні 
порівняння, навіть без відповідного наукового критерію 
порівняння історичних об'єктів, відіграли велику позитивну 
роль у загальному процесі розвитку суспільно-історичної 
думки епохи Просвітництва. Розкриваючи перед дослідни-
ками широку перспективу, вони сприяли подоланню істо-
ричного провінціалізму, поступовому виробленню концеп-
ції всесвітньої історії, що включає, крім європейського, й 
інші регіони земної кулі. Цим пояснюється їхнє настійливе 
звернення до порівняльного методу, основною пізнаваль-
ною функцією якого була побудова всезагальної картини 
історії, вияв закономірностей суспільного розвитку. 

Ще одним фактором, що збільшив інтерес до поширен-
ня і популяризації порівняльних досліджень, можна вва-
жати загальний розвиток наукового знання. Наростаючі 
процеси проникнення із сфер природознавства уявлень 
про закономірну ходу суспільного розвитку спричинили по-
яву відповідних ідей і теорій, невід’ємним елементом яких 
стали й питання зі сфери майбутньої компаративістики. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 23 ~ 

 

 

Окремо варто згадати й заклики О. Конта до вивчення 
"головних законів" соціальних явищ. Останні сприяли 
поступовому утвердженню авторитетності філософського 
обґрунтування щодо застосування порівняльного методу 
як основного засобу виявлення загальних, але повторю-
ваних явищ і процесів історії людства. На їхній основі і 
повинні були конструюватися ці закони. О. Конт вважав 
необхідним застосування порівняльного методу для ви-
вчення різних етапів існування людського суспільства. 

 Атмосфера авторитетного визнання історичної нау-
ки у ХІХ ст. сформувала відчутну потребу перетворити 
історію в конкретну науку, яка б володіла відповідним 
методологічним інструментарієм за аналогією з приро-
дничими науками, а також порівняльним мовознавст-
вом, популярним на той час. Тому закономірним вида-
ється той вплив, який справила дана сфера знань на 
процес формування основних пізнавальних установок 
історичного дослідження, зокрема на системне викори-
стання порівняльного методу. 

Однією з найважливіших теоретичних передумов 
формування й застосування порівняльно-історичного 
методу в усьому суспільствознавстві XIX ст. стала ідея 
прогресу людства. Прогрес людського суспільства по-
чав сприйматися як неминучий і необхідний поступаль-
ний рух від виникнення самої культури до сучасності. 

Значний вплив історичне світобачення справило на 
інтелектуальну атмосферу епохи. Сформувавшись під 
впливом ідей біологічної теорії еволюції і романтичного 
руху, воно проявилося як настанова розглядати й пояс-
нювати всі явища історично. Розгляд явищ як процесів, 
що відбуваються в часі, визнання обумовленості їхнього 
даного стану попереднім відкрили нові перспективи для 
подальшого розвитку наукового знання. Саме XIX ст. є 
часом розквіту історизму, який позначився величезним 
розмахом історичних досліджень, новими методами ви-
вчення і наростаючою спеціалізацією у сфері окремих 
гуманітарних дисциплін. У цих умовах порівняльно-
історичний метод здобув особливої популярності, поши-
рюючись на різні сфери наукових досліджень. 

Подальший розвиток історико-культурних дослі-
джень пов’язаний із школою еволюційної антропології. 
Серед відомих дослідників-компаративістів цього на-
пряму варто згадати ім’я Е. Тайлора. Останній широко 
використовував порівняльний метод завдяки помічено-
му ним очевидному факту, що світ соціокультурних 
явищ людства в дуже багатьох рисах виявляє значну 
схожість. У результаті порівняльного вивчення з усього 
наявного багатоманіття можуть бути виокремлені, а 
потім і впорядковані у відповідності із всебічною класи-
фікаційною схемою схожі вірування, знаряддя праці, 
види діяльності. Подібна класифікація, в межах якої 
впорядковується кожна категорія, демонструє зразки 
прогресивного, чи еволюційного, розвитку. Таким чином 
і виявляється напрям, яким іде еволюція. 

Найяскравішим представником еволюційної антро-
пології був Л. Морган. У роботі "Давнє суспільство" він 
стверджував ідеї прогресу і єдності історичного шляху 
людства. Найбільшим його досягненням стало ство-
рення першої наукової періодизації первісної історії, у 
якій він виокремив у відповідності з успіхами у вироб-
ництві засобів існування два періоди: дикість і варвар-
ство. Головною цінністю його робіт є використання ме-
тоду порівняння ряду явищ і процесів для встановлення 
їхніх загальних закономірностей. 

Отже, в працях представників еволюціоністської 
школи порівняльно-історичний метод виступає як важ-
ливий науковий прийом, за допомогою якого можна 
встановлювати загальне, схоже в різних суспільних 
системах. 

Наприкінці XIX ст. в західній культурології зародився 
дифузіонізм, представниками якого виступають Л. Фро-
беніус, Ф. Гребнер, В. Шмідт. Відмітною рисою дифузі-
онізму є акцент на розгляді схожих явищ у різних порів-
нюваних культурах. Останні вважаються результатом 
запозичення, переносу, які пов’язані з далекою минув-
шиною. Завдяки цьому дифузіоністи окреслили про-
блему вияву форм запозичення, ролі запозичення і 
знаходження строгих наукових критеріїв їх виявлення. 
Вважаючи явища культури результатом творчого акту 
певного народу, дифузіоністи розуміли, що цей процес 
відбувається в історії людства один раз і в певному 
місці, звідки він потім поширюється на значні відстані, 
утворюючи "культурне коло". 

Таким чином, дифузіоністами були сформовані не 
тільки нові принципи вивчення історії культури людства, 
але й були намічені нові аспекти застосування порівня-
льного методу. Одним із сучасних невирішених аспектів 
започаткованої ще дифузіоністами традиції культуроло-
гічного аналізу запозичень є "Гальтонівська1 проблема". 
Суть її пов’язана з існуванням високої міри невизначено-
сті у відповіді на запитання про фактори, що наявні при 
проведенні досліджень культур: чи можна порівнювані 
культури розглядати як незалежні чи необхідно ретельно 
враховувати попередні історичні зв'язки, культурні взає-
модії і запозичення? Цей невирішений аспект компара-
тивних досліджень і на зараз є одним із евристичних 
джерел наукових пошуків і дискусій у цьому спрямуванні. 

Відродження інтересу до порівняльних досліджень 
на Заході пов’язують з 50-ми рр. XX ст. Цей інтерес 
обумовлений насамперед розвитком історичного знан-
ня, вимогою подолання релятивістських принципів кон-
цепції еквівалентних цивілізацій і прийняття ідеї стадіа-
льно-поступальної ходи світової історії. Разом з тим 
позначився розрив між спекулятивними філософсько-
історичними концепціями й історичними дослідженнями 
емпіричного, описового характеру. Саме прагнення по-
долати цей розрив і надати історичному знанню статусу 
справжньої науковості пояснює повернення до систе-
матичного використання порівняльного методу. По-
друге, цей процес був обумовлений особливостями 
тогочасної епохи, потребами осмислити і з'ясувати при-
таманні їй різноманітні соціокультурні перетворення.  

Надалі найбільш помітно інтерес до порівняльних 
досліджень прослідковувався у соціальній антропології. 
Остання оголошувала своєю метою вивчення людсько-
го суспільства як на рівні загальних закономірностей 
його функціонування, так і на рівні проведення конкрет-
них польових досліджень різних культур. Така пізнава-
льна установка давала можливість широкого застосу-
вання порівняльного методу. 

Використання порівняльного методу пов’язувалось і з 
переосмисленням методологічних основ самої науки, 
прагненням надати їй характеру природничої експериме-
нтальної дисципліни, що працює з верифікованими гіпо-
тезами. У свій час ще Е. Дюркгейм, вказуючи на відсут-
ність можливості проведення експерименту (в значенні 
точних наук) в соціальних науках, розглядав порівняль-
ний метод як засіб експериментальної перевірки отрима-
ного знання. На зараз у цій функції порівняльного методу 
вбачається його важливе евристичне значення при вияві 
загальних закономірностей функціонування суспільства. 

Висновок. Отже, актуальність сучасних компарати-
вних досліджень пов’язана із глобальними викликами 
сьогодення, що вимагають залучення в суспільну прак-
тику різноманітних форм діалогу, поваги до різних варі-
антів культурної діяльності й буття.  
                                                                  

1 Ф. Гальтон (1822‒1911) ‒ англійський дослідник, географ, 
антрополог, психолог і статистик. 



~ 24 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Тенденції сучасного розвитку компаративістики за-
свідчують перевагу тематики, пов’язаної із пошуком 
спільних точок дотику буття різних культур, формуван-
ням міждисциплінарних досліджень, орієнтованих на 
осмислення продуктивних сенсів діалогу, взаємовпли-
вів і т. д. у наукових дослідженнях. 

Огляд основних етапів розвитку порівняльних дослі-
джень показав, що елементами культуротворчих засад 
майбутньої появи компаративних досліджень були: іма-
нентно притаманна з часів Давньої Греції і до сього-
дення налаштованість західної культури на інтенсивну 
комунікацію й освоєння досвіду інших культур; геогра-
фічні відкриття; культуротворча й освітня діяльність 
представників культури Просвітництва; розвиток науко-
вого знання, філософське обґрунтування порівняльного 
методу О. Контом; розвиток історичної науки й ідеї про-
гресу; діяльність представників історико-культурологіч-
них шкіл еволюційної антропології, дифузіонізму, соціа-
льної антропології та ін. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Ахутин А. Европа – форум мира / А. Ахутин – К.: ДУХ І ЛІТЕРА, 

2015. – 88 с. 
2. Біблер В. Культура. Діалог культур / В. Біблер – К.: ДУХ І ЛІТЕРА, 

2018. – 368 с. 
3. Вальденфельс Б. Топографія чужого: студії до феноменології 

Чужого / Б. Вальденфельс – К.: ППС-2002, 2004. ‒ 206 с. 
4. Озадовська Л. В. Парадигма діалогічності в сучасному мисленні: 

Монографія / Л. В. Озадовська – К.: Вид. ПАРАПАН, 2007. – 164 с. 
 

REFERENCES  
1. Ahutyn, A. (2015). Evropa – forum myra [Europe ‒ the forum of the 

world]. Kyiv, DUH I LITERA. 
2. Bibler, V. (2018). Kul'tura. Dialog kul'tur [Culture. Dialogue of cul-

tures]. Kyiv, DUH I LITERA. 
3. Val'denfel's, B. (2004). Topografija chuzhogo: studii' do fenome-

nologii' Chuzhogo [Topographies of the Alien: studios to the phenomenology 
of the Alien]. Kyiv, PPS-2002. 

4. Ozadovs'ka, L. V. (2007). Paradygma dialogichnosti v suchasnomu 
myslenni [The paradigm of the dialogue in the state of mind]. Kyiv, Vyd. 
PARAPAN. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  21 . 0 5 . 19  

 
 

 
Г. П. Подолян, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко,  
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
К ВОПРОСУ АКТУАЛЬНОСТИ СОВРЕМЕННЫХ КОМПАРАТИВНЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ  

 
Статья посвящена анализу актуальности компаративных исследований в современных условиях глобального мира. Определяются 

имманентные для любой культуры формы общения, освоения чужого опыта культурного бытия, межкультурные взаимовлияния. Осмысляется 
культуросозидающий характер коммуникативной, диалогичной способности западной культуры как важное основание появления сравнительно-
исторического метода изучения культурного разнообразия. Акцентируется внимание на продуктивном опыте культурного взаимодействия, 
появившемся в Древней Греции и развитом дальнейшими последователями в западном мире. Прослеживается история развития компаративной 
традиции через очерчивание основных факторов, которые в своей совокупности стали благоприятным основанием появления системных 
научных исследований при помощи компаративного метода. Обозначаются основные тенденции современных компаративных поисков и 
нерешенные проблемы. Указываются направления эвристичного развития дальнейших перспектив данного метода культурологического анализа.  

Ключевые слова: сравнительно-исторический метод, компаративный метод, компаративные исследования, компаративистика, общение, диалог, 
коммуникация.  

 
G. P. Podolian, Ph.D., Associate Professor, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

TO THE QUESTION OF THE RELEVANCE OF MODERN COMPARATIVE RESEARCH 
 
The article analyzes the relevance of comparative research in the modern conditions of the global world. The forms of communication that are immanent 

for any culture, the development of another's experience of cultural being, intercultural interactions are determined. The significance of philosophy is deter-
mined as one of the foundations contributing to the processes of forming dialogism as a cultural characteristic of ancient, and then Western culture. 

The culture-creating nature of the communicative, dialogical nature of Western culture is interpreted as an important basis for the emergence of 
a comparative historical method of studying cultural diversity. Attention is focused on the productive experience of cultural interaction that 
emerged in ancient Greece and developed by further followers in the Western world. The history of the development of the comparative tradition is 
traced through the delineation of the main factors, which, in their entirety, have become a favorable basis for the emergence of systemic research 
using the comparative method. Indicates the main trends of modern comparative searches and unsolved problems. The directions of the heuristic 
development of the future prospects of this method of cultural analysis are indicated. These include: a high level of dialogicity of ancient, and then 
Western culture; geographical discoveries of the New time; educational and cultural activities of representatives of the Enlightenment; the devel-
opment of scientific knowledge in the direction of the penetration of ideas about the natural movement of social development from the natural sci-
ences into the social sciences; the appeals and popularization of O. Conte of studying the "main laws" of social phenomena, including the com-
parative historical method; authoritative recognition of history and linguistics as a science in the nineteenth century; the idea of progressive pro-
gress of human culture; scientific activities of representatives of cultural schools of evolutionary anthropology, diffusionism, social anthropology. 

Key words: comparative historical method, comparative method, comparative studies, comparative studies, dialogue, communication. 
 
 
 
УДК 17: 130.2 (450) 

М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
mrogozha@ukr.net 

 
СПЕЦИФІКА МОРАЛІ ДОБИ ПЛИННОЇ СУЧАСНОСТІ 

 
Автор показує специфіку феномена моралі в соціокультурних умовах плинної сучасності. Методологічною основою дослідження ста-

ли конструкції Г. Арендт, яка висвітлила створення тканини моральної взаємодії в конкретності місця і часу. У статті визначаються 
ключові ціннісні трансформації плинної сучасності, які стали умовами можливості моральних взаємодій нашого часу. Далі розглядаються 
змістовно сучасна орієнтованість людини на щастя, а також моральні якості, необхідні для людської взаємодії, досліджуються зміни 
якості взаємодії в умовах конкретизації абстрактних інших як ближніх і дальніх. Логіка дослідження виводить на аналіз ціннісних засад 
взаємодії дальніх, канва яких конкретизується у визначенні особливостей моральної взаємодії дальніх у глобальних інформаційних мере-
жах, цьому символі плинної сучасності. Сьогодні основними моральними чеснотами стають якості, фактично невідомі до середини 
ХХ ст. (відповідальність) чи ж латентно присутні в духовному просторі західної людини до кінця минулого століття (довіра). Це якості, 
необхідні для взаємодії ближніх і дальніх в умовах плинної сучасності, наряду з такими чеснотами, як діяльнісна любов, жертовність, ми-
лосердя у міжособистісній взаємодії поза рутиною повсякденності і чесність, надійність у соціальній взаємодії. 

Ключові слова: плинна сучасність, мораль, чеснота, щастя, удача, успіх, ближній, дальній, Г. Арендт, З. Бауман. 
© Рогожа М. М.



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 25 ~ 

 

 

Постановка проблеми. Сучасний світ називають 
постмодерном (Ж.-Ф. Ліотар), пізнім (Е. Ґіденс) чи дру-
гим (У. Бек) Модерном. Зрештою, певні застереження 
проти безапеляційної атрибуції сучасного простору 
моральної взаємодії як постмодерного були зроблені 
нами ще десять років тому [16, с. 157–164]. За цей час 
відбулися значні трансформації в суспільному просторі, 
що зумовило певні зсуви в його ціннісно-нормативних 
параметрах. Тому, міркуючи над особливостями мо-
ральних взаємодій в сучасному світі, його у цій статті 
названо "плинною сучасністю", про що будуть дані 
спеціальні роз’яснення.  

Тож метою статті є з’ясування специфіки моралі в 
плинній сучасності, а серед досліджень і публікацій, 
які стали теоретичною основою статті, варто назвати 
праці Г. Арендт, Е. Левінаса, З. Баумана, аналіз яких 
буде зроблено нижче. 

Виклад основного матеріалу дослідження.  
Методологічні зауваження 
1. Про природу моралі. Мораль – складний феномен; 

вона відбиває духовний світ людини, являє собою спосіб 
її існування. Вона може бути виявлена там, де є людина, 
але не сама по собі, а серед інших людей, у процесі 
їхньої взаємодії. У даній праці мораль розглядається у 
комунікативному вимірі, тобто у світлі того, як вона задає 
форму і зміст взаємодії людей, їхньому спілкуванню і 
співробітництву. Таке бачення моралі імпліцитно міс-
титься у текстах Г. Арендт. Методологічні конструкції 
Арендт лягли в основу даного дослідження. 

У своїх працях Арендт вела мову про тканину 
міжлюдських зв’язків, яка створюється (плететься) у 
процесі людської взаємодії. Вона використала метафо-
ру тканини для характеристики зв’язків, що поєднують 
людей за посередництва слів і справ, дієвих у "людській 
множинності" (світі, населеному людьми). "Оскільки 
люди закинуті у світ не навмання, але людьми ж і 
народжені в уже існуючий людський світ, тканина 
міжлюдських зв’язків передує всякому окремому вчинку 
і слову, так що і розкриття нового прибульця через 
мовлення, і новий початок, що накладається дією, це 
ніби нитки, що протягуються в уже існуючий візерунок і 
міняють сплетіння так само, як вони зі свого боку непо-
вторним чином впливають на всі життєві нитки, з якими 
приходять у стикання всередині тканини" [4, с. 241]1. 

Ця тканина існує з часу появи "людської множинності", 
але кожного разу історичні умови й обставини визначають 
її структуру і візерунок. У комунікативному вимірі мораль 
представлена у конкретності місця і часу, які і задають, по 
суті, фактуру тканини взаємодії. 

Питання конкретності місця і дії виходить на етичну 
проблему універсальності і контекстуальності моралі. В 
етичному дискурсі наявні різні позиції з цього питання. У 
найзагальнішому наближенні універсальність – всезагаль-
ність, адресованість кожному, позаситуаційність і поза-
обставинність [24; 34; 1]. Ця проблематика, за великим 
рахунком, черпає силу в етичному дискурсі Модерну. Як 
відмічав З. Бауман, універсальність моралі є метанарати-
вом Модерну, розвінчати який і випало плинній сучасності 
[30, с. 37–61]. Погоджуючись з аргументацією Баумана 
щодо недієвості моралі у плинній сучасності, ми 
схиляємося до визначення універсальності як етичного 

                                                                  
1 Слід пояснити, що, хоча існує український переклад [3], 

тут наводиться цитата з російськомовного тексту. Арендт пи-
сала дослідження німецькою мовою, російський переклад було 
здійснено з німецькомовного видання; вона сама зробила ав-
торський переклад цієї праці англійською, з якої було зроблено 
український переклад. Тексти самої Арендт не ідентичні, тому 
у контексті розглядуваної проблематики варто було викорис-
товувати переклад з німецькомовного видання. 

мінімалізму, що було дане М. Волцером [39, с. 6, 17]. 
Мінімалізм – це однозначність і лаконічність формулю-
вань; він сприяє сприйняттю основних цінностей 
безвідносно до індивідуальних переконань і переваг. 
Однак мінімалізм має чітко визначену сферу дії – 
спільний простір, в якому можливим є взаємне визнан-
ня цінностей, що належать різним моральним тради-
ціям. У конкретності місця і часу мораль долає 
мінімалізм і розкривається у повноті і силі певного кон-
тексту. Відповідаючи на виклики місця і часу, вона 
задає особливу духовну налаштованість конкретних 
людей, які знаходяться у процесі взаємодії, відбиває 
їхні потреби й очікування. 

Така контекстуальність моралі прочитується в тек-
стах Г. Арендт. У праці "Vita activа, чи Про діяльне жит-
тя" вона звертається до античних, середньовічних і мо-
дерних форм людської взаємодії, відмічаючи, що саме 
у практиці грецького полісу найкращим чином плелася 
тканина міжлюдських зв’язків. Арендт особливо не ак-
центувала етичний потенціал тканини міжлюдських 
зв’язків, хоча саме комунікативний аспект моралі вона і 
виводила, виявляючи якості людини, необхідні для 
громадянської взаємодії у вирішенні проблем полісного 
життя за допомогою слів і дій. 

2. Мораль як предмет дослідження. Коли Арендт по-
значала якості, необхідні для взаємодії у конкретності міс-
ця і часу, вона неодноразово посилалася на "Нікомахову 
етику" Аристотеля. При найближчому розгляді очевидно, 
що комунікативний аспект моралі притаманний аристоте-
лівській етиці, хоча, звичайно, і не позначений так не лише 
самим Аристотелем, але й авторами, які актуалізували 
його концепцію в сучасному етичному дискурсі. Аристотель 
створив науку про чесноти, якості, необхідні для щасливого 
життя людини разом з "батьками і дітьми, дружиною і 
взагалі всіма близькими і співгромадянами, оскільки люди-
на – за природою [істота] суспільна" [5, с. 62]. Життя 
аристотелівської людини сповнене комунікативними ситу-
аціями, перш за все у суспільному просторі, де найповніше 
розкривалися аристотелівські чесноти: дружелюбність, 
пишність і т. д. Як жити у полісі, яким чином набувати і 
практикувати такі якості – це питання Аристотеля, які він 
піднімав у своїй етиці. 

У середині ХХ ст. Е. Енском, зіставляючи етичні пробле-
матизації Аристотеля і сучасних їй філософів моралі, дій-
шла висновку, що з доби Модерну етики "приділяють го-
ловну увагу темам, які Аристотель, здається, чи взагалі не 
розглядав, чи не надавав їм великого значення, чи тільки 
мав на увазі" [27, с. 70]. Сама Енском заявила претензії 
дослідникам-етикам Модерну, які кардинально розійшлися 
із засновником етики. Але неоаристотеліанська парадигма 
у теорії моралі була задана Е. Макінтайром, який і розвер-
нув етику від дослідження принципів, норм і правил до 
цілісного характеру людини, її досконалості і чесноти. 
Йдеться про те, що етика є теорією, яка концентрує увагу 
на практиці чеснот, тобто досліджує якості, необхідні 
людині для життя серед інших людей. Хоча уявляється, що 
Макінтайр, а за ним і інші представники цієї парадигми ак-
центували дослідження чеснот статично, без урахування 
комунікативного простору, в якому власне і розкривається 
характер людини як істоти соціальної. 

Тут важливо указати джерела відомостей про мораль-
ні якості і зміст взаємодії. Для Аристотеля цим джерелом 
було безпосереднє життя у полісі, прояви якого він і зафік-
сував у "Нікомаховій етиці". У даному дослідженні ресурс-
ними є тексти соціологів, у яких узагальнюються емпіричні 
дані, спостереження за життям у плинній сучасності. 

3. Обставини місця і часу. У праці З. Баумана 
"Плинна сучасність" "плинність" представлена як про-
відна метафора доби. Не вдаючись до додаткових по-



~ 26 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

яснень цього формулювання, Бауман залишив достат-
ньо місця для наповнення її власними сенсами і мож-
ливостями інтерпретацій. 

Плинна сучасність – це характеристика нашого часу. 
В цьому формулюванні очевидні головні характеристи-
ки епохи: невизначеність, мінливість, невловимість, 
нестабільність форм. Ми надалі зупинимося на тих ха-
рактеристиках, які задають можливості моральних 
взаємодій нашого часу. 

Нарешті, потребує уточнення соціокультурний контекст 
представленої в цьому дослідженні плинної сучасності. 
Йдеться про те, хто і з якого "спостережного посту" її 
розглядає. Для автора вона відкривається у перспективі 
європейської інтелектуальної традиції, імпліцитної для 
українського етичного дискурсу. При цьому можна сказа-
ти, що бачення плинної сучасності в такому контексті є 
європоцентричним. У свій час це вичерпно описав 
О. Шпенглер: європейці бачать у всесвітній історії 
європейську історію, в якій інші культурні світи оберта-
ються навколо західноєвропейського світу як "уявного 
центру всього світового звершення" [26, с. 144–147]. Од-
нак така перспектива є цілком виправданою, оскільки 
мораль має справу з цінностями, а не з абстрактними 
істинами. А цінності завжди вибудовуються у порядок у 
відповідності з уявленнями того суб’єкта, який виносить 
дане судження. 

Логіка розкриття теми задає структуру дослідження. 
Спочатку визначаються ключові ціннісні трансформації 
плинної сучасності, які стали умовами можливості мо-
ральних взаємодій нашого часу. Далі розглядаються 
змістовно сучасна орієнтованість людини на щастя, а 
також моральні якості, необхідні для людської взаємо-
дії, досліджуються зміни якості взаємодії в умовах 
конкретизації абстрактних інших як ближніх і дальніх. 
Логіка дослідження виводить на аналіз ціннісних засад 
взаємодії дальніх, загальна канва яких конкретизується 
у визначенні особливостей моральної взаємодії дальніх 
у глобальних інформаційних мережах, цьому символі 
плинної сучасності. 

"Плинна сучасність" 
Виявляючи параметри плинної сучасності, З. Бауман 

протиставляв її попередньому періоду – Модерну, – 
який у перспективі сьогодення виглядає ґрунтовним, 
солідним, респектабельним. 

В епоху Модерну сфера виробництва виступала сис-
темоутворюючим ціннісним індивідуальним і суспільним 
фактором. Вона давала людині роботу, цей безсум-
нівний фундамент індивідуального і суспільного життя. 
Зайнятість регламентувала життєдіяльність, була надій-
ною основою нормативної регуляції. Переорієнтація 
економіки з виробництва на обслуговування не просто 
змінила місце і зміст роботи, структуру зайнятості – вони 
фактично втратили цінність у суспільному житті, зали-
шившись обставиною індивідуального життя тією мірою, 
якою робота є джерелом засобів до існування, а 
зайнятість визначає час для дозвілля. Проведення 
дозвілля стає індикатором якості життя. По суті своїй 
дозвілля нерозривно пов’язане з новою системоутво-
рюючою детермінантою – споживанням. 

Споживання за природою своєю є ірраціональним, 
воно апелює не до розуму, а до почуттів, оперує споку-
сами, мінливими бажаннями, що повсякчас вимагають 
задоволення. Рушієм споживання є реклама, вона надає 
цінність товарам і послугам, а також робить їх об’єктом 
бажання, вона ж орієнтує людину на необхідність їх при-
дбання і розповідає про щастя володіння ними, а також 
обіцяє задоволення у ході їх споживання. "Задоволеність 
і задоволення – це почуття, які не можна зрозуміти в аб-
страктних термінах: для цього вони повинні бути 

“суб’єктивно випробуваними” – пережитими" [6, с. 86]. 
Споживання і дає можливість пережити задоволеність, 
відчути її, хоча б на коротку мить. Стислість переживання 
зумовлена швидким переключенням на новий об’єкт ба-
жання після споживання того, що вже придбано. Задово-
лення потреб схоже на яскраві спалахи, проміжки між 
якими – морок невдоволення і порожнечі. 

Змінюються суть і механізм дії ЗМІ. В них все більший 
сегмент захоплює реклама, і вони набувають чітко вира-
жену споживацько-стимулюючу функцію, пропагують спо-
живацький активізм. Традиційне для Модерна звернення 
інтелектуала через ЗМІ до публіки з метою її виховання, 
підвищення її освітнього і культурного рівня і, відповідно, 
спілкування публіки на теми, задані інтелектуалами, сьогод-
ні повсякчас поступається місцем розважанню публіки, по-
туранню її примхам і бажанням, рівно як і формуванню 
останніх. Сьогодні публіку провокують, епатують, спокуша-
ють; часто ЗМІ понижують рівень подання інформації, роз-
раховуючи свої інформаційні повідомлення на найменш 
освічені верстви. Глобальні інформаційні мережі сприяють 
повсякчасній доступності різноманітних за інтелектуальним 
рівнем та інколи сумнівних за ціннісним змістом авторських 
сторінок, блогів. Критичне мислення публіки, що формува-
лося інтелектуалами з часів Просвітництва, сьогодні все 
менше затребується у суспільстві і, відповідно, не 
виховується через ЗМІ. Некритичність сприйняття поданої 
інформації веде до пасивного її споживання. 

Вже ці штрихи дають можливість помітити, що прин-
ципово змінюється публічний простір, найважливіша 
для публіки доби Модерну сфера обговорення і прий-
няття рішень, безпосередньої взаємодії щодо суспільно 
важливих проблем. Сьогодні публічна сфера 
перетворюється на місце, де приватні таємниці й 
інтимне життя розголошуються і виносяться на загаль-
не обговорення. Спільний інтерес викликає приватне 
життя не лише знаменитостей, але і рядових громадян, 
які волею випадку потратили в об’єктив камери чи "за 
скло". Спостереження за чужим життям стає масовим 
видовищем, медіа препарують випадковості, виставля-
ють їх на загальний огляд. З. Бауман слідом за 
Т. Матієсеном назвав таке спостереження публіки за 
небагатьма обраними "електронним синоптикумом", 
відзначаючи, що видовища посіли місце нагляду, 
невід’ємного інструмента управління Модерну, не втра-
тивши ключової для того дисциплінарної функції. 
"Підпорядкування стандартам… тепер досягається за-
собом спокуси, а не примусу, – і проявляється в личині 
здійснення свободи волі, а не виявляється у формі 
зовнішньої сили" [6, с. 94]. Форми примусу змінюються 
в бік непомітності, плинності, але суть залишається – 
підпорядкування ззовні заданим правилам. Водночас з 
публічного простору зникає патерналізм. 

У сучасному світі складно уявити суспільний осуд за 
вихід суб’єкта за рамки загальноприйнятого. Навпаки, 
протест і "несхожість" вирощуються засобом пропаган-
ди споживання призначених для підкреслювання 
унікальності товарів і послуг, сприймаються публікою як 
прояви виклику всезагальному конформізму. Однак 
сьогодні також не знайшлося місця різним формам за-
ступництва з боку зовнішнього авторитета. "Мінливий 
сучасний світ людей, наділених свободою вибору, 
більш не турбує зловісний Великий Брат, який карає 
всіх, хто виходить за рамки загальноприйнятного. Од-
нак тут немає місця і для доброго, турботливого стар-
шого брата, якому б можна було довіряти, на якого 
можна було би покластися при вирішенні питання, що 
варто робити чи мати" [6, с. 69]. Таким чином, 
підпорядкування стандартам досягається засобом спо-
живання товарів і послуг найширшого спектра дії. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 27 ~ 

 

 

Усі зазначені явища, вірніше, їхня ціннісна складова, 
так чи інакше виходять на ключову для західного світу 
проблему – проблему свободи. Е. Фромм свого часу (пра-
ця "Втеча від свободи" була опублікована у 1941 р.) ствер-
джував, що люди сучасної йому культури з двох аспектів 
свободи стурбовані утвердженням лише одного – "свобо-
ди від" зовнішніх сил, не помічаючи небезпек, які чатують 
при постановці питання і досягненні цілей. Не розвиваючи 
свідомо сенсожиттєві орієнтації, які б фіксували позитивну 
установку "свободи для", людина потрапляє в тенета 
самотності, страхів, невпевненості в собі, виявляється 
безсилою перед зовнішніми силами. У підсумку найбільше 
досягнення в духовній сфері Модерну – індивідуалізм – у 
сучасному світі обертається самотністю, відчуженням лю-
дини від інших людей і від себе [21, с. 94–119]. 

Сьогодні аналітика Фромма не втратила своєї акту-
альності. Суспільство споживання явно демонструє, яким 
чином свобода перетворюється на тягар, від якого лю-
дина біжить, ховається в стихії споживання; як рекламні 
гасла допомагають приховати незатребуваність людини 
в суспільному і часто особистому житті; якою змістовно є 
самотність, особливо відчутна у натовпі незнайомців у 
мегаполісі, ще одному символі плинної сучасності. 

Таким чином, ключові трансформації у сфері еконо-
міки (праця, зайнятість, споживання) і публічному просто-
рі (ЗМІ, видовища, дисципліна) задають ціннісні зсуви, що 
визначають "соціальне і моральне життя" епохи. Це сво-
бода від різного роду обмежень, що асоціюються з Мо-
дерном, необтяженість тривалими зобов’язаннями, мо-
жливість вислизати від відповідальності, віддалятися від 
тих, хто традиційно сприймався в якості ближнього. 

Щастя як процес і щастя як миттєвість 
Питання про постановку і досягнення життєвих 

цілей, ключове для розуміння ціннісних орієнтацій 
суб’єкта, виводить дослідження на проблему щастя, 
одну з базових для етики. 

Книга перша "Нікомахової етики" відкривається роз-
мислами про благо як мету, до якої всі прагнуть. 
Розрізняючи блага, до яких прагнуть як до засобів до-
сягнення інших благ, і блага, до яких прагнуть заради 
них самих, Аристотель за останніми закріплює статус 
мети, що бажана сама по собі, заради якої досягаються 
всі інші цілі, і тому називає її досконалою, кінцевою ме-
тою чи вищим благом. Він вказує, що рядові громадяни 
і люди витончені сходяться на тому, що найвище благо 
– це щастя, а благоденство і благополуччя – це стани, 
що характеризують цілісне щасливе життя [5, с. 56, 60]. 

Аристотель підкреслює діяльнісний характер щастя: 
це не володіння чеснотою, а її постійне практикування про-
тягом всього життя. Він ретельно досліджує, чи потрібні 
для щастя зовнішні блага і сприятливі обставини, і, відзна-
чаючи їхню необхідність, доходить висновку, що щасли-
вим є той, хто живе згідно з чеснотою, вміло переносячи 
мінливості долі і здійснюючи гідні, правильні вчинки. Щас-
тя не позбавляються від випадкових невдач, і лише значні 
і численні нещастя не дають можливості назвати життя 
доброчесної людини блаженним і благополучним. 

Апеляція до Аристотеля наразі – не історико-
філософський вступ у проблематику. Аристотель дореч-
ний тут тому, що його концепція дозволяє рельєфно по-
казати відмінності в уявленнях про щастя наших 
сучасників та його співгромадян, освічених афінян, 
позицію яких він, за словами Е. Макінтайра, висловив у 
своїй праці ("Аристотель вважає, що він не створює сис-
тему чеснот, а висловлює їх розуміння, наявне в думках, 
мові і діях освіченого афінянина" [15, с. 220–221]). 

Історичний характер ціннісних установок, послідов-
но проведений Аристотелем, залишився чужим В. Та-
таркевичу, який присвятив проблемі щастя книгу "Про 

щастя і досконалість людини". Слід зазначити, що за 
всієї важливості ця проблематика не ставала предме-
том спеціальної уваги філософів. Вони висловлювали-
ся по ній при нагоді чи при вирішенні суміжних завдань. 
Татаркевич вважав, що його праця – чи не єдина за всю 
історію західної філософії, яка охоплює весь комплекс 
питань по проблемі щастя. Досліджуючи представлені у 
філософсько-моралістичній літературі значення понят-
тя "щастя", він виокремив чотири основні: щастя як 
удача; щастя як велика радість; щастя як евдемонія; 
щастя як задоволеність життям [19, с. 32–39]. Роз-
гляньмо детальніше ці значення і, відповідно, різновиди 
щастя, які за ними стоять. Без урахування історичної 
динаміки ціннісної свідомості вони виявляються пла-
скими і статичними. Однак підмічені Татаркевичем 
деталі дозволять надалі більш повно представити су-
часну установку на щастя. 

Перше значення – щастя як удача, везіння, ща-
сливий випадок – залежить від зовнішніх умов і обста-
вин. Татаркевич пов’язує цей вид щастя виключно з 
житейськими справами і вказує на його античне 
коріння, хоча Аристотель обережно обумовлював 
необхідність зовнішніх благ у кваліфікації життя як щас-
ливого, підкреслюючи його діяльнісний характер. 

Друге значення – щастя як велика радість – пов’я-
зане з психологічним фактором. Це переживання інтен-
сивної радості, захоплення. Вказуючи на скороминущість 
цього психологічного стану, Татаркевич відзначав, що 
інтенсивна радість завжди швидкоплинна, її питома вага 
надто мала для формування сенсожиттєвих установок. 

Третє значення – щастя як евдемонія – у Татарке-
вича обмежене філософським змістом і означає най-
вище благо, доступне людині, висоту досягнутих благ. 
При цьому упускається з виду весь той комплекс сенсів 
діяльнісного ставлення до життя, практики чеснот про-
тягом всього життя і задоволення від такого життя, про 
що прямо заявляв Аристотель. 

Четверте значення – щастя як задоволеність життям 
– являє собою систему психологічних станів, мораль-
них якостей і матеріальних благ, володіння якими дає 
можливість людині відчути насиченість життя і 
дозволяє відчути глибоке задоволення від нього. З од-
ного боку, складові щастя тут являють собою зібрані ра-
зом три попередні різновиди щастя тією мірою, якою 
вони дають можливість людині відчути повноту буття. З 
іншого боку, Татаркевич підкреслював суб’єктивний ха-
рактер задоволення життям, вважав його суб’єктивною 
моральною реакцією. Таке розуміння щастя чуже Ари-
стотелю, для якого доброчесне життя носило об’єктив-
ний характер, судження про щастя виносилися людиною 
й оточуючими виходячи із власного способу життя. 

За Татаркевичем, саме четверте значення найповні-
ше відображає сучасні йому уявлення про щастя. Однак 
ціннісні зсуви, що відбулися у плинній сучасності, зада-
ють критерії щастя, що відрізняються не лише від 
аристотелівських, але і від визначених Татаркевичем. 

Плинна сучасність пропагує гедоністичний спосіб 
життя, орієнтований на максимально можливе і найпов-
ніше задоволення потреб і отримання задоволень. 
Гедонізм як поведінковий імператив транслюється в 
медіа, задаючи стандарт такого способу життя для ши-
роких верств, в якому все підпорядковано отриманню і 
переживанню задоволень. Цим, власне, і відрізняється 
сучасна гедоністична установка від взагалі властивої 
людині схильності до задоволень. Однак у плинній 
сучасності задоволеність життям не може бути станом, 
що триває великий проміжок часу, оскільки переживан-
ня задоволення, що супроводжує задоволення потреби, 
обмежено часом, доки бажання не переключається на 



~ 28 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

новий об’єкт. Щастя – це насиченість життя, повнота бут-
тя у мить, коли людину переповнюють позитивні відчуття, 
коли вона відчуває інтенсивну радість, захоплення. 

Серед факторів щастя в сучасну епоху слід назвати 
удачу. Удача – такі незалежні від людини дії зовнішніх 
сил чи збіг обставин, які мають для неї сприятливий ре-
зультат чи наслідки. На удачу неможливо впливати, вик-
ликати її чи контролювати, рівно як і приписати собі за-
слугу за справи, що вдало склалися. В етичній літературі 
останнім часом багато пишуть про моральну удачу. Тако-
го роду проблематика охоплює питання відповідальності 
суб’єкта за дії, над якими він не владний і проконтролю-
вати які не може, а також можливості їх моральної оцінки. 
Наразі мова йде про удачу як поняття морально ней-
тральне, але таке, що є компонентом щастя. Сьогодні 
активно пропагується установка, згідно з якою влада, 
багатство, слава переважно залежать від випадкових 
обставин, є удачею, збігом обставин, і для людини у житті 
вкрай важливо "зловити шанс" для того, щоб бути щасли-
вим. Тому в різних сферах суспільної життєдіяльності 
отримали широке розповсюдження лотереї, тоталізатори, 
став популярним випадковий вибір учасників шоу, 
розіграшів. У медійному просторі розповсюджуються 
історії про знаменитих людей і пересічних громадян, які 
використали свій шанс, отримали свою хвилину слави, а 
значить, і щастя. 

Роль випадковості у долі людини підвищується за 
рахунок наполегливості, старанності, працелюбства, 
спрямованості до поставленої мети, що витісняються із 
простору суспільно значимих цінностей. Це виразно 
проявляється у сучасній трансформації установки на 
успіх як однієї з ключових у добу Модерну. Енергійність, 
цілеспрямованість, орієнтованість на досягнення – це 
складові духу капіталізму, який свого часу породив ус-
тановку на успіх; у ньому взаємопов’язані індивідуальні 
і соціальні складові. Успіх – це ретроспективна оцінка 
скоєної суб’єктом дії, в якій продемонстровані досяг-
нення певних цілей чи максимальне наближення до 
них. Цілі ставляться і досягаються в соціальному 
просторі, де інші суб’єкти рухаються в аналогічному 
режимі. Тому людина з необхідністю співвідносить свої 
цілі, зусилля, результати з цілями, зусиллями, резуль-
татами оточуючих, і її першість чи перевага за цими 
показниками отримують суспільне визнання. У своєму 
дослідженні "Протестантська етика і дух капіталізму" 
М. Вебер [7] переконливо показав взаємозв’язок уста-
новки на успіх і релігійних переконань протестантів, 
найбільш активних економічно і політично акторів 
суспільства Модерну. Саме ціннісно-нормативна скла-
дова протестантизму, так звана "протестантська етика", 
через популяризацію ідей покликання, передвизначен-
ня (і раціоналізації життя) задавала установку на успіх, 
орієнтований на досягнення. 

Процеси секуляризації почалися також в добу Модер-
ну, і сам протестантизм багато в чому сприяв їхньому 
просуванню – етична регуляція спускалась з небес на 
землю, хоча й освячена релігійними переконаннями. 
Плинна сучасність розставила свої акценти в установці 
на успіх. З одного боку, вона визнала необов’язковість 
релігійної легітимації цінності успіху, що вже стала 
світською. Водночас цінності наполегливості, старанності, 
працелюбства вимиваються з комплексу суспільно зна-
чимих цінностей, залишають успіх етично нейтральним 
поняттям, що, у свою чергу, орієнтує індивіда на резуль-
тативність, змагальність, визнання без етично санкціоно-
ваної підтримки. З іншого боку, первинно успіх – це 
свідомі зусилля людини, спрямовані на самореалізацію, 
активацію її здатностей і талантів, тобто тенденція, прямо 
протилежна розглянутій вище удачі. В умовах плинної 

сучасності успіх все більш переорієнтовується на уста-
новку "зловити шанс", використати надані можливості. 
Йдеться про те, що орієнтація на успіх стає етично ней-
тральною і взаємопов’язаною з удачею. 

Установки на удачу й успіх хоча й задаються людині 
ззовні, з публічного простору, однак їх необхідно інтері-
оризувати, прийняти, усвідомити, втілити в життя і 
відчути. Відсутність чи нестача будь-якої із складових 
інтеріоризації блокують саму можливість щастя. Той, хто 
не усвідомив удачу чи успіх, не оцінить володіння ними, 
вважатиме їх малозначимими чи такими, що зовсім не 
мають цінності. Хто втратив шанс чи зневажив успіх і 
усвідомив це, не в змозі відчувати себе щасливим. 

Таким чином, сучасна орієнтованість людини на 
щастя задається гедонізмом як способом життя, факто-
ром удачі з акцентуацією випадковості "зловленого 
шансу" і установкою на успіх з чітко вираженою нотою 
використання випадку. 

Я та Інший: основи взаємодії 
У процесі взаємодії за допомогою слів і справ пле-

теться тканина міжлюдських зв’язків, формуються 
якості людини, необхідні для її спілкування з іншими 
людьми. Моральне ставлення в такому контексті ви-
ступає в якості інструмента, за допомогою якого пле-
теться ця тканина. 

В етиці Е. Левінаса є положення, що лише Інший дає 
можливість людині відчути себе людиною, розірвати 
замкнену на Я тотальність і вийти в світ у всій його 
безкінечності. "Приймати іншого за межею можливостей 
Я, а це як раз і є: мати ідею безкінечності" [13, с. 88]. 
Прийняття Іншого – це специфічне відношення між Я та 
Іншим, яке ставить Я під питання. Коли Я виходить за 
межі даності, підноситься над собою, долає себе, можли-
во визначитись, ким є Я. Це дозволяє зробити Я лише 
Інший. "Той факт, що я існую для Іншого, існую інакше, ніж 
існував би для себе, є сама моральність" [13, с. 254]. У 
Левінаса є поняття "лик Іншого". Дослідниця його 
творчості А. В. Ямпольська наступним чином розкриває це 
поняття: "Лик – це не сама інша людина, а те, як ми її ба-
чимо тоді, коли ми бачимо в іншій людині – Іншого. Чи, 
точніше, – те, що дозволяє нам його побачити як Іншого" 
[28, с. 157–158]. Визнаючи Іншого, Я підтверджує його, 
приймає те, про що він свідчить. Це свідчення Іншого про 
себе, виражене Я, і є його лик. За Левінасом, мораль 
виникає там, де Я приймає Іншого, починає відношення з 
ним, де двоє зустрічаються обличчям до обличчя. 

Моральне відношення приймає форму словесного 
спілкування, бесіди Я й Іншого. А це передбачає виз-
нання за Іншим того самого, що Я визнає за собою, що 
означає визнання Іншого рівним. Тут піднята Левінасом 
проблематика корелює з ідеями А. А. Гусейнова, які той 
висловив в дискусії на тему: "Що лежить в основі 
моралі: виключність чи рівність?": "Мораль виникає з 
рівності і сама є рівність. Тільки це – не рівність оди-
ниць, а рівність безкінечностей, сонце – виключне, 
єдине, і водночас воно рівне самому собі, більше того, 
воно в силу своєї єдності найповніше втілює ідею 
рівності, яка дана у формулі “А є а”. Безкінечності рівні 
одна одній. Але немає нічого більш виключного, 
єдиного, ніж безкінечність; бути виключним, єдиним 
входить у визначення безкінечності" [8]. Пафос цього 
висловлювання в тому, що на рівні абстракцій немає 
проблеми у поєднанні унікальності (виключності) і 
рівності. Вихідна виключність Я тяжіє до рівності Я та 
Іншого. Для того, щоб змогло виникнути між Я та Іншим 
моральне відношення, має бути певне розуміння 
спільності, на основі якого можна створювати єдиний 
простір. Спілкуватися – означає створювати спільний 
світ, спільний простір, робити світ спільним. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 29 ~ 

 

 

Я бажає бути визнаним Іншим, прагне створити 
спільний простір. Це зумовлює різнопорядкові наслідки 
для Я, перш за все. По-перше, це бажання Я означає 
його спроможність приймати Іншого, тобто приносити 
дар, жертвувати. "Світ у словесному спілкуванні – це вже 
не той світ, що існує у розділенні, не мій особистий світ, 
де все належить мені одному: цей світ є те, що я прино-
шу в дар – здатність до спілкування, мислення, універ-
сальність" [13, с. 109]. По-друге, жертовний характер 
відношення до Іншого передбачає, що для Я від самого 
початку не важливо, як Інший ставиться до нього. Для Я 
в жертовності важливо не те, як Я ставиться до Іншого, а 
те, що Інший – це той, за кого Я відповідальний. Я 
приймає відповідальність за Іншого в момент визнання 
його, ставлячи себе під питання, долаючи себе. Тут про-
блема відповідальності за Іншого виступає як покликан-
ня Я. Бути відповідальним – визнавати за собою обо-
в’язки по відношенню до Іншого, обов’язки, обсяг яких 
розширюється мірою того, як Я практикує їх. Левінас ука-
зував на безмежність, безкінечність, абсолютність відпо-
відальності. "Безкінечність відповідальності виражає не її 
безмірність в даний момент, а зростання відповідаль-
ності мірою того, як її беруть на себе; обов’язки розши-
рюються мірою того, як вони виконуються" [13, с. 243]. 
Визнання Я свого обов’язку не вимагає еквівалентного 
визнання Іншим його обов’язку по відношенню до Я. Та-
кож те, що Я сприймає обов’язок зробити що-небудь для 
Іншого, не зумовлює право Іншого це отримати. У 
моральній вимозі, якою Я зобов’язує себе по відношенню 
до Іншого, проглядається несиметричність. Таким чином, 
створюючи спільний світ, тяжіючи до рівності, Я та Інший 
перебувають у несиметричному відношенні. 

Такий пафос етичного відношення знаходить відгук 
у духовних пошуках сучасної людини. В умовах плинної 
сучасності активуються пошуки спонтанної, безпо-
середньої, вільної взаємодії. Й етика Левінаса здатна 
запропонувати її конструктивну модель. Осмислюючи 
духовну ситуацію сучасності, Левінас прагнув, за сло-
вами Ж. Дерріда, визначити не мораль як систему 
кодексів, законів, понять, а сутність морального 
відношення [10, с.668]. Моральне відношення виступає 
як справжнє, здатне перетворити двох, наповнити їхній 
духовний світ засобом спілкування жертовністю, відпо-
відальністю, любов’ю. Любов у такому контексті висту-
пає як любов до ближнього, агапе, милосердя. 

З. Бауман активно працював з левінасівською ети-
кою. Його вихід із соціології в морально-етичну пробле-
матику зумовлений запитами, що виникли у нього при 
розгляді специфіки людської взаємодії в умовах 
плинної сучасності. І перше, на що звернув увагу Бау-
ман, – це духовні засади взаємодії в умовах повалення 
метанаративів Модерну. Він викрив особливості духов-
ного вакууму в обставинах відсутності суверенних, 
універсальних інстанцій, що конституюють суспільство 
згори, в умовах втрати людиною твердого ґрунту під 
ногами. Дезорієнтована, вона виявляється нездатною 
власними силами сформулювати жодні універсальні 
моральні засади, чим активно займалися люди в добу 
Модерну. Залишившись наодинці з питаннями ціннісної 
орієнтації, людина максимально на що здатна – спон-
танно взаємодіяти з Іншим обличчям до обличчя без-
посередньо в момент зустрічі [29, с. 22]. 

Мораль, яка існує на руїнах метанаративів Модерну, 
може бути лише спонтанною взаємодією двох. Бауман 
назвав це початковою сценою моральності, в якій за-
роджуються і зростають Я та Інший, спілкуючись об-
личчям до обличчя. Така моральна взаємодія двох – 
несиметрична, екзистенційно-жертовна. В ній долається 
споконвічна самотність Я. До моменту появи Іншого 

людина самотня. Кульмінацією зустрічі стає виникаюча 
спільність і єдність самотніх двох, які вийшли за межі своєї 
самотності в акті прийняття один одного. Відкритість Іншо-
му – це передумова спілкування, умова можливості взає-
модії, вона задається почуттями й емоціями, народжува-
ними спонтанно в людській душі в момент появи Іншого 
[29, с. 56]. Саме споконвічна самотність і дає можливість 
розкритися Іншому, є умовою розкриття Іншого. 

Крихкість морального відношення може бути проілю-
стрована через розрізнення Бауманом моральних нака-
зів і вимог. Характерний для моралі Модерна наказ був 
чітким, прозорим, зрозумілим, взаємопов’язаним з 
універсальними засадами моралі. На відміну від нього 
моральна вимога в сучасному світі, що визначає 
обов’язок Я, – нечітка, розпливчаста; вона примушує Я 
бути її інтерпретатором, занурюючи Я у невитравну 
невпевненість щодо правильності інтерпретації. 

Такого роду моральне відношення можливе лише у 
приватній сфері, вільній від рутини повсякденних справ. 
Мораль – це спалах виключності зустрічі за межами 
повсякденності. "Така взаємодія – надто обмежений 
простір для людського-існування-в-світі. В ньому немає 
місця для більш ніж двох діячів. Вона виключає 
більшість справ, що наповнюють щоденними клопотами 
життя кожної людини… Для того, щоб перебувати у 
просторі моралі, людині необхідно… звільнитися від 
повсякденних справ, тимчасово винести за дужки земні 
правила і домовленості" [32, с. 180]. Таким чином, мо-
раль – це, по-перше, взаємодія жертовного характеру, 
вона доступна лише тим, хто готовий і спроможний до 
такої жертви, безмежної відповідальності, діяльнісної 
любові. По-друге, очевидним є елітарний характер мо-
рального відношення. Лише той, хто має можливість 
звільнитися від рутини повсякденності, може плести 
тканину міжлюдських зв’язків. 

Базовою моральною якістю, актуалізованою в таких 
обставинах, стає відповідальність. Вона виступає ключо-
вою чеснотою плинної сучасності. Якщо говорити аристо-
телівською мовою, відповідальність – це середина між дво-
ма крайнощами: початковою самотністю Я і взаємністю, 
явний недолік якої зумовлено несиметричністю відношення 
Я та Іншого. Я не вимагає взаємності, сама присутність 
Іншого рятує Я від самотності в сучасному світі. 

Інший: ближній і дальній 
Світ моральних цінностей хвилював З. Баумана не 

лише в аспекті елітарної взаємодії Я та Іншого. Бауман 
також звертав увагу на питання соціальної справедли-
вості, прав людини, спільного блага тощо. Ці вектори 
міжособистісного і соціального ціннісно-комунікативного 
просторів він принципово розвів у праці "Постмодер-
ністська етика", визначаючи розрізнення сфер моралі й 
етики відповідно [30]. За Бауманом, мораль – по суті 
індивідуальна, вона сфокусована на проблемах спіл-
кування Я та Іншого, де Інший виступає як ближній. Ети-
ка, на відміну від моралі, охоплює ціннісні проблеми 
взаємодії в соціальному просторі, де інші є дальніми. 

Так задана перспектива різних ціннісно-комунікатив-
них просторів зумовлює питання про те, хто ці інші 
плинної сучасності, з якими взаємодіє Я, і як змінюється 
якість його спілкування з іншими залежно від того, вис-
тупають вони ближніми чи дальніми. Про якість і зміст 
міжособистісної взаємодії Я та Іншого в глобальному 
світі мова йшла вище. Перш ніж підійти до з’ясування 
ціннісної навантаженості комунікації з дальніми у 
плинній сучасності, необхідно окреслити контури 
розрізнення ближніх і дальніх в добу Модерну в якості 
відправного пункту розмислів про нинішні зміни. 
Оскільки етичні теорії Модерну численні і різноманітні, 
за точку відліку можна взяти етичні ідеї Ф. Ніцше, 



~ 30 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

представлені ним наприкінці доби. Руйнуючи євро-
пейську (іудейсько-християнську) моральну традицію, 
Ніцше викрив її ключові позиції, зокрема, у питанні 
любові до ближніх і дальніх, що в контексті розгля-
дуваної проблематики виступає конкретизацією спілку-
вання. Однак з огляду на те, що його тексти переважно 
метафоричні, перенасичені символізмом і робота з ни-
ми може скласти окреме дослідження і вийти далеко за 
рамки заявленої теми, варто звернутися до праць 
дослідників, які вже провели аналітичну роботу з тек-
стами Ніцше. Серед таких є і його сучасник, котрий 
апологетично сприйняв його ідеї, С. Л. Франк. У книзі 
"Фр. Ніцше і етика любові до дальнього" Франк звер-
нувся до проблем взаємодії з ближніми і дальніми. 

Для Франка ближні – це просторово близькі люди, 
які безпосередньо оточують людину, і моральне 
відношення – "любов до ближнього" – являє собою 
цілий спектр відтворюваних на рівні інстинкту пережи-
вань, таких як доброта, душевна м’якість, заспокоєння, 
миролюбство, співстраждання [20, с. 13]. Франк, слідом 
за Ніцше, називав їх психологічними станами і вказував 
на їхню очевидну неспроможність в моральній регуляції 
людської взаємодії у соціальному просторі. Ціннісно-
комунікативна складова повною мірою формується ли-
ше у відносинах з дальніми. 

Дальні – це віддалені від Я просторово, темпорально й 
психологічно абстрактні інші. Я їх не знає, не знайомий з 
ними безпосередньо. Для того щоб налагодити з ними 
взаємодію, йому необхідно подолати дистанцію. Для цьо-
го недостатньо безпосередніх переживань, потрібні "більш 
відсторонені моральні імпульси". Моральне відношення, 
яке Франк називав "любов’ю до дальніх", носить "до 
певної міри формальний характер" [20, с. 14]. 

На початку ХХ ст. любов до дальнього, за Ніцше, 
віщувала появу "надлюдини", за Франком – початок 
революційної боротьби засобом жертовної за характе-
ром діяльності сильних духом людей. Моральні якості – 
твердість духу, мужність, самопожертва, бунтівливість і 
боріння, завжди неспокійна і прагнуча догори моральна 
велич – сповна відповідали уявленню про людину нової 
епохи, яка прориває буржуазну буденність, рутину в 
ім’я повноти життя, торжества творчості, боротьби за 
ідеали. Для Ніцше, а слідом за ним і для Франка, саме 
в цьому і полягає істинне моральне відношення. 

Менш ніж через століття стала очевидною невідпо-
відність очікувань якості взаємодій з дальніми, сформульо-
ваних мислителями Модерну, і сучасної соціальної реаль-
ності. У глобальному світі, за З. Бауманом, інші – це людські 
маси. Взаємодія з ними вибудовується на принципово 
інших порівняно із зазначеними Франком засадах. Бауман 
не згадував моральні якості людини нової доби, сфор-
мовані в жертовній революційній боротьбі в ім’я дальніх. 
Водночас він спростовував можливість елітарної взаємодії 
Я та Іншого у соціальному просторі, тому що в останньому 
відсутній лик Іншого. Для пояснення умов можливості 
існування дальніх у глобальному світі Бауман звернувся до 
античної традиції маски [32, с. 179]. 

Свого часу О. Ф. Лосєв у доповіді "Дванадцять тез 
про античну культуру" аргументовано стверджував, що 
ідея особистості, внутрішнього світу людини, як це 
розуміла західна культура з часу розповсюдження хри-
стиянства, не була знайома людям античності. Лосєв 
указував, що Піндар вживав слово prosopon (зовніш-
ність) для характеристики зовнішнього вигляду, а Де-
мосфен використовував для цього слово persona (мас-
ка). В античному світі носій маски ототожнював себе з 
образом того, маску кого надягав, і відповідно до цього 
його сприймали оточуючі. "Маска божества робить того, 
хто її носить, самим цим божеством" [14, с. 162]. 

Бауман, актуалізуючи такого роду сенси у плинній 
сучасності, вказував, що у суспільному житті саме мас-
ка визначає, ким є її власник. Маски можна надягати і 
знімати відповідно до ролі, яку визначає для себе лю-
дина чи яку їй з її згоди покладає суспільство. 
Відповідно, Я, взаємодіючи з іншими, завдяки наявності 
у них впізнаваних масок завжди може бути впевненим, 
з ким має справу, яку роль виконує її власник і яким 
чином необхідно вибудовувати з ним взаємодію. 
Безликість інших передбачає чітко визначені 
відношення з ними згідно до приписаних масками ро-
лей. І Я сам надягає маску, відповідно до якої 
вибудовує свою поведінку й очікує від інших визнання 
себе в якості власника певної маски. Бауман 
підкреслював, що іншого варіанту взаємодії з іншими у 
соціальному просторі немає, хоча і відзначав, що маски 
– не такі надійні індикатори людської взаємодії, як об-
личчя. Сам одягнутий в маску, що ховає обличчя, Я 
вимушений довіряти іншим маскам. У таких умовах 
довіра стає ключовою соціально значимою цінністю. 

Таким чином, в умовах плинної сучасності інші – 
ближні і дальні – визначаються не просторово, а цін-
нісно. На міжособистісному рівні, де діють ближні, Інший 
проявляє себе засобом людяності, активує чесноту 
відповідальності. На соціальному рівні інші ‒ це дальні, 
взаємодія яких сполучена з активацією цінності довіри. 

Ціннісні засади взаємодії дальніх 
Взаємодія дальніх відбувається у публічному 

просторі – тій сфері, яка в епоху Модерну була ключо-
вою в якості майданчика спілкування публіки стосовно 
суспільно важливих проблем. Засадничою моральною 
цінністю публічної сфери є довіра – таке моральне 
відношення, яке в першому наближенні можна визначи-
ти як вимушеність Я проспективно покладатися на 
моральні якості інших людей. 

Ф. Фукуяма у своєму визначенні довіри акцентує 
можливість якісної взаємодії чужих одне одному людей 
відповідно до їхніх ролей у суспільстві: "Довіра – це 
очікування… членів суспільства щодо того, що інші його 
члени будуть поводити себе більш чи менш передбачу-
вано, чесно і з увагою до потреб оточуючих, відповідно 
до деяких спільних норм" [23, с. 52]. Довіра не є резуль-
татом дій окремої людини, вона виникає у людини у 
зв’язку з відношеннями, діями багатьох людей. Тому 
можна стверджувати, що довіра формується у 
суспільній практиці в ході сумісної адаптації чужих одне 
одному людей до прийнятих у суспільстві моральних 
норм шляхом засвоєння ними чеснот чесності і 
надійності. Занурена у культурно-історичний процес, 
довіра уможливлює формування ціннісного потенціалу 
суспільства – так званого соціального капіталу. У нау-
ковий дискурс термін "соціальний капітал" був введе-
ний соціологом Дж. Коулменом, який визначив його як 
здатність людей працювати спільно в одному 
колективі заради спільної мети [33]. Важливо 
підкреслити, що тут йдеться про взаємодію людей, не 
пов’язаних ні кревними узами, ні духовною близькістю 
міжособистісних зв’язків. 

Таким чином, довіра є соціально значущою цінністю. 
Вона може мати місце лише тоді, коли у членів 
суспільства є моральний консенсус: коли в суспільстві 
визнаються спільні моральні норми і цінності, що про-
понуються через різні соціальні інститути; сукупність 
цих спільних норм і цінностей сучасні дослідники 
моралі називають моральним кодексом [22, с. 41]. 
Дієвий моральний кодекс сприяє формуванню етичної 
навички спонтанної соціалізованості, тобто здатності 
людини брати участь в колективному житті, створювати 
нові об’єднання і нові рамки взаємодії. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 31 ~ 

 

 

У такому контексті Р. Патнем досліджував суспільні 
асоціації, що функціонують на основі соціального капіта-
лу. Він виокремлював дві форми соціального капіталу: 
"зв’язувальний капітал" (bonding capital), що характери-
зується тісними груповими зв’язками членів організацій, і 
"контактоналагоджувальний капітал" (bridging capital), 
якому властиві спрямовані назовні зв’язки членів. Керую-
чим моральним фактором першої форми об’єднання Пат-
нем назвав "виключність", за його словами, непримири-
мість членів асоціації до тих, хто перебуває поза сферою 
їхнього впливу; у другій формі переважає "включеність", 
що зумовлює широкі контакти членів групи з представни-
ками інших організацій і суспільства в цілому [37, с. 20–
21]. На основі зв’язувальної форми соціального капіталу 
взаємодіють члени релігійних співтовариств, недільних 
шкіл і дозвіллєвих організацій при церквах, етнічних брат-
ствах тощо. У таких об’єднаннях наявні в основному 
локальні інтереси, обмежені безпосередньо членами гру-
пи. Об’єднання, створені на основі контактоналагоджу-
вальної форми соціального капіталу, у своїй діяльності 
звертаються до широких верств населення і займаються 
суспільно значимими справами. Прикладами таких об’єд-
нань є університети й організації з прав людини, служби 
допомоги молоді тощо. З окресленого тут очевидно, що 
лише організації контактоналагоджувальної форми 
соціального капіталу спроможні реально брати участь у 
формуванні загальнозначимого морального кодексу, 
виробленні формалізованих домовленостей між чужими 
одне одному людьми щодо суспільно важливих проблем. 

Ще однією базовою цінністю публічної сфери з часів 
Модерну є безликість. Якщо близькість, інтимність 
міжособистісної взаємодії є атрибутами приватної сфе-
ри, то в публічній панують відчуження, безликість 
комунікації. Саме засобом цієї ціннісної детермінанти 
відбувається регуляція взаємодій на засадах морально-
го кодексу, що дозволяє підтримувати рівні, ціннісно 
значимі стосунки з дальніми і водночас уникати обтяж-
ливих контактів, настирливого спілкування, ризикованих 
компромісів. Моральний кодекс за формальними озна-
ками близький до етикету, під яким зазвичай розуміють 
правила поведінки, які забезпечують підтримання 
існуючих у даному суспільстві уявлень про пристойне 
[2]. Окрім родових для етикету характеристик, таких як 
зовнішні форми ситуативно і статусно визначеної 
поведінки, взаємного поводження, а також манер, мов-
лення й одягу, йому притаманна і характерна для мо-
рального кодексу акцентуація безособовості взаємин 
чужих одне одному людей. 

У плинній сучасності безликість активно затребується 
тому, що виправдовує поширену установку на ухилення і 
втечу від екзистенційної жертовності й елітарності 
міжособистісних контактів Я та Іншого, а також превалю-
вання короткотермінових і скороминущих контактів. 
З. Бауман вважав, що "спроби тримати “іншого”, відмін-
ного, незнайомого і чужого на відстані, рішення усувати 
необхідність у спілкуванні, переговорах і взаємних зо-
бов’язаннях – це… очікувана реакція на екзистенційну 
невпевненість, що коріниться у новій крихкості і 
плинності соціальних зв’язків" [6, с. 118]. Необхідно 
підкреслити, що безликість, яка дозволяє тримати інших 
на духовній дистанції, – це цінність публічної сфери з 
часів Модерну, але у світі плинної сучасності вона 
сприяє ухиленню від емоційно-ціннісної інтенсивності 
міжособистісної взаємодії, дійсно зайвої у просторі 
спілкування дальніх. 

Більш проблемною з точки зору ціннісних засад 
взаємодії дальніх є втрата публічною сферою цінності 
довіри на нинішньому етапі культурно-історичного про-
цесу. Більшість дослідників відзначають притаманні 

публічному простору різного роду модифікації соціаль-
ного ескапізму, свідому відмову людей від практики 
соціальних чеснот надійності, відданості як складових 
довіри, рівно як і характерної для міжособистісного рівня 
взаємодії чесноти відповідальності. Причину такої тен-
денції дослідники убачають у притаманній сучасній 
людині "втечі від свободи" (Е. Фромм) у тихий захисток, 
де не потрібно відповідати за власні дії, вибудовувати 
довірчі відношення. Брак довіри в умовах хиткості форм 
сучасності об’єктивно викликає тривогу. Правий був Бау-
ман, коли говорив, що сьогодні функціонально зміню-
ється роль довіри: "Довіра являє собою спосіб-життя-в-
тривозі, а не спосіб усунення тривоги" [30, с. 115]. 

Для улаштування прийнятного способу життя в 
тривозі пропонуються різні стратегії, розроблюються 
техніки взаємодії з дальніми таким чином, щоб зробити 
їх за можливості прозорими, зрозумілими, прогнозова-
ними. Це спроби розробити етикетні форми, втілені у 
правила суспільного порядку в публічному просторі. В 
діловому житті активно просувається детальна 
регламентація поведінки, що фіксується у професійних і 
корпоративних кодексах. Сюди ж можна віднести і 
постійні спроби реанімувати ціннісне ядро публічної 
сфери Модерну шляхом залучення громадян до 
соціально значущої активності, участі в діяльності 
суспільних організацій. 

Сучасне суспільство називають складноорганізова-
ним. Не в останню чергу ця назва відбиває і співпри-
сутність в його ціннісному просторі модерної і постмодер-
ної перспектив. Указані вище спроби облаштування жит-
тя в тривозі вписуються в модерну систему координат. 
Однак плинна сучасність не може повністю ними задо-
вольнитися. Повсякчасні скарги публіки, суспільних 
активістів і дослідників на неспроможність цінностей 
довіри і безособовості забезпечити якісну взаємодію 
дальніх якраз і відбивають безсилля цінностей Модерну 
адекватно вирішувати етичні проблеми сучасності. 

Взаємодія дальніх у глобальних інформаційних 
мережах: етичний аспект 

Аксіологічною основою практики чеснот у плинній 
сучасності окрім етики Модерну є постмодерністська 
філософія. Свого часу Ж. Дельоз зазначив, що вся су-
часна філософія живе за рахунок Ніцше [9, с. 33]. 
О. Хома, перекладач Дельоза, в такому контексті роз-
глядає ніцшевського Заратустру як "гравця в кості", який 
з кожним новим ходом гри творить нові композиції ба-
жань і насолод. Залишаючи позаду себе священну для 
Модерну сферу моралі, в цій грі він постійно уникає 
складностей, здатних примусити його до відповідаль-
ності, "танцює на ногах випадковості" [25, с. 329]. 

Ця метафора описує стратегію поведінки сучасної 
людини у віртуальних реальностях, цій квінтесенції плин-
ної сучасності, символом якої став Інтернет. Можливості 
Інтернету сьогодні не обмежуються всесвітньо розпов-
сюджуваними документами і гіперпосиланнями. У серві-
сах Web 2.0 є технічні можливості самостійно створювати 
комунікаційні простори, наповнювати їх змістом і сенсами. 
Це явище відоме як соціальні мережі. Дослідники цієї 
нової сфери людської взаємодії фіксують виникнення в 
ній особливих соціальних відносин. Для з’ясування 
етичної складової цих відносин необхідно підкреслити 
їхню принципову відмінність від відносин в невіртуальній 
соціальній реальності. 

Спілкування у віртуальному просторі опосередкова-
не технічними засобами (гаджетами), тому люди у гло-
бальних інформаційних мережах часто називаються 
"користувачами". У процесі взаємодії вони плетуть тка-
нину міжлюдських зв’язків, структуру і візерунок якої 
визначають віртуальні реальності. Технічно опосеред-



~ 32 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

кована взаємодія дозволяє користувачеві ховати об-
личчя. У віртуальному просторі маска називається ава-
таром і є графічним самопредставленням людини. За 
допомогою аватара сам користувач підкреслює свої 
особливості, дає зрозуміти співрозмовникам, яким є 
його соціальний статус і ціннісний світ. На відміну від 
маски аватар не залежить від зовнішніх обставин і не 
передбачає кореляції у процесі взаємодії користувачів. 
Схована за аватаром людина повною мірою автономна 
у спілкуванні з іншими, які в силу дистанційованості 
засобом гаджетів є дальніми. 

Тут необхідно зафіксувати два важливих моменти. 
По-перше, аватар дає користувачеві можливість конст-
руювати різні ідентичності у відповідності до своїх ба-
жань і потреб. Сучасна установка на успіх у таких умо-
вах орієнтує користувача на конструювання 
віртуального образу, що не потребує верифікації, 
співставлення з цілями, зусиллями і досягнутими ре-
зультатами значимих інших. Той, хто в реальному житті 
боязкий і безпомічний, у віртуальному просторі 
позиціонує себе лицарем, сором’язливий у спілкуванні з 
особами протилежної статі – мачо чи кокеткою. Ніхто не 
може засвідчити адекватність такого самопредставлен-
ня і вказати на невідповідності і нестиковки, що в 
невіртуальному просторі зазвичай є дієвим методом 
соціального виховання, а реакція людини на критику і 
зроблені нею висновки – очевидним його результатом. 
Все це дає можливість людині співіснувати з іншими, які 
мають інакші системи цінностей і, відповідно, – точки 
зору на значимі питання, взаємодіяти, співробітничати з 
тими, хто має відмінні від дієвця життєві плани і 
стратегії їх реалізації. У віртуальному просторі ці 
можливості або малодоступні, або ж взагалі недоступні 
в силу специфіки людського спілкування, взаємодії. Це і 
є те по-друге, яке фіксує трансформації віртуального 
спілкування. Не зв’язаний необхідністю співвідносити 
свої слова і дії зі словами і діями інших, користувач мо-
же покладатися лише на себе, і тут очевидно спрацьо-
вують можливості механізму морального самопримусу. 
Якщо рівень моральної культури, засвоєний у процесі 
виховання і самовиховання, у нього достатньо високий, 
він здатний поводити себе у віртуальному просторі 
пристойно, гідно. Якщо ж рівень його моральної культу-
ри обумовлений некритичним засвоєнням гедоністично-
споживацьких цінностей плинної сучасності, а про мо-
ральну дисципліну він має найвіддаленіше уявлення, то 
віртуальне спілкування на засадах безконтактності й 
анонімності зазвичай виливається у безкарність. Кори-
стувач не боїться грубіянити, поводитися по-хамськи, 
відмовляється дотримуватися елементарних правил 
ввічливості, якщо йому не загрожує фізичне насильство 
за їх недотримання. 

Учені фіксують, що в Інтернеті швидко сформувався 
і легко засвоюється новими користувачами такий стиль 
спілкування, який не зобов’язує до довгих, виважених 
відносин, стимулює фрагментарні і поверхневі зв’язки; 
в ньому "дружба" і "ворожнеча" не несуть етичного на-
вантаження, а основним задоволенням від спілкування 
стає відчуття власної значимості, що обчислюється 
суто математично – за кількістю зафіксованих оцінок 
"подобається", позицій у списку "друзів" і зроблених 
копіювань ("перепостів") розміщеного користувачем 
контенту [12]. Ці операції, так само як і "додавання у 
друзі" і "видалення з друзів", не вимагають ані особли-
вих соціальних навичок, ані духовних зусиль для нала-
годження і підтримки взаємодії. У соціальних мережах 
легко "додати у друзі" того, з ким у невіртуальному 
просторі людина і не сміє надіятися на спілкування. Як 
зазначають дослідники, надмірне використання 

анонімності і безконтактності в комунікації здатне 
змінювати характерологічні особливості людей у бік 
зменшення моральної відповідальності, солідарності, 
гуманності, співчуття [11, с. 236]. 

Глобальні інформаційні мережі називають альтер-
нативною реальністю. Вони включають в себе те, що не 
властиво невіртуальній реальності. Однак вони, без 
сумніву, відбивають і ті загальні тенденції, які мають 
місце в сучасному соціокультурному просторі. "Не 
соціальна мережа нав’язує нам формат вихолощеної і 
фрагментарної комунікації, але вже існуючий стиль 
соціальної взаємодії… знаходить адекватну електронну 
оболонку, відповідний протокол. У мережевих 
спільнотах із найвигадливішими назвами ми 
зустрічаємо точну артикуляцію своїх бажань і думок. 
Правила гри в соціальне життя всередині мережевих 
спільнот… рельєфно проявляють закономірності всього 
соціального устрою" [12]. Так, фрагментарність і 
поверхневість соціальних зв’язків у віртуальних реально-
стях відбивають процеси, що відбуваються у публічній 
сфері "плинної сучасності", яка, по суті, зруйнувала до-
модерну форму спільності ("Gemeinschaft", за формулю-
ванням Ф. Тьонніса). В інтерв’ю з З. Бауманом Р. де Ке-
роль назвав соціальні медіа новим опієм для народу [31]. 
Але необхідно розуміти, що туди люди втікають від 
суворої реальності і самотності в "пустелі соціальної 
реальності": "від травматичних соціальних зобов’язань, 
безжалісної необхідності повсякденного “заробляння”, 
холоду відчуженого спілкування дома і на роботі". 
В. В. Корнєв, відмічаючи ці тенденції, у своїй статті 
підкреслював: "Штучне середовище мережевої 
комунікації протистоїть не “живому” спілкуванню – навпа-
ки, воно ховає нас від жаху самотності (особливо 
відчутного серед безлічі “живих” людей), від шокуючих 
екзистенційних відкриттів, занедбаності, хвороби, смерті 
і т. п." [12]. Соціологічні дослідження показують, що 
активні Інтернет-користувачі проводять менше часу з 
родичами і друзями, а постійне перебування у 
соціальних мережах знижує їхню залученість у суспільно 
значиму діяльність, звужує коло спілкування, зумовлює 
самотність, депресію в реальному, невіртуальному 
просторі [17, с. 21–22]. Тому людина в глобальних 
інформаційних мережах і схожа на ніцшевського Зарату-
стру. Своєю поведінкою вона відтворює гедоністично-
ескапістські установки плинної сучасності, кожного разу 
складаючи новий візерунок із бажань і насолод. 

Такі алармістсько-песимістичні оцінки буття людини 
у світі глобальних інформаційних мереж – не єдино 
можливі. Альтернативні наведеним точки зору також 
подаються соціологами на основі спостережень і 
досліджень. Так, відзначається, що Інтернет надає 
додаткові простори для соціальної взаємодії, сприяючи 
підтримці існуючих відносин і налагодженню нових [17, 
с. 21]. У світлі цього мережі "дружби" в онлайн-
спільнотах розглядаються як "слабкі зв’язки 
суспільства", тобто географічно розпорошені, але тема-
тично спеціалізовані і можливі лише завдяки веб-
сервісам. Соціологічні дані показують взаємозв’язок між 
використанням Інтернету і покращенням відносин з 
дальніми і навіть невелике розширення кола 
спілкування [35]. Є праці, в яких виявлена кореляція 
спілкування користувачів у соціальних мережах і форм 
соціального капіталу. Наприклад, М. Кіттілсон доходить 
висновку, що онлайн-спільноти, засновані на 
"зв’язувальному капіталі", укріплюють міжособистісні 
контакти своїх членів, а спільноти, засновані на "кон-
тактоналагоджувальному капіталі", розширюють коло 
своїх контактів за рахунок жителів інших країн, 
представників інших культур і релігійних конфесій [36]. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 33 ~ 

 

 

Формою соціальної спільності у глобальних інформа-
ційних мережах є віртуальна спільнота – соціальне утво-
рення, що виникає у процесі опосередкованої гаджетами 
тривалої віртуальної комунікації достатньої кількості 
користувачів, які плетуть тканину міжлюдських зв’язків. 
Автор терміну Г. Рейнгольд у своїй праці "Віртуальна 
спільнота: заселення електронних рубежів" констатував, 
що практики віртуального спілкування мають таку саму 
природу, що і в невіртуальному соціальному просторі, з 
тією лише різницею, що взаємодія у віртуальному про-
сторі здійснюється за допомогою всього арсеналу муль-
тимедійних засобів. Тому віртуальні спільноти мають всі 
риси, притаманні невіртуальним спільнотам. Участь у них 
можлива завдяки добровільній комунікації користувачів у 
веб-сервісах. Найважливішою рисою віртуальної спіль-
ноти є її потенційна можливість об’єднувати людей, які до 
цього ніколи разом не взаємодіяли, виходити за межі ме-
реж "дружби" веб-товариств [38]. 

Така суперечливість оцінок можливостей глобальних 
інформаційних мереж для спілкування дальніх не до-
зволяє по-моралізаторськи оцінювати в чорних тонах 
форми і зміст взаємодії в Інтернеті. Більше того, конст-
руктивний підхід соціологів до технічно опосередковано-
го спілкування проливає світло на специфіку тканини 
міжлюдської взаємодії в умовах плинної сучасності, 
дозволяє зрозуміти природу довіри у віртуальному світі. 
Здатність людини створювати нові об’єднання і формува-
ти нові рамки взаємодії в соціальних мережах сприяє 
створенню віртуальних спільнот "зв’язувальної" і 
"контактоналагоджувальної" форм соціального капіталу, 
підтриманню в них комунікації на засадах 
фундаментальної цінності свободи, коли спілкування 
користувачів у віртуальному просторі відбувається на 
добровільних началах. 

Висновок. Публіцист В. Солоухін у книзі "Камінчики 
на долонях" навів випадок, достовірність якого 
сумнівна, але моральна цінність є безумовною. 

Член англійського парламенту при обговоренні про-
блем моральності зачитав чотири висловлювання 
різних людей щодо аморальної поведінки молоді, про 
безнадійність майбутнього культури, яка опиниться в 
руках у цього покоління, про загибель цивілізації, 
пов’язаної з падінням нравів. Овації присутніх після 
прочитання цих висловлювань стихли, коли оратор 
навів імена їхніх авторів. Це були Сократ, Гесіод, 
безіменний єгипетський жрець, який жив у 2000 р. до 
н. е., і давній вавилонянин, який залишив послання у 
глиняному горщику п’ять тисяч років тому. Солоухін 
завершив свою замальовку повчальною фразою про те, 
що всі ці культури справді загинули через брак 
моральності [18, с. 130–131]. 

Дійсно, кожна епоха має всі підстави для того, щоб 
сучасники вважали її переламною, а її моральні цінності 
– такими, що піддаються корозії через нехтування 
традиційними засадами і втрату системи ціннісних коор-
динат, втрату життєдайних духовних імпульсів. Наша 
епоха – плинна сучасність – не є виключенням. 
Трансформації ціннісних детермінант задають зміни в 
аксіологічних засадах доби і зумовлюють духовні пошуки 
сучасників. Тема падіння нравів і втрати моральних за-
сад так само стара, як і людська цивілізація, але неви-
черпна. Тому історична за своєю суттю тканина 
міжлюдських зв’язків може змінювати і змінює структуру і 
візерунок у кожну культурно-історичну епоху, але не 
перетворюється на лахміття, як би це хотілося подати 
моралізаторам від початку цивілізації до наших днів. 

Етична проблематика, заявлена ще засновником 
науки про моральність Аристотелем, актуальна і 
сьогодні, наповнювана змістом і сенсами відповідно до 

"духу часу" плинної сучасності. Ідея щастя має зараз 
гедоністично-споживацький зміст з акцентуацією 
випадковості "зловленого шансу" і установки на успіх, 
вільний від цінностей наполегливості, старанності, пра-
целюбства. Сьогодні основними моральними чеснота-
ми стають якості, фактично невідомі до середини ХХ ст. 
(відповідальність) чи ж латентно присутні в духовному 
просторі західної людини до кінця минулого століття 
(довіра). Це якості, необхідні для взаємодії ближніх і 
дальніх в умовах плинної сучасності, наряду з такими 
чеснотами, як діяльнісна любов, жертовність, милосердя 
у міжособистісній взаємодії поза рутиною повсякденності 
і чесність, надійність в соціальній взаємодії. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Апресян Р. Г. Общественная мораль: развитие понятия / 
Р. Г. Апресян // Общественная мораль: философские, нормативно-
этические и прикладные проблемы / под ред. Р. Г. Апресяна. ‒ М.: 
Альфа-М, 2009. ‒ С. 474–475. 

2. Апресян Р. Г. Этикет / Р. Г. Апресян // Этика: Энциклопедический 
словарь / Под ред. Р. Г. Апресяна и А. А. Гусейнова. – М.: Гардарики, 
2001. – С. 597–598. 

3. Арендт Г. Становище людини / Г. Арендт; [пер. з англ.]. – Львів: 
Літопис, 1999. – 255 с. 

4. Арендт Х. Vita activа, или О деятельной жизни / Х. Арендт; [пер. с 
нем.]. – СПб.: Алетейя, 2000. – 437 с. 

5. Аристотель. Никомахова этика / Аристотель; [пер. с др.-греч.] 
// Аристотель. Сочинения: В 4-х т. Т.4. / Общ. ред. А. И. Доватура. – М.: 
Мысль, 1983. – С. 53–293. 

6. Бауман З. Текучая современность / З. Бауман; [пер. с англ.]. – 
СПб.: Питер, 2008. – 240 с. 

7. Вебер М. Протестантська етика і дух капіталізму / М. Вебер; [пер. 
з нім.]. – К.: Основи, 1994. – 261 с. 

8. Гусейнов А. А. Что лежит в основе морали: исключительность 
или равенство? – 2005. – [Електронний ресурс] / А. А. Гусейнов – Ре-
жим доступу: https://iphras.ru/uplfile/ethics/RC/ed/f/17.html 

9. Делез Ж. Ницше и философия / Ж. Делез; [пер. с фр.]. – М.: Ad 
Marginem, 2003. – 390 с. 

10. Деррида Ж. Насилие и метафизика / Ж. Деррида; [пер. с фр.]. // Леви-
нас Э. Избранное: Трудная свобода. ‒ М.: РОССПЭН, 2004. – С. 663–732. 

11. Ильин А. Н., Панищев А. Л. Культура общества потребления: фи-
лософские, психологические, социологические аспекты / А. Н. Ильин, 
А. Л. Панищев. – Омск: Издво ОмГПУ, 2014. – 264 с. 

12. Корнев В. В. Социальные сети: автопортрет говорливого боль-
шинства [Електронний ресурс] / В. В. Корнев // Ликбез: Литературный 
альманах. 110 (июнь 2016). – Режим доступу: https:http://www.lik-
bez.ru/archive/zine_number5900/zine_clever5905 /publication5928 

13. Левинас Э. Тотальность и бесконечное / Э. Левинас; [пер. с фр.]. 
// Левинас Э. Избранное. Тотальность и Бесконечное. – М.; СПб.: Уни-
верситетская книга, 2000. – С. 66–291. 

14. Лосев А. Ф. Двенадцать тезисов об античной культуре / А. Ф. Лосев // 
Лосев А. Ф. Дерзание духа. – М.: Политиздат, 1988. – С. 153–170.  

15. Макiнтайр Е. Пiсля чесноти: Дослiдження з теорiї моралi / Е. Ма-
кінтайр; [пер. з англ.].– К.: Дух і літера, 2001. – 436 с. 

16. Рогожа М. М. Соціальна мораль: колізії мінімалізму. Монографія. 
/ М. М. Рогожа. – К.: Вид. ПАРАПАН, 2009. – 216 с. 

17. Рыков Ю. Г. Структура социальных связей в виртуальных сообще-
ствах: сравнительный анализ онлайн-групп социальной сети "ВКонтакте": 
дис… канд. соц. н.: 22.00.04 / Ю. Г. Рыков. – М.: НИУ ВШЭ, 2016. – 196 с. 

18. Солоухин В. Камешки на ладони / В. Солоухин. – М.: Мол. гвар-
дия, 1982. – 271 c. 

19. Татаркевич В. О счастье и совершенстве человека / В. Татар-
кевич; [пер. с пол.]. – М.: Прогресс, 1981. – 367 с. 

20. Франк С. Л. Фр. Ницше и "этика любви к дальнему" / С. Л. Франк 
// Франк С. Л. Сочинения. – М.: Правда, 1990. – С. 6–64. 

21. Фромм Э. Бегство от свободы / Э. Фромм; [пер с англ.]. – М.: 
Прогресс, 1990. – 272 с. 

22. Фуко М. Использование удовольствий. История сексуальности. 
Т. 2. / М. Фуко; [пер. с фр.]. – М.: Академический проект, 2004. – 432 с. 

23. Фукуяма Ф. Доверие: социальные добродетели и путь к процве-
танию / Ф. Фукуяма; [пер. с англ.]. – М.: ООО "Издательство АСТ": ЗАО 
НПП "Ермак", 2004. – 730 с. 

24. Хабермас Ю. Моральное сознание и коммуникативное действие 
/ Ю. Хабермас; [пер. с нем.]. – [2-ое изд.]. – СПб.: Наука, 2006. – 377 с. 

25. Хома О. И. Модерная и постмодерная перспективы в философии 
культуры.: дис. …доктора филос. наук: 09.00.10/ О. И. Хома. – К.: 
ИФ НАНУ, 1999. – 384 с. 

26. Шпенглер О. Закат Европы. Очерки морфологии мировой исто-
рии. 1. Гештальт и действительность / О. Шпенглер; [пер. с нем.]. – М.: 
Мысль, 1993. – 663 с. 

27. Энском Э. Современная философия морали / Э. Энском; [пер. с 
англ.] // Логос. – 2008. – 1(64). – С. 70–91. 

28. Ямпольская А. В. Эмманюэль Левинас. Философия и биография 
/ А. В. Ямпольская. – К.: ДУХ І ЛІТЕРА, 2011. – 376 с. 



~ 34 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

29. Bauman Z. Life in Fragments: Essays in Postmodern Morality / 
Z. Bauman. – London: Blackwell, 1995. – vi, 293 p. 

30. Bauman Z. Postmodern Ethics / Z. Bauman. – Oxford, UK; Cam-
bridge, МА: Blackwell, 1994. – vi, 255 p. 

31. Bauman Z. Social media are a trap [Електронний ресурс] / 
Z. Bauman; іnterview by R. de Querol // ELPAIS. – 2016. – January 26. – Режим 
доступу: https://elpais.com/elpais/2016/01/19/inenglish/ 1453208692_424660.html 

32. Bauman Z. The Individualized Society / Z. Bauman. – Cambridge 
UK; Malden, MA: Polity Press, Blackwell Publishing Ltd, 2001. – 272 р. 

33. Coleman J. S. Social Capital in the Creation of Human Capital / J. S. Co-
leman // American Journal of Sociology. – № 94. – 1988. – P. 95–120. 

34. Hare R. M. Universalisability / R. M. Hare // Proceedings of the Aris-
totelian Society. – 1955. – Vol. 55 – Р. 295–312. 

35. Katz J. E., Rice R. E. Social Consequences of Internet Use: Ac-
cess, Involvement and Interaction / J. E. Katz, R. E. Rice. –Cambridge: MIT 
Press, 2002. – 204 р. 

36. Kittilson M. C., Dalton R. J. Virtual Civil Society: The New Frontier 
of Social Capital? / M. C. Kittilson, R. J. Dalton // Political Behavior. – 2010. 
– Vol. 33. – № 4. – Р. 625–644. 

37. Putnam R. D. Bowling Alone: The Collapse and Revival of Ameri-
can Community / R. D. Putnam. – New York–London: Simon & Schuster, 
2000. – 541 p. 

38. Rheingold H. The Virtual Community: Homesteading on the Electronic 
Frontier.1993. [Електронний ресурс] / H. Rheingold – Режим доступу: 
http://www.rheingold.com/vc/book/intro.html (date of access: 15.04.2015). 

39. Walzer M. Moral Minimalism / M. Walzer // Thick and Thin: Moral 
Argument of Home and Abroad. Notre Dame: Notre Dame University Press, 
1994. – Р. 1–19. 

 
REFERENCES 

1. Apressyan, R. G. (2009). Obshhestvennaja moral': razvitie ponjatija [So-
cial Morality: Development of the Concept]. In Obshhestvennaja moral': filosof-
skie, normativno-jeticheskie i prikladnye problemy [Social Morality: Philosophic, 
Normative-Ethical, and Applied Problems] pp. 474–475. Moscow, Alfa-M. 

2. Apressyan, R. G. (2001). Jetiket [Etiquette]. In Jetika: Jenciklopedi-
cheski slovar' [Ethics: Encyclopedia] pp. 597–598. Moscow, Gardariky. 

3. Arendt, H. (1999). The Human Condition. L'viv, Litopys (in Ukrainian). 
4. Arendt, H. (2000). Vita Activa oder Vom tätigen Leben. Sankt-

Peterburg, Aletejja (in Russian). 
5. Aristotle (1983). Ethica Nicomachea. In Aristotle Writings in 4 vol. 

Vol. 4. Moscow, Mysl' (in Russian). 
6. Bauman, Z. (2008) Liquid Modernity. Sankt-Peterburg, Piter. (in Russian). 
7. Weber, M. (1999). The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. 

Kyiv, Osnovy (in Ukrainian). 
8. Guseynov, A. A. (2005). Chto lezhit v osnove morali: iskljuchitel'nost' 

ili ravenstvo? [What is at the Base of Morality: Exclusiveness or equality?]. 
Retrieved from https://iphras.ru/uplfile/ethics/RC/ed/f/17.html 

9. Deleuze, G. (2003). Nietzsche and philosophy. Moscow, Ad Mar-
ginem (in Russian). 

10. Derrida, J. (2004). Violence and Metaphysics: An Essay on the 
Thought of Emmanuel Levinas in Levinas E. In Selected writings. Difficult 
freedom, pp. 663–732. Moscow, ROSSPJEN (in Russian). 

11. Il'in, A. N., Panishhev, A. L. (2014). Kul'tura obshhestva potreblenija: 
filosofskie, psihologicheskie, sociologicheskie aspekty [Culture of Consumer 
Society: Philosophical, Psychological, Sociological Aspects]. Omsk, Omsk 
State University Press. 

12. Kornev, V. V. (2016). Social'nye seti: avtoportret govorlivogo bol'shinstva 
[Social Networks: Self-Portrait of Talkative Majority]. Likbez: Literaturnyj al'manah 
[Likbez: Literary Almanac] 109 (June). Retrieved from http://www.lik-
bez.ru/archive/zine_number5900/zine_clever5905/publication5928. 

13. Levinas, E. (2000). Totality and Infinity. An Essay on Exteriority. In 
Selected writings. Totality and Infinity pp. 66–291. Sankt-Peterburg, Univer-
sitetskaja kniga (in Russian). 

14. Losev, A. F. (1988). Dvenadcat' tezisov ob antichnoj kul'ture [Twelve The-
ses on Antique Culture]. In Derzanie duha [The daring of spirit]. Moscow, Politizdat. 

15. MacIntyre, A. (2001). After Virtue. A Study in Moral Theory. Kyiv, 
Duh i litera (in Ukrainian). 

16. Rohozha, M. M. (2009). Socіal'na moral': kolіzії mіnіmalіzmu. Monografіja 
[Social Morality: Collisions of Minimalism, Monograph]. Kyiv, PARAPAN. 

17. Rykov, Y. G. (2016). Struktura social'nyh svjazej v virtual'nyh 
soobshhestvah: sravnitel'nyj analiz onlajn-grupp social'noj seti “VKontakte” [Net-
work Structure in Virtual Community: Comparative Analysis of Online-Groups 
VKontakte Social Network]. Dis…k-ta sotsiol. nauk [The thesis for PhD (sociol-
ogy)]. Moscow: National Research University Higher School of Economics. 

18. Soloukhin, V. (1982). Kameshki na ladoni [Stones on a palm]. Mos-
cow: Molodaya gvardia. 

19. Tatarkiewicz, W. (1981). Analysis of Happiness. Moscow, Progress 
(in Russian). 

20. Frank, S. L. (1990). F. Nietzsche “jetika ljubvi k dal'nemu” 
[F. Nietzsche and “ethics of love to the distant”]. Sochinenija [Writings]. 
Moscow, Pravda, 6–64. 

21. Fromm, E. (1990). Escape from Freedom. Moscow, Progress (in Russian). 
22. Foucault, M. (2004). The History of Sexuality, Vol.2: The Use of 

Pleasure. Moscow, Akademicheskij proekt (in Russian). 
23. Fukuyama, F. (2004). Trust: The Social Virtues at the Creation of Pros-

perity. Moscow, OOO "Izdatel'stvo AST": ZAO NPP "Ermak" (in Russian). 
24. Habermas, J. (2006). Moralbewusstsein und kommunikatives Han-

deln. Sankt-Peterburg, Nauka (in Russian). 
25. Khoma, O. (1999). Modernaja i postmodernaja perspektivy v filosofii 

kul'tury [Modern and Postmodern Perspectives in Philosophy of Culture]. 
Dis…d-ra filos. nauk [The thesis for dorctor’s (philosophy)]. Kyiv, Institute of 
Philosophy of NAS of Ukraine. 

26. Spengler, O. (1993). The Decline of the West. Vol. 1. Form and Ac-
tuality. Moscow, Mysl' (in Russian). 

27. Anscombe, G. E. M. (2008). Sovremennaja filosofija morali Modern 
Moral Philosophy. Logos, 1 (64), 70–91.  

28. Jampol'skaja, A.V. (2011). Jemmanjujel' Levinas. Filosofija i bi-
ografija [Emmanuel Levinas. Philosophy and Biography]. Kyiv: Dukh I Litera. 

29. Bauman, Z. (1995). Life in Fragments: Essays in Postmodern Mo-
rality. London, Blackwell. 

30. Bauman, Z. (1993). Postmodern Ethics. Oxford, UK; Cambridge, 
USA, Blackwell. 

31. Bauman, Z. (2016, January 26). Social media are a trap / Interview by 
R. de Querol. ELPAIS. Retrieved from https://elpais.com/elpais/2016/01/19/ 
inenglish/ 1453208692_424660.html. 

32. Bauman, Z. (2001). The Individualized Society. Cambridge UK; 
Malden, MA, Polity Press, Blackwell Publishing Ltd. 

33. Coleman, J. S. (1988). Social Capital in the Creation of Human 
Capital. American Journal of Sociology. Vol. 94, 95–120. 

34. Hare, R. M. (1955). Universalisability. Proceedings of the Aristote-
lian Society, Vol. 55, 295–312. 

35. Katz, J. E., Rice, R. E. (2002). Social Consequences of Internet 
Use: Access, Involvement and Interaction. Cambridge, MIT Press. 

36. Kittilson, M. C., Dalton, R. J. (2010). Virtual Civil Society: The New 
Frontier of Social Capital? Political Behavior, Vol. 33, 4, 625–644. 

37. Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of Ameri-
can Community. New York, London, Touchstone Books by Simon & Schuster. 

38. Rheingold, H. (1993). Virtual Community: Homesteading of the 
Electronic Frontier. Retrieved from http://www.rheingold. com/vc 
/book/intro.html (date of access: 15.04.2015). 

39. Walzer, M. (1994). Moral Minimalism. Thick and Thin: Moral Argument of 
Home and Abroad. Notre Dame, Notre Dame University Press, 1–19. 

 
 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  08 . 0 5 . 19  
 
 
М. М. Рогожа, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

СПЕЦИФИКА МОРАЛИ В ЭПОХУ ТЕКУЧЕЙ СОВРЕМЕННОСТИ 
 
Автор показывает специфику феномена морали в социокультурных обстоятельствах текучей современности. Методологической ос-

новой исследования стали конструкции Х. Арендт, которая осветила создание ткани морального взаимодействия в конкретности места и 
времени. В статье определяются ключевые ценностные трансформации текучей современности, которые стали условиями возможности 
моральных взаимодействий нашего времени. Затем рассматриваются содержательно современная ориентированность человека на сча-
стье, а также нравственные качества, необходимые для человеческого взаимодействия, исследуются изменения качества взаимодействия 
при конкретизации абстрактных других как ближних и дальних. Логика исследования выводит на анализ ценностных основ взаимодействия 
дальних, общая канва которых конкретизируется в определении особенностей морального взаимодействия дальних в глобальных инфор-
мационных сетях, этом символе текучей современности. Сегодня основными моральными добродетелями становятся качества, фактиче-
ски неизвестные до середины ХХ века (ответственность) или же латентно присутствовавшие в духовном пространстве западного чело-
века вплоть до конца прошлого века (доверие). Это качества, необходимые для взаимодействия ближних и дальних в условиях текучей со-
временности, наряду с такими добродетелями, как деятельная любовь, жертвенность, милосердие в межличностном взаимодействии вне 
рутины повседневности и честность, надежность в социальном взаимодействии. 

Ключевые слова: текучая современность, мораль, добродетель, счастье, удача, успех, ближний, дальний, Х. Арендт, З. Бауман. 
 
M. M. Rohozha, Doctor of Philosophical Sciences, Professor, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

SPECIFICS OF MORALITY AT THE EPOCH OF LIQUID MODERNITY 
 
The author reveals specifics of the phenomenon of morality in socio-cultural circumstances of liquid modernity. Theoretical constructions of H. Arendt 

became the methodological grounds for the inquiry. Arendt represented the process of  spinning of the web of moral interactions in the concreteness of time 
and space. The key value transformations of liquid modernity as conditions for the possibility of moral interactions of our time, are defined in the paper. Trans-



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 35 ~ 

 

 

formations in the field of economics (labor, employment, consumption) and public space (media, entertainments, discipline) predetermine value changes that 
define social and moral life of the epoch. These are: freedom from different Modernity-generated restrictions and commitments, opportunity to escape respon-
sibility, and distance from those who were traditionally comprehended as a neighbor. After, contemporary orientation of an individual on happiness is consid-
ered as well as the moral qualities necessary for human interactions. The contemporary direction of an individual on happiness is assigned by a hedonistic 
lifestyle and factor of luck with the emphasizing of contingency of the “hit of jackpot” and the directive on success with brightly expressed elements in the use 
of chance. Also, transformations of the quality of interactions in the process of concretization of abstract others as neighbors and distants are examined. In 
liquid modernity others, neighbors and distants, are defined not spatially, but axiologically. At the interpersonal level, where neighbors act, the Other manifests 
oneself through humanity and activates the virtue of responsibility. At the social level, others are distant people and their interaction is correlated with activa-
tion of the virtue of trust. The logic in this research derives the analysis of value grounds of interactions of distant people. Then, the general outline is specified 
in the defining of moral interactions of distant people in global information networks as a symbol of liquid modernity. Today, the basic moral virtues are quali-
ties unknown till the mid of the 20th century (responsibility) or latent for spiritual space of the Western individual till the end of the previous century (trust). 
These qualities are necessary for interactions of neighbors and distants in the conditions of liquid modernity alongside the virtues of active life, sacrifice, 
mercy in interpersonal interactions beyond the daily bustle as well as honesty, trustworthy are actual for social interactions. 

Key words: liquid modernity, morality, virtue, happiness, luck, success, neighbor, distant, H. Arendt, Z. Bauman. 
 
 
 
УДК: 1(091)(477) 

В. В. Співак, канд. філос. наук, доц.  
Академія Державної пенітенціарної служби,  

вул. Гонча, 34, м. Чернігів, 14000, Україна 
hortussapientia@gmail.com 

 
СПАДЩИНА АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО: 
СТАН ТА ПЕРСПЕКТИВИ ДОСЛІДЖЕННЯ 

 
Стаття присвячена огляду стану та перспектив дослідження проповідницької спадщини Антонія Радивиловського. Показано, що на сьогодні 

вітчизняна наука має досить значний досвід дослідження проповідей Антонія Радивиловського. Це праці літературознавців і мовознавців 
(С. Азовцевої, І. Ісіченка, В. Крекотня, М. Марковського, О. Ніки), істориків (Дж. Броджі Беркофф, М. Грації Бартоліні, М. Костомарова), філософів 
(Л. Довгої). Однак більшість його проповідей досі залишаються поза увагою науковців. Встановлено, що дослідження текстів Антонія Радиви-
ловського здебільшого носять фрагментарний характер та стосуються літературних якостей творчості проповідника. Натомість 
філософська складова його текстів є малодослідженою та потребує детальної уваги як найбільш перспективний напрямок вивчення текстів 
Антонія Радивиловського. 

Ключові слова: історія філософії, українська філософія, бароко, проповідь, стан дослідження. 
 
Постановка проблеми. Серед широкого кола про-

блем, що стосуються дослідження історії вітчизняної фі-
лософської культури, чільне місце займає вивчення філо-
софської думки епохи бароко. Адже саме в цю епоху за-
кладалися основи вітчизняної модерної культури та про-
фесійного філософствування. Однак в цю епоху філосо-
фія ще не була сепарована від інших форм світогляду й 
духовного освоєння дійсності. Зокрема, вона була тісно 
пов’язана з релігійною думкою, що відображалася на 
сторінках церковних трактатів та проповідей. 

Одним з визначних українських проповідників XVII ст. 
є Антоній Радивиловський, творчість якого має досить 
вагоме філософське наповнення. Дослідження спадщи-
ни проповідника розпочалось ще в позаминулому століт-
ті. Однак філософська складова його текстів й досі зали-
шається білою плямою вітчизняної науки та потребує 
детальної уваги. Такі дослідження мають базуватися на 
накопиченому попередніми розвідками досвіді. В свою 
чергу, цей досвід потребує осмислення й систематизації, 
яким ми плануємо присвятити дану статтю. 

Аналіз досліджень і публікацій. Донедавна доро-
бок проповідника досліджувався здебільшого в лоні 
літературознавчих студій. Це, зокрема, дві фунда-
ментальні праці: розвідка М. Марковського та дослід-
ження В. Крекотня, а також ряд поодиноких звернень до 
спадщини проповідника.  

Досить ґрунтовний огляд історико-літературних 
досліджень спадщини Антонія Радивиловського зроб-
лений С. Азовцевою [2], яка розділила історіографію 
літературознавчих досліджень даної проблеми на три 
періоди: наукові праці другої половини ХІХ століття; 
наукові праці другої половини ХХ століття; наукові праці 
початку ХХІ століття [2, с. 144].  

Перший період характеризується напрацюваннями 
даних з біографії проповідника (В. Аскоченський, Філа-
рет) та зверненням до їх історичного аспекту (М. Кос-
томаров). З 80-х рр. ХІХ ст. увагу науковців приверта-
ють художні особливості проповідей Радивиловського 
(М. Марковський, І. Франко). 

Наступні наукові розвідки, присвячені Антонію Ради-
виловському, припадають на другу пол. ХХ ст. (М. Гри-
цай, В. Микитась, Ф. Шолом, О. Білецький). Найвизначні-
шою працею цього періоду є праця В. Крекотня "Опо-
відання Антонія Радивиловського" [14]. Третій період в 
огляді С. Азовцевої представлений працями С. Єфре-
мова, В. Шевчука та Д. Чижевського [2, с. 144–145].  

Не маючи на меті полемізувати з дослідницею, за-
уважимо, що, відповідно до хронологічного принципу, 
закладеного самою С. Азовцевою в основу свого огля-
ду [2, с. 144], праці С. Єфремова та Д. Чижевського не 
належать до сучасного періоду. Адже цитована автор-
кою праця С. Єфремова "Історія українського письмен-
ства" [9] видавалася ще за життя С. Єфремова чотири 
рази з 1911-го по 1929 р., що порушує хронологію пе-
ріодизації, запропонованої в огляді. Так само праця 
Д. Чижевського "Історія української літератури" була 
видана в Нью-Йорку у 1956 р. [26] й перевидана у 
2003 р. в Україні [27]. Однак, незважаючи на дані 
концептуальні неточності, огляд С. Азовцевої не 
втрачає своєї ролі й залишається досить інфор-
мативним та теоретично вагомим. 

Мета статті. Метою статті є аналіз стану 
дослідження проповідницької спадщини Антонія Ради-
виловського. Дане дослідження дозволить нам виявити 
перспективні й недостатньо розроблені напрямки для 
подальшого вивчення текстів видатного проповідника 
епохи бароко. 

Виклад основного матеріалу дослідження. До 
перших спроб висвітлити творчість Антонія Радиви-
ловського належать робота В. Аскоченського "Киев с 
древнейшим его училищем Академиею" (1856) [3], а 
також "Обзор русской духовной литературы (862–1720)" 
(1857) Філарета Гумілевського [24]. У них дослідники 
подали короткі біографічні відомості про проповідника 
та уривчасті відомості про його доробок. Також життя 
проповідника привернуло увагу й К. Говорського, який 
коротко описав його біографію у своїй статті "Радиви-
ловский Антоний (Краткий биограф. очерк)" (1864) [5].  

© Співак В. В.



~ 36 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

М. Костомаров у своїй праці "Русская история в 
жизнеописаниях ее главнейших деятелей" (1874) [13] 
зробив спробу описати життя та творчий доробок 
Антонія Радивиловського в історичному контексті. Од-
нак дана розвідка в межах названої праці є невеликою 
за обсягом та носить суто довідковий характер. 

Дослідник А. Торочинський (1876) зробив огляд біо-
графії та спадщини проповідника й охарактеризував 
практичну цінність проповідей Антонія Радивиловського 
з огляду на ведення душпастирської діяльності [22].  

На структурних особливостях спадщини проповід-
ника, семантиці назв його збірок та присвятах зупинив 
дослідницьку увагу О. Огоновський в "Історії літератури 
руської [української]" (1887) [21].  

Першою ґрунтовною працею, присвяченою безпосе-
редньо Антонію Радивиловському, є розвідка М. Марков-
ського "Антоний Радивиловский, южнорусский проповед-
ник XVII века" (1894) [18], автор якої "ґрунтовно до-
сліджував не тільки передумови виникнення проповіді як 
літературного жанру, але й аналізував творчість багатьох 
видатних проповідників ХVІІ ст., особливості побудови 
казань та їх художньо-стилістичні риси" [2, с. 145]. 

Звертаючись до спадщини проповідника, І. Франко 
(1910) описує її обсяг та зауважує символічний стиль його 
повчань [25, с. 62]. Загалом, І. Франко невисоко оцінює 
доробок проповідника, вважаючи схоластичний та пов-
чальний зміст проповідей Антонія Радивиловського від-
сталим, з огляду на загальноєвропейський контекст. Такий 
погляд дослідника обумовлений його світоглядно-методо-
логічними установками та навряд чи є адекватним. 

Такі самі установки в оцінці спадщини Антонія Ра-
дивиловського демонструє С. Єфремов (1929), що 
вважає міркування проповідника штучними, хоч і не 
відірваними від життя. У проповідника, пише дослідник, 
"проступає бажання бути популярним у своїх казаннях і 
подекуди йому з цим щастило, надто там, де він 
оживлює свій виклад то цікавою історією, то приказкою 
народною чи анекдотом, як ілюстрацією до теми. Зви-
чайно, цю популярність, відповідно до духу тодішнього 
часу, треба брати дуже умовно і з великими обмежен-
нями, бо доходив її автор штучними способами, часто 
віддаючи живим зміст напоталу гучній фразі, нещирому 
витійству, отим алегоріям, порівнянням, діалогам у схо-
ластичному дусі" [9, с. 98]. 

Вже згадуваний діаспорний вчений Д. Чижевський 
(1956) в своїх студіях, присвячених історії української 
літератури, звертає увагу на стилістичні аспекти про-
повідей Антонія Радивиловського [26]. 

Радянський літературознавець О. Білецький у "Хре-
стоматії давньої української літератури" (1967) [4] зупи-
няється на біографії проповідника та публікує фрагмен-
ти з текстів Антонія Радивиловського. 

Найвизначнішою працею, присвяченою Антонію Ра-
дивиловському, є дослідження В. Крекотня "Оповідання 
Антонія Радивиловського" (1983) [15]. Дане дослідження 
містить біографію проповідника, яка в основному пов-
торює інформацію, вміщену в працях дослідників XIX ‒ 
поч. ХХ ст., бібліографічний опис збірок його проповідей, 
аналіз джерел, якими користувався Антоній Радивилов-
ський, складаючи свої проповіді, стилістичні та змістовні 
характеристики повчань проповідника та побіжне звер-
нення до морально-етичної складової спадщини Ради-
виловського. Стаття В. Крекотня, присвячена поглядам 
Антонія Радивиловського на ораторське мистецтво [14] 
та соціальні обов’язки проповідника, залишається єди-
ною розвідкою вказаної проблеми. 

В. Крекотень досить ґрунтовно дослідив соціально-
історичні й літературні передумови виникнення в укра-
їнській духовній культурі казання нового "латино-поль-

ського" типу, представником якого був Антоній Радиви-
ловський. Вчений звернув увагу на використання про-
повідником байок та інших наративних елементів рито-
ричного підсилення казань. Дослідник вважає проповіді 
Антонія Радивиловського "яскравими прикладами куль-
тової ораторської прози, які багаті новелістичними “при-
кладами” різних жанрів" [2, с. 146]. 

Наприкінці радянської епохи до спадщини Радиви-
ловського звернулись в колективному дослідженні літе-
ратурознавці М. Грицай, В. Микитась та Ф. Шолом 
(1989). У їхній роботі досліджено творчий шлях пропо-
відника та виділені основні художньо-стилістичні риси 
його творів [6]. Однак в даному виданні, що носить оз-
найомчий характер, ніяких нових відомостей про 
проповідника та його спадщину не вміщено. 

Серед сучасних літературознавчих досліджень, в 
яких звертається увага на доробок проповідника, слід 
згадати книгу В. Шевчука "Муза Роксоланська" (2005) 
[29]. Дослідник передусім зупиняється на аналізі байок 
проповідника, хоча не оминає й мовно-стилістичні 
особливості проповідей [2, с. 147].  

Іншою оглядовою працею, що нас цікавить, є 
"Історія української літератури: епоха бароко XVII–XVIII 
ст." [11] І. Ісіченка (2011). Крім біографічних відомостей 
про Антонія Радивиловського автор звертається до 
історико-літературного аналізу збірок проповідника: 
"Огородок Маріи Богородицы…." та "Вінець Христов". 

Поруч з оглядовими історико-літературними дослі-
дженнями, що так чи інакше звертають увагу на життя та 
доробок Антонія Радивиловського, набувають поширен-
ня й окремі розвідки, присвячені безпосередньо пропо-
віднику. Це, зокрема, дослідження: С. Азовцевої [1], 
В. Денисюк [7], І. Ісіченка [11], С. Кагамлик [12], Т. Левченко-
Комисаренко [16], О. Максимчук [17], Л. Ушкалова [23] та 
ін. Даний факт засвідчує високий потенціал проповідей 
Антонія Радивиловського в якості джерела з дослі-
дження історії вітчизняної духовної культури. Окремі 
біографічні дані про проповідника можна почерпнути з 
історичних довідкових видань, що повторюють відомості 
попередніх досліджень [28]. Виключенням є зроблені 
Ю. Мициком публікації листів Антонія Радивиловського, 
що доповнюють наші уявлення про біографію пропо-
відника [19; 20]. 

Філософська й світоглядна складова творчості 
проповідника донедавна залишалася поза увагою 
дослідників. Так, до окремих філософських та світо-
глядних аспектів спадщини Антонія Радивиловського 
звертались зарубіжні та вітчизняні історики та філо-
софи Д. Броджі Беркофф [31], Л. Довга [8], Н. Яковенко 
[30]. Однак дані дослідження носять фрагментарний 
характер та звертаються до вивчення спадщини про-
повідника лише побіжно, при розгляді інших проблем. 
Тож, саме цей сегмент досліджень спадщини пропо-
відника потребує посиленої уваги, що буде реалізовано 
в нашому подальшому дослідженні. 

Потенційними напрямками дослідження філософської 
складової спадщини Антонія Радивиловського є: вивчення 
філософських традицій та текстів, на які спиралась 
творчість проповідника; розгляд впливу філософських 
знань та мови на змістовну складову проповідей Радиви-
ловського; аналіз філософськи значущих проблем його 
спадщини, що стосуються кола смисложиттєвих питань, 
зокрема морально-етичного характеру. 

Висновок. Таким чином, ми можемо констатувати, 
що на сьогодні вітчизняна наука має досить значний 
досвід дослідження спадщини Антонія Радивиловсько-
го. Однак дані дослідження в основному носять фраг-
ментарний характер та стосуються літературних яко-
стей творчості проповідника. Натомість філософська 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 37 ~ 

 

 

складова його текстів є малодослідженою та потребує 
детальної уваги як найбільш перспективний напрямок 
вивчення текстів Антонія Радивиловського. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Азовцева С. В. "Слово на вознєсєнїє господнє" Антонія Радиви-
ловського як приклад барокової проповіді / С. Азовцева // Філологічні 
трактати. – 2014. – Т. 6. ‒ № 2. – С. 64–68. 

2. Азовцева С. Творчість Антонія Радивиловського в історико-
літературних працях XIХ–ХХІ століть / С. Азовцева // Наукові записки 
ТНПУ. Серія: Літературознавство. – 2012. ‒ № 34. – С. 143–148. 

3. Аскоченский В. И. Киев с древнейшим его училищем Академиею. 
/ В. И. Аскоченский. – Киев : в Унив. тип., 1856. – С. 164. 

4. Білецький О. Хрестоматія давньої української літератури / О. Бі-
лецький. – К.: Радянська школа, 1967. – С. 321–322. 

5. Говорский К. Радивиловский Антоний (Краткий биограф. очерк) / 
К. Говорский // Вестн. Зап. Рос. – 1864. – Т. I. – Октябрь. – С. 183. 

6. Грицай М. С. Давня українська література / М. С. Грицай, В. Л. 
Микитась, Ф. Я. Шолом. – К.: Вища школа, 1989. – 414 с. 

7. Денисюк В. В. Образ воїна крізь призму барокової фразеології (на ма-
теріалі проповідей Антонія Радивиловського) / В. В. Денисюк // Лінгвістичні 
дослідження: Зб. наук. пр. ‒ Вип. 27. – Харків: Вид-во ХНПУ, 2009. – С. 3–13. 

8. Довга Л. М. Уявлення про гріх та чесноту в українських текстах 
XVII ст. / Л. М. Довга // Соціум. – 2003. – Вип. 3. – С. 241–248.  

9. Єфремов С. Історія українського письменства / С. Єфремов / за 
ред. М. К. Наєнка. – Київ: Femina, 1995. – 538 с.  

10. Ісіченко І. Історія української літератури: епоха бароко XVII – 
XVIII ст. / І. Ісіченко. – Львів, Київ, Харків: Святогорець, 2011. – 568 с. 

11. Ісіченко І. Конотаційна перспектива євангельського тексту в пасійних 
проповідях Антонія Радивиловського [Електронний ресурс] / І. Ісіченко // 
Медієвіст: латиномовна українська література. – Дата надходження: 27 бе-
резня, 2017. – Режим доступу: http://www.medievist.org.ua/2017/03/blog-
post_27.html 

12. Кагамлик С. Р. Високе Слово Антонія Радивиловського / С. Р. Ка-
гамлик // Український церковно-історичний календар ‒ 2003. – К., 2003. 
– С. 99–101. 

13. Костомаров Н. И. Русская история в жизнеописаниях ее глав-
нейших деятелей. – Книга 2. XVII столетие / Н. И. Костомаров. – М.: 
Книга, 1990. – 538 с. 

14. Крекотень В. І. Антоній Радивиловський про ораторське мистецтво / 
В. І. Крекотень // Радянське літературознавство. – 1959. – № 5. – С. 39–49. 

15. Крекотень В. І. Оповідання Антонія Радивиловського / 
В. І. Крекотень – К.: Наукова думка, 1983. – 408 с. 

16. Левченко-Комісаренко Т. Топіка сакральних імен у проповідях 
Антонія Радивиловського / Т. Левченко-Комисаренко  // Літературознав-
чі обрії. Праці молодих учених. – 2006. – Вип. 11. – С. 125–128. 

17. Максимчук О. Мотив пошуку коханого у проповідях Антонія Ра-
дивиловського і діалогах Григорія Сковороди / О. Максимчук // Переяс-
лавські Сковородинські студії. – 2013. – Вип. 2. – С. 66–71.  

18. Марковский М. Н. Антоний Радивиловский, южнорусский пропо-
ведник XVII века / М. Н. Марковский. – К.: Тип. Имп. Ун-
та св. Владимира  В. И. Завадского, 1894. – 187 с.  

19. Мицик Ю. Із листування духівництва 1660-х рр. / Ю. Мицик // УІЖ. 
– 2017. – № 3. – С. 148–156 

20. Мицик Ю. Нововиявлені листи православних ієрархів XVII ст. / 
Ю. Мицик // УІЖ. – 2014. – № 6. – С. 165–178. 

21. Огоновський О. Історія літератури руської [української] / О. Ого-
новський. – фотопередрук з вид.1887 р. – Мюнхен, 1992. – С. 318–31. 

22. Торочинский А. Проповеди Антония Радивиловского / А. Торочинский 
// Руководство для сельских пастырей. – 1876. – Т. 2. – № 30. – С. 370–379. 

23. Ушкалов Л. Сковорода й Антоній Радивиловський / Л. Ушкалов // Ушка-
лов Л. Григорій Сковорода: семінарій. – Харків: Майдан, 2004. – С. 322–323. 

24. Филарет, епископ Харьковский. Обзор русской духовной литера-
туры (862–1720) / Филарет, епископ Харьковский. – СПб: Типография 
Императорской Академии Наук, 1857. – С. 204. 

25. Франко І. Нарис історії українсько-руської літератури до 1890 р. / 
І. Франко. – Львів: Накладом Укр.-рус. вид. спілки, 1910. – V, 444 с.  

26. Чижевський Д. Історія української літератури (від початків до до-
би реалізму) / Д. Чижевський. – Нью-Йорк: УВАН, 1956. – 511 с. 

27. Чижевський Д. І. Історія української літератури / Д. І. Чижевський. 
– K: Видавничий центр "Академія", 2003. – 568 с. 

28. Чухліб Т. В. Антоній Радивиловський / Т. В. Чухліб / Києво-
Могилянська академія в іменах. XVII–XVIII ст. – Енциклопедичне видан-
ня. – К.: КМ Academia, 2001. – С. 451. 

29. Шевчук В. Муза Роксоланська: Українська література ХVІ–ХVІІІ 
століть: [у 2-х кн.]. / В. Шевчук. Кн. 2: Розвинене бароко. Пізнє бароко. – 
К. : Либідь, 2005. – С. 72. 

30. Яковенко Н. Дзеркала ідентичності. Дослідження з історії уявлень 
та ідей в Україні XVI–XVIII ст. / Н. Яковенко. – К.: Laurus, 2012. – 472 с. 

31. Brogi Bercoff Giovanna. The Sermons of Antoniy Radyvylovs’kyj: 
History, Culture, Mentality / Giovanna Brogi Bercoff // Theatrum humanae 
vitae. – К.: Laurus, 2012. – С. 414–424. 

 
REFERENCES 

1. Azovtseva, S. V. (2014). "Slovo na vozniesieniie hospodnie" Antoniia 
Radyvylovskoho yak pryklad barokovoi propovidi ["The Word to the 
Ascension of God" by Anthony Radivilovsky as an example of a Baroque 
sermon]. Filolohichni traktaty [Philological treatises], T.6, 2, 64–68. 

2. Azovtseva, S. (2012). Tvorchist Antoniia Radyvylovskoho v istoryko-
literaturnykh pratsiakh XIX–XXI stolit [Creativity of Anthony Radivilovsky in 
historical and literary works of the XIX‒XXI centuries]. Naukovi zapysky 
TNPU. Seriia: Literaturoznavstvo, 34, 143–148. 

3. Askochenskyi, V.Y. (1856). Kiev s drevnejshim ego uchilishhem 
Akademieju [Kiev with its oldest school Academy]. Kyiv, Unyv. Press. 

4. Biletskyi, O. (1967). Hrestomatіja davn'oї ukraїns'koї lіteraturi 
[Reader of the old Ukrainian literature]. Kyiv, Radianska shkola. 

5. Govorskiy, K. (1864). Radivilovskiy Antoniy (Kratkiy biograficheskiy 
ocherk) [Radivilovskiy Anthony (Short biographical sketch)]. Vestnik Zapad-
noy Rossii, I, 183. 

6. Hrytsai, M. S., Mykytas V. L., Sholom F. Ia. (1989). Davnja ukraїns'ka 
lіteratura [Ancient Ukrainian literature]. Kyiv, Vyshcha shkola. 

7. Denysiuk, V. V. (2009). Obraz voina kriz pryzmu barokovoi 
frazeolohii (na materiali propovidei Antoniia Radyvylovskoho [The image of 
a warrior through the lens of Baroque phraseology (on the material of 
sermons by Anthony Radivilovsky)] Linhvistychni doslidzhennia, 27, 3–13. 

8. Dovha, L. M. (2003). Uiavlennia pro hrikh ta chesnotu v ukrainskykh 
tekstakh XVII st. [Representation of sin and virtue in the Ukrainian texts of 
the XVII century.] Sotsium, 3, 241–248.  

9. Iefremov, S. (1995). Іstorіja ukraїns'kogo pis'menstva [History of 
Ukrainian Literature]. Kyiv, Femina.  

10. Isichenko, I. (2011). Іstorіja ukraїns'koї lіteraturi: epoha baroko XVII 
– XVIII st. [The history of Ukrainian literature: the Baroque period of the 
XVII‒XVIII centuries]. Lviv, Kyiv, Kharkiv, Sviatohorets. 

11. Isichenko, I. (2017). Konotatsiina perspektyva yevanhelskoho 
tekstu v pasiinykh propovidiakh Antoniia Radyvylovskoho [The connotational 
perspective of the Gospel text in the parson sermons by Antony 
Radivilovsky]. Mediievist: latynomovna ukrainska literatura. Retrieved from 
http://www.medievist.org.ua/2017/03/blog-post_27.html 

12. Kahamlyk, S. R. (2003). Vysoke Slovo Antoniia Radyvylovskoho 
[The high word of Antony Radilovsky]. Ukrainskyi tserkovno-istorychnyi 
kalendar – 2003, 99–101. 

13. Kostomarov, N. I. (1990). Russkaja istorija v zhizneopisanijah ee 
glavnejshih dejatelej. Kniga 2. XVII stoletie [Russian history in the biogra-
phies of its main figures. Book 2. XVII century]. Moscow, Kniga. 

14. Krekoten, V. I. (1959). Antonii Radyvylovskyi pro oratorske mystetstvo 
[Anthony Radivilovsky about oratory art]. Radianske literaturoznavstvo, 5, 39–49. 

15. Krekoten, V. I. (1983). Opovіdannja Antonіja Radivilovs'kogo [Story 
by Anthony Radivilovsky]. Kyiv, Naukova dumka. 

16. Levchenko-Komisarenko, T. (2006) Topika sakralnykh imen u 
propovidiakh Antoniia Radyvylovskoho [Topic of sacred names in sermons 
by Anthony Radivilovsky]. Literaturoznavchi obrii. Pratsi molodykh 
uchenykh, 11, 125–128. 

17. Maksymchuk, O. (2013). Motyv poshuku kokhanoho u propovidiakh 
Antoniia Radyvylovskoho i dialohakh Hryhoriia Skovorody [The motive of a 
lover's search in the sermons of Anthony Radivilovsky and the dialogues of 
Gregory Skovoroda]. Pereiaslavski Skovorodynski studii, 2, 66–71. 

18. Markovskiy, M. N. (1894). Antonij Radivilovskij, juzhnorusskij 
propovednik XVII veka [Anthony Radivilovsky, South Russian preacher of 
the XVII century]. Kyiv, Tip. Imp. Un-ta sv. Vladimira V. I. Zavadskogo. 

19. Mytsyk, Yu. (2017). Iz lystuvannia dukhivnytstva 1660-kh rr. [From 
the correspondence of the clergy of the 1660's.]. UIZh, 3,148–156. 

20. Mytsyk, Yu. (2014). Novovyiavleni lysty pravoslavnykh iierarkhiv 
XVII st. [Newly discovered letters of the Orthodox hierarchs of the XVII 
century]. UIZh, 6, 165–178. 

21. Ohonovskyi, O. (1992). Іstorіja lіteraturi rus'koї [ukraїns'koї] [History 
of Russian [Ukrainian] literature]. Miunkhen. 

22. Torochinskiy, A. (1876). Propovedi Antoniya Radivilovskogo [Sermons by 
Anthony Radivilovsky]. Rukovodstvo dlya selskih pastyrey, V. 2, 30, 370–379. 

23. Ushkalov, L. (2004). Skovoroda y Antonii Radyvylovskyi [Skovoroda 
and Anthony Radivilovsky]. In Hryhorii Skovoroda: seminarii [Gregory Sko-
voroda: Seminary], pp. 322–323. Kharkiv, Maidan. 

24. Filaret, episkop Harkovskiy. (1857). Obzor russkoj duhovnoj 
literatury (862–1720) [Review of Russian spiritual literature (862–1720)]. 
SPb, Tipografiya Imperatorskoy Akademii Nauk. 

25. Franko, I. (1910). Naris іstorії ukraїns'ko-rus'koї lіteraturi do 1890 r. 
[Essay on the history of Ukrainian-Russian literature until 1890]. Lviv, 
Nakladom Ukr.-rus. vyd. Spilky.  

26. Chyzhevskyi, D. (1956). History of Ukrainian literature (from the be-
ginning to the time of realism). Niu-York, UVAN, (In Ukrainian). 

27. Chyzhevskyi, D. I. (2003). Іstorіja ukraїns'koї lіteraturi [History of 
Ukrainian literature]. Kyiv, Vydavnychyi tsentr "Akademiia". 

28. Chukhlib, T. V. (2001). Antonii Radyvylovskyi [Anthony 
Radivilovsky].In Kyievo-Mohylianska akademiia v imenakh. XVII – XVIII st. – 
Entsyklopedychne vydannia. [Kyiv Mohyla Academy in names. XVII‒XVIII 
centuries. – Encyclopedia edition], p. 451. Kyiv, KM Academia. 

29. Shevchuk, V. (2005). Muza Roksolanska: Ukrainska literatura XVI–
XVIII stolit: [u 2-kh kn.] [Muse Roksolanska: Ukrainian literature of the 
XVII‒XVIII centuries: [in 2 books.]. In Knyga 2. Rozvynene baroko. Piznie 
baroko [Book 2: Developed Baroque. Late Baroque], p. 72. Kyiv, Lybid. 

30. Iakovenko, N. (2012). Dzerkala іdentichnostі. Doslіdzhennja z іstorії ujavlen' 
ta іdej v Ukraїnі XVI–XVIII st. [Identity mirrors. Studies on the history of ideas and 
ideas in Ukraine from the sixteenth and eighteenth centuries]. Kyiv, Laurus. 

31. Brogi Bercoff Giovanna (2012). The Sermons of Antoniy Radyvy-
lovs’kyj: History, Culture, Mentality. In Theatrum humanae vitae, pp. 414–
424. Кyiv, Laurus.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 0 4 . 19  



~ 38 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

В. В. Спивак, канд. филос. наук, доц. 
Академия Государственной пенитенциарной службы 
ул. Гончая, 34, г. Чернигов, 14000, Украина 
 

НАСЛЕДИЕ АНТОНИЯ РАДИВИЛОВСКОГО: СОСТОЯНИЕ И ПЕРСПЕКТИВЫ ИССЛЕДОВАНИЯ 
 
Статья посвящена обзору состояния и перспектив исследования проповеднического наследия Антония Радивиловского. Показано, что на 

сегодня отечественная наука имеет достаточно большой опыт исследования проповедей Антония Радивиловского. Это работы литературо-
ведов и языковедов (С. Азовцевой, И. Исиченко, В. Крекотня, М. Марковского, О. Ники), историков (Дж. Броджи Беркофф, М. Грации Бартолини, 
Н. Костомарова), философов (Л. Довгой). Однако большинство его проповедей до сих пор остаются без внимания ученых. Установлено, что 
данные исследования в основном носят фрагментарный характер и касаются литературных качеств творчества проповедника. Философская 
составляющая его текстов является малоисследованной и требует детального внимания как наиболее перспективное направление изучения 
текстов Антония Радивиловского. 

Ключевые слова: история философии, украинская философия, барокко, проповедь, состояние исследования. 
 
V. V. Spivak, Ph.D., Associate Professor,  
Academy of the State Penitentiary Service,  
34, Goncha Street, Chernihiv, 14000, Ukraine 
 

THE LEGACY OF ANTHONY RADIVILOVSKY: STATE AND PROSPECTS OF RESEARCH 
 
The article is devoted to the review of the state and prospects of the study of the preaching heritage of Anthony Radivilovsky. The study first 

analyzed and systematized the experience gained by the national science in the field of research sermons Anthony Radivilovsky.  
These are the works of literary critics and linguists (S. Azovtseva, I. Isichenko, V. Krekotnya, M. Markovsky, O. Niki), historians (J. Frederic Berkoff, M. Gracia 

Bartolini, M. Kostomarov), philosophers (L. Dovgа). However, most of his sermons still remain beyond the attention of scholars. This is especially true of the 
handwritten legacy of Radivilovsky, which was only partially studied by literary scholars and almost not considered from a philosophical point of view. 

The most prominent methodological basis of the study was the methods of textual analysis, comparative studies and hermeneutic one. 
It is shown that for today domestic science has a considerable experience in studying the sermons of Anthony Radivilovsky. It is established 

that the data of the research, for the most part, are fragmentary in nature and relate to the literary qualities of the preacher's work. The most signifi-
cant proofs of Radivilovsky's sermons remain in the works of M. Markovsky and V. Krekotnya. 

Instead, the philosophical component of his texts is poorly understood and requires detailed attention as the most promising direction in the 
study of Antony Radivilovsky's texts. Potential directions of research of the philosophical component of Antony Radivilovsky's heritage are: the 
study of philosophical traditions and texts on which the work of the preacher was based; consideration of the influence of philosophical knowledge 
and language on the content of the sermons of Radivilovsky; an analysis of the philosophical significance problems of his legacy concerning the 
range of semiotic issues, in particular, the moral and ethical nature. 

Key words: history of philosophy, Ukrainian philosophy, baroque, sermon, state of research. 
 
 
 
УДК 177.61 

В. Е. Туренко, канд. філос. наук, м. н. с. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
amurolog5@gmail.com 

 
ПОЛЕМІЧНІСТЬ ТА АГОНАЛЬНІСТЬ ДИСКУРСУ ЛЮБОВІ: 

ФІЛОСОФСЬКО-КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ ПОГЛЯД 
 

У статті концептуалізується ідея єдності любові та війни на основі міфологічного, культурологічного та філософського аспек-
тів. Автор на основі ряду теоретичних та емпіричних аргументів висуває гіпотезу про те, що полемічний (войовничий) образ лучника 
зі стрілами Ерота (Амура) сягає своєї основи у близькосхідній (шумеро-аккадській, семітській) міфології, яка вбачала не протистав-
лення любові та війни, а близьку спорідненість цих феноменів в образі Іштар (Інанни, Астарти). Культура любові через ідею завою-
вання сердця Дами характеризується тим, що є культурним, емпіричним втіленням розуміння єдності дискурсу любові та дискурсу 
війни. Обґрунтовується думка про те, що філософський аспект розуміння даної проблематики пов'язаний з двома феноменами, а саме 
влади та дару. Відповідно, саме в межах дискурсу любові відбувається "за(-)хоплення", дія якого пояснюється тим, що, підкоривши 
предмет любові, суб’єкт сам йому і підкоряється. Водночас у контексті дару відбувається "агон", тобто змагання між люблячими 
стосовно обміну дарами та приємностями. Відтак стверджується, що дискурс любові є полемічним та агональним.  

Ключові слова: любов, дискурс любові, війна, битва, "за-хоплення", куртуазна любов, дар, полемічність, агональність, Ерот. 
 
Постановка проблеми. Любов та війна – на пер-

ший погляд, здається, два несумісні феномени. Одна 
приносить смерть, страждання, печаль, інша – радість, 
щастя та задоволення. Однак історія культури свідчить 
про те, що насправді не все так однобічно з цими фе-
номенами, як в буденній свідомості. Відповідно, гли-
бинно та сутнісно любов та війна пов’язані між собою. 

Аналіз досліджень і публікацій. Наукові напрацю-
вання Р. Барта, Н. Брагінської, Ж. Дюбі, Д. де Ружмона, 
А. Чрьоуста, О. Ярового та інших стали теоретико-мето-
дологічною основою даного дослідження. Також можна 
відзначити фундаментальну працю Т. Дігбі [11] про те, як 
любов та війна впливають на суспільні трансформації, 
проте вона стосується безпосередньо культури постмо-
дерну. Тому в наявних наукових студіях не можемо 
віднайти цілісного та комплексного філософсько-культуро-
логічного погляду на досліджувану проблематику. 

Мета статті. Відповідно, метою пропонованої статті є 
концептуалізація ідеї полемічності та агональності дискур-
су любові у філософсько-культурологічному контексті. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
 

Ерот як воїн: міфологічний аспект проблеми 
Витоки розуміння єдності любові та війни сягають 

сивої давнини. Саме в давній міфології, через образ 
Ерота, ми зустрічаємо ключову основу полемічності та 
агональності дискурсу любові. Звичайно, можна зазна-
чити, що існує близько двох десятків версій походження 
Ерота ‒ від Гомера до неоплатоніків, проте саме образ 
хлопчика з луком та стрілами став найбільш усталеним 
у світовій культурі. Які ж витоки та герменевтика цього 
образу, з’ясуємо надалі більш детально. 

Версія походження Ерота від олімпійських богів Аре-
са й Афродіти, яка домінує в сучасних довідниках, нале-
жить безпосередньо Симоніду Кеоському (fr.24(70)). Але, 
як слушно зауважує Н. Брагінська, від спекулятивної 
міфології ми при цьому не йдемо. Якщо подивитися на 
Війну-Ареса і Любов-Афродіту в космогонічному кон-
тексті, то ця пара батьків Ерота неодмінно нагадає нам 
Φιλία та Νείκος Емпедокла, а не коханців з "фривольної" 
сцени в пісні Демодока [3, с. 58]. 

© Туренко В. Е.



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 39 ~ 

 

 

У цьому контексті слушним буде згадати статтю 
західного вченого А. Чроуста, присвячену впливу зороа-
стризму на вчення Платона й Аристотеля, в якій він 
приділяє декілька сторінок у цьому ключі і ранній грецькій 
філософії. На його думку, відоме твердження Геракліта 
Ефеського, що "війна є батьком всього" [22 В53 DK], 
співвідноситься з вічною боротьбою між Ахурамаздой і 
Ахріманом, як і твердження Емпедокла, що Любов і Во-
рожнеча – це два основних принципи, або фактори, які 
керують всесвітом, домінуючи по черзі. Ці два приклади, 
які можуть бути значно збільшені і розширені, повинні 
дійсно доводити, що деякі ранні грецькі філософи були 
знайомі з вченням Зороастра тією чи іншою мірою [10, 
с. 354‒355] . Відповідно до цього, можна говорити про 
східні, а точніше, близькосхідні впливи на дуалістичну 
космогонію ранніх грецьких філософів. 

Виходячи з цього можна висунути гіпотезу, що 
оскільки любов та війна досить тісно пов’язані в 
досократичній філософії і мають близькосхідний вплив, 
то в основі цього постає давньошумерська богиня 
Інанна (давньоаккадська Іштар, семітська Астарта). 

На підтвердження цій гіпотезі є два фактори: 
1) західні науковці Д. Блек і Е. Грін підкреслюють, 

що її усталена іконографія пов’язана з крилами та вій-
ськовими знаррядями [9, с. 108‒109]; 

2) як зазначають Афанасьєва і Дьяконов, теонім 
"Іштар" походить від Астар, що в прасемітський період 
означав планету Венеру в одному з двох аспектів, що 
передаються, відповідно, як Астар (ранкова зірка, чоло-
вічий персонаж) і Астарта (вечірня зірка, жіночий пер-
сонаж). У західносемітській та південноаравійській мі-
фології цей поділ зберігся (див. Астар і Астарта); у схід-
носемітському середовищі (предки аккадців) обидва 
аспекти злилися в єдине божество, зберігши характе-
ристики обох статей (див. андрогінність): з одного боку 
Іштар ‒ божество війни, з іншого ‒ сексу і дітонаро-
дження; при цьому слово Астар у східних семітів озна-
чало богиню взагалі [1, c. 595]. 

У свою чергу на підтвердження нашої гіпотези також 
може слугувати Lexicon iconographicum mythologiae 
classicae (LIMC), який вміщує в якості зображень Ерота, 
Амура і Купідона виключно крилатих немовлят, отроків і 
юнаків. Ерот Apteros зустрічається у пізньому римському 
мистецтві, коли надлишок інших атрибутів робить крила 
вже надмірними. Про лук скажемо тільки, що юнак з луком 
як супутник Астарти шанувався на Кіпрі і, судячи з двох 
написів, вважався там Аполлоном. Цей юнак в якості супу-
тника Кедеш в Єгипті носить ім'я Решеф. Аполлон на Криті 
увібрав риси Решефа, і лук залишився при ньому, тільки 
він сам не залишився при Астарті-Афродіті. Її супутником 
став інший бог з луком. Наука давно звикла вбачати синк-
ретизм у періоді еллінізму, а в останні десятиліття звикає 
до того, що і архаїка грецька, і рання класика пронизана 
східними впливами [12, с. 1050]. 

Відповідно, як ми бачимо, Ерот постає воїном у кон-
тексті любові, він своїм знаряддям як обдаровує, так і 
карає людей. Того, хто прагне любити, – він захищає, а 
того, хто цурається любові та біжить від неї, – прирікає 
на страждання та випробовування. Ерот – уособлення 
воїна любові, адже, будучи супутником своєї матері 
Афродіти, він їй допомагає в її справах. Проте, оскільки 
він володіє знаряддям, то відчуває сміливість та безка-
рність, що призводить до різного роду "любовних ігор".  

Втім, ця войовничість Ерота у філософії в імпліцит-
ному вигляді постає як прояв сміливості. Зокрема, ми 
це зустрічаємо у промові Федра в платонівському "Бен-
кеті", де він говорить наступне: "Та хіба знайдеться на 
світі такий боягуз, в якого сам Ерот не вдихнув би зви-
тягу, уподібнивши його природженому хороброму? І 

якщо Гомер говорить, що деяким героям відвагу дарує 
бог, то люблячим дарує її ніхто інший, як Ерот" 
[Symp.179a-b]. Таку ж властивість Ерота ми бачимо і в 
промові Діотіми [Див.: Symp. 203d-204a]. 

Через це людині, якою рухає любов, дається мож-
ливість робити дивовижні речі, а отже, бути героєм. 
Любов, на думку даного учасника "Бенкету", сильніша, 
ніж тисяча смертей. Сімейні і дружні почуття не такі 
чудові і вражаючі. Адже тільки почуття любові чолові-
ка/жінки до особистості протилежної статі здатне допо-
могти людині зробити героїчні вчинки. Ось чому Федр, 
коли представляє перший панегірик любові в "Бенкеті", 
акцентує увагу слухачів на такому дарі любові, як гото-
вність йти на будь-які жертви заради коханої особисто-
сті, це – прекрасніше, ніж дружба. Крім того, Федр під-
креслює, що ніхто не буде вмирати за вас, тільки той, 
хто щиро любить [Symp. 179b]. 

Ця сміливість і натхненність пов’язана не лише з 
військовими знаряддями, але й з тим, що Ерот мав кри-
ла. Проте "наявність потужних літальних м'язів і кістко-
вого кіля, до якого вони прикріплюються, мала б сильно 
збільшити розміри грудного відділу і змінити його фор-
му. Однак на скульптурних і мальованих зображеннях 
крилатих богів (у т. ч. й Ерота. – В.Т.) ніяких ознак де-
формації грудей не видно. Це можна пояснити тим, що 
у них (у т. ч. в Ерота – В.Т.) крила мали не стільки фун-
кціональне значення, скільки символічне, оскільки боги 
могли літати і без їх допомоги" [5, с. 97]. 

Отже, образ Ерота (Амура) в античній культурі і є 
безпосереднім міфологічним втіленням єдності дискурсу 
любові та дискурсу війни. Основа цього античного розу-
міння сягає шумеро-акадської міфології, яка вбачала не 
протиставлення любові та війни, а близьку спорідненість 
цих феноменів в образі Іштар (Інанни, Астарти). Даруючи 
чи віднімаючи любов у людей або богів, Ерот це здійс-
нює шляхом військових знарядь (лук та стріли), тим са-
мим задаючи основу для подальшого розвитку експліка-
ції полемічності та агональності природи любові. 

 

Куртуазна любов як культура "любовних війн" 
Куртуазна культура любові в своїй основі має не ли-

ше міфологічний аспект, але й літературний. Як зазначає 
французький амуролог Д. де Ружмон: "Починаючи з ан-
тичності поети використовували військові метафори для 
опису природної любові… Жінка віддається чоловікові, 
який завойовує її, оскільки він найщасливіший воїн. Ста-
вка Троянської війни – оволодіння жінкою. І один з най-
давніших романів, який відомий науковцям, "Феоген і 
Харіклея" Геліодора (III ст.), вже оповідає про "битви за 
любов" і про "чудове ураження" того, хто здається під 
стрілами Ероса, яких не уникнути. Плутарх показує, що 
сексуальна мораль спартанців була підпорядкована вій-
ськовим успіхам цього народу. Євгеніка Лікурга і її скру-
пульозно описані закони, що впорядковують відносини 
подружжя, не мали ніякої іншої мети, крім посилення 
агресивності солдатів. Все це підтверджує існування 
природного, тобто психологічного, зв'язку між сексуаль-
ним і войовничим інстинктами" [7, с. 268]. 

Відповідно до цього куртуазія виникла і як ренесанс 
античних ідей про єдність любові та війни, і як відмова 
від нав’язливої церковної цнотливості. Зарубіжний дослі-
дник О. Яровий наголошує, що сам праксис "любовних 
війн", яким так насичена куртуазна культура любові, ся-
гає своїх коренів в давногрецьких міфах про боротьбу 
тих чи інших богів, героїв за руку певної красуні [8, с. 86]. 

Втім, Д. де Ружмон стосовно цього пише наступне: 
"У нашій історії починаючи з XII‒XIII ст. все відбуваєть-
ся не так. Любовна мова збагачується зворотами, які не 
тільки позначають елементарні жести воїна, але цілком 
виразно запозичені з мистецтва баталій, військової так-



~ 40 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

тики тієї епохи. Відтепер мова вже йде не про спільне – 
що більш-менш смутно відчувається ‒ джерело, а про 
явний паралелізм. Закоханий тримає в облозі Даму 
свого серця. Він любовним штурмом бере її цнотли-
вість. Він переслідує, домагається її, прагнучи побороти 
останній оплот її сором'язливості і раптово зруйнувати 
його; нарешті, дама здається на волю переможця. Од-
нак тут же, шляхом несподіваного перетворення, типо-
вого для чемної поведінки, саме закоханий, вигравши 
бій, стає полоненим. Він, дотримуючись правил феода-
льних воєн, перетворюється на васала цього сюзерена, 
як якщо б саме він зазнав поразки. Йому залишається 
тільки доводити свою приналежність до чоловічого ро-
ду і т. п. Все це гідно прекрасної мови. Однак солдат-
сько-цивільний жаргон того часу дає нам чимало інших, 
ще більш виразних прикладів. Пізніше винахід вогнепа-
льної зброї призведе до вживання незліченних двозна-
чностей. До того ж зазначений паралелізм був із задо-
воленням використаний письменниками. Це ‒ тема не-
вичерпної риторики" [7, с. 268‒269]. 

Як пише Р. Барт, у "мові (словнику) уже давно встано-
влена еквівалентність кохання і війни: в обох випадках 
йдеться про те, щоби упокорити, захопити, полонити то-
що. Кожного разу, коли якийсь суб’єкт "закохується", він 
певним чином повертає архаїчні часи, коли чоловіки (аби 
забезпечити екзогамію) повинні були викрадати жінок; у 
кожному закоханому з першого погляду є щось від сабіня-
нки (або від будь-якої иншої відомої Викраденої)" [2, с. 67]. 

Разом з тим, як зауважує Ж. Дюбі: "Звичаї куртуаз-
ної любові значною мірою послабили насильство і гру-
бість у сексуальній поведінці чоловіків і в матримоніа-
льній політиці пологів. Чоловіки почали розуміти, що 
жінка – це не тільки тіло, що спершу потрібно завоюва-
ти її серце, заручитися її згодою, що слід визнати за 
жінкою наявність особливих переваг. Заповіді любовно-
го кодексу … прагнули довести, що жінки повинні мати 
рівні права з чоловіками не тільки в статевому плані, 
але і в питанні згоди на вступ у шлюб" [4, с. 96]. 

Водночас завоювання дами іноді супроводжувалося 
різного роду колізіями, що призводило до "судів кохання", 
на яких відбувалися судові розгляди стосовно справж-
ньості або несправжньості почуттів лицарів до свого 
предмета любові. Дискурс куртуазної любові хоча і містив 
у собі елементи, які носять полемічний, войовничий ха-
рактер, однак сенсом його було не стільки завоювання, 
скільки розуміння приналежності лицаря певній жінці. 

 

Любов як "за(-)хоплення" та "агон дару": 
філософські вектори осмислення 

Філософський контекст єдності любові та війни 
мислителі в першу чергу вбачають у феномені влади, в 
акті захоплення, точніше "за(-)хоплення", тобто у тако-
му акті, що поєднує у собі як владу, так і милування 
предметом любові. Р. Барт, зауважуючи давність цієї 
концепції, зазначає її кардинальну трансформацію на-
ступним чином: "Однак, цікавий обмін ролями: у старо-
давньому міті викрадач активний, він прагне схопити 
свою здобич, він – суб’єкт злодійства (об’єктом якого 
завжди є, як відомо, пасивна Жінка); у міті сучасному 
(міті про пристрасне кохання) все навпаки: за-
хоплюючий нічого не прагне, нічого не робить, він непо-
рушний як образ, а істинним суб’єктом злодійства є 
об’єкт за-хоплення; об’єкт полону стає суб’єктом кохан-
ня, а суб’єкт завоювання переходить у розряд любле-
ного об’єкта. (Від архаїчної моделі залишається, однак, 
видимий для всіх слід: закоханий – той, хто був захоп-
леним – завжди імпліцитно фемінізований)" [2, с. 68]. 

Однак, на наш погляд, діалектика цієї трансформації 
знімається в наступному: "підкоривши когось, сам суб'єкт 
підкоряється". Як у цьому контексті слушно зауважує 

Е. Левінас: "Любити означає переживати за Іншого, бути 
підмогою в його слабкості. Любов означає буття-для-
Іншого. Справжня любов є виявленням добра: вона не 
вимагає від того, кого ми любимо, неможливого, але, 
йдучи назустріч її слабкості, наділяє її собою, тобто 
врешті-решт пробуджує в ній звернену любов. Люблячи її, 
я не чекаю від неї підпорядкування, підтвердження влади 
мого "Я", "видачі" мені таємниць її ніжності. Люблячи її по-
справжньому, я радію її радості, насолоджуюся її насоло-
дами, люблю її любов, яка звернена до мене" [6, с. 366]. 

Втім, все ж це "за(-)хоплення", яке супроводжує дис-
курс любові, на думку Р. Барта, "це якийсь гіпноз: я за-
чарований образом. Спершу вражений, наелектризова-
ний, зрушений з місця, перекинутий, "уражений елек-
тричним скатом" (як чинив з Меноном Сократ, цей 
взірець любленого об’єкту, урочого образу), або ж на-
вернутий до нової віри певним видінням, адже ніщо не 
різнить дорогу закоханого від дороги до Дамаску; а зго-
дом опиняюся прилиплим, притиснутим, нерухомо при-
кованим до образу (до дзеркала). У ту мить, коли образ 
иншого захоплює мене вперше, я – не більше, аніж 
Чарівна курка єзуїта Анастасіуса Кірхера (1646): вона 
засинала зі зв’язаними лапами, втупившись у крейдяну 
лінію, що ніби пута проходила недалеко від її дзьоба; 
навіть коли її розв’язували, вона залишалася непоруш-
ною, завороженою, "підкорюючись своєму переможцю", 
– говорить єзуїт; однак, щоб розбудити її від цієї зача-
рованости, щоб подолати силу її Уявлюваного 
(vehemens animalis imagination), достатньо було ледь 
поплескати її по крилу; вона стріпувалася і знову почи-
нала дзьобати зерно" [2, с. 69]. 

Така ураженість, захопленість предметом любові 
пов`язана з тим, що суб`єкт розуміє, що Інший – це чудо, 
щось дивовижне в цьому світі, що не піддається якійсь 
класифікації, "атопічне" (Р. Барт). Така зніяковілість, 
чудесність любові (а відтак, і предмета любові) в тому, 
що вона з’являється у нашому житті випадково; вона не 
є напередзаданою. Здається, ось минають 20‒25 років 
нашого життя – і час подумати про особисте життя, але 
як би ми не планували, любов приходить, коли вона того 
хоче. Ми можемо піти в нічний клуб або ще в якесь місце 
масового скупчення людей, походити туди місяць, але 
так нікого і не зустріти. А можемо їхати останнім поїздом 
метро о пів на першу ночі... і на весь вагон ще одна лю-
дина (протилежної статі), кожен з нас думає про своє, 
але... раптом наші погляди перетнулися і ми несподівано 
один для одного посміхнулися. У результаті хлопець 
взяв адресу/телефон дівчини, а якщо взяти контекст XXI 
століття, дізнався, чи є вона в соцмережах тощо... так і 
зародилася їхня історія кохання. 

Разом з тим любовне за-хоплення відбувається не 
одразу, а поступово, воно містить спочатку локальний 
зміст, а потім вже тотальний. Р. Барт стосовно цього 
говорить наступне: "У сексуальній механіці світу тварин 
спусковий механізм – не якийсь деталізований індивід, 
а лише певна форма, барвистий фетиш (так починає 
діяти Уявлюване). Від чарівного образу у мені 
відображається (як на світлочутливому папері) не сума 
деталей, а той чи инший вигин. У Иншому мене раптово 
зворушує (захоплює) голос, округлість плечей, 
тендітність силуету, м’якість руки, манера посміхатися 
тощо. І відтоді – мене не обходить естетика образу. 
Знайшлося щось таке, що досконало співпало з моїм 
бажанням (про яке я геть нічого не знаю); а отже мені 
байдуже до будь-якого стилю… Вражає мене (знову 
мисливська термінологія) риса, характерна для якоїсь 
частини практики, швидкоплинна мить чиєїсь пози, тоб-
то певна схема (σχήμα – це тіло у русі, у ситуації, у 
житті)" [2, с. 70‒71].  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 41 ~ 

 

 

У цьому контексті слушним буде згадати відомий 
вірш Яни Мкр, який для більш цілісного розуміння пра-
вильно подати мовою оригіналу: 

 

"а полюбят тебя обязательно за другое,  
за то, что чужому и невдомек  

самое, что есть у тебя простое,  
будет для кого-то и шарм и шёлк. 

 

родинка, ямочка, или дурной акцент,  
станет кому-то чудом, почти пророчеством.  

то, что ты и не видел так много лет,  
кого-то спасает от серого одиночества. 

 

и полюбят тебя обязательно не за то,  
не за то, над чем ты всегда стараешься,  

но как ты ходишь, как снимаешь с себя пальто,  
может как ты плачешь, но скорее как улыбаешься. 

 

как грызешь колпачек от ручки, ловишь такси,  
или волос отводишь ладонями от лица,  

как ты ноешь с утра, как не знаешь куда идти,  
и как в фильмах болеешь за подлеца. 

 

может вдруг ты зевнешь,  
на важной какой-то встрече,  
и сконфуженно сморщишь лоб,  

и тебя полюбят,  
именно в этот вечер,  

не за что-то.  
а вовсе — наоборот" 

 
"За(-)хоплення" не може відбуватися тотально. Воно 

здійснюється поступово, розмірено. Зазвичай, на відміну 
від пристрасті та потягу, любов не любить "швидкості". 
Вона звертає увагу не на те, на що всі дивляться, а на те, 
що іншим здається не таким важливим. Саме в цьому і її 
особлива влада, глибина та висота. Любов не почи-
нається з великого, вона починається з малого, з тієї самої 
закоханості в якусь певну деталь людського тіла, людської 
поведінки, характеру чи темпераменту. І лише поступово, 
пізнаючи предмет любові, його все глибше і повніше по-
чинають любити, "за-хоплювати". 

Р. Барт це описує наступним чином: "Коли Вертер "від-
криває" Шарлотту (коли розривається полотнище і з’явля-
ється картина), Шарлотта нарізає хліб. Ханольд закохує-
ться у жінку, що йде (Gradiva – "та, що ступає"), обрамлену, 
до того ж, барельєфом" [2, с. 73]. Відповідно, безпосеред-
ньо вже в стані любові людина любить тотально предмет 
любові, вона його охоплює повністю, не розводячи те, що 
нібито є прекрасним, а що не дуже. Саме така феноме-
нологія почуття відображає пряму протилежність загаль-
новживаному суспільному кліше про те, що "чоловіки люб-
лять очима, а жінки ‒ вухами". Насправді люблять цілком 
та повністю як інтеріорно, так і екстеріорно. Любов не може 
бути "напів", або "на чверть", вона любить всю людину з 
усіма її слабкостями та сильними сторонами [2, с. 73]. 

Разом з тим виникає питання, в чому ж проявляється 
агональність в дискурсі любові. Як відомо, агон (з давньо-
грец. ἀγών) означає боротьбу або змагання у давніх греків 
і римлян. Відповідно до цього, в дискурсі любові є також 
свого роду змагання, а саме в обміні дарами. Р. Барт пи-
ше так про дарування: "Любовний дарунок розшукується, 
вибирається і купується в найбільшому збудженні ‒ тако-
му, що воно, видається, досягає рівня насолоди. Я актив-
но прикидаю, чи принесе цей предмет задоволення, чи не 
розчарує або навпаки, видасться занадто значущим і тим 
самим викаже мою маячню ‒ або пастку, в яку я потрапив. 
Любовний дарунок урочистий; захоплений всепожираю-
чою метонімією, що регулює Уявлюване життя, я 
цілковито переношу себе у нього. Цим предметом я даю 
тобі моє Усе…" [2, с. 176]. 

Водночас в даруванні реалізується запит на взаємність, 
не обов’язково речами і предметами, а просто на якусь від-
повідь. Через це відбувається постійне дарування одне од-
ному певного роду приємностей, що стає схожим на своє-
рідне змагання (агон), хто більше подарує. Однак, на відміну 
від змагань у спорті чи грі, в дискурсі любові немає перемо-
жених, самі двоє люблячих і є переможцями, тобто такими, 
що відчувають справжні почуття любові один до одного. 

Висновок. Таким чином, проаналізувавши філософ-
сько-культурологічний зміст розуміння дискурсу любові 
як дискурсу битви та війни, можемо зробити наступні 
висновки: 

1) Основа цієї концепції лежить у стародавніх мі-
фологіях. Славнозвісний образ Ерота (Амура) як лучни-
ка зі стрілами, на наш погляд, сягає своїх коренів у дав-
ньошумерській міфології через постать богині Іштар, 
яка була покровителькою як любові, так і війни.  

2) Куртуазна культура любові в історії людства була 
безпосередньою культурною практикою, втіленням кон-
цепції полемічності та агональності дискурсу любові. 
Засновуючись на античній міфології та літературі і 
створивши власні концепти та феномени (образ лица-
ря, образ Дами тощо), вона на багато сторіч стала ба-
зисом для розвитку західноєвропейської "риторики лю-
бові", що присутня і в наш час. 

3) Філософський погляд на досліджувану проблему 
проявляється у двох векторах: дискурс любові як "за(-
)хоплення", тобто концепт, який позначає як акт завою-
вання, так і процес милування коханою особистістю. 
Водночас в межах "логосу любові" також присутній 
"агон дару", що позначається певного роду змаганням 
між люблячими стосовно обміну між ними дарами.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Афанасьева В. К., Дьяконов И. М. Иштар // Мифы народов мира. 
Энциклопедия в двух томах / С. А. Токарев. – М.: Советская Энцикло-
педия, 1991. – Т. 1 (А‒К). – С. 595. 

2. Барт Р. Фрагменти мови закоханого / Р. Барт. – Львів: Незалеж-
ний культурологічний журнал "Ї", 2006. – 283 с.  

3. Брагинская Н. В. Откуда у Эрота крылья? / Н. В. Брагинская // 
Nymphon antron. Сборник статей в честь Азы Алибековны Тахо-Годи / 
Ответственный редактор А. И. Солопов. // Вопросы классической фило-
логии. Московский государственный университет имени М. В. Ломоно-
сова, Филологический факультет. ‒ Никея Москва, 2011. ‒ С. 53–94. 

4. Дюби Ж. Куртуазная любовь и перемены в положении женщин 
во Франции XII в. / Ж. Дюби // Одиссей. Человек в истории. – М.: Наука, 
1990. – С. 90‒96. 

5. Иванова-Казас О. М. Мифологическая зоология / О. М. Иванова-
Казас. – СПб: Филологический ф-т СПбГУ, 2004. – 264 с. 

6. Малахов В. А. Погляд на любов / В. Малахов // Етика спілкуван-
ня: Навч. посібник. – К.: Либідь, 2006. – С. 362–369. 

7. Ружмон Д. де. Искусство любить и искусство воевать / Д. де Ру-
жмон / Коллеж социологии. – СПб.: Наука, 2004. – С. 267‒290. 

8. Яровой А. В. От культуры войны к войне культур: социокультур-
ные проекции агональности в европейской и евразийской культурах / 
А. В. Яровой. – М., Берлин: Директ-Медиа, 2017. – 310 с. 

9. Black J., Green A. Gods, Demons and Symbols of Ancient 
Mesopotamia: An Illustrated Dictionary / J. Black, A. Green ‒ Austin and 
London, University of Texas Press, 1992. ‒ 192 p. 

10. Chroust A.-H. The Influence of Zoroastrian Teachings on Plato, Aris-
totle, and Greek Philosophy in General / A.-H. Chroust // New scholasticism. 
– Wash., 1980. – Vol. 54 – № 3. – рр. 342‒357. 

11. Digby T. Love and War: How Militarism Shapes Sexuality and 
Romance / T. Digby. ‒ Columbia University Press, 2014. ‒ 240 p.  

12. Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae. ‒ Zürich und 
München: Artemis Verlag, 1986. ‒ III.1, Atherion ‒ Eros. XXX + 1086 p. 

 
REFERENCES 

1. Afanas'yeva, V. K., D'yakonov I. M. (1991). Ishtar. Mify narodov mira. 
Entsiklopediya v dvukh tomakh, V. 1. [Myths of the peoples of the world. 
Encyclopedia in two volumes, V. 1.]. Moskow, Sovetskaya Entsiklopediya.  

2. Bart, R. (2006). A Lover's Discourse: Fragments. L`viv: Nezalezhny`j 
kul`turologichny`j zhurnal "I" (In Ukrainian ).  

3. Braginskaya, N. V. (2011). Otkuda u Erota kryl'ya? [Where did Eroth's 
wings come from?]. Nymphon antron. Sbornik statey v chest' Azy Alibekovny 
Takho-Godi. Voprosy klassicheskoj filologii. Moskow, Nikeya, 53–94. 

4. Dyubi, Zh. (1990). Kurtuaznaya lyubov' i peremeny v polozhenii 
zhenshchin vo Frantsii XII v. [Courtly love and changes in the status of 
women in France in the 12th century.]. In Odissey. Chelovek v istorii [Odys-
seus. Man in history], pp. 90‒96. Moskow, Nauka.  



~ 42 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

5. Ivanova-Kazas, O. M. (1994). Mifologicheskaya zoologiya [Mytho-
logical Zoology]. Sankt-Peterburg, Filologicheskiy f-t SPbGU.  

6. Malakhov, V. A. (2006). Poglyad na lyubov [A look at love]. In Ety`ka 
spilkuvannya: Navch. posibny`k [Ethics of communication: Textbook], 
pp. 362–369. Kyiv, Ly`bid`. 

7. Ruzhmon, D. de (2004). Iskusstvo lyubit' i iskusstvo voyevat' [The art 
of love and the art of war]. In Kollezh sotsiologii [College of Sociology], 
pp. 267‒290. Sankt-Peterburg, Nauka.  

8. Yarovoy, A. V. (2017). Ot kul'tury voyny k voyne kul'tur: sotsio-
kul'turnyye proyektsii agonal'nosti v yevropeyskoy i yevraziyskoy kul'turakh 
[From the culture of war to the war of cultures: sociocultural projections of 
agonalism in European and Eurasian culture]. Moscow, Berlin, Direkt-Media. 

9. Black, J., Green, A. (1992). Gods, Demons and Symbols of Ancient 
Mesopotamia. An Illustrated Dictionary. Austin and London, University of 
Texas Press. 

10. Chroust, A.-H. (1980). The Influence of Zoroastrian Teachings on 
Plato, Aristotle, and Greek Philosophy in General. New scholasticism, 
Vol. 54, №3, 342‒357. 

11. Digby, T. (2014). Love and War: How Militarism Shapes Sexuality 
and Romance. New York, Columbia University Press.  

12. Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae (1986). Zürich und 
München: Artemis Verlag, III.1, Atherion ‒ Eros.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  26 . 0 4 . 19  

 
В. Э. Туренко, канд. филос. наук, м. н. с. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ПОЛЕМИЧНОСТЬ И АГОНАЛЬНОСТЬ ДИСКУРСА ЛЮБВИ: ФИЛОСОФСКО-КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ ВЗГЛЯД 

 
В статье концептуализируется идея единства любви и войны на основе мифологического, культурологического и философского 

аспектов. Автор на основе ряда теоретических и эмпирических аргументов выдвигает гипотезу о том, что полемический (воинст-
венный) образ лучника со стрелами Эрота (Амура) имеет свои корни в ближневосточной (шумеро-аккадской, семитской) мифологии, 
которая видела не противопоставление любви и войны, а близкое родство этих феноменов в образе Иштар (Инанны, Астарты). 
Утверджается, что куртуазная культура любви через идею завоевания сердца Дамы характеризуется тем, что является культур-
ным, эмпирическим воплощением понимания единства дискурса любви и дискурса войны. Обосновывается мысль о том, что фило-
софский аспект понимания данной проблематики связан с двумя феноменами, а именно власти и дара. Соответственно, именно в 
рамках дискурса любви происходит "вос(-)хищение", действие которого объясняется тем, что, покорив предмет любви, субъект сам 
ему и подчиняется. В то же время в контексте дара происходит "агон", то есть соревнование между любящими относительно об-
мена дарами и приятностями. Следовательно, утверждается, что дискурс любви является полемическим и агональным. 

Ключевые слова: любовь, дискурс любви, война, битва, "вос-хищение", куртуазность, дар, полемичность, агональность, Эрот. 
 
V. E. Turenko, Ph.D., junior research fellow 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
POLEMICNESS AND AGONALITY OF DISCOURSE OF LOVE: PHILOSOPHICAL AND CULTURAL VIEW 

 
The article conceptualizes the idea of the unity of love and war based on the mythological, cultural, and philosophical aspects. The author, based on 

a number of theoretical and empirical arguments, hypothesizes that the "polemical" (warlike) Eros`s image as archer with arrows has its roots in Middle 
Eastern (Sumerian-Akkadian, Semitic) mythology, which saw not the opposition of love and war, and a close relationship of these phenomenons in the 
image of Ishtar (Inanna, Astarte). It is highlighted that the courtly culture of love through the idea of winning lady's heart is characterized by the fact that 
it is the cultural, empirical embodiment of the understanding of the unity of the discourse of love and the discourse of war. It emphazises the idea that 
the philosophical aspect of understanding this issue is associated with two phenomenons, namely power and gift. Accordingly, it is within the frame-
work of the discourse of love that the “admiration” takes place, the effect of which is explained by the fact that having subjugated the object of love, the 
subject himself obeys him. At the same time, in the context of the gift, there is an “agon”, that is, a competition between those in love regarding the 
exchange of gifts and pleasures. Therefore, it is argued that the discourse of love is polemical and agonal. 

Key words: love, love discourse, war, battle, admiration, courtly love, gift, polemicness, agonality, Eros. 
 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 43 ~ 

 

 

ПРАКТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 
УДК 7.036:[94+159.953.2](477)  
 

О. О. Геращенко, докторант, каф. культурології 
Національний університет "Києво-Могилянська академія" 

вул. Григорія Сковороди, 2, Київ, 04655, Україна 
olesya.shambur@gmail.com 

 
ВІЗУАЛЬНЕ МИСТЕЦТВО ЯК ІНСТРУМЕНТ РЕОРГАНІЗАЦІЇ  

ПОСТКАТАСТРОФІЧНОЇ ПАМ’ЯТІ 
 
У статті проаналізовано мистецькі підходи до трансформації застарілого травматичного досвіду різних країн, окреслено психо-

логічні та соціальні проблеми, які можуть виникати у суспільстві, де присутня нереорганізована катастрофічна травматична 
пам’ять, обґрунтовано висновок про доцільність перегляду підходів до вирішення зазначеної проблеми в Україні.  

Ключові слова: посткатастрофічна пам'ять, травматична пам’ять, візуальне мистецтво, робота горя. 
 
Постановка проблеми. Протягом останніх трьох 

десятиліть державотворення спостерігається стрім-
кий рух України до культурного самоствердження. 
Одним з його важливих елементів є осмислення сус-
пільного травматичного досвіду. Даний процес має 
надзвичайну важливість для розбудови успішної 
держави, адже поколіннями українці накопичували 
пам’ять про скорботні події у житті далеких і близьких 
предків, утім були позбавлені можливості провести 
належну роботу горя.  

Актуальність цієї проблеми набуває особливого 
значення у теперішній час, з огляду на те, що дер- 
жава стоїть на порозі нових потрясінь. В умовах зов-
нішньо- і внутрішньополітичної турбулентності гостро 
постає питання нового суспільного договору, а негати-
вний досвід поколінь, який не було належним чином 
осмислено, не дозволяє раціонально підійти до 
розв’язання поточних соціальних проблем та консолі-
дувати суспільство. 

Аналіз досліджень і публікацій. Студії пам’яті є 
міждисциплінарною галуззю, що крім багатого теорети-
чного підґрунтя включає в себе культурні практики, які 
уможливлюють осмислення значення минулого у тепе-
рішньому. 

Проблематика пам’яті як фактора, який впливає на 
свідомість та на сприйняття людиною актуальної дійс-
ності, розглядалась філософами з давніх-давен. Авре-
лій Августин (354‒430) визначав пам’ять як властивість 
душі, у якій зберігаються спомини – образи світу та пе-
реживання [1]. Ця концепція пам’яті вплинула на погля-
ди Анрі Бергсона, Едмунда Гуссерля [4], Мартіна Гай-
деґґера [10]. 

Поява у ХІХ столітті соціології запропонувала но-
вий дискурс теми пам’яті, надавши їй статусу соціа-
льного явища, що розглядається з точки зору колек-
тивних уявлень. У рамках цього дискурсу стали вже 
класичними поняття колективної пам’яті та соціаль-
них рамок пам’яті, запропоновані Морісом Хальбвак-
сом [17], концепт "місць пам’яті" П’єра Нора [20], по-
діл політики пам’яті на "тверду" та "м’яку" за Олекса-
ндром Еткіндом [11]. 

Одночасно із соціологічним ракурсом дослідження 
травматичної пам’яті розвивається психологічний. 
3игмунд Фройд [16], Карл Юнг [12], Еріх Фромм [9] до-
сліджували колективне позасвідоме, а також способи 
його актуалізації. 

Мета статті. Нині уже чимало написано щодо 
ролі пам’яті у відтворенні минулого для теперішніх 
потреб, але складним і недостатньо осмисленим 
залишається питання про мистецькі практики як 
своєрідні "технології роботи" пам’яті, а саме – 

як зазначені практики віднаходять соціальне 
життя в об’єктивованих образах та сприяють зці- 
ленню травми. 

Наукові теорії травматичної пам’яті відображають 
механізми впливу на особистість різних травматичних 
подій, а також факторів, що визначають процес прими-
рення з ними. Однак теоретико-методологічний аналіз 
"роботи горя" крізь призму мистецьких практик та хара-
ктеристики їхнього впливу на реорганізацію травматич-
ної пам’яті не проводився. 

У межах даної статті проведено оглядовий аналіз 
результатів використання культурологічного підходу до 
проблеми позитивної трансформації сучасного постка-
тастрофічного досвіду, а також доводиться інструмен-
тальна роль візуального мистецтва у роботі з пам’яттю. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Пост-
катастрофічна пам’ять зазвичай залишає по собі не 
факти, а алегорії. Частково тому, що людина відчуває 
емоції тільки у сьогоденні. Натомість у спогадах емоції 
можуть бути представлені тільки репрезентативно, че-
рез низку образів, немов сприйняті від третьої особи. У 
такому випадку людина швидше осмислює емоцію, ніж 
відчуває її. З цієї точки зору, мистецтво пропонує нам 
альтернативний підхід до розуміння проблем нашого 
стану і зцілення травм. 

Слід зауважити, що нині несподівано важливою фу-
нкцією мистецтва стала його здатність навчити людей 
переживати болючий негативний досвід, не втрачаючи 
внутрішньої цілісності. Останнім часом з’явилася вели-
ка кількість цікавих творів, які по суті є "сублімованим" 
смутком з боку художника. Завдяки психологічним про-
цесам трансформації особистісний досвід автора може 
втілитися у шедевр, навіть коли цей досвід на перший 
погляд не є надто вражаючим чи унікальним. 

Аби пересвідчитися у цьому, варто розглянути деякі 
приклади застосування інструментарію візуального ми-
стецтва художниками різних країн з метою подолання 
їхнього особистого травматичного досвіду, пов’язаного 
з переживанням трагічних подій масштабних катастроф 
сучасності та важкою пам’яттю про них. 

11 березня 2011 року в Японії стався найпотужніший в 
її сучасній історії дев’ятибальний землетрус. Він спричи-
нив руйнівне цунамі, яке стерло з лиця землі цілі міста і 
призвело до руйнування активної зони трьох ядерних 
реакторів на Фукусіма-Дайіті (Фукусімській АЕС-1). На 
сьогодні це – найбільш дорога у фінансовому вимірі при-
родна катастрофа в історії людства. Події супроводжува-
лися безпрецедентною акумуляцією пов’язаних з катаст-
рофою даних та їх детальним аналізом, результати якого 
дозволили скласти доволі вичерпну картину того, що ста-
лося, а також поліпшити підходи до кризового управління.  

© Геращенко О. О.



~ 44 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Однак, як слушно зауважив письменник Шігемацу 
Кієші, "Big data" не дозволяють скласти враження про 
соціально-культурні виміри катастрофи. "На тлі збору 
даних про нескінченно велике, можна втратити відо-
мості про нескінченно мале. Але у цьому випадку 
аналіз ситуації буде неповним" [18, p. 118]. Не запе-
речуючи користі від збору наукових даних про катас-
трофу, Шігемацу Кієші наполягав на важливості мис-
тецького осмислення тих подій, адже, на його думку, 
мистецтво не має альтернативи, коли мова заходить 
про аналіз трагічного людського досвіду. Поза сумні-
вом, Фукусіма як подія символізувала кризу нації й 
екологічну катастрофу, але в той же час те, що ста-
лося, вивело з умовної кризи артистичне і літератур-
не середовище країни. 

У сучасному культурному просторі Японії присутні 
множинні свідоцтва того, що після трагедії діячі мис-
тецтв трансжанрово переглянули своє ставлення до 
тріади: мистецтво‒репрезентація‒досвід на користь 
"натуралістичної" репрезентації пам’яті про пережиту 
катастрофу. Так, наприклад, дія роману Іто Сейко "Ра-
діо уяви" [21] відбувається в означеній парадигмі. Книга 
написана з точки зору радіоведучого, що потонув під 
час цунамі і тіло якого повисло на верхівці дерева у 
зараженій радіацією зоні евакуації, і, тим не менш, він 
продовжує транслювати свою популярну радіопрогра-
му. Її можна почути тільки тим, хто дозволяє своїй уяві 
блукати покинутими внаслідок катастрофи місцями. 

У такий спосіб у романі постулюється думка про те, 
що травма від катастрофи, яка сталася 11 березня, 
стає зрозумілою лише на індивідуалізованому, особис-
тому рівні: "Ваша уява підключається до радіохвиль, ви 
опиняєтеся біля мікрофона, в студії на радіовишці ‒ 
іншими словами, стаєте моїм голосом" [21, p. 8]. У кінці 
твору поняття "уява" замінюється поняттям "смуток". У 
такий спосіб автор підкреслює основну ідею твору: для 
здобуття глибинного розуміння катастрофи необхідно 
задіяти весь спектр можливостей людської емпатії. 

Ще одним цікавим прикладом є творчість японського 
художника-самоука Казуто Тацута. Він був у числі тих 
патріотів, які, керуючись відчуттям місії і бажанням до-
помогти постраждалому регіону, влаштувалися на ро-
боту на Фукусімську АЕС після того, як на ній сталася 
аварія. Пропрацювавши півроку, він отримав дозу раді-
ації, що перевищує допустимі санітарні норми, і був 
змушений звільнитися. Осмислюючи власний досвід 
роботи на станції, Тацута звернув увагу на разючу не-
відповідність дійсного стану речей та тієї інформації 
про ситуацію, яка завдяки політиці уряду Японії та ком-
панії TЕРСО (Tokyo Electric Power Company) заполони-
ла публічний простір країни. Опинившись у ситуації 
"подвійної", чи "викривленої", правди та намагаючись 
упоратися з пам’яттю про травматичні події, Тацута 
вирішив відобразити пережите на Фукусімській АЕС у 
формі ілюстрованого роману – манги. 

"Я намалював цю мангу, тому що хотів задокумен-
тувати те, що я пережив, для історії... Я вірю, що це має 
ключове значення для майбутнього нашої країни", ‒ 
говорить художник [22]. Показово, що Тацута не керу-
вався художнім поривом, наймаючись на роботу на 
станцію. Необхідність зафіксувати свій досвід артисти-
чно проявилася в нього апостеріорі, як спроба впорати-
ся з психологічним напруженням і перевтомою. На від-
міну від Іто Сейко, художник не залишає читачеві манги 
простору для уяви: він не тільки з фотографічною точ-
ністю передав образи, які поставали перед ним протя-
гом півроку, а й детально відобразив мову робочих на 

станції, їхній жаргон. Навіть ті японці, які зазвичай ігно-
рують манги, визнали роботу Тацути вкрай важливим 
художнім висловлюванням і літературним явищем. Це 
говорить про те, що у спробі "зробити чутним голос ро-
бочих станції" автор вийшов за межі стилю. 

Американський філософ Домінік Ла Капра виділив 
дві типові реакції на травму: конструктивне подолання і 
нав’язливе "відтворення" тривожної події [19]. Видаєть-
ся, що до них варто додати третю – художнє осмислен-
ня травми і катастрофи. 

Тепер звернемося до українського досвіду. Одним з 
яскравих прикладів тут можуть слугувати графічні ро-
боти донецького "партизана" ‒ українського дизайнера і 
художника Сергія Захарова під загальною назвою "Діра. 
Серпень чотирнадцятого". Вони, як і манги Тацути, 
представляють собою серію коміксів [5]. Автор каже, що 
ця форма мистецтва є "найпотужнішою річчю, позаяк у 
ній переплітаються візуальне і вербальне сприйняття".  

Під час окупації Донецька Сергій малював на фа-
нері карикатури на "героїв-ополченців" і таємно роз-
міщував їх у людних місцях міста. За це його було 
заарештовано окупаційною владою на півтора місяці, 
тричі його виводили на розстріл. Опинившись на під-
контрольній Україні території, художник згадував, що 
робота над серією малюнків ‒ спогадів про пережите 
допомагала йому впоратись із травматичним досві-
дом. "Малюнки ‒ це психотерапія, і досить потужна", 
‒ говорить художник в інтерв’ю "Дзеркалу тижня" [6]. 
У Прощену неділю два роки по тому (у 2016 році) на 
своїй сторінці у соціальній мережі він розмістив кіль-
ка картинок коміксу "Діра" і написав про прощення і 
спромогу делегувати особисту вендету Божому суду і 
справедливій судовій системі. 

Сергій Захаров наполягає, що почуття особистої 
образи і жагу до помсти не можна тримати в собі. У 
цьому ж інтерв’ю художник відзначає, що в Україні 
досі адекватно не осмислено досвід Другої світової 
війни і це породжує руйнівну для держави суспільну 
поляризацію. 

Тяглість психологічної реакції на катастрофічні події 
залежить від спроможності людини упокоритись перед 
болем втрати. Така реакція у критичних випадках може 
набувати патологічних форм, а саме ‒ бути відстроче-
ною. Подібна викривлена реакція на горе може тривати 
десятиліттями. У гострому періоді переживання важкої 
травми психіатри описали стан, який можна визначити 
як посткатастрофічний синдром [8].  

І дійсно, обставини ХХІ століття демонструють хво-
робливу складність посткатастрофічної ситуації. Мину-
ле переслідує, розділяє суспільство і, як результат, ча-
сто обмежує політичний вибір. 

Якщо наступні покоління проживають на тій самій 
території, де сталася катастрофа, і при цьому не вжито 
необхідних заходів щодо роз’яснення обставин катаст-
рофи та спокути, яка відбулась, горе в цій ситуації над-
звичайно важко відокремити від страху перед повто-
ренням історії у нових формах. Відтак про майбутнє 
міркують у семантичних рамках минулого, а сьогодення 
ніби і не існує. Цей парадокс виявив Зигмунд Фройд, 
помітивши у своїх пацієнтів схильність "повторювати 
витіснене у якості нинішнього переживання, замість 
того щоб згадувати його як частину минулого" і визна-
чивши унікальну здатність минулого занапащати сього-
дення [15]. 

У той час як терапевтичне завдання психоаналітика 
поставлено таким чином, щоб перетворити травму, яка 
"загнана" у підсвідоме, на спогад, пацієнт демонструє 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 45 ~ 

 

 

повторення. У контексті сучасної феноменології гро-
мадської культурної пам’яті доречним буде вести мову 
про ресентимент. Найбільш руйнівною властивістю 
психіки у зв’язку з цим є те, що, коли мова йде про спо-
гади, минуле і сьогодення відрізняються, у той час як у 
повторенні вони злиті воєдино, таким чином, що мину-
ле не дозволяє суб’єкту ясно бачити сьогодення. 

На думку Олександра Еткінда, радянського пси-
холога, а пізніше американського культуролога й іс-
торика культури, "співвідношення між горем і вироб-
ництвом відмінностей можна визначити, використо-
вуючи основну ідею школи російського формалізму ‒ 
відсторонення... Як творча варіація повторюваного 
минулого, відсторонення здатне перемогти пов’я-
заний з ним механізм вічного повторення травматич-
ної пам’яті" [11]. Цю думку ілюструє і цитата з нобе-
лівської лекції Йосифа Бродського, в якій поет за-
уважив, що мистецтво "тим і відрізняється від життя, 
що завжди уникає повторення" [2]. 

Саме відсторонення рятує життя людини, яка пе-
ребуває у скорботі, від нападів міметичного горя1, 
тому що воно наслідує втрату, але не відтворює її. 
Відмінності між травматичною пам’яттю про минуле і 
будь-яким її симулякром не менш важливі, ніж їхні 
подібності, щоб достовірно відрізнити уявну констру-
кцію від справжньої. 

У цьому контексті вважаю за можливе поділитися 
і власним досвідом звернення до артистичної перс-
пективи у зв’язку з травмою, заразом звернувши ува-
гу на один з можливих підходів до примирення з тра-
гедією у такому суспільстві, де смерть ‒ табуйована 
тема, через що робота горя свідомо чи несвідомо 
блокується. Декілька років тому мені довелося відві-
дати Чорнобильську зону відчуження, в т. ч. Прип’ять 
‒ місто-привид, від якого залишився лише застарілий 
скелет з каркасів колись житлових масивів. Усвідом-
лення масштабу не тільки глобальної, але й локаль-
ної катастрофи, тієї, що спіткала мешканців цього 
міста, побудованого, аби стати місцем проживання 
молодої наукової еліти, мене вразило. Місяці по то-
му, зважившись повернутися до фотографій, зробле-
них під час поїздки, мимоволі зупинилася на одній із 
них, де були круглі настінні годинники без стрілок та 
дерев’яні рейки з цвяхами, на яких висять гумові 
протигази. Це зображення чітко зливалося у свідомо-
сті з картиною "Супрематизм" Казимира Малевича. Я 
відшукала її в Інтернеті і зіставила фотографію та 
оцифровану картину в колаж. Просторова подібність 
виявилась вартою подиву: ритм, співвідношення фо-
рми збігалися до дрібниць. Супрематизм Малевича 
як маніфест Модерну, мобілізації творчих сил "нових 
людей" і фотопам’ятники атомного розпаду тоталіта-
ризму, поставлені поруч, представилися візуальною 
епітафією радянській імперії ‒ жахливою у своїй пра-
вдивості. Візуальний простір став своєрідним полем 
інтеграції, де речі зійшлися воєдино, а естетичний 
досвід представився як коливання між "ефектом при-
сутності" й "ефектом значення" [3]. У той же час від-
мінність між абстрактними полотнами і дійсною фо-
тохронікою залишалася очевидною. Це дозволило 
помістити пам’ять про зону відчуження у художній 
контекст, у межах якого вдалося впоратися з затри-
маним у пам’яті болем. Важливе терапевтичне зна-
                                                                  

1 О. Еткінд вводить поняття мисленнєвої межі міметичного го-
ря, яка полягає у буквальному відтворенні втрати за допомогою 
культурних форм, тобто таких способів символізації, які підкрес-
люють відмінність продукту мімезису від об’єкта мімезісу [6]. 

чення також набула можливість поділитися своїми 
знахідками і роботами з аудиторією, відкривши екс-
позицію в київському музеї "Чорнобиль"2. 

Осмислюючи роботу пам’яті і горя, німецький тео-
ретик культури Вальтер Беньямін говорив, що 
"пам’ять не інструмент для вивчення минулого, але 
його підмостки" [7]. Людина, яка актуалізує своє ми-
нуле, одночасно є й актором, який виконує свою роль 
перед суспільством. Незалежно від того, чи копирса-
ється він у землі, в архіві або у продуктах популярної 
культури ‒ це практична діяльність, робота горя [14]. 
Тільки коли результати пошуків явлені публіці, не-
мовби на сцені театру, роботу горя можна вважати 
завершеною. 

Залучення до мистецтва у якості творця або гля-
дача (чи водночас і творця, і глядача) допомагає лю-
дям ставати більш цілісними за рахунок того, що у 
них з’являється можливість повною мірою здійснюва-
ти внутрішню роботу з горем і пам’яттю, позаяк мис-
тецтво надає простір для "законного", але водночас і 
дещо відстороненого місця скорботи у житті людини. 

Одночасно потрібно розуміти, що культурна 
пам’ять про катастрофу ‒ це складне з точки зору 
внутрішньої екології середовище. Частково ‒ через 
дуалізм у значеннях місця пам’яті: з одного боку, во-
но уже означене певним ім’ям і замкнене у власній 
ідентичності, а з іншого ‒ сьогоднішні місця пам’яті як 
зразки сучасного мистецтва представляють собою 
простір, відкритий до розширення їхніх значень. 

До таких місць пам’яті можна віднести меморіаль-
ний комплекс, присвячений пам’яті жертв терористи-
чної атаки у Нью-Йорку 11 вересня 2001 року, "Ну-
льова відмітка" (Ground Zero), який відкрився трина-
дцять років по тому тематичною художньою вистав-
кою "Візуалізація немислимого: Художня відповідь на 
9/11" (Rendering the unthinkable: Artists Respond to 
9/11). Картини для експозиції представили 13 худож-
ників, більшість з яких проживали на Манхеттені під 
час згаданих подій, і кожен з них втратив у цей апо-
каліптичний день своїх коханих. Представлені роботи 
глибоко резонують з почуттями тих, кого не полиша-
ють травматичні спогади, пов’язані з терористичною 
атакою на США. Так, наприклад, робота Манджу Ша-
ндлер, манхеттенської художниці, яка була в самому 
центрі Нью-Йорка під час трагедії, під назвою "Жест" 
являє собою художню інсталяцію з майже трьох ти-
сяч невеликих картин, і кожна з них зображує люди-
ну, яка загинула під час теракту ‒ від пожежного до 
пілота захопленого літака. А робота уродженця Бру-
кліна, художника Крістофера Сочедо "Всесвітній тор-
говий центр як хмара" пов’язана зі скорботою автора 
за братом-пожежником, який загинув, виконуючи 
професійний обов’язок у північній башті Центру. 

Слід зазначити, що й досі мешканці Нью-Йорка 
вкрай рідко відвідують цей музей, побоюючись жах-
ливих спогадів, пов’язаних з 11 вересня. При цьому 
куратори виставки наполягають на тому, що вибір 
представлених тут робіт викликаний бажанням допо-
могти тим, хто найбільше постраждав від терористи-
чного акту, впоратися зі спогадами, які травмують. 
Адже місцеві художники, що самі є носіями пам’яті 
про ті трагічні події, відкривають глядачам непідробні 
почуття, цілком співзвучні з переживаннями ньюйор-
кців. Художня візуалізація настільки сильних емоцій, 
що об’єднують велику кількість людей, може 
                                                                  

2 Інформацію про цю подію див.: http://chornobylmuseum.kiev.ua 
/uk/виставка-візуальної-поетеси-олесі-ге/ 



~ 46 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

пом’якшити біль, уникаючи ретравматизації (процесу, 
коли через спогади або випадкову зустріч з чимось, 
що нагадує про момент травмування, людина заново 
занурюється у травматичний стан). 

"Це ряд непростих історій. І дуже складно змуси-
ти людей зрозуміти, що правильно буде з ними розі-
братися й оживити болючі емоції вже в іншому кон-
тексті. Тільки так можна з ними впоратися і стати 
сильнішим", ‒ стверджує Карі Воткінс, виконавчий 
директор Національного меморіалу та Музею міста 
Оклахоми [13]. 

Висновок. Візуальна практика, яка входить у ре-
зонанс із приватною чи колективною пам’яттю, до-
зволяє відкрити нові способи акцептації побаченого, 
уточнити сприйняття і розуміння досвіду, пов’язаного 
з горем. І в цьому сенсі здатність до позитивної 
трансформації переживання (тобто перетворення 
болісних спогадів у досвід, позбавлений негативних 
конотацій) можна вважати не тільки привілеєм, а й 
найважливішою функцією естетики. Про нагальність 
пошуку шляхів конструктивного подолання пам’яті 
про горе свідчать, наприклад, результати психоана-
літичних досліджень посттравматичного синдрому в 
Німеччині, які показують, що травматичний досвід 
передається між поколіннями: друге і навіть третє 
покоління, яке живе після соціальної катастрофи, 
демонструє "субнормальне" психологічне здоров’я і 
соціальне функціонування. Причому це вірно як щодо 
нащадків жертв, так і щодо нащадків злочинців. 

Тобто нинішнє покоління згадує численні катаст-
рофи минулих років і переживає жах перед майбут-
нім, так і не з’ясувавши свого місця у сьогоденні. Та-
ким чином, позбавлені можливості розділити між со-
бою пережитий досвід страждання, різні суспільні 
групи культивують власні версії минулого. Саме ці 
версії формують їхні етнічні, поколіннєві і навіть 
професійні ідентичності, визначають переваги, на-
дають сенс їхнім замкнутим світам і неминуче при-
зводять до ситуації "війн пам’яті"1, які ведуть держа-
ви, партії, лідери думок і навіть пересічні громадяни. 

У зв’язку з цим здійснити належне осмислення то-
го, як і на яких "підмостках" (за В. Беньяміном) може 
бути "перезапущено" в Україні культурний механізм 
пам’яті і скорботи, видається особливо важливим і 
своєчасним у контексті викликів сьогодення. І в цьо-
му сенсі візуальне мистецтво як інструмент соціаль-
ного вираження особистої травми і громадського горя 
надає не тільки своєрідну гідність скорботі, а й про-
понує спосіб впоратись з нею і назавжди витягти цег-
лину "гіркої долі" з фундаменту української нації. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Августин Аврелій. Сповідь / Аврелій Августин. – К.: Основи, 1996. 
– 319 c. 

2. Бродский И. Нобелевская лекция, 8 грудня 1987. [Електронний ре-
сурс] / И. Бродский. – Режим доступу: http://www.lib.ru/BRODSKIJ/lect.txt  

3. Гумбрехт Х. Производство присутствия: Чего не может передать 
значение / Х. Гумбрехт. ‒ М.: Новое литературное обозрение, 2006. ‒ 184 с. 

4. Гуссерль Э. Лекции по феноменологии внутреннего сознания времени 
/ Э. Гуссерль // Гуссерль Э. Собр. соч. – Т. 1.– М.: Гнозис, 1994. – 192 с.  

5. Захаров С. Діра: Графічний роман / С. Захаров. ‒ К.: Люта спра-
ва, 2016. ‒ 112 с.  

6. Онищенко О. Сергей Захаров: "Я хотел, чтобы меня услышали и 
хоть немного по-другому относились к своей судьбе" // Дзеркало тижня, 
19 марта, 2017 [Електронний ресурс] /  – Режим доступу: 
https://zn.ua/columnists/ya-hotel-chtoby-menya-uslyshali-i-hot-nemnogo-po-
drugomu-otnosilis-k-svoey-sudbe-242683_.html 

7. Павлов Е. Шок памяти. Автобиографическая поэтика Вальтера 
Беньямина и Осипа Мандельштама / Е. Павлов. ‒ М.: Новое литерату-
рное обозрение, 2005. ‒ 224 с.  

                                                                  
1 Особливий випадок політики пам’яті, який полягає у де-

конструкції існуючих у суспільстві "місць пам’яті" та заміні їх на 
такі нові, які актуалізують минуле виходячи із інтересів сього-
дення (за д. п. н. Стреловою О. Ю.). 

8. Сукиасян С. Г., Тадевосян О. С, Чшмаритян С. С, Манасян Н. Г. 
Клинические формы постстрессовых расстройств // Вестник биологиче-
ской психиатрии / С. Г. Сукиасян, О. С. Тадевосян, С. С Чшмаритян, 
Н. Г. Манасян. ‒ 2004. ‒ № 8. ‒ С. 11‒15.  

9. Фромм Э. Психоанализ и религия / Э. Фромм // Сумерки богов / 
Сост. и общ. ред. А. А. Яковлева. – М.: Политиздат, 1989. – С. 143-221. 

10. Хайдеггер М. Основные проблемы феноменологии / М. Хайдеггер. – 
СПб.: Высшая религиозно-философская школа, 2001.– 445 с.  

11. Эткинд А. Кривое горе: Память о непогребенных / А. Эткинд. ‒ 
М.: Новое литературное обозрение, 2016. – 328 с.  

12. Юнг К. Г. Об отношении аналитической психологии к поэзии / 
К. Г. Юнг // Юнг К. Г., Нойманн Э. Психоанализ и искусство. ‒ М.: REFL-
book, К.: Ваклер, 1996. ‒ С. 9‒30. 

13. Cohen P. For a Sept. 11 Museum, How Realistic Is Too Realistic? // 
The New York Times [Електронний ресурс] / P. Cohen – Режим доступу: 
https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/interactive/2012/06/04/arts/d
esign/museum-panel.html?hp#/#june6 

14. Derrida J. Specters of Marx: The State of the Debt, the Work of Mourning, 
and the New International / J. Derrida. ‒ New York: Routledge, 1994. ‒ 258 р. 

15. Freud S. Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten / S. Freud - Weitere 
Ratschläge zur Technik der Psychoanalyse. GW X,  1914, Р. 126-136 

16. Freud S. The defense neuro-psychoses / S. Freud // Freud S. The 
collected Papers: in 10 v. ‒ N.Y.: Collier Books, 1963. ‒ V. 2. ‒ P. 67–81.  

17. Halbwachs Maurice. On Collective Memory / Maurice Halbwachs. ‒ 
Chicago: The University of Chicago Press, 1992. ‒ 244 p.   

18. Gendai S. Rire dokusho nikki / S. Gendai // Shigematsu Kiyoshi. April 
13, 2013. ‒ P. 118‒119. 

19. LaCapra D. Writing History, Writing Trauma / D. LaCapra ‒ Johns 
Hopkins University Press, 2014. ‒ 264 p. 

20. Nora Р. Between memory and history / Р. Nora // Representations, 
Special Issue: Memory and Counter-Memory. ‒ University of California 
Press, 1989. ‒ Р. 7‒24. 

21. Seiko I. Sozo rajio / I. Seiko ‒ Tokyo: Kawade Shobo Shinsha, 2013. – 193 p. 
22. Tatsuta K. Ichi-F: A Worker's Graphic Memoir of the Fukushima Nuclear 

Power Plant / K. Tatsuta // Kodansha Comics. ‒ March 7, 2017. ‒ 536 p. 
 

REFERENCES 
1. Augustinus Sanctus. (1996). Confessiones [Spovid]. Кyiv, Osnovy (in 

Ukrainian). 
2. Brodskiy, I. (1987) Nobel speech, December 8, 1987. Retrieved from 

http://www.lib.ru/BRODSKIJ/lect.txt 
3. Gumbreht, H. (2006). Production of presence. What a meaning can 

not transfer. Мoskow, Novoe literaturnoye obozreniye (in Russian). 
4. Husserl, Е. (1994). Lectures on phenomenology of internal 

consciousness of time. Мoskow, Gnosis (in Russian).  
5. Zakharov, S. (2016). Dіra: Grafіchnij roman [Dira: Graphic novel]. 

Кyiv, Lyuta Sprava. 
6. Onyshchenko, O. (2017). Sergej Zaharov: "Ja hotel, chtoby menja uslyshali i 

hot' nemnogo po-drugomu otnosilis' k svoej sud'be" [Sergei Zakharov: “I wanted to 
be heard so they would address their destiny differently”]. Dzerkalo tyzhnya. Re-
trieved from https://zn.ua/columnists/ya-hotel-chtoby-menya-uslyshali-i-hot-
nemnogo-po-drugomu-otnosilis-k-svoey-sudbe-242683_.html  

7. Pavlov, Y. (2005). Shok pamjati. Avtobiograficheskaja pojetika Val'tera 
Ben'jamina i Osipa Mandel'shtama [Memory shock. Autobiographical poetics of 
Walter Beniamin and Osip Mandelshtam], Moskow,Novoe literaturnoe obozrevanie. 

8. Suakisyan, S., Tadevosyan O., Chshmarytyan C., Manasyan N. (2004). 
Clinical forms of post-stress deviations. Vestnik biologicheskoi psichiatrii, 8, 11‒15.  

9. Fromm, Е. (1989). Phychoanalysis and religion. Мoskow, Politizdat. 
10. Heidegger, М. (2001). Basic problems of phenomenology. Sankt-

Peterburg, Vysschaya religiozno-philosofskaya shkola (in Russian).  
11. Etkind, A. (2016). Crooked sorrow: memory of unburied. Мoskow, 

Novoe literaturnoye obozreniye. 
12. Jung, C. (1996). On relationship of analytical psychology to poetry. In 

Psychoanalysis and art (pp. 9‒30). Мoskow, REFL-book, Кyiv, Wakler. 
13. Cohen, P. For a Sept. 11 Museum, How Realistic Is Too Realistic?. In The 

New York Times. Retrieved from https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/ 
interactive/2012/06/04/arts/design/museum-panel.html?hp#/#june6 

14. Derrida, J. (1994). Specters of Marx: The State of the Debt, the Work 
of Mourning, and the New International. New York, Routledge. 

15. Freud, S. (1914). Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten Erinnern, 
Wiederholen und Durcharbeiten. Weitere Ratschläge zur Technik der Psy-
choanalyse. GW X.  pp. 126-136. 

16. Freud, S. (1963). The defense neuro-psychoses. In Freud S. The 
collected Papers: in 10 v (pp. 67–81). New York, Collier Books, 2. 

17. Halbwachs, M. (1925). Les cardre sociaux de la memoire. Paris. 
18. Gendai, S. (2013). Rire dokusho nikki. Shigematsu Kiyoshi. April 13, 

pp. 118‒119. 
19. LaCapra, D. (2014). Writing History, Writing Trauma. Johns Hopkins 

University Press. 
20. Nora, Р. (1989). Between memory and history. In Representations. 

Special Issue: Memory and Counter-Memory, University of California Press. 
21. Seiko, I. (2013). Sozo rajio. Tokyo, Kawadeshobo shinsha. 
22. Tatsuta, K. (2017). Ichi-F: A Worker's Graphic Memoir of the Fuku-

shima Nuclear Power Plant. Kodansha Comics, March 7. 
 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  31 . 0 5 . 19  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 47 ~ 

 

 

А. A. Геращенко, докторант, каф. Культурологии 
Национальный университет "Киево-Могилянская академия" 
ул. Григория Сковороды, 2, Киев, 04655, Украина 

 
ВИЗУАЛЬНОЕ ИСКУССТВО КАК ИНСТРУМЕНТ РЕОРГАНИЗАЦИИ ПОСТКАТАСТРОФИЧЕСКОЙ ПАМЯТИ 

 
В статье проанализированы художественные подходы к трансформации застарелого травматического опыта разных стран, 

очерчены психологические и социальные проблемы, которые могут возникать в обществе, где не реорганизована катастрофическая 
травматическая память, обоснован вывод о целесообразности пересмотра подходов к решению отмеченной проблемы в Украине. 

Ключевые слова: посткатастрофическая память, травматическая память, визуальное искусство, работа горя. 
 
O. O. Geraschenko, Ph.D. scholar, Culture Studies 
National University "Kyiv Mohyla Academy" 
2, Skovorody street, Kyiv, 04655, Ukraine 
 

VISUAL ART AS AN INSTRUMENT OF REORGANIZATION OF POST-CATASTROPHIC MEMORY 
 

This article provides analysis of the Art approach towards transformation of longstanding traumatic experience in different countries, suggests 
possible consequences for the society in case if the catastrophic memory remains un-reorganized and grounds conclusion as for need to review 
approaches towards the later problem in Ukraine. 

During last three decades of statehood one can observe dynamic movement of Ukraine toward cultural assertion. One of its important elements 
is the comprehension of public traumatic experience. The latter bares immense importance for the success of Ukraine as a state due to the fact that 
for generations Ukrainians have been accumulating memory of mournful events that took place in the lives of their ancestors without the possibility 
to carry out the proper work of sorrow. 

Topicality of the mentioned problem has a special meaning nowadays considering that the state of Ukraine apt for new bouleversements. In the 
circumstances of internal and external turbulence conclusion of a new social contract is crucial, at the same time the negative experience of gen-
erations which was not proper transformed, does not allow to address current social problems rationally and to consolidate society. 

Much is already said as for the role of memory in recreation of the past for the sake of the future, but the place of artistic practices in this process 
remains complex and uncomprehended. How do artistic practices objectivate social life and assist heeling? Visual art resonates with private or collec-
tive memory allowing new means of acceptation as well as  perceptional rectification and conceptualization of experience associated with sorrow. 

This article suggests the theoretical and methodological analysis of the “work of sorrow” through the prism of artistic expressions, character-
izes their influence of re-organization of traumatic memory and demonstrates the role of visual art as an instrument to operate with reminiscence.  

Key words: post-catastrophic memory, traumatic memory, visual arts, work of sorrow. 
 
 
 
УДК 323.2 (477) 
ORCID 0000-0001-6936-7765 

О. А. Гриценко, канд. тех. наук, с. н. с. 
Інститут культурології НАМ України  

б-р Т. Шевченка, 50‒52, Київ, 01032, Україна  
grytsenko2908@gmail.com  

 
НАРАТИВИ ДЕКОМУНІЗАЦІЇ В КУЛЬТУРНОМУ ПРОСТОРІ УКРАЇНИ  

 
Стаття містить культурологічний аналіз такого аспекту процесу декомунізації в Україні, як сформовані в ході суспільної комуні-

кації наративи, що описують та оцінюють цей процес із різних ідеологічних і світоглядних позицій, почасти міфологізуючи його. 
Аналіз здійснено з методологічної перспективи культурних досліджень: декомунізація трактується як соціокультурне явище; це пе-
редбачає розгляд таких аспектів, як творення/продукування цього явища, його регулювання та суспільна рецепція породжених ним 
ідентичностей, його репрезентації у культурній комунікації, що оформлюються в наративи, з котрих у статті розглянуто чотири: 
"наратив очищення", його регіональний варіант, негативний наратив "бандеризації" та ліберальний наратив. 

Ключові слова: декомунізація, репрезентація, політична міфологія, національна ідентичність, історична пам'ять, наратив. 
 
Постановка проблеми. Працю присвячено дослі-

дженню такого аспекту процесу декомунізації в Україні, 
як наративи, сформовані в ході культурної комунікації, 
ініційованої втіленням декомунізаційних законів. Йдеть-
ся про наративи, що описують та оцінюють цей процес 
із різних ідеологічних та світоглядних позицій, відобра-
жаючи при цьому соціокультурні характеристики та ци-
вілізаційні орієнтації різних суспільних груп.  

Аналіз досліджень і публікацій. Із квітня 2015 року 
(після прийняття Верховною Радою декомунізаційних 
законів) процес декомунізації став однією з найактуаль-
ніших тем дискусій не лише для політиків та журналіс-
тів, а й для політологів, істориків, культурологів. У цих 
дискусіях нерідко висловлюються думки та оцінки, з 
яких випливає важливість та актуальність тих проблем, 
що їх мала вирішити декомунізація.  

Першими критичними відгуками на декомунізаційні 
закони, їхній вплив на суспільне життя України були 
статті К. Дронової і Є. Стадного [8], Г. Койнаш [11], 
В. Кулика [13], Д. Марплза [27], О. Мотиля [28], 
А. Умланда [23]. Згодом вийшли статті, де розглянуто 
хід декомунізації в Україні (М. П’єцух [16] – про демон-
таж радянських монументів у столиці, В. Артюха [1] – 
про декомунізацію в Сумах, Д. Сінченка [21] – про її 
перебіг у Кропивницькому, М. Тахтаулової [22] – про 

Харків; оглядові статті Б. Короленка і М. Майорова [12], 
А. Портнова [18], М. Рябчука [20], Т. Ольшанскі [29], 
А. Олійник [15], Г. Касьянова [9], О. Любарця [14] та ін,). 
Кілька праць присвячено аналізу впливу декомунізації 
на сферу культури у "галузевому" розумінні (як-от 
О. Балашової [2] про демонтаж радянських барельєфів 
та ін.). Майже не вивченою з культурологічного погляду 
залишається соціокультурна рецепція процесу декому-
нізації та її рефлексія, що виливається у створення на-
ративів про її причини, перебіг і наслідки.  

Мета статті: виявити в потоці культурної комунікації 
в сучасній Україні основні наративи про причини, голо-
вних дієвців, перебіг та наслідки процесу декомунізації; 
з’ясувати суспільно-культурні та ідеологічні характерис-
тики їхніх творців і поширювачів; визначити основні сю-
жетні лінії цих наративів, їхніх позитивних і негативних 
персонажів; а також ключові ідеологеми (міфологеми) 
та вартості, втілені в кожному з цих наративів.  

Виклад основного матеріалу дослідження. У пу-
блікаціях на цю тему у ЗМІ й навіть у наукових часопи-
сах можна бачити спроби створення ширших наративів 
про декомунізацію, із сюжетними лініями, епічними уза-
гальненнями, позитивними й негативними персонажа-
ми, пророцтвами щасливого або трагічного кінця. Попри 
майже той самий набір подій, текстів та фактів, що ля-

© Гриценко О. А.



~ 48 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

гали в основу цих оповідей, вони виявилися дуже різ-
ними за стилями, сюжетами, ідейним наповненням. Це 
відповідає відомій концепції Г. Вайта, що будь-який 
історик, творячи історичний наратив, вдається до літе-
ратурних прийомів, вибираючи один із кількох сюжетних 
ключів – роману, трагедії, комедії, сатири тощо.  

 Серед оповідей про декомунізацію, що окреслилися 
в українських та зарубіжних ЗМІ, науковій та ненауковій 
літературі, бачимо різноманіття сюжетних ключів – від 
епічної трагедії до сатири. Наприклад, у травні 2015 
року О. Шевель оцінила декомунізаційні закони в епіко-
трагедійному ключі:  

"…вони спровокували шквал нищівної критики з різ-
них фронтів – починаючи від МЗС РФ до лідерів Компа-
ртії і членів колишньої ПР – Опозиційного блоку, украї-
нських правозахисних груп, українських істориків та 
західних експертів з українських питань, які написали 
колективного відкритого листа, де закликають накласти 
вето на два закони: про правовий статус бійців та 
про засудження тоталітарних режимів" [24].  

Бачимо тут елементи міфічного наративу: трагічні ме-
тафори (нищівний шквал, фронт), епічних лиходіїв (МЗС 
Росії, Компартія), місцевих і зарубіжних рятівників (право-
захисні групи й історики). Із різноманітного масиву текстів 
про декомунізацію формуються різні наративи про неї. 
Можна вказати кілька основних наративів, що побутують 
у культурному просторі України, від однозначно прихиль-
них – до виразно негативних. Деякі вже викристалізува-
лися, мають своїх героїв та лиходіїв, інші залишаються у 
"газоподібному стані" сукупності відгуків та оцінок, поєд-
наних схожими ідеологічними настановами та баченням 
авторами процесу і перспектив декомунізації. 

"Наратив очищення"  
Головний позитивний наратив – це представлення 

декомунізації її ініціаторами як назрілого й очікуваного 
всім суспільством майже-сакрального акту, який, за 
висловлюванням О. Ляшка, є очищенням від бруду, 
змиванням гріха, який не давав Україні побачити свій 
справжній демократичний шлях, або ж, за словами 
В. Ющенка, є одяганням України в чисту сорочку.  

Зразком такого наративу є стаття працівників УІНП Б. Ко-
роленка і М. Майорова [12], написана в розпал переймену-
вань і демонтажу монументів. Вона має епічний стиль, поси-
лання на недавню історію України з погляду назрівання в 
суспільстві усвідомлення потреби в декомунізації: 

"Досі державні ініціативи щодо переосмислення то-
талітарного минулого мали половинчастий характер. 
По містах і селах, названих на честь більшовиків, учням 
у школі розповідали про УНР та День Соборності. Вша-
новуючи пам’ять жертв Голодомору, люди запалювали 
свічки на вулицях з іменами організаторів геноциду. 
Міліція та армія незалежної України начепили кокарди з 
тризубом, але й надалі виводили своє походження від 
чекістів та червоногвардійців" [12].  

Причина такого становища – в неготовності суспільст-
ва до прощання з радянською спадщиною, за винятком 
національно свідомої Галичини: "Самé українське суспі-
льство, за винятком кількох західних областей, теж здебі-
льшого не було готове тиснути на владні інституції “зни-
зу”, щоб примусити їх до необхідних перетворень" [12].  

А після Євромайдану суспільству допомогли дозріти 
народні депутати своїм історичним рішенням: "Ухвален-
ня декомунізаційного закону без перебільшення дало 
змогу здійснити давню мрію мешканців села Ленінське 
на Київщині – повернути селу його історичну назву Тара-
сівка, дану на честь українського Кобзаря" [12]. 

Далі наведено кілька комічних прикладів того, як мі-
сцеві ради деяких міст намагалися обійти декомуніза-
ційні закони. Закінчується стаття твердженням, що Вер-

ховна Рада за допомоги експертів та УІНП прийме пра-
вильні рішення щодо нових назв міст і сіл. У цьому та 
інших зразках наративу очищення суб’єктом декомуні-
зації виступає здебільшого вся Україна або національ-
но свідома частина суспільства, а противниками – полі-
тичні й ідейні нащадки радянського режиму. Схоже ба-
чення демонструє й керівництво УІНП [4]. У розділі "Де-
комунізація" на веб-сайті відомства є тексти та інфо-
графіка, що мають пояснити зміст і призначення деко-
мунізаційних законів. Для кожного закону є окремий 
плакат із відповідним гаслом ("Відкриваємо архіви про 
злочини комунізму…"; "Віддаємо шану борцям за сво-
боду України, повертаємо моральний борг"; "Повертає-
мо народу справжню пам'ять про роки війни і позбавля-
ємося радянського кліше"; "Засуджуємо нацистський та 
комуністичний режими, забороняємо їх пропаганду"). Є 
на веб-сайті й новини про хід перейменувань топонімів і 
демонтаж радянських монументів. 

Іншу міфологізовану стилістику "очищення" вживають 
декомунізатори-політики: для них суб’єкт декомунізації – це 
передусім вони самі. В емоційно-оптимістичному ключі оці-
нила події 9.04.2015 співавтор законів – народний депутат 
Ганна Гопко в інтерв’ю "Телекритиці" (19.04.2015): 

"Сьогодні воістину чистий четвер! Український пар-
ламент прийняв у цілому чотири історичних закони, на 
які Україна чекала довгі 23 роки. 

…Через рік ніяких пам'ятників Леніну й вулиць імені 
партз'їзду в Україні не буде. Після підписання Президе-
нтом цих законів Україна остаточно й безповоротно 
пориває з комуністичним рабством… Це історичний 
день, значення якого оцінять наші нащадки" [5]. 

А лідер Радикальної партії О. Ляшко (теж співавтор за-
конів) наголошував, що саме він і його партія добилися їх 
прийняття, й прогнозував, що внаслідок декомунізації 
Україна оновиться, стане демократичною і європейською. 

Мотив ототожнення декомунізації не лише з очи-
щенням від "радянщини", а й із демократизацією та 
європейськими вартостями притаманний деяким науко-
вцям – прихильникам декомунізації. Наприклад, 
А. Олійник кваліфікує закони від 9.04.2015 як "відхід від 
тоталітарних практик урядування", "відновлення прав 
жертв політичних репресій та інших злочинів проти 
людства" і як "формування громадянської толерантнос-
ті та дотримання прав і свобод людини" [15]. 

Частиною "наративу очищення" є негативні репре-
зентації противників декомунізації. Для цього критичне 
ставлення до неї частини суспільства пояснюється пога-
ною інформованістю та упередженнями тих, хто носталь-
гує за СРСР; опоненти зображуються як свідомі чи не-
свідомі агенти "русского мира", вороги нашої незалежно-
сті, свободи та демократії: "Абсолютна більшість тих 
(депутатів – О. Гр.), хто не голосував 9 квітня, впевнено 
тиснули на кнопку “за” 16 січня 2014 року, штовхаючи 
Україну в обійми проросійської диктатури" [4]. 

У наративу "очищення" є й ширші репрезентації позиції 
опонентів – наприклад, стаття С. Рябенка "Десять міфів 
про декомунізацію в Україні" на сайті EuroMaidanPress. 
Обраний ним спосіб опису позиції опонентів – зображення 
їхніх закидів як "міфів", що не відповідають фактам. На 
погляд С. Рябенка, існують такі "міфи" про декомунізацію: 

- що вона не на часі, бо є важливіші справи – війна, 
корупція тощо: 

- що вона відволікає увагу суспільства від браку ре-
альних реформ; 

- що перейменування вулиць потребує значних коштів; 
- що суспільство, особливо старші люди, не хочуть 

перейменувань; 
- що декомунізаційні закони ускладнять історичні до-

слідження; 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 49 ~ 

 

 

- що визнання ОУН і УПА борцями за незалежність 
унеможливить об’єктивне дослідження… польсько-ук-
раїнського конфлікту; 

- що декомунізаційні закони забороняють комуністи-
чну ідеологію, обмежують свободу слова; 

- що ними скасовано День Перемоги 9 травня і 
вшанування ветеранів; 

- що декомунізація ускладнить стосунки з Росією та 
такими країнами, як Китай. 

Більшість "міфів" справді відображають закиди, повто-
рювані різними критиками (від науковців до проросійських 
активістів). Однак С. Рябенко не згадує про інші закиди на 
адресу декомунізаційних законів: що встановлені ними 
заборони суперечать Конституції; що демонтаж монумен-
тів є нищенням пам'яток; що декомунізацію здійснюють 
"радянськими методами"; що визнання УПА зіпсувало 
стосунки із сусідньою Польщею. Можливо, тому що такі 
закиди значно складніше оголосити "міфами". 

Наратив у романтичному ключі, за Г. Вайтом, має 
завершуватися тим, що герої, подолавши перешкоди, 
знаходять щастя. Для "наративу очищення" таким "ща-
сливим кінцем" стала заява В’ятровича в березні 2018 
року про фактичне завершення декомунізації, принайм-
ні щодо публічного простору.   

Регіональний (децентралізований) наратив 
Існує й трохи інакший варіант позитивного нарати-

ву декомунізації, що його доречно назвати децентра-
лізованим. Він представлений у статтях харківських, 
сумських, кропивницьких, київських журналістів та ак-
тивістів – В. Артюха [1], М. П’єцух [16], Д. Сінченка 
[21], М. Тахтаулової [22] та інших, де описано перебіг і 
наслідки декомунізації в їхніх містах, дано характерис-
тики різних груп у місцевій владі та в громадах. У регі-
ональних наративах немає наголосів на вікопомному 
прийнятті декомунізаційних законів, на рішучих діях 
влади з їх впровадження. Навпаки – влада (місцева й 
столична) зображена у кращому разі як ненадійний 
партнер місцевих патріотичних активістів. Скептичне 
змалювання в цих наративах влади та її ролі ґрунту-
ється на реаліях не лише сходу та півдня, а навіть і 
Києва, але також і на закорінених антиелітистських 
світоглядних настановах багатьох українців. 

 

Негативні наративи 
Зусилля з формування в суспільній свідомості негатив-

ної репрезентації декомунізації як "націоналістичного ван-
далізму" розпочалися принаймні 2009 року, після видання 
президентом В. Ющенком указів, де йшлося про демонтаж 
пам'ятників організаторам Голодомору. Тоді цим активно 
займалися "антипомаранчеві" політики П. Симоненко, Н. Ві-
тренко, Д. Табачник. У 2015 році їхню справу відроджували 
інші. Згадана Г. Гопко так охарактеризувала ситуацію у ЗМІ 
навколо прийняття декомунізаційних законів: 

"Ми бачимо десятки статей із маніпуляціями про те, 
що начебто ветерани не зможуть вийти на травневі свята 
з орденами, тому що їх посадять у тюрми. Це відверта 
російська дискредитація українського парламенту для 
того, щоб загальмувати процес декомунізації" [5]. 

Тележурналіст В. Піховшек у статті "Разве справед-
ливо, что Украине сейчас вместо “декоммунизации” 
втюхивают “бандеризацию”?" на сайті "Народный кор-
респондент" у травні 2015 р. подав перший начерк на-
ративу декомунізації з погляду її політичних опонентів. 
Статтю стилізовано під "журналістське розслідування": 
напозір об’єктивний тон поєднується з маніпуляціями, 
натяжками та авторськими вигадками. Обраний Піхов-
шеком наративний ключ можна визначити як поєднання 
трагедії з детективом і сатирою. Прийняття декомуніза-
ційних законів у ньому – це "эпизод в дьявольской меж-

доусобице нынешних властных политиков, реально не 
понимающих, что с исторической памятью шутить нель-
зя" [17]. Це також наслідок намагань "кон’юнктурника 
Яценюка" підставити президента Порошенка, котрий 
"пришел в ярость… ибо понимает, что оказался под уда-
ром, независимо от того, подпишет законы, или нет: ес-
ли да, то у него возникают проблемы на Юге и Востоке 
Украины, если нет, то на Западе" [17]. 

Піховшек також інтерпретує політику декомунізації 
як "спецоперацію" влади проти власного суспільства: 
"Каждый, кто находит здравое и героическое в истории 
СССР, помимо преступлений, присущих этому государ-
ственному устройству, объявляется “совком”, челове-
ком с “советским менталитетом”. Таких людей подвер-
гают осмеянию, против них активно используют язык 
вражды. Цель этой спецоперации: украинцы, признавая 
советский режим в собственной стране “преступным”, 
должны и осудить, и стыдиться его" [17].  

Офіційне "визнання борців за незалежність" В. Піхов-
шек інтерпретує так: "людей, например, из ОУН, обязыва-
ют чествовать во всех регионах Украины" [17]. Звідси – ви-
сновок: "Украине сейчас вместо “декоммунизации” втюхи-
вают “бандеризацию”" [17]. Далі він розвиває ту частину 
свого наративу, що її можна назвати "страшилками". Йде-
ться про небезпечні для мільйонів українців наслідки впро-
вадження декомунізаційних законів. Це – "крупномасштаб-
ный передел собственности" [17] після визнання злочин-
ним радянського режиму: "…признание Украиной “престу-
пности коммунистического режима” в собственной стране 
со всей очевидностью поставит вопрос о том, кто же пост-
радал от этой “преступности”. Кто является жертвой? Какая 
ему за это причитается компенсация? Он получил обратно 
то, что у него коммунисты забирали с 1917 года?" [17]. 

Друга "страшилка" – ініційоване російськими та про-
російськими ЗМІ залякування наближенням "реституції" 
майна поляків, виселених із Західної України в 1940-х 
роках. Піховшек приєднується до цього залякування, 
нагадавши, що так було в країнах Балтії, де визнали 
радянський режим окупаційним.  

Закид Піховшека про "бандеризацію" здобув чималу 
популярність і ліг в основу розвиненішого наративу, що 
його назвемо "міфом про В’ятровича й бандеризацію 
України". Структурно й стилістично цей наратив не но-
вий – він закорінений у давніших текстах, часто тих са-
мих авторів, які критикували "націоналізацію історії" та 
"геноцидну концепцію Голодомору, нав’язану діаспор-
ними націоналістами". 

"Міф про В’ятровича й бандеризацію" – варіант 
"антинаціоналістичного" міфу, за яким українське сус-
пільство ділиться на дві нерівні частини: "нормальну", 
ненаціоналістичну російськомовну більшість, не стур-
бовану проблемами мови, культури, історії, та агреси-
вну, малоосвічену націоналістичну меншість, яка й 
спричиняє "суспільний розбрат", піднімаючи конфлікт-
ні теми. Аби та меншість виглядала ще непривабли-
віше, її зображують як не цілком українську, наголо-
шуючи на її галицькому або діаспорно-заокеанському 
походженні. На роль головного лиходія в цьому міфі 
підійшов В. В’ятрович як галичанин і колишній керівник 
Центру досліджень визвольного руху, автор прихиль-
них книжок і статей про УПА та Бандеру. До вітчизня-
них міфотворців долучилися й деякі західні автори, 
розповідаючи про "нового київського комісара пам'яті" 
[26] з більшовицько-бандерівськими замашками, який 
намагається "контролювати минуле нації" [26]. 

Серед активних творців "міфу про В’ятровича й ба-
ндеризацію" – львівський автор В. Расевич, у чиїх стат-
тях навіть президент перетворюється на знаряддя в 
руках підступного маніпулятора: "…Незважаючи на мо-



~ 50 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

лодий вік, активним промотором такої, можна сказати, 
директивної (шляхом видачі президентських указів) 
історії був уже тоді Володимир В’ятрович" [19]. 

За Расевичем, у квітні 2015 року українцям замість 
декомунізації лихі в’ятровичі підсунули антирадянщину, 
русофобію й бандеризацію: 

"Такий розворот подій (Євромайдан і російська аг-
ресія – О. Гр.) не міг не відбитися на українській істо-
ричній політиці, і особливо активні актори пустили її в 
русло антирадянськості та, відповідно, антиросійсько-
сті… Під прикриттям ідеї декомунізації було намішано 
вкрай багато суперечливих моментів. …Закон “Про 
правовий статус та вшанування пам’яті борців за не-
залежність України в ХХ столітті”… це типова спроба 
законодавчим актом визначити перелік позитивних 
героїв в історії України" [19]. 

Довільна інтерпретація законів Расевичем є поро-
дженням кількох світоглядних стереотипів. Перший: 
ототожнення "борців за незалежність" із героями. Як-
що когось визнали борцем за національну незалеж-
ність, значить – "героїзують". Це характерний галиць-
кий патріотичний стереотип, його, вочевидь, неусвідо-
млено поділяють навіть тамтешні противники "банде-
ризації". Другий стереотип: нездатність розрізняти 
критичне судження й особисту образу ("публічну зне-
вагу"). Таке нерозрізнення у багатьох українців збере-
глося від радянських часів, коли всяку критику, не сан-
кціоновану згори, оголошували наклепом, а санкціоно-
вана не обходилася без обпльовування критиковано-
го. Третій стереотип ліберальний: автор не припускає, 
що можна щось позитивне визнавати за "терориста-
ми", тим паче націоналістами, навіть якщо йдеться про 
факт їхньої боротьби за незалежність країни. 

Зусиллями цього та інших авторів "міф про В’ятро-
вича й бандеризацію" став, мабуть, найрозвиненішим 
наративом декомунізації – в ньому вже є міні-наративи 
про окремі етапи декомунізаційного процесу (поспішне 
ухвалення законів, "героїзація бандерівських різунів", 
"ламання скульптур", насильницькі перейменування міст, 
"скасування Дня Перемоги", переслідування сивочолих 
ветеранів за носіння радянських нагород тощо). 

Зовнішньою рамкою цього міфу є згаданий вище 
grand narrative сучасної історії України як протистояння 
"нормальної" більшості та галичансько-націоналістичної 
меншості. З нього ж беруться й узагальнені оцінки су-
часного та пророцтва щодо майбутнього України.  

Поширеним мотивом є звинувачення декомунізації в 
"совєтськості" її адміністративних методів. Наприклад, 
Г. Койнаш до поганих методів додає ще й погану ідео-
логію: "Так звані “декомунізаційні” закони в їх поточній 
формі дуже нагадують совєтську практику нав’язування 
певної ідеології як правильної" [11]. 

Інший поширений мотив – заборона альтернативних опі-
ній про радянський режим та про УПА, нібито запроваджена 
декомунізаційними законами. Насправді заборона стосуєть-
ся, по суті, публічного обстоювання однієї опінії – такої, що 
заперечує чи виправдовує злочини радянського режиму. 

Ще один міні-наратив – про нав’язування громадянам 
націоналістичних назв їхніх вулиць і міст. Так, зокрема, 
зобразив цей процес у Києві Г. Касьянов: "…Люди, кото-
рые продвигали переименование, и не только в Киеве, 
хорошо организованы. Ядро – партия “Свобода”. Внеш-
няя поддержка – Институт национальной памяти, во гла-
ве которой стоит человек, активно продвигающий опре-
деленный миф ОУН и УПА… Эти люди организованы, 
…в некотором смысле они “специалисты” в вопросах 
смены табличек, спиливания заборов, ломания скульп-
тур, факельных шествий и скандирования лозунгов. А 
люди, которые выступали против, – просто “жители сто-

лицы”. У них были предложения переименовать назва-
ние местности, но разве разрозненные голоса могут 
превозмочь организованный рев?" [6]. 

Як бачимо, тут до конкретного випадку (рішення Ки-
ївради про надання колишньому Московському проспе-
кту імені С. Бандери) дописуються не лише звичні ли-
ходії на чолі з В’ятровичем, а й набір типових форм 
бандерівської діяльності, від "факельных шествий" – до 
нищення творів мистецтва ("ломания скульптур"), зна-
йомий нам зі статей Д. Табачника та заяв ЦК КПУ деся-
тилітньої давності про "вандалів-фашистів у вишиван-
ках". Пригадано й ґранд-наратив "бандеризації України 
галичанами", частиною якої є сучасна декомунізація: 

"…раньше культ Бандеры, ОУН и УПА был локаль-
ным. А теперь его хотят “натянуть” на всю Украину, и 
не просто натянуть, а еще и принудить граждан чество-
вать этих людей и организации. А если вы их критикуе-
те, вы нарушаете закон" [6]. 

До демонізації "в’ятровичів", розпочатої ліберальними 
критиками декомунізації, долучилися й учорашні комуністи 
та регіонали. Житомирська прокомуністична газета "Сіль-
ське життя" в дописі про прибуття зроблених у Китаї буль-
дозерів для ремонту місцевої об’їзної дороги (липень 
2018) не обійшлася без згадки про міфічних лиходіїв:  

"Як не намагаються нинішні вятровичі-мерзотники, 
по-більшовицьки, силоміць, стерти з пам’яті нашого 
народу славні економічні здобутки Радянської України 
часів правління комуністичної партії, все ж саме з Ки-
таю, де успішно править країною комуністична партія, 
вже прибула партія нової техніки для реконструкції до-
роги Північного обходу навколо Житомира" [10]. 

Своєрідною інверсією, антитезою міфу про "банде-
ризацію" можна назвати висловлювання деяких деко-
мунізаторів про те, що Євромайдан 2013‒2014 року був 
"продовженням боротьби УПА", адже активісти Майда-
ну "ділилися на сотні, як в часи УПА" (ніби ніде більше 
поділу на сотні не було), над Майданом "майорів чер-
воно-чорний прапор", а "офіційним вітанням стало бан-
дерівське “Слава Україні”" [4].  

Переконливу критику такої репрезентації дав 
Я. Грицак [7]. Однак довірливість до "міфу про 
в’ятровичів" як головних декомунізаторів виявляють 
не лише його опоненти, а й деякі прихильники. Якщо 
М. Рябчук лише мимохідь назвав очолений В. В’ятро-
вичем УІНП "головним архітектором декомунізації" 
[20], то історик Н. Яковенко в інтерв’ю "Цензор.net" 
дала нашому героєві ще вищу оцінку:  

"Теперішній директор Інституту Володимир В’ятрович 
– історик, який пише де-в-чому суперечливі праці, 
з якими можна не погоджуватись, але те, що він здійснив 
декомунізацію блискавично та фактично силоміць, заслу-
говує, як на мене, на пам’ятник. Понад два десятиліття 
по всій Україні стирчали монументи Леніна, нас оточува-
ли радянські назви, які неминуче впливали на “історичну 
пам’ять”, а отже – й на ототожнення людиною себе 
з Радянським Союзом. В’ятровичу ж вдалося справитися 
з цим абсурдом без особливих трагедій і побоїщ" [25].  

А. Портнов констатував подібність між дискурса-
ми-опонентами в суперечках навколо декомунізації: 
"У запалі суперечки часто геть непомітною залиша-
ється разюча подібність, наприклад, “антидонецької” 
та “антигаличанської” риторики. В обох наративах 
присутнє уявлення про зіпсований ідеал (залежно від 
позиції – европейський чи православний), грубо 
спрощений образ уявленої протилежної групи (“гали-
чани”, “жителі Донбасу”) як наділеної “ідентичністю” 
чи “цінностями”, що їх та група буцімто аґресивно 
нав’язує решті країни, тим самим заважаючи їй “нор-
малізуватися”" [18].  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 51 ~ 

 

 

Тут, одначе, теж є спрощення. Негативні регіональні 
стереотипи "немитих галичан-бандерівців" та "донець-
ких бандюків" не породжені декомунізацією, вони існу-
ють здавна й експлуатуються в політичній риториці, як і 
позитивні стереотипи "галицького П’ємонту" та "індуст-
ріально найрозвиненішого Донбасу, який усіх годує". Як 
засвідчують науковці, зокрема й сам А. Портнов, регіо-
нальні ідентичності є реальністю, їхні групові світогляд-
ні настанови й цінності справді різняться, тож чому б 
політикам не експлуатувати їх, і в тому, що вони це ро-
блять у схожий спосіб, немає нічого нового.  

Цікавими є особливості експлуатації регіональних 
стереотипів у дискусіях навколо декомунізації. Пряма, 
"груба" експлуатація негативних стереотипів має місце 
у соціальних мережах, натомість респектабельні диспу-
танти, які називають себе експертами, вдаються до 
експлуатації непрямої, ґрунтованої на реаліях. Напри-
клад, коли Г. Касьянов звинувачує декомунізаторів у 
тому, що вони намагаються розтягнути культ Бандери й 
УПА на всю Україну, то за цим стоїть принаймні той 
факт, що згаданий культ таки мав і досі переважно збе-
рігає регіональний, галицько-волинський характер. А 
коли В. В’ятрович говорить, що Донбас і Крим слугува-
ли мобілізаційною базою для сепаратизму й російської 
агресії [4], то фактами тут є і сепаратизм, і російська 
агресія, й проросійські настанови значної частини насе-
лення згаданих регіонів. 

 

Ліберальні наративи 
М’якшу й сюжетно спрощену критичну репрезентацію 

декомунізації можна назвати ліберальним наративом. 
Він сформований зусиллями тих, хто позиціонує себе як 
інтелектуали та експерти, обстоювачі європейських де-
мократичних цінностей та підходів до політики пам'яті, а 
також – як іноземні знавці України. У їхніх статтях, ін-
терв’ю, виступах (А. Умланда [23], Я. Грицака [7], 
О. Шевель [24], Г. Койнаш [11]), у відкритому листі до 
президента П. Порошенка [3] декомунізація постає як 
помилковий курс малопрофесійної української влади. 
Окремі елементи цього наративу (як-от закиди в обме-
женні демократичних свобод, в ігноруванні думки громад-
ськості, жителів сходу) зустрічаються й у текстах, відне-
сених нами до "міфу про бандеризацію". Це не дивно, 
адже будь-яка міфологія є колажем, змонтованим пере-
важно з готових блоків (ідей, символів, сюжетних ліній, 
навіть персонажів), запозичених із раніших міфів, нарати-
вів, ідеологій. Важливою є та система ідей, символів і 
настанов, що утворюється із уламків різного походження. 
У цьому плані між "міфом про бандеризацію України" та 
проєвропейським ліберальним наративом є важливі від-
мінності. Зокрема, це – місце, відведене аргументові про 
недемократичний характер передбачених декомунізацій-
ними законами заборон. Для "міфу про бандеризацію" він 
має суто декоративний характер, а для ліберальних ав-
торів декомунізаційні заборони – головний, ключовий 
елемент їхньої критики, й фактично єдиний, у якому лібе-
рали мають схожу позицію з проросійськими групами.  

Ліберальна репрезентація – це ще не розвинений 
наратив з виразним сюжетом, а радше проекція на де-
комунізацію старішого й ширшого ліберально-
прогресистського наративу про взаємини України із 
Заходом, про її місце в сучасному світі. Він представляє 
Україну як політично, економічно й культурно відсталу, 
приречену наздоганяти очолений Заходом прогрес 
людства. Дії української влади, особливо ті, що не є 
виконанням приписів західних експертів, змальовують-
ся як поведінка чи то нерозумного, неслухняного підліт-
ка, чи то агресивного молодика-скінхеда, якого "охму-
рили" праві радикали. Американський науковець 
О. Мотиль вважає такі репрезентації частиною гегемо-

ністичного й орієнталістського погляду Заходу на 
Схід, до якого включають і Україну. Такий погляд 
"зводить українську історію до статусу другорядного 
сюжету у великих історичних наративах, позбавляє 
українців власного голосу, малюючи їх як есенційного 
“Іншого” – дикого, нерозумного, схильного до насиль-
ства й руйнування" [28].  

Серед творців ліберального наративу нема єдності в 
тому, що саме "не так" у політиці декомунізації. Наприклад, 
для В. Расевича проблемою є "монополізація політики 
пам'яті", доказ чого – існування УІНП як органу виконавчої 
влади [19], а Я. Грицак переконаний, що УІНП "нельзя на-
звать выразителем официальной линии, поскольку такой 
линии не существует" (доказ – розбіжності в заявах прези-
дента П. Порошенка та "радикала" О. Ляшка) [7]. 

У ліберальному наративі помітні кілька основних 
мотивів: 

– некомпетентність української влади, її "неєвропей-
ськість" (А. Умланд – про те, що з українських урядовців 
такі політики, як зі Сталлоне боксер) [23]; 

– загроза демократії від декомунізації (лейтмотив 
багатьох виступів як західних, так і вітчизняних лібера-
льних експертів);  

– "небезпека розбрату", що її створює декомунізація 
(як-от у закиді Г. Койнаш, що влада знову "не прислу-
халася до Сходу" [11]);  

– мотив історичний ("намагання влади приховати по-
хмурі сторінки націоналістичного минулого" [23]) – його 
деякі критики-ліберали поділяють із критиками-
"ватниками", а дехто додає згадки про "успіхи радянської 
модернізації" та про "більшовицькі методи в’ятровичів". 

Усі ці мотиви служать обґрунтуванню головного по-
слання ліберального наративу – що декомунізаційні 
закони є політичною помилкою, небезпечною для укра-
їнської демократії та європейської перспективи України. 

Роль фіналу в ліберальному наративі спершу віді-
гравали пророкування ганебного для України скасуван-
ня декомунізаційних законів європейськими судами, та 
по трьох роках цей фінал себе дезавуював.  

Адаптований до українських умов (отже, прихильні-
ший) варіант ліберального наративу вимальовується з 
текстів таких відомих інтелектуалів, як В. Кулик [13], 
М. Рябчук [20], О. Мотиль [28]. Вони згодні з критикою 
юридичних недоліків декомунізаційних законів і потре-
бою в їхній корекції, але наголошують на необхідності 
декомунізації як такої, з огляду на російську імперську 
загрозу незалежному існуванню України. Тих лібералів, 
котрі виступають проти визнання УПА й засудження 
радянського режиму та оцінюють декомунізацію як пра-
вонаціоналістичну загрозу демократії, ці автори розгля-
дають як таких, що не розуміють сучасних реалій – ні 
європейських, ні українських.  

Висновок. Підсумовуючи огляд наративів декомуні-
зації, що сформувалися чи ще тільки окреслилися в 
культурному просторі сучасної України, можемо конста-
тувати: вони у своєму світоглядному різноманітті й по-
літичній суперечливості віддзеркалюють суперечливі 
процеси суспільно-політичної, світоглядної, культурної 
трансформації, що їх переживає українське суспільст-
во, переосмислюючи власне минуле.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Артюх В. Про зміну комуністичної топоніміки у місті Суми // Histo-
rians. 6.08.2016. [Електронний ресурс] / В. Артюх  - Режим доступу: 
http://historians.in.ua/index.php/en/istoriya-i-pamyat-vazhki-pitannya/1960-v-
yacheslav-artyukh-pro-zminu-komunistychnoyi-toponimiky-u-misti-sumy 
(дата звернення: 12.06.2018).  

2. Балашова О. Як з Українського дому знімали шкіру. Невиліковна хворо-
ба декомунізації / О. Балашова // Українська правда. 19.08.2016. [Електронний 
ресурс] ‒ Режим доступу: https://life.pravda.com.ua/culture/2016/08/19/216764/ 
(дата звернення: 20.05.2018). 



~ 52 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

3. Відкритий лист науковців та експертів-українознавців щодо так зв. "Ан-
тикомуністичного закону" Президентові України П. О. Порошенку та Голові 
Верховної Ради України В. Б. Гройсману // Критика. ‒ 2015, квітень. [Електро-
нний ресурс] ‒ Режим доступу: https://krytyka.com/ua/articles/vidkrytyy-lyst- 
naukovtsiv-ta-ekspertiv-ukrayinoznavtsiv-shchodo-tak-zvanoho (дата звернення: 
20.05.2018).  

4. В'ятрович В. Декомунізація і академічна дискусія / В. В'ятрович // 
Критика. ‒ 2015, травень. [Електронний ресурс] ‒ Режим доступу: 
https://krytyka.com/ua/solutions/opinions/dekomunizatsiya-i-akademichna-
dyskusiya (дата звернення: 20.08.2016).  

5. Ганна Гопко: "Чого ні в кого не виникає питання, чому в нас не 
може діяти нацистська партія?" Телекритика. 19.04.2015. [Електронний 
ресурс] / Г. Гопко – Режим доступу: http://ru.telekritika.ua/kontekst/2015-
04-19/106201 (дата звернення: 12.02.2018).  

6. Георгий Касьянов: "Если бы Украинскаю революция закончилась 
провалом, не было бы УССР" . – А.Куриленко, Деловая столица, 4 
июля 2018 г. [Електронний ресурс] / Г. Касьянов – Режим доступу: 
http://www.dsnews.ua/economics/georgiy-kasyanov-petlyura-vinnichenko-i-
grushevskiy---vse-30052018220000 (дата звернення: 10.07.2018).  

7. Грицак Я. Развитие украинской культуры памяти после 1991 го-
да. Конференция "Извлекаем ли мы уроки из истории? Культура памя-
ти как путь к европейскому взаимопониманию". Варшава, 27.10 – 
30.10.2016. [Електронний ресурс] / Я. Грицак ‒ Режим доступу: 
http://gwminsk.com/files/yaroslav_gricak.pdf (дата звернення: 20.08.2018).  

8. Дронова К., Стадний Є. Декомунізаційні закони: пропозиція пра-
вок / К. Дронова, Є. Стадний // Критика. ‒ 2015, травень. [Електронний 
ресурс] ‒ Режим доступу: https://krytyka.com/ua /solutions/opinions/ (дата 
звернення: 10.08.2016).  

9. Касьянов Г. Историческая политика и "мемориальные" законы в 
Украине: начало ХХІ в. / Г. Касьянов // Историческая экспертиза. ‒ 
2016. ‒ № 2. ‒ С. 28–56.  

10. Китайські комуністи вийшли на трасу. // Сільське життя, 20.07.2018. 
[Електронний ресурс] – Режим доступу:   silske.org/glavnaya/3126-kitayski-
komunisti-viyshli-na-trasu.html (дата звернення: 30.07.2018).  

11. Койнаш Г. "Декомунізаційні" закони: небезпечний потенціял сіян-
ня розбрату і ґарантований судовий розгляд у Страсбурзі. // Критика. 
[Електронний ресурс] / Г. Койнаш ‒ 2015, травень. ‒ Режим доступу: 
https://krytyka.com/ua/solutions/opinions/ (дата звернення: 10.08.2016).  

12. Короленко Б., Майоров М. Похорон богів. Як Україна очищається 
від тоталітарної спадщини // Український тиждень. ‒ № 47 (419), 
25.11.2015. [Електронний ресурс] / Б. Короленко, М. Майоров  ‒ Режим 
доступу: http://tyzhden.ua/Society/152412 (дата звернення: 20.05.2018). 

13. Кулик В. Про неякісні закони та нечутливих критиків / В. Кулик // 
Критика. ‒ 2015, травень. [Електронний ресурс] ‒ Режим доступу: 
https://krytyka.com/ua/solutions/opinions/pro-neyakisni-zakony-ta-
nechutlyvykh-krytykiv (дата звернення: 20.05.2018). 

14. Любарець А. Вандалізм як інструмент української політики 
пам’яті щодо радянського монументального спадку (2009-2015) / 
А. Любарець // Український історичний збірник. Випуск 19. ‒ К.: Інститут 
історії України НАН України, 2017. – С. 324 – 336.   

15. Олійник А. Реформа у сфері політики пам'яті: проміжні підсумки 
виконання "декомунізаційних законів" / А. Олійник // Аналітична допо-
відь від громадськості у форматі Shadow report. ‒ К., 2017. – 27 с.  

16. П’єцух М. Щорс в законі. Як Кличко провалив декомунізацію / 
М. П’єцух // Українська правда. 20.05.2016. [Електронний ресурс] ‒ 
Режим доступу: https://www.pravda.com.ua/articles/2016/05/20/7109125/ 
(дата звернення: 20.05.2016).  

17. Пиховшек В. Разве справедливо, что Украине сейчас вместо "деком-
мунизации" втюхивают "бандеризацию"? Народный корреспондент. 
11.05.2015. [Електронний ресурс] / В. Пиховшек – Режим доступу: 
http://nk.org.ua/politika/argumentyi-pochemu-petr-poroshenko-doljen-ne-
podpisyivat-zakonyi-o-dekommunizatsii-6264 (дата звернення: 20.09.2017).  

18. Портнов А. Про декомунізацію, ідентичність та історичні закони дещо 
інакше / А. Портнов // Критика. ‒ 2015, травень. [Електронний ресурс] ‒ Режим 
доступу: https://krytyka.com/ua/solutions/opinions/pro-dekomunizatsiyu-identychnist 
-ta-istorychni-zakony-deshcho-inakshe (дата звернення: 20.05.2016).  

19. Расевич В. У вільній декомунізованій державі. Про монополізацію полі-
тики пам'яті в Україні / В. Расевич // Zaxid.net. 23.05.2016. [Електронний ресурс] 
‒ Режим доступу: https://zaxid.net/u_vilniy_dekomunizovaniy_derzhavi_n1392642 
(дата звернення: 20.05.2016). 

20. Рябчук М. Ю. Декомунізація чи деколонізація? Що показали політичні 
дискусії з приводу "декомунізаційних" законів? / М. Ю. Рябчук // Наукові записки 
ІПІЕНД ім. І. Ф. Кураса НАН України. ‒ 2016. ‒ Вип. 2 (82). ‒ С. 104–117.  

21. Сінченко Д. Кропивницький: місто паралельних вимірів / 
Д. Сінченко // eastbook.eu. ‒ Листопад, 2016. [Електронний ресурс] ‒ 
Режим доступу: http://www.eastbook.eu/ua/2016/11/кропивницький-місто-
паралельних-вим (дата звернення: 19.05.2017).  

22. Тахтаулова М. Зміни символів чи символічні зміни або декомунізація 
по-харківськи / М. Тахтаулова // Historians. 11.04.2016. [Електронний ресурс] 
‒ Режим доступу: http://historians.in.ua/index.php/en/istoriya-i-pamyat-vazhki-
pitannya/1870-mariia-takhtaulova-zminy-symvoliv-chy-symvolichni-zminy-abo-
dekomunizatsiia-po-kharkivsky (дата звернення: 30.06.2018).  

23. Умланд А. Сильвестр Сталлоне как боксер, или Эффект зрели-
щности. По поводу законов о декоммунизации и экспертной среде в 
Украине. / А. Умланд // Новое время. 28.05.2015. [Електронний ресурс] 
‒ Режим доступу: https://nv.ua/opinion/umland/silvestr-stallone-kak-bokser-
ili-effekt-zrelishchnosti-50871.html (дата звернення: 30.06.2018). 

24. Шевель О. Щоб відповідати європейським стандартам, закони "про де-
комунізацію" потребують змін / О. Шевель // Українська правда. 7.05.2015. 
[Електронний ресурс] ‒ Режим доступу: https://www.pravda.com.ua/columns/ 
2015/05/7/7066721/0 (дата звернення: 17.06.2018). 

25. Яковенко Н. (інтерв’ю) Без Леніна, але з Гавелом та Шухевичем: Три роки 
декомунізації. / Н. Яковенко // Цензор.net. 18.05.2018. [Електронний ресурс] ‒ 
Режим доступу : https://ua.censor.net.ua/resonance/3066835/ bez_lenina_ale_z_ 
gavelom_ta_shuhevychem_try_roky_dekomunizatsiyi (дата звернення: 30.06.2018).  

26. Cohen J. The Historian Whitewashing Ukraine’s Past / J. Cohen // 
Foreign Policy. ‒ May 2, 2016. [Електронний ресурс] ‒ Режим доступу: 
https://foreignpolicy.com/2016/05/02/the-historian-whitewashing-ukraines-
pastvolodymyr-viatrovych/ (дата звернення: 23.06.2018). 

27. Marples D. Decommunisation in Ukraine. Implementation, pros and 
cons / D. Marples // New Eastern Europe. ‒ September 16, 2016. [Елек-
тронний ресурс] ‒ Режим доступу: http://neweasterneurope.eu/post-
author/david-marples/ (дата звернення: 23.10.2016).  

28. Motyl A. De-Communization, Hannah Arendt, and Ukrainian Na-
tionalism / A. Motyl // World Affairs. – 2015. – July 28. – [Електронний 
ресурс] ‒ Режим доступу: http://worldaffairsjournal.org/blog/alexander-j-
motyl/de-commu nization-hannah-arendt-and-ukrainian-nationalism  

29. Olszański Tadeusz A. Wielka dekomunizacja. Ukraińska polityka 
historyczna czasu wojny / A. Olszański Tadeusz // Punkt Widzenia. ‒ Numer 
65. ‒ Warszawa: Centre For Eastern Studies. ‒ 2017. ‒ 52 s. 

 
REFERENCES 

1. Artiukh, V. (2016). Pro zminy komunistychnoi toponimiky u misti 
Sumy [On changes in Communist place names in Sumy]. Historians.in.ua, 
6.08.2016. Retrieved from http://historians.in.ua/index.php/en/istoriya-i-
pamyat-vazhki-pitannya/1960-v-yacheslav-artyukh-pro-zminu-
komunistychnoyi-toponimiky-u-misti-sumy.  

2. Balashova, O. (2016). Yak z Ukrainskoho domu znimaly shkiru: Nevylik-
ovna khvoroba dekomunizatsii [How the Ukrainian House was skinned. The 
incurable disease of Decommunization]. Ukrainska pravda. 19.08.2016. Re-
trieved from https://life.pravda.com.ua/culture/2016/08/19/216764/.  

3. Vіdkritij list naukovcіv ta ekspertіv-ukraїnoznavcіv shhodo tak zv. 
"Antikomunіstichnogo zakonu" Prezidentovі Ukraїni P. O. Poroshenku ta Golovі 
Verhovnoї Radi Ukraїni V. B. Grojsmanu [Open letter of scholars and experts on 
Ukraine about so-called ‘Anti-Communist Laws’ to President of Ukraine Petro 
Poroshenko]. Krytyka, April 2015. Retrieved from https://krytyka.com/ua/ arti-
cles/vidkrytyy-lyst- naukovtsiv-ta-ekspertiv-ukrayinoznavtsiv-shchodo-tak-zvanoho.  

4. Viatrovych, V. Dekomunizatsiia i akademichna dyskusiia [Decommunization 
and academic discussion]. Krytyka, 2015, traven. Retrieved from 
https://krytyka.com/ua/solutions/opinions/dekomunizatsiya-i-akademichna-dyskusiya. 

5. Hanna Hopko: Choho ni v koho ne vynykaye pytannia, chomu v nas ne 
mozhe diyaty nazistska partia? [Why no one asks why can’t we have a Nazi party?]. 
Telekrytyka. Retrieved from http://ru.telekritika.ua/kontekst/2015-04-19/106201. 

6. Georgii Kasyanov. Yesli by Ukrainskaia revolutsia zakonchilas 
provalom, ne bylo by USSR [If Ukrainian revolution were a failure, USSR 
wouldn’t have existed]. Delovaia stolitsa. 4.07.2018. Retrieved from 
http://www.dsnews.ua/economics/georgiy-kasyanov-petlyura-vinnichenko-i-
grushevskiy---vse-30052018220000.  

7. Hrytsak, Y. (2016). Razvitie ukrainskoi kultury pamiati posle 1991 
goda [Development of Ukraine’s memory culture since 1991]. Comference 
"Izvlekaem li my uroki iz ystoryy? Kultura pamiati kak put k evropeiskomu 
vzaimoponymanyiu". Varshava, 27.10 – 30.10.2016. Retrieved from 
http://gwminsk.com/files/yaroslav_gricak.pdf. 

8. Dronova, K., Stadny, Y. (2015). Dekomunizatsiini zakony: propozyt-
siia pravok [The ‘Decommunization Laws’; a proposal of amendments]. 
Krytyka, traven. Retrieved from https://krytyka.com/ua/solutions/opinions/   

9. Kasianov, G. (2016). Istorycheskaia politika i "memorialnye" zakony 
v Ukrayine: nachalo XXI v. [History politics and ‘the memorial laws’ in XXI 
century Ukraine]. Istorycheskaia ekspertiza, 2, 28–56. 

10. Kytaiski komunisty vyjshly na trasu. [Chinese Cummunists on our 
roads] // Silske zhyttya. 20.07.2018. Retrieved from silske.org/glavnaya/ 
3126-kitayski-komunisti-viyshli-na-trasu.html.  

11. Koinash, H. (2015). "Dekomunizatsiini" zakony: nebezpechnyi potentsiial si-
iannia rozbratu i garantovanyi sudovyi rozghliad u Strasburzi [“Decommunization 
laws”: dangerous potential of discord and guaranteed court case in Strasbourg]. 
Krytyka, May. Retrieved from https://krytyka.com/ ua/solutions/opinions/ 

12. Korolenko, B., Maiorov, M. (2015). Pokhoron bohiv: Yak Ukraina 
ochyshchaietsia vid totalitarnoi spadshchyny [The burial of gods: how 
Ukraine cleans itself of its totalitarian heritage]. Ukrainskyi tyzhden, № 47 
(419), 25.11.2015. Retrieved from http://tyzhden.ua/Society/152412. 

13. Kulyk, V. (2015). Pro neiakisni zakony ta nechutlyvykh krytykiv [On flawed 
laws and insensitive critics]. Krytyka. – Retrieved from https://krytyka.com/ua/ solu-
tions/opinions/pro-neyakisni-zakony-ta-nechutlyvykh-krytykiv. 

14. Liubarets, A. (2017). Vandalіzm jak іnstrument ukraїns'koї polіtiki 
pam’jatі shhodo radjans'kogo monumental'nogo spadku (2009-2015) [Van-
dalism as a tool for Ukrainian politics of memory of Soviet monumental 
heritage (2009‒2015)]. Ukrainskyi istorychnyi zbirnyk. Institute of History, 
Nat. Academy of Sciences, 2017, 324–336. 

15. Oliinyk, A. (2017). Reforma u sferi polityky pamiati: promizhni pidsumky 
vykonannia "dekomunizatsiinykh zakoniv" [Reform in memory policy: midterm 
results of implementation of ‘Decommunization laws’]. A Shadow report, Kyiv, 27. 

16. Piecuch, M. (2016). Shchors v zakoni. Yak Klychko provalyv deko-
munizatsiiu [Shchors–in-law: How Mayor Klitschko let the Decommunization 
down]. Ukrainska pravda. 20.05.2016. Retrieved from https://www.pravda. 
com.ua/articles/2016/05/20/7109125/  

17. Pikhovshek, V. Razve spravedlivo, chto Ukraine vmesto dekomunizatsii 
vtyukhivaiut “banderizatsiyu’? [Is it fair that Ukraine is given Banderaization in-
stead of decommunization] Narodnyj correspondent. 11.05.2015. Retrieved from 
http://nk.org.ua/politika/argumentyi-pochemu-petr-poroshenko-doljen-ne-
podpisyivat-zakonyi-o-dekommunizatsii-6264.  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 53 ~ 

 

 

18. Portnov, A. (2015). Pro dekomunizatsiiu, identychnist ta istorychni zakony 
deshcho inakshe [On Decommunization, identity, and ‘historic laws’ in a different 
way]. Krytyka, May. Retrieved from https://krytyka.com/ua/solutions/opinions/pro-
dekomunizatsiyu-identychnist-ta-istorychni-zakony-deshcho-inakshe.  

19. Rasevych, V. (2016). U vilnii dekomunizovanii derzhavi. Pro monopoli-
zatsiiu polityky pamiati v Ukraini [In a free, decommunized state: on monopoliza-
tion of memory policy in Ukraine]. Zaxid.net. 23.05.2016. Retrieved from 
https://zaxid.net/u_vilniy_dekomunizovaniy_derzhavi_n1392642.  

20. Riabchuk, M. (2016). Dekomunizatsiia chy dekolonizatsiia? Shcho poka-
zaly politychni dyskusii z pryvodu "dekomunizatsiinykh" zakoniv? [Decommunization 
or Decolonization? What did the discussions about ‘Decommunization laws’ show]. 
Naukovi zapysky IPIEND im. I. F. Kurasa NAN Ukrainy, 2 (82), 104–117.  

21. Sinchenko, D. (2016). Kropyvnytskyi: misto paralelnykh vymiriv [Kropyvnyt-
skyi: a city of parallel dimensions]. eastbook.eu. Lystopad. Retrieved from 
http://www.eastbook.eu/ua/2016/11/kropyvnytskyi-misto-paralelnykh-vym/  

22. Takhtaulova, M. (2016). Zminy symvoliv chy symvolichni zminy abo deko-
munizatsiia po-kharkivsky. [Changed symbols or symbolic changes: ‘decommuniza-
tion’ the Kharkiv way] Historians.in.ua, 11.04.2016. Retrieved from http://historians.in. 
ua/index.php/en/istoriya-i-pamyat-vazhki-pitannya/1870-mariia-takhtaulova-zminy-
symvoliv-chy-symvolichni-zminy-abo-dekomunizatsiia-po-kharkivsky/ 

23. Umland, A. (2015). Sylvester Stallone kak bokser, ili Effekt zrel-
ishchnosty [Sylvester Stallone as a boxer, or The performance effect]. Novoe 
vremia. 28.05.2015. Retrieved from https://nv.ua/opinion/umland/silvestr-stallone-
kak-bokser-ili-effekt-zrelishchnosti-50871.html/  

24. Shevel, O. (2015). Shchob vidpovidaty europeiskym standartam, zakony 
"pro dekomunizatsiiu" potrebuiut zmin [To meet European standards, the ‘de-
communization laws’ should be amended]. Ukrainska pravda. 7.05.2015. Re-
trieved from https://www.pravda.com.ua/columns/2015/05/7/7066721/0 

25. Yakovenko, N. (interview). Bez Lenina, ale z Havelom ta Shukhevy-
chem. Try roky dekomunizatsiyi [Lenin-less, but with Havel and Shukhevych: 3 
years of decommunization]. // Cenzor.net. 18.05.2018. Retrieved from https://ua. 
censor.net.ua/resonance/3066835/ bez_lenina_ale_z_gavelom_ta_shuhevychem_ 
ry_roky_dekomunizatsiyi. 

26. Cohen, J. (2016). The Historian Whitewashing Ukraine’s Past. Foreign 
Policy. May 2. Retrieved from https://foreignpolicy.com/2016/05/02/the-historian-
whitewashing-ukraines-pastvolodymyr-viatrovych/ 

27. Marples, D. (2016). Decommunisation in Ukraine. Implementation, 
pros and cons. New Eastern Europe, September 16. Retrieved from 
http://neweasterneurope.eu/post-author/david-marples/  

28. Motyl, A. (2015). De-Communization, Hannah Arendt, and Ukrain-
ian Nationalism. World Affairs. July 28.  Retrieved from  
http://worldaffairsjournal.org/blog/alexander-j-motyl/de-commu nization-
hannah-arendt-and-ukrainian-nationalism  

29. Olszański Tadeusz, A. (2017). Wielka dekomunizacja. Ukraińska 
polityka historyczna czasu wojny. Punkt Widzenia, 65. Warszawa: Centre 
For Eastern Studies.  

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  08 . 0 4 . 20 19  

 
 
А. А. Гриценко, канд. тех. наук, с. н. с. 
Институт культурологии НАМ Украины 
б-р Т. Шевченко, 50‒52, Киев, 01032, Украина 
 

НАРРАТИВЫ ДЕКОММУНИЗАЦИИ В КУЛЬТУРНОМ ПРОСТРАНСТВЕ УКРАИНЫ 
 
Статья содержит культурологический анализ такого аспекта процесса декоммунизации в Украине, как сформированные в ходе обществен-

ной коммуникации нарративы, которые описывают и оценивают этот процесс с разных идеологических и мировоззренческих позиций, отчасти 
мифологизируя его. Анализ осуществлен с методологической перспективы культурных исследований: декоммунизация трактуется как социоку-
льтурное явление; это предполагает рассмотрение таких аспектов, как создание/продуцирование этого явления, его регулирование и общест-
венная рецепция порожденных им идентичностей, его репрезентации в культурной коммуникации, оформленные в нарративы, из которых в ста-
тье рассмотрены четыре: "нарратив очищения", его региональный вариант, отрицательный нарратив "бандеризации" и либеральный нарратив. 

Ключевые слова: декоммунизация, репрезентация, политическая мифология, национальная идентичность, историческая память, нарратив. 
 

O. A. Grytsenko, Ph.D., Senior research fellow, 
Institute of Culture Studies, National Academy of Arts of Ukraine 
50-52, Taras Shevchenko boulevard, Kyiv, 01032, Ukraine 
 

NARRATIVES OF DECOMMUNIZATION IN UKRAINE’S CULTURAL SPACE 
 
The article offers a cultural study of one of key aspects of the decommunization process in contemporary Ukraine, formally started by the in-

troduction of so-called ‘four decommunization laws’ adopted on April 4, 2015, as manifested in the country’s cultural space through major narra-
tives that describe, interpret and mythologize this process from various cultural and ideological positions and viewpoints.  

The methodological background for the study is provided by well-known cultural studies’ approach that, according to Paul Du Gay, Stuart Hall and 
others, presumes a systemic analysis of five key aspects of a given cultural phenomenon, namely, its production (creation), its consumption (reception), 
its regulation (by the state and other actors), its representations in culture (including narratives about it), and identities shaped or transformed by it. In 
this article, the penultimate part of a cultural study of Ukrainian decommunization is presented in detail. An overview of dozens of articles, columns, 
interviews and other texts about the decommunization  in Ukrainian and foreign media demonstrates that there seem to be four main groups of decom-
munization narratives, tentatively named: the ‘purification of Ukraine’ narrative, the regional (or decentralized) narrative, the ‘Bandera-ization’ narrative, 
and the liberal narrative, each with its characteristic modes of emplotment (from epic romance to satire), with its civilization perspective, its set of sym-
bols and  values, its ‘heroes’ and ‘villains’. Unsurprisingly, those portrayed as heroes in affirmative narratives (that of ‘purification’, for instance) tend to 
become villains in negative narratives, the head of Ukrainian Institute of National Remembrance Volodymyr Viatrovych being the most prominent one. 

Keywords: decommunization, narrative, political mythology, national identity, historic memory. 
 
 
 
УДК 111.852:78 

I. V. Zhyvohliadova, Ph.D., Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

irinavictz@gmail.com 
 

MUSICAL CREATION OF "HUMAN" AS A SENSE-MAKING 
SENSUOUS WAY OF FORMING A CULTURAL SPACE 

 
The article analyzes the specificity of revealing anthropo-creative principles of European culture as a musical practice of humanity. If we under-

stand culture as a source, space, and the result of the spiritually-practical experience of mankind, then music appears as a specific, holistic system 
of specification and representation of this experience, a phenomenon that reflected the uniqueness and depth of the humanity world, a specifically 
sensual way of joining an intersubjective experience of rhythmization and harmonization of the human being. The expressive possibilities of lan-
guage means of music art are considered in the context of the overall process of making a musical sound of human living space, the development 
of artistic practices of worldview and the world perception of medieval Christian culture in particular. 

Key words: Christian culture, Byzantine culture, spiritual music, artistic worldview and world perception, musical sensibility, musical literary language, musical forms, liturgy. 
 
Formulation of the problem. The development of art, 

music in particular, determines the nature of the real direction 
of deployment of the spiritual and practical potential of cul-
ture. Aesthetic creativity is immanently included in the multi-
dimensional process of socialization of the individual. Its mu-
sical component reveals the human principles of European 

culture in a special way. The need to address the theoretical 
solution to this problem is determined by the specific tasks of 
studying the musical practice of mankind – from the past to 
the future, as well as by the whole logic of the cognitive 
movement of aesthetic and cultural-philosophical knowledge 
in the circle of artistic creativity and perception. 

© Живоглядова І. В.



~ 54 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

The logic of modern cognition of art, music in particular, 
as an aesthetic and artistic phenomenon, which plays an 
essential role in the formation and evolution of sensuality 
necessarily leads to the appeal to the aesthetic and cul-
tural-philosophical study of its spiritual and creative poten-
tial and its specific historical forms of realization. The study 
of this aspect of the evolution of music is associated with 
the definition and theoretical understanding of the specifics 
of the representation of the artistic (Christian in particular) 
culture in appropriate types and genres. The latter can be 
considered as deploying the process of spiritualization of 
human experiences, their musical means and forms of 
translation. Relevant research allows us to understand 
more deeply the evolution of music in the context of its 
development in the socio-cultural world. 

In this regard, it should be noted that in the contempo-
rary domestic scientific field there is a lack of analytical 
intelligence regarding the universal human meaning of 
"musical creation" of human and its specific historical 
forms, the meaning and specificity of the corresponding 
sense-making sensuous way of forming a cultural space. 

Analysis of research and publications. The range of 
problems that are interpreted within the specifics of the interac-
tion of an individual and the world, the diversification of the 
forms of human experience of forming a cultural space are ana-
lyzed in the writings of L. Vygotskyi, V. Zinchenko, V. Ivanov, 
E. Ilyenkov, V. Panchenko, O. Pavlova and others. Polyfunc-
tional nature of theart is studied by E.Ilenkov, L.Stolovych. 

Music as a specific phenomenon of culture is analyzed 
within the limits of cultural and artistic knowledge. The his-
tory of musical art is considered as a way of gaining inde-
pendence of one of the most complex and most sophisti-
cated artistic practices (works by A. Akopian, N. Ilcheva, 
O. Kudryashov, M. Chersintsev, etc.). The specificity of the 
forms of representations of the interaction of musical and 
religious practices is studied by P. Gaidenko, T. Gusar-
chuk, I. Tylyk, A. Safronov, I. Kharyton, O. Yarosh. 

The purpose of the article is to make the analysis of 
the music as a specific way of the particular sensory space 
exploration, a way of inculturation; to consider the question 
of the existence of an intersubjectively-ontological basis of 
musical culture, creativity and perception in particular. 

Exposition of the main material of the study. Music 
is a culturally determined factor of socialization of an indi-
vidual. The specific sensory experience of life-formation 
and inculturation of the subject is being accumulate in the 
musical forms. Music is a specific way of organizing trans-
lation of cultural experience, a form of translation of the 
principles of the cultural organization of spatially-temporal 
existence of humanity. 

Music in the general system of development of European 
culture appears as a universal (as an emotional mechanism 
for the inclusion of universal determinants of being) and a 
peculiar (artistic musically-figurative world) way of spiritual 
creation and the representation of a specific sensory experi-
ence of creating the sense-making space of an individual. 

This mutual coordination (a specific method and form of 
aesthetic and artistic arrangement of consciousness, har-
monization) has a clear cultural and historical variability of 
musical ways of individualizing the sensory experience of 
comprehension of the world. It is not only an individual way 
of decoding and retransmitting certain universal "feelings" 
of the world and thus connecting to the general musical 
movement of its ordering, "aesthetization". 

The dynamics of human culture is the deployment and 
diversification of the spiritual and creative existence of the 
human being from the individual to the general. This hap-
pens due to the formation of a free subjectwho masteres 
the universal principles of the cultural organization of hu-

man life (cultural and historical norms of aesthetic, moral, reli-
gious activity in particular, which is accumulated in the mental, 
psychological, symbolic, artistic, and other formations). 

Musical art is one of the most effective ways of inducing 
the individual to realize the humanity of the goals and mean-
ings of his existence, to the formation of internal needs, the 
desire for self-affirmation in the cultural space in accordance 
with this awareness. In this way, the interest of the individu-
als to themselves is being sustained and deepened. 

The peculiarities of the cultural-historical way of music 
determine a lot in its formal-material specificity and, at the 
same time, are the components of this peculiarity. 

An analysis of trends in the dynamics of music devel-
opment, their definiteness by the interaction of pan-
European and cultural-specific, religious in particular, fac-
tors, testifies that "... chorale, folk song, fugue, classical 
symphony… – the forms – are the building elements. All of 
them are valuable, and everyone is involved in the con-
struction of the building of general information" [1, p.35].  

The history of music development is interpreted in the 
context of the development of human perception of the 
world. Substantial and formal metamorphoses that have 
been made with musical art, evidenced the complex proc-
ess of evolution of musical and aesthetic, in general, cul-
ture of perception of the world. 

For example, the solution to the problem of state unity, 
that the feudal society was faced, required (with insufficient 
economic ties, feudal strife) to intensify the development of 
personal qualities, such as: patriotic self-consciousness, 
dedication, and sense of dignity. Human individuality de-
termines the general interest of non-national forms. This 
interest gave birth, accordingly, to the specific form of sub-
jectivism – mystical individualism. Significant is the fact that 
this birth occurs and is stimulated by the very religious 
consciousness and Christian culture as a whole, for which 
the search for additional basis, which enabled its own "hu-
manity", expansion of forms and means of expression of 
the abstract, was essentially urgent. As a result, human 
movement is developed through its emotional experiences 
and the formation of relevant aesthetic tastes. They deter-
mined the emergence of those informative forms and ar-
ranged content that would allow "articulate" the most com-
plex spiritual issues at the level of intimacy of subjective 
experiences and sensory tension. In this connection, atten-
tion to the expressive possibilities of linguistic means of art 
that would allow to express absolute, eternal, universal in a 
specific, temporal, separate (in words, sounds, intonations, 
harmonies, rhythms), and at the same time to discover in 
the last one deep, hidden from the usual eye, ear mean-
ings, is drawn. The search for the emotional expressive-
ness of the word and sound is intensified. As a conse-
quence, the linguistic – conceptual and intonational – ap-
paratus, which, in turn, required the improvement of the 
syntactic component, is increasing and complicated. The 
systematization and formalization of the latter, as a whole, 
and of each of its elements, were necessary in order to 
conform to the complicated and multidimensional semantic 
loading of certain spiritual information. It was structured by 
monumental scholastic constructions, which were born in 
the depths of religious culture and religious consciousness. 

An example of the world of sophisticated Byzantine cul-
ture, which faced East Asian dualism, with that gloomy, ec-
static outlook, pushes a special strain on the desire for de-
materialization, spiritualization is illustrative. Although, it 
should be noted that this advantage of life, immutable, static 
over void, time-consuming with the passage of time has 
ceased to be dominantly in demand. Moreover, the spiritual 
space, spirituality as such, ceases to be monopolistic pos-
session – the presence of transcendental consciousness. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 55 ~ 

 

 

The new artistic world view in a special way "organized" 
the leading genres of the medieval cultural-historical epoch. 
It focused the attention on creating the internal expression of 
images that would correspond to a new understanding of the 
value of human experiences. Such genres in the literature 
was a hagiography, in music - a mass (liturgy). 

The "high style" that was formed was the result of a 
complex general situation of the search, determined by the 
desire to destroy the material specificity of the world, to its 
abstraction. In every temporal, separate, material – the 
eternal, general, "immaterial", absolute, its internal mean-
ing is being searched. This also has affected the sphere of 
emotions. Its manifestations were understood only as 
signs, the number of which was significantly limited. The 
individual was offered a certain, encoded in well-known 
signs-emotions, information that requested, in turn, the 
ability to decode, decrypt it. Thus, the "abstract psychol-
ogy" becomes the "dominant principle of worldview and 
attitude, the art one in particular. 

The abstract artistic method by which the opportunities to 
find the general, absolute in each single, are found, has 
shown its effectiveness in many art forms, in particular - in 
literature and music. The use of the system(although not rich 
yet) of strong feelings, focusing on its generalization, relied 
on the well-known formulas, phrases and sound systems. 
This was consistent with the lack of a coherent picture of 
emotional and spiritual life at that time, in which the individ-
ual emotions would be combined organically, and their com-
bination would be also individual. For this era the discovery 
of an entire set of diverse sensory states and properties - the 
nature of an individual - was not yet in demand. Its discovery 
is a matter of the next era (an interesting example - as the 
New Time gradually "harmonizes" the Gregorian chorale, 
which was based on Greek melos (melodious)). 

The new emerging musically-literary language is in-
cluded in the overall process of developing artistic prac-
tices of the worldview. A particular push to this, as it is 
known, was the spreading Ishisham in the Orthodox area. 
The part of the inner world of an individual, which is 
marked by the emotional-sensory tension of the intimacy of 
personal communication with the Divine and the achieve-
ment of a state of reverence, is also being activated. The 
peculiarity of expressiveness and dynamism of literary and 
musical representation has sparked the ways of achieving 
internal harmony. This was due to the ordering of a specific 
shortened version of the confused life. 

Christianity is a special kind of cultural organization of 
the spiritual and practical development of mankind. It pro-
posed some ways to remove the contradiction of the exter-
nal and internal plans of reality, the harmonization of the 
possible and desired. Conditions for the direction of the 
entity's capabilities to identify and overcome this discrep-
ancy by independent, non-indifferent action, were created.  
The spiritual music was a real way out of a new level of 
self-movement in the cultural space. Spirituality - these is 
the peculiarity of the cultural-historical path of music, the 
peculiarity of its evolution of relations with reality, and other 
forms of human activity, their role in society. 

If the literary verbal space with pedantic perseverance 
produces synonymous rows, a figurative variety of epithets, 
metaphors, the music does it by the choice of each sound, 
intonation, harmony, tempo-rhythm theatre determined by the 
intensified understanding of the need for the maximum accu-
racy of the "musicalization" of the spiritual. The musical lan-
guage, capable of expressing the most complex abstract 
ideas, is being formed. In addition, the closeness of time within 
the formalized construction of the musically-sound series is 
being overcome by the very nature of the imaginative system 
of music and musical experiences that accompany it. 

The need for the artistic sound of the living space, 
where paganism is still a significant element, could not be 
satisfied with the previous experience of "musicalization" 
the picture of the world. The discrepancy between the sys-
tem of musical genres, which met the needs of the pagan 
society, and the aesthetic needs (both secular and reli-
gious) of the feudal society, became apparent. 

Folk music could no longer meet the growing demands 
for artistic sound. Christianity, as a new sphere of the spiri-
tual life of mankind, needed new non-traditional means of 
"servicing" the expression. Just as the growing historical 
consciousness. As it is known, the discovery of the value of 
human spiritual life took place in an organic connection 
with the appearance of the first roots of the historical con-
sciousness. Medieval understanding of history as a move-
ment, sequence of events is enriched with a new under-
standing, perception of time - both internal and historical. 
Time dynamism gradually begins to master not only the 
world of secondary phenomena, but also the immaterial 
world of entities. As a result, the past and present acquire a 
self-sufficient uniqueness both in the scale of historical 
epochs, and in the immeasurable depth of the individual 
experiences of an individual. 

In medieval music, the concept of "musical composi-
tion" was more complicated than in our time. Just as in 
literature, where one work is a chronicle, a message, and 
the lives of saints at the same time, and also in music, the 
work consisted of semi-independent parts, contrasts and 
oppositions which played an important role. These con-
trasts concerned both tempo-rhythmic and formal-structural 
organization of these parts. The infinitely deep space of 
travelling through the "world order", shocked by its gran-
deur, majesty, inspired the feeling of walking "stairs", "enfi-
lades" of rooms, filled with the spirit of holiness and faith, 
was created. Impressing the listener's imagination with this 
sublime solemnity, the grandeur of the contrasts of large-
scale forms, with their inherent peculiarities, virtuosity and 
magnificence of expressive means, music contributed to 
creating a sense of immutable distance between human, 
profane and divine, sacred. 

It should be noted that the close attention to the choice 
of musical means, as well as to the literary ones, is due, in 
particular, to the essence of the Christian worship, during 
which sacred history events are not only celebrated and 
mentioned. Their timelessness, eternity, infinite existence 
in both the eternal and the temporal world, gives an oppor-
tunity to an individual during the worship to be present in 
the mysterious procedure of the accomplishment of the 
known sacred event, its partial reproduction. At the same 
time, confidence in the pure activity of the individual con-
sciousness, its intense creative activity, the result of which is 
the world building, which is revealed to the inner eyes of the 
listener, is revealed. This is done in the form of confession. 

The liturgy was nothing more than a sacred drama. The 
mixing of past and present forms of time in the reproduc-
tion of these sacred events finds the necessary blessed 
language in music, which allows not only to pass and per-
ceive important information. The point is also that the artis-
tic time of the liturgy is close to the complexity, ambiguity of 
perception of the time of the musical work. And in the first 
and second cases, we are dealing with the present time of 
the sacred event that is being carried out now, at a specific 
time interval. The same is about a music composition that 
is performed and perceived. At the same time, worship, 
liturgy in particular, is a space in which the boundlessness 
of divinity rules, and eternity becomes available. This is a 
drama that is played not by the people themselves, but by 
active actors. This is an action, played by the essential pow-
erful forces in front of an individual. Aesthetic experiences 



~ 56 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

from the field of special direct activities move into the sphere 
of special perception, the intense work of contemplative con-
sciousness. Music gradually ceases to be merely a musical 
design and accompaniment of a verbally expressed mean-
ing. It turns into the interpretive embodiment of this meaning, 
filling the atmosphere of worship with the variety of specifi-
cally sensual representations of spiritual information that has 
a semantic meaning. Involvement of the most specific mate-
rial - musical sensibility, with the world of images, deprived of 
material concreteness, allowed to find experience of the 
open world, with its not real but eternal meanings. 

It should be noted that the connection of art, music in 
particular, with the philosophical and religious trends of that 
time is not straightforward. It is manifested in the general 
stylistic atmosphere, its peculiarities, and in the tendencies 
that shape the style. Confessions of the mystical directions 
of the "reasonable act", the fullness of silence, silence in-
stead of rituals led to the search (in the light of the acceptance 
of the ultimate incomprehensibility, unknowability of the divine) 
of individual self-observation. In this connection, the artistic 
tasks of art and their corresponding decisions are expanding. 
The inner world of an individual is recognized in a peculiar 
stylistic atmosphere, where Gothic emotional expressiveness, 
dynamics and equally exciting psychological restraint, emo-
tional bliss (which existed before Renaissance stylistic ten-
dencies) simultaneously coexist. The word, musical sound, 
along with music pauses, harmonic and tempo lines – sound 
and silence – acquire a special semantic meaning and an 
exclusive representative significance precisely in the light of 
the problem of expression of the indistinct. This, in turn, de-
termines the degree of internal tension, excitement of respon-
sibility, which characterizes the search for artistic "speech". 

Like the impressions of art images that seem to be 
about to disappear, dissolve in a single ecstatic burst, the 
movement in the musical space is organized by the general 
rhythm of the orientation of the figurative thought of the 
"musical" word. It creates a sense of "breakthrough" into a 
world where the pressure captivity is disappeared; the mys-
tery of great creation becomes a fragment of human spiri-
tual impulses. 

Extreme expression and complexity of musical forms 
and language, increased psychology of the content and 
compositional structure of works is a two-way process. It 
attempts to "humanize" the spiritual, which, in turn, gives 
the human sensual travel the opportunity to come closer to 
a new space - the dogma, stereotypes that are liberated 
from power, and the world – full of true spirituality and crea-
tive freedom. Of course, we are not talking about the asser-
tion of the independence of human thought and reason, 

peculiar to the future Renaissance worldview and world 
experience, musical in particular. Within the limits of reli-
gious consciousness, culture was moving towards the fu-
ture discovery of an individual, the tendency of a subjective 
principle, which became stylistically similar to many phe-
nomena of artistic culture, was growing. It should be noted, 
however, that this interest in individual, sharply revealed 
psychology is more peculiar to painting than for literature 
and music. The latter have shown only an approximation to 
the emotionally-perceptive understanding and experience 
of reality. The prevailing direction remains to abstract, de-
materialized one. But, due to the greater universalism, pe-
culiar internationality of its language, music demonstrates 
the possibilities of transforming the artistic vision. 

Conclusion. The problem circle of the artistic and aes-
thetic sphere of human life, music in particular, its various 
aspects of research are increasingly determined by anthro-
pological cultural and philosophical orientation. The cultur-
ally-creative significance of music consists in being a form 
and a way of representing human possibilities of transform-
ing the strategy of life into an individual discovery, a proper 
achievement (both at the level of the individual and a cer-
tain community). The changes that took place in the field of 
musical art concerned the development of the improvement 
of the human origin of the movement of culture. Its sub-
stantive characteristics of activity forms, the volume of cul-
tural and aesthetic content – what constitutes the "human 
value" of music in the general space of development of the 
subject of culture – were formed in accordance with 
changes in the coordinates of the subjective-sensory as-
pect of the relations of interaction "an individual – the 
world". If we understand culture as a source, space and 
result of the spiritual and practical experience of mankind, 
then music appears as a specific integral system of specifi-
cation and representation of this experience, a phenome-
non that reflected the uniqueness and depth of the world of 
humanity, the way of joining the intersubjective experience 
of rhythmization and harmonization of the existence. 

 
REFERENCES/СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бальтазар Г. У. фон. Раскрытие музыкальной идеи. Опыт синте-
за музыки / Г.У. фон Бальтазар; К. Барт.; Г. Кюнг // Богословие и музы-
ка. Три речи о Моцарте. – М.: Библейско-богословский институт св. 
апостола Андрея, 2006. С. 2 – 46. 

 
REFERENCES (APA) 

1. Baltazar, G.U. fon (2006). Raskryitie muzyikalnoy idei. Opyit sinteza 
muzyiki [Disclosure of musical ideas. Music synthesis experience]. In Bogoslovie i 
muzyika. Tri rechi o Motsarte [Theology and music. Three speeches about Mo-
zart]. Moscow, Bibleysko-bogoslovskiy institut sv.apostola Andreya. 
 

Re c e i ve d  E d i to r i a l  B oar d  23 . 05 . 19  
 
 

І. В. Живоглядова, канд. філос. наук, доц.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
 

МУЗИЧНЕ ТВОРЕННЯ "ЛЮДСЬКОГО" ЯК СМИСЛОУТВОРЮЮЧИЙ ЧУТТЄВИЙ 
СПОСІБ ФОРМУВАННЯ КУЛЬТУРНОГО ПРОСТОРУ 

 
У статті здійснюється аналіз специфіки виявлення антропокреативних засад європейської культури музичною практикою люд-

ства. Висновується, що культуротворче значення музики полягає у тому, що вона є формою і способом репрезентації людських мож-
ливостей перетворення стратегії життя на індивідуальне відкриття, власне надбання (як на рівні індивіда, так і певної спільноти). 
Зміни, що відбувалися у сфері музичного мистецтва, торкалися розвитку вдосконалення людського начала руху культури. Його пред-
метні характеристики діяльнісних форм, об’єм культурно-естетичного змісту – те, що складає "людську цінність" музики в загаль-
ному просторі розвитку суб’єкта культури, ‒ формувалися відповідно до змін координат предметно-чуттєвого аспекту відношень 
взаємодії "людина ‒ світ". Якщо розуміти культуру як джерело, простір і результат духовно-практичного досвіду людства, то музи-
ка постає в якості специфічної цілісної системи конкретизації і репрезентації цього досвіду, феномена, в якому відбилися неповтор-
ність і глибина життєвого світу людства, конкретно-чуттєвий спосіб прилучення до інтерсуб’єктивного досвіду ритмізації та гар-
монізації буття. Виразні можливості мовних засобів музичного мистецтва розглядаються в контексті загального процесу оформ-
лення музичним звуком простору людського життя, розвитку художніх практик світобачення та світовідчуття середньовічної хри-
стиянської культури зокрема. 

Дослідження ґрунтується на розумінні християнства як особливого виду культурної організації духовно-практичного розвитку 
людства, що запропонувало певні способи зняття протиріччя зовнішнього і внутрішнього планів дійсності, узгодження можливого і 
бажаного. Створюються умови спрямування можливостей суб’єкта для виявлення і подолання цієї невідповідності самостійною не-
байдужою дією. В межах релігійної свідомості культура рухалася до майбутнього відкриття Людини, накреслювалася тенденція зро-
стання суб’єктивного начала, яка ставала стилістично близькою для багатьох явищ художньої культури. Реальним виходом на новий 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 57 ~ 

 

 

рівень саморуху в просторі культури стала духовна музика, яка, поки що демонструючи лише наближення до емоційно-проникливого 
розуміння і переживання дійсності, виявляє можливості "артикулювати" найскладніші духовні питання на рівні інтимності 
суб’єктивних переживань. 

Ключові слова: християнська культура, візантійська культура, духовна музика, художнє світобачення та світовідчуття, музична почуттєвість, му-
зично-літературна мова, музичні форми, літургія.  

 
И. В. Живоглядова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко,  
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

МУЗЫКАЛЬНОЕ СТАНОВЛЕНИЕ "ЧЕЛОВЕЧЕСКОГО" КАК ЧУВСТВЕННО-СМЫСЛОВОЙ 
СПОСОБ ФОРМИРОВАНИЯ КУЛЬТУРНОГО ПРОСТРАНСТВА 

 
В статье проводится анализ специфики выявления антропокреативных основ европейской культуры музыкальной практикой 

человечества. Если понимать культуру как источник, пространство и результат духовно-практического опыта человечества, то 
музыка предстает в качестве специфической целостной системы конкретизации и репрезентации этого опыта, феномена, в кото-
ром отразились неповторимость и глубина жизненного мира человечества, конкретно-чувственный способ приобщения к интер-
субъективному опыту ритмизации и гармонизации бытия. Выразительные возможности языковых средств музыкального искусст-
ва рассматриваются в контексте общего процесса оформления музыкальным звуком пространства человеческой жизни, развития 
художественных практик мировидения и мироощущения средневековой христианской культуры в частности. 

Ключевые слова: христианская культура, византийская культура, духовная музыка, художественное мировидение и мироощущение, музыкаль-
ная чувственность, музыкально-литературный язык, музыкальные формы, литургия. 

 
 
 
УДК 378.4(477-25): 929 Н. Фаворов "18" 

В. Г. Нападиста, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
napadistaya@ukr.net 

 
З ІСТОРІЇ УНІВЕРСИТЕТУ СВ. ВОЛОДИМИРА: НАЗАРІЙ АНТОНОВИЧ ФАВОРОВ 

 
У статті здійснено реконструкцію життєвого шляху та проаналізовано основні тематичні складові творчого спадку Назарія 

Антоновича Фаворова (1820‒1897), доктора богослов’я, професора, який упродовж майже чотирьох десятиліть (1859‒1897) викладав 
моральне богослов’я в Університеті Св. Володимира та був настоятелем університетської церкви. Основна тематика мораліста-
богослова зосереджена навколо проблем походження моралі, кореляції вчення про мораль з релігійними та філософськими засновками, 
характерних ознак суб’єкта моральної діяльності, свободи волі та обґрунтування її значимості для морального буття людини, мо-
рального вибору, моральних якостей та їхнього місця і ролі у людській сутності. Смислові акценти при обґрунтуванні означених те-
матичних складових творчих студій Н. А. Фаворова базувалися на основних положеннях православної релігійної доктрини. Напрацю-
вання Н. А. Фаворова хоч і не відзначаються цілковитою оригінальністю, та мають ґрунтовний, розлогий, цілісний виклад основних 
проблем морального буття людини, широко трансльований в освітньому просторі України другої половини ХІХ ст., що робить його 
творчий спадок вагомим та значущим в національному історико-культурному контексті. 

Ключові слова: Університет Св. Володимира, Н. А. Фаворов, моральне богослов’я, моральна діяльність, свобода волі, моральний вибір, моральні якості. 
 
Постановка проблеми. Поважні ювілейні дати спону-

кають до артикуляції відомого, уточнень спірного, пере-
оцінки усталеного і, по можливості, пошуків незнаного чи 
відновлення забутого. Багато славетних імен, які власни-
ми науковими здобутками творили історію Університету 
Св. Володимира, давно відомі широкому освіченому зага-
лу як в межах нашої держави, так і поза ними. Стабільна 
наявність в контексті історичної пам’яті була гарантована 
переважно представникам природничих, юридичних та 
медичних наук. Що стосується гуманітаристики, то коло 
знаних її представників, як правило, визначалося домі-
нантними для свого часу ідеологічними уподобаннями. За 
останні два десятиліття відбулися суттєві зміни як у фахо-
вому, так і персональному вимірі цього кола. У результаті 
наукових досліджень, звільнених від ідеологічних обме-
жень, до традиційного переліку славетних істориків, філо-
логів та літераторів долучили імена філософів – О. М. Гі-
лярова, С. С. Гогоцького, О. О. Козлова, О. М. Новицького. 
Та попри ідеологічну розкутість сьогодення залишаються 
певні упередження, які стали причиною забуття Назарія 
Антоновича Фаворова, авторитетного та вельми шанова-
ного у свій час доктора богослов’я Університету Св. Воло-
димира. Н. А. Фаворов не потрапив у сферу інтересів 
радянських дослідників, оскільки не був учасни-
ком/прихильником революційно-демократичного руху. 
Фахівець з морального богослов’я не став також ваго- 
мим об’єктом дослідницької оптики науковців, що працю-
вали над реконструкцією історико-філософського процесу 
в Україні. Варто взяти до уваги, що й сучасні полі- 
тичні, ідеологічні, церковні перипетії мало сприя- 
ють повноцінному поверненню із забуття постаті 
Н. А. Фаворова. 

Заради справедливості зазначимо, що наявні перепо-
ни мають тривалу історичну тяглість, бо вкорінені ще у 
самі початки становлення системи світських та духовних 
вищих навчальних закладів Російської імперії. Специфіка 
корпоративної замкненості духовних академій не давала 
можливості широко популяризувати у світських колах на-
укові здобутки філософів-богословів. Упередженому став-
ленню до них сприяв і університетський Статут 1850 р., за 
яким логіку та психологію (це усе, що залишилось у нав-
чальному плані із філософських дисциплін після закриття 
філософських кафедр 1850 р. у вищих навчальних закла-
дах) читали викладачі кафедри богослов’я, та й то за про-
грамою, яка була складена у духовному відомстві. Це, 
звісно, спричиняло неприязні стосунки між професорсько-
викладацьким складом університетів і духовних академій. 
"Професорів Академії, – згадував Н. А. Фаворов, – універ-
ситетська корпорація називала не інакше як консервато-
рами і не хотіла мати з ними жодних стосунків" [5, с. 199]. 

З’ясування причин конфронтаційних стосунків між 
світським і духовно-академічним філософуванням іще 
чекає на свого дослідника, але навіть поверховий аналіз 
поглядів "двох філософських партій" засвідчує, що при-
чини протистояння не обмежуються корпоративною зам-
кненістю одних та вподобаннями інших – вони криються 
значно глибше. У сучасних історико-філософських до-
слідженнях плоди творчості філософів ‒ представників 
духовних академій уже посіли належне їм місце. Однак 
цього не можна сказати про моральне богослов’я, яке 
чимало посприяло розробленню етичних проблем. А 
якщо врахувати, що етика як окрема навчальна ди-
сципліна у світських навчальних закладах не виклада-
лась у ХІХ ст. (її основні проблеми розглядалися пере-

© Нападиста В. Г.



~ 58 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

важно в курсі історії філософії), то моральне богослов’я, 
яке було обов’язковою навчальною дисципліною у світ-
ських навчальних закладах, має незаперечне значення в 
реконструкції функціонування етичних ідей у культурно-
освітньому просторі України означеного періоду. 

Аналіз досліджень і публікацій. Історіографія часів 
Російської імперії небагата на свідчення про життя та твор-
чість Н. А. Фаворова. Перша друкована згадка про нього 
міститься в роботі В. І. Аскоченського "Історія Київської ду-
ховної академії по реформі її в 1819" (СПб.,1863). Більш до-
кладну інформацію про богослова-мораліста подав В. С. Іко-
нніков у "Біографічному словнику професорів та викладачів 
Імператорського університету св. Володимира" (К., 1884). 
Першою спробою оцінювання творчого шляху доктора бо-
гослов’я став некролог, який окрім коротких біографічних 
даних містив перелік основних його робіт та намагання їх 
наукового аналізу [1]. Творчий спадок Н. А. Фаворова був 
предметом розгляду у праці О. О. Бронзова "Моральне бо-
гослов'я в Росії упродовж XIX століття" (СПб., 1901). 

Попри те, що фахівці з історико-філософських 
студій часів незалежності України (І. В. Кондратьєва, 
М. Л. Ткачук) увели до кола наукових зацікавлень 
постать Н. А. Фаворова, усе ще залишається потреба в 
дослідженні напрацювань богослова-мораліста, що 
робить звернення до цієї забутої сторінки Університету 
Св. Володимира достатньо актуальним. 

Мета статті. Залучити до сучасного історико-
філософського дискурсу в Україні життєвий та творчий 
шлях Н. А. Фаворова, виокремити основні теми його 
творчих зацікавлень та артикулювати ідейні позиції що-
до основних питань морального богослов’я. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Вра-
ховуючи те, що цілісна та розлога біографічна довідка 
Н. А. Фаворова невідома загалу, вважаємо доречним 
огляд основних віх його життя, зроблений автором на 
підставі дослідження численних архівних документів 
(ЦДІА України, Державний архів м. Києва), спогадів його 
колег, студентів, слухачів. 

Назарій Антонович Фаворов народився 5 жовтня 
1820 р. в селі Мордово Сапожковського повіту 
Рязанської губернії в священицькій родині. Дід його був 
священиком, а рідний дядько та батько, Антон 
Проквілітанов, – дячками. Мати, Домна Антонівна, теж 
походила з духовенства, була дочкою диякона с. Великі 
Можари. Коли Назарію виповнилось два роки, батька 
перевели в с. Ламіно того ж повіту на місце дячка. 

Сім'я Фаворових у побуті мало чим відрізнялась від 
інших селянських родин, але там, за його спогадами, 
панувала особлива духовна й моральна атмосфера. 
Батьки Фаворова були малоосвіченими людьми. Батько 
навчався в духовному училищі, але з невідомих (вірогідно, 
матеріальних) причин не закінчив його. Мати не мала 
ніякої освіти, проте вміла читати і писати. Вона й стала 
першою вчителькою для своїх дітей. Назарій виявив добрі 
здібності до науки та мав гарний голос. Коли йому 
виповнилось вісім років, вступив до Сапожковського 
повітового училища, де й дістав прізвище Фаворов. 

У 1834‒1841 рр. навчався в Рязанській семінарії, 
засвоївши курси трьох відділень – словесного, або 
риторики, філософського та богословського. По закінченні 
збирався прийняти духовний сан. Та Рязанська духовна 
семінарія отримала розпорядження про направлення 
трьох кращих учнів на навчання в Київську Духовну 
академію. Так Н. А. Фаворов потрапив до Києва. 

1841 р. його зараховано на XII академічний курс, 
який мав два відділення: філософське й богословське. 
На філософському читалася логіка, метафізика, космо-
логія, іфика (етика), психологія, історія філософії, 
теорія словесності й історія літератури, німецька та 

французька мови. Окрім цього, студенти мали можли-
вість за власним вибором записатись на курс гро-
мадянської історії (загальної та російської) або мате-
матики (де викладали алгебру, геометрію, елементарну 
й аналітичну тригонометрію, диференціальне числення 
з фізикою). Богословське відділення передбачало вив-
чення догматичного і морального богослов'я, бібліо-
логії, церковної історії, екзегетики (пояснення, техніки 
трактування давніх текстів), гомілетики (церковного 
красномовства), біблейської археології, а також єв-
рейської та грецької мов. 

Особливий вплив на становлення Н. А. Фаворова як 
майбутнього педагога та науковця мали знамениті профе-
сори Київської духовної академії І. М. Скворцов та 
П. С. Авсенєв. "Не схожі один на одного за складом свого 
філософського розуму, вони ніби навмисне призначені 
один для одного, щоб в своїх читаннях доповнювати один 
одного, діючи розвиваючим і зміцнюючим способом на 
різні сторони духовного життя своїх слухачів" [5, с. 69]. На 
старшому відділенні Н. Фаворов слухав широко знаних 
богословів – архімандрита Димитрія (з догматичного бо-
гослов'я), архімандрита Інокентія (з морального бого-
слов'я) та Я. К. Амфітеатрова (з гомілетики). 

Після закінчення академії 1845 р. Н. Фаворов був за-
тверджений бакалавром по класу Святого письма, 1846 р. 
йому доручили читати патрологію. По смерті Я. К. Ам-
фітеатрова (1848 р.) викладав гомілетику, а 1849 р. посів 
однойменну кафедру, 1853 р. його призначили на посаду 
екстраординарного професора класу словесних наук, а 
1855 р. присвоїли звання професора богослов'я. 

21 грудня 1859 року розпочалась майже сорокарічна 
служба Н. А. Фаворова в Університеті Св. Володимира як 
професора богослов'я та настоятеля університетської 
церкви. То були досить складні часи для університет-
ського життя, яке, з одного боку, мусило функціонувати за 
Статутом 1850 р., що обмежив кількість студентів, зменшив 
кількість кафедр і встановив жорсткі вимоги щодо викла-
дання, а з іншого – в ньому виразно відчувався подих 
нового часу. Як уже зазначалося, наприкінці 50-х років нові 
віяння поставили "ліберальну університетську професуру у 
ворожі стосунки з академічною" [5, c. 199]. Посівши універ-
ситетську кафедру богослов'я за таких обставин, Н. Фаво-
ров посилено працював та виявив велике терпіння, тактов-
ність та толерантність у стосунках зі студентством та викла-
дачами університету, щоб досягти тієї поваги, яку згодом 
виявила до нього університетська корпорація. Доказом 
цього було блискуче балотування в Раді університету з 
приводу продовження повноважень професора після 
25-річної служби. Рада університету кожних п'ять років 
зверталася з проханням до міністра народної освіти надати 
дозвіл Н. Фаворову висувати свою кандидатуру на замі-
щення посади професора кафедри богослов'я. 

Н. Фаворова знали також як прекрасного проповідника. 
"Бути в університетській церкві для того, щоб послухати 
Фаворова, – згадував інспектор Київської Духовної академії 
І. М. Корольков, – стало звичаєм у міського товариства, як 
вищого, так і середнього, попри те, що ... в наших мало-
освічених товариствах не висловлюють великого співчуття 
до проповідей і проповідників" [1, с. 465]). 

Розпочавши службу в університеті, Н. Фаворов 
залишався й у штаті Київської Духовної академії, але у 
1861 р., зважаючи на значне навантаження, попросив 
відставку. Академія на знак подяки і поваги до свого 
вихованця та професора звернулася до митрополита 
Київського і Галицького Арсенія з проханням подати кло-
потання до Священного Синоду про присвоєння Н. Фа-
ворову за його численні богословські праці вченого 
ступеня доктора богослов'я – 21 серпня 1862 р. він був 
удостоєний рідкісного на той час ступеня. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 59 ~ 

 

 

Окрім викладання в університеті Н. Фаворов упродовж 
багатьох років читав Закон Божий у Фундуклеївській жіночій 
гімназії, Інституті шляхетних дівчат, приватній гімназії 
Ващенка-Захарченка, на Вищих жіночих курсах, а також 
брав активну участь в громадському та церковному житті 
міста. Неодноразово обирався членом міської Думи, був 
цензором проповідей священиків Київського повіту й книг 
духовного змісту, членом консисторії, входив до складу 
комітету з будівництва Володимирського собору. 

Широко відзначався 50-річний ювілей його науково-
педагогічної діяльності. Численні вітання від поважних 
гостей і різних установ Росії (Московської та Казанської 
Духовних академій, Московського, Харківського, Санкт-
Петербурзького, Новоросійського, Варшавського уні-
верситетів, багатьох духовних семінарій і гімназій) за-
свідчили неабияку шану до ювіляра. 

Визнанням заслуг і чеснот стали й ордени Анни від 
3-го до 1-го ступеня та Св. Володимира 4-го та 2-го 
ступенів, золотий годинник від імператриці за 10-річну 
службу в Фундуклеївській гімназії. 

За спогадами професора Київської Духовної академії 
В. Певницького, Н. Фаворов належав до найталановиті-
ших професорів. "В академії він користувався високим 
авторитетом. ... Лекції свої він викладав усно, мовою 
чистою, чіткою, плавною, що нагадувала друкований 
стиль. Не було в його мові ні запинок, ні повторів, ні не-
точних і невлучних висловів, що трапляється при експром-
тах" [2, с. 369]. Неабиякі лекторські здібності професора 
відзначав також у своїх спогадах його студент, а згодом 
міський голова Чернігова (1873‒1887) В. Хижняков: "Ауди-
торія Фаворова, особливо в перші часи, була переповнена. 
На лекціях з догматичного богослов'я він старався прими-
рити релігію з природознавством. Виклавши яке-небудь 
твердження із Євангелія, він приводив багато цитат, що 
заперечували це твердження, із творів західноєвропейських 
учених. А потім приймався розбивати ці заперечення, прояв-
ляючи при цьому велику ерудицію і велике мистецтво діа-
лектики. ... численна література, з якою він нас знайомив, і 
турнір нашого вченого богослова з його відсутніми супер-
никами становили великий інтерес" [9, с. 47]. На переко-
нання Л. С. Мацеєвича, історика церкви та почесного члена 
Київської Духовної академії, богословські лекції Н. Фаворова 
цікавили тоді "весь інтелігентний Київ" [4, с. 514]. 

Цікаві штрихи до життєвого портрету Н. Фаворова, 
що дають змогу частково зрозуміти його внутрішній 
світ, знаходимо в його листах до Києво-Софійського 
кафедрального протоієрея П. Г. Лебединцева, напи-
саних з приводу їхньої спільної участі в роботі комітету 
з реформи церковного суду, що засідав в Петербурзі. 
Н. Фаворов постає в них як сумлінний працівник, що 
вболіває за доручену справу, як людина дуже тактовна 
в стосунках з оточуючими, що поціновує понад усі 
людські якості тактовність в інших людях, як шанобли-
вий колега та турботливий батько [3]. 

За свідченням архівних матеріалів, Н. А. Фаворов був 
одружений з Олександрою Яківною Бобровниковою, доч-
кою колежського радника, що служив в Києві в окрузі 
шляхів сполучення. Мав двох синів – Олександра та 
Віктора і дві доньки – Ольгу та Юлію. По смерті дружини, 
яка 1863 р. померла від пологів, залишався вдівцем. Ро-
дина Фаворових проживала в одноповерховому напів-
кам'яному будинку на Подолі. 

Проводжаючи в останню дорогу свого друга П. Г. Ле-
бединцева, Н. Фаворов застудився і від запалення легенів 
помер 12 січня 1897 р. Похований на Щекавицькому 
кладовищі (м. Київ), на місці якого зараз – пустка. 

Перу Н. А. Фаворова належать численні праці з 
проблем догматичного та морального богослов'я. Пред-
метом нашого зацікавлення є насамперед його доробок 

в царині моралі, об'єктивований в таких роботах, як 
"Нариси морального православно-християнського вчен-
ня", вперше видані у Києві 1863 р., "Про християнську 
моральність" (К.,1880) та "Основні поняття про мораль-
ність", що зберігаються в рукописному варіанті в Інституті 
рукописів НБУ ім. В. Вернадського. 

"Нариси морального православно-християнського вче-
ння" покладали за мету полегшити студентам Універ-
ситету Св. Володимира "справу підготовки до іспитів з 
богослов'я", хоч при порівняльному аналізі з програмою 
його лекційного курсу з морального богослов'я можна 
стверджувати, що вони не були простим викладом лекцій, 
а містили досить розлогі міркування богослова з проблем 
моралі, що ґрунтувались на здобутках сучасного йому 
вчення про мораль, як релігійного, так і світського. Особ-
ливу увагу богослов-мораліст приділяв знайомству своїх 
слухачів із вченням утилітаристів, теорією природного 
морального обов'язку, майстерно характеризував систему 
моралі Д. Кавеліна та досить детально розглядав ідею 
"неспротиву злу" Л. М. Толстого. "Нариси…" витримали 
сім видань (з 1863 по 1894 рр.) з відповідними допов-
неннями, були високо поціновані колегами-сучасниками і 
тривалий час уважалися офіційним підручником з мо-
рального богослов'я в Росії. 

У праці "Про християнську моральність" Н. А. Фаво-
ров виклав витримки з лекційного курсу по Закону 
Божому для слухачок Вищих жіночих курсів у Києві, а 
"Основні поняття про моральність", напевно, мали бути 
останньою редакцією "Нарисів морального православно-
християнського вчення", оскільки їхня відмінність 
полягає у вступі та залученні матеріалу з історії античної 
етики, а також в оновленому викладі матеріалу. 

Загальна структура викладу Н. А. Фаворовим вчення 
про мораль була підпорядкована традиційним вимогам мо-
рального богослов’я, а саме: суб'єкту моральної діяльності 
як силі, що самостійно визначається у виборі добра і зла і 
володіє моральною свободою; вченню про Бога, що сприяє 
спасінню людини; відмінності світу духовного і матеріаль-
ного; тотожності моральної гідності людської природи в усіх 
людях і, як наслідок, рівності людей в моральному відно-
шенні; життєвим благам, які поділяються на "внутрішні" 
(неминущі) та "зовнішні". 

В основі моральної діяльності, за Фаворовим, ле-
жать: усвідомлення того, що має бути і чого не можна 
робити, або внутрішній моральний закон (який полягає 
в розумі і совісті); здатність визначати себе до діяль-
ності. Тобто умовою моральної діяльності людини є на-
явність внутрішнього морального закону та свободи волі. 

Моральний закон проявляється в розумі та совісті лю-
дини і діє паралельно до фізичного закону, що панує у світі 
природи. Для богослова-мораліста є очевидною різниця 
між світом фізичним і світом духовним, підтвердженням 
якої є наявність свободи волі людини. "Із запереченням 
свободи волі в людині очевидно заперечується різниця між 
світом фізичним і світом моральним" [8, с. 191]. Для 
Н. А. Фаворова "свобода волі ... такий факт, який не 
потребує для себе ніяких доказів; сумнів в ній є настільки 
неприродним, наскільки неприродним був би сумнів 
людини у власному існуванні" [8, с. 200]. Отже, Н. А. Фа-
воров сприймав факт існування свободи волі на підставі 
свідчень самосвідомості людської. Проголошуючи людську 
діяльність вільною, Фаворов все ж таки зазначав, що 
вільна – це не безпричинна, та першопричину вбачав у 
самій волі людській. Тому істота "морально розумна" є 
творцем свого власного морального життя, від її волі 
головним чином залежить, як буде побудоване це життя. 

Свобода волі, за Н. Фаворовим, визнається не 
тільки як необхідна умова розрізнення світу фізичних 
явищ та світу проявів людського духу. Свобода волі 



~ 60 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

має бути визнана заради існування моральної від-
повідальності. "Де немає свободи дій, там немає місця 
закону, немає підстав ні для прав, ні для обов'язків, не 
можна розрізняти ні заслуг, ні злочинів, не повинно бути 
тому ні нагород, ні покарань, без чого людське су-
спільство зовсім немислиме" [8, с. 200]. 

Цікавим є міркування Н. А. Фаворова стосовно свобо-
ди вибору. Більшість дослідників цієї проблеми, як світ-
ських, так і богословських, вважали наявність вибору го-
ловною ознакою свободи волі. Н. А. Фаворов стверджує, 
що свобода вибору між добром і злом "не справжня 
свобода: необхідність вибору між протилежними спонука-
ми своїми демонструє брак в людині дійсної духовної 
свободи" [7, арк. 115]. Це пояснюється постулатами 
християнського вчення, тим, що людина втратила "істинну 
свободу своєї волі" з відходженням від Бога. Людина, 
створена згідно образу Божому, до первородного гріха 
відображала досконалість свого Творця, і вибирати між 
добром і злом в неї не було потреби. "Свобода невинної 
людини полягала в тому, що вона могла без будь-якого 
вибору ... постійно стверджуватися і виростати в добрі". 
Таким чином, Н. А. Фаворов доходив висновку, що "вибір 
це межа духовної свободи, а не її умова" [7, арк. 116]. 

На думку Н. А. Фаворова, людина є потенційно 
неспроможною забезпечити благочестиве життя без 
Божої благодаті. Якщо для людини немає авторитету, 
який вищий, ніж її власний закон, то їй надто важко 
боротися зі своїми потягами, пристрастями, які хоч і 
протилежні моральному закону, але мають великий 
вплив на людину. "Для того щоб вимоги закону мали для 
неї безумовно-зобов'язуючу силу, вона повинна чути в 
ній голос верховного законодавця, якому належить 
повна влада вимагати і забороняти, що Йому завгодно, і 
від котрого залежить вся доля її" [8, с. 206]. Отже, 
Н. А. Фаворов дотримувався класичної формули мораль-
ного богослов'я у співвідношенні моралі та релігії, коли 
підвищення моральності суспільства пов'язується з 
пропорційною залежністю від впливу релігії на нього. На 
його думку, "...без релігії моральність повинна втратити 
самі суттєві властивості свої" [6, с. 7]. 

Моральне вчення за своєю природою було для 
Н. А. Фаворова виключно вченням релігійним. І якщо в 
працях його сучасника, богослова-мораліста, професора 
Київської Духовної академії М. Олесницького воно не 
ототожнене з релігією, а наділене автономією і, навпаки, 
підпорядковане філософії, то в розумінні Н. А. Фаворова 
"... окремо від релігії моральне вчення може існувати в 
яких-небудь філософських школах, але не в середовищі 
цілих народів" [8, с. 205]. 

Виходячи з таких настанов, Н. А. Фаворов однозначно 
вирішував питання про походження моралі, стверджуючи, 
що "початки моральності природжені людині" [6, с. 5]. Його 
міркування ґрунтуються на здатності кожної людини за 
природою своєю оцінювати якість своїх дій та відчувати 
задоволення чи невдоволення від своїх учинків. "У цьому 
полягає й природний моральний закон наш, який ... 
називається совістю" [6, с. 5]. У поняття совісті Н. А. Фа-
воров не вкладав наявність якогось специфічного почуття 
в людському єстві, а розумів це як "застосування загальних 
здібностей наших розуміти і відчувати – до власних дій 
наших, що мають більш-менш важливе для нас значення" 
[6, с. 6]. У твердження про природність початків мораль-
ності в людині Н. А. Фаворов як щирий богословський 
мораліст, безумовно, вкладав релігійний зміст. Походжен-
ня моральних якостей субстанційно належить не люд-
ському єству, а божественно започатковане в ньому. 

Н. А. Фаворов наголошував на особливій значимості 
моральних якостей в житті людини та їхньому всепрой-
маючому характері у будь-яких видах людської діяль-

ності. У його розумінні моральна поведінка грала 
основну роль в житті людини. "Гідність людини, як 
людини, як громадянина, як члена суспільства, як 
сім'янина, – писав богослов, – визначається перш за все 
і більше всього її моральними якостями" [7, с. 1]. На його 
думку, ніщо не може компенсувати моральних недоліків 
в людині. Ні "... фізична краса, або сила, знатність 
походження, багатство, високе становище в суспільстві... 
– усе це без доброї моральності здатне тільки 
розбещувати людину" [7, с. 1]. Добра моральність, 
безперечно, не звільняє людину від потреб розумового і 
фізичного розвитку, але вона обумовлює "благоплідність 
будь-якої діяльності нашої" [7, с. 2]. 

Висновок. Тематична палітра морально-богослов-
ських студій Н. А. Фаворова переважно визначалася 
усталеною проблематикою в моральному богослов’ї, 
але й не оминала проблем, актуальних для академіч-
ного філософування в Україні та західноєвропейського 
етичного дискурсу загалом у другій половині ХІХ ст. 
Питання походження моралі; кореляція вчення про мо-
раль з релігійними та філософськими засновками; 
характерні ознаки суб’єкта моральної діяльності; сво-
бода волі та обґрунтування її значимості для морально-
го буття людини; моральний вибір; моральні якості та 
їхнє місце і роль у людській сутності; людська гідність 
як умова рівноцінності будь-якого одиничного людсько-
го буття – далеко не вичерпний перелік тем, над якими 
працював Н. А. Фаворов. 

Визначення джерела моралі є центральною про-
блемою для будь-яких філософсько-етичних конструк-
цій, оскільки це той наріжний камінь, що власне і вияв-
ляє їхню специфіку та відмінності між ними. Н. А. Фаворов 
як богослов-мораліст стояв на позиціях супранатура-
лізму, що виводив мораль із трансцендентного джере-
ла. Суголосно цій вихідній настанові обґрунтовувався 
зв'язок вчення про мораль з філософією та релігією, де 
останній надавалося вирішальне значення. Це у свою 
чергу обумовлювало відповідні розмисли про природу 
моральних якостей людини, їхню вкоріненість у божест-
венній сутності та тотальну проникність в усі види 
людської діяльності. Пафос розгляду свободи волі лю-
дини визначався як традиційною богословською тема-
тикою, так і неабиякими успіхами природничих наук, 
поважні представники яких (наприклад І. М. Сєченов) 
вважали свободу волі "метафізичними фікціями", що 
стоять "поза законами землі". Н. А. Фаворов виходив з 
того, що свобода волі – то наріжне питання для вчення 
про мораль, оскільки від його вирішення залежить наше 
розуміння того, чи є людина активною творчою силою в 
моральній сфері, чи пасивним суб’єктом, здатна вона 
відповідати за свої вчинки, чи ця відповідальність пере-
носиться на зовнішні обставини. Одним із важливих 
моментів при розгляді проблеми свободи волі є 
міркування про значення та роль вибору. Більшість 
дослідників, як світських, так і богословських, уважали 
наявність вибору головною ознакою свободи волі. 
Н. А. Фаворов дотримувався думки, що вибір – це межа 
свободи волі, а не її умова. 

Підсумовуючи вищевикладене, зазначимо, що 
здобутки Н. А. Фаворова на ниві морального богослов'я 
не втілилися в оригінальну етичну концепцію, але 
мають вагому історичну цінність як свідчення певного 
рівня етичної думки, наявного в означений період. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Корольков И. Н. Протоиерей Назарий Антонович Фаворов 
(некролог) / И. Н. Корольков // Труды Киевской духовной Академии. – 
1897. – № 1. – С. 454–479. 

2. Певницкий В. Мои воспоминания / В. Певницкий // Руководство 
для сельских пастырей. – 1910. – № 50. – С. 349–385. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 61 ~ 

 

 

3. Письма профессора университета св. Владимира протоиерея 
Н. А. Фаворова к протоиерею Петру Гавриловичу Лебеденцеву // Киев-
ская старина. – 1901. – № 11. – С. 169–199, № 12. – С. 346–374. 

4. Письмо в Совет Киевской духовной академии почетного члена 
ее Л. С. Мацеевича // Труды Киевской духовной Академии. – 1911. – 
Т. 2. – С. 510 – 540. 

5. Русин Н. Профессор протоиерей Назарий Антонович Фаворов и 
его богословские труды / Н. Русин. – К., 1911. – 276 с. 

6. Фаворов Н. А. Основные понятия о нравственности / Н. А. Фаворов 
// ІР НБУ ім. В. Вернадського. – Лєбєдєв 705. – № 41. – 215 арк. 

7. Фаворов Н. А. О христианской нравственности (из чтений по Закону 
Божию слушательницам высших женских курсов в Киеве) / Н. А. Фаворов 
// Труды Киевской духовной Академии. – 1879. – № 10. – С.191–226. 

8. Фаворов Н. Очерки нравственного православно-христианского 
учения / Н. А. Фаворов. – К., СПб.,1894. – 220 с. 

9. Хижняков В.М. Воспоминания земского деятеля / В. М. Хижня-
ков. – Петроград: Издательство "Огни",1916. – 251 с. 

 
REFERENCES 

1. Korol'kov, I. N. (1897). Protoierej Nazarij Antonovich Favorov (nek-
rolog) [Protoiereus Nazariy Antonovich Favorov (obituary)]. Trudy Kievskoj 
duhovnoj akademii, 1, 454–479. 

2. Pevnickij, V. (1910). Moi vospominanija [My Memories]. Rukovodstvo 
dlja sel'skih pastyrej, 50, 349–385. 

3. Pis'ma professora universiteta sv.Vladimira protoiereja N. A. Favorova k pro-
toiereja Petru Gavrilovichu Lebedencevu. (1901). [Letters from the professor of the 
St. Vladimir University, Protoiereus N. A. Favorov to Protoiereus Peter Gavrilovich 
Lebedentsev]. Kievskaja starina, 11,169–199, 12, 346–374. 

4. Pis'mo v Sovet Kievskoj duhovnoj akademii pochetnogo chlena ee L. S. Ma-
ceevicha. (1911). [Letter to the Kiev Spiritual Academy Council from the Honorary 
Member L. S. Matseevich]. Trudy Kievskoj duhovnoj akademii, 2, 510–540. 

5. Rusin, N. (1911). Professor protoierej Nazarij Antonovich Favorov i 
ego bogoslovskie trudy [Professor Protoiereus Nazariy Antonovich Favorov 
and his Theological Works]. Kyiv. 

6. Favorov, N. A. Osnovnye ponjatija o nravstvennosti [Basic Morality 
Concepts]. ІR NBU іm. V. Vernads'kogo. Lєbєdєv 705, 41, 215. 

7. Favorov, N. A. (1879). O hristianskoj nravstvennosti (iz chtenij po za-
konu Bozhiju slushatel'nicam vysshyh zhenskih kursov v Kieve) [On Chris-
tian Morality (from readings on God's law to the listeners of high female 
courses in Kiev]. Trudi Kievskoj duhovnoj Akademii, 10, 191–226. 

8. Favorov, N. (1894). Ocherki nravstvennogo pravoslavno-hristianskogo 
uchenija [Essays on the Moral Orthodox-Christian Teaching]. Kyiv, Sankt-Peterburg. 

9. Hizhnjakov, V. M. (1916). Vospominanija zemskogo dejatelja [Me-
moirs of District Activist]. Petrograd, Izdatel'stvo "Ogni". 

 
 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  25 . 0 5 . 19  
 
 

В. Г. Нападистая, канд. филос. наук, доц.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ИЗ ИСТОРИИ УНИВЕРСИТЕТА СВ. ВЛАДИМИРА: НАЗАРИЙ АНТОНОВИЧ ФАВОРОВ 
 
В статье осуществлены реконструкция жизненного пути, анализ основных тематических составляющих творческого наследия Наза-

рия Антоновича Фаворова (1820‒1897), доктора богословия, профессора, который на протяжении почти четырех десятилетий (1859‒1897) 
преподавал нравственное богословие в Университете Св. Владимира и был настоятелем университетской церкви. Основная тематика 
моралиста-богослова сосредоточена вокруг проблем происхождения морали, корреляции учения о морали с религиозными и философскими 
основаниями, характерных признаков субъекта нравственной деятельности, свободы воли и обоснования ее значимости для нравственно-
го бытия человека, нравственного выбора, моральных качеств, их места и роли в человеческой сущности. Смысловые акценты при обосно-
вании указанных тематических составляющих творческих исканий Н. А. Фаворова базировались на основных положениях православной ре-
лигиозной доктрины. Наработки Н. А. Фаворова хоть и не отличаются полной оригинальностью, однако содержат основательное и цело-
стное изложение основных проблем нравственного бытия человека, широко транслируемое в образовательном пространстве Украины 
второй половины XIX в., что делает его творческое наследие весомым и значимым в национальном историко-культурном контексте. 

Ключевые слова: Университет Св. Владимира, Н. А. Фаворов, нравственное богословие, нравственная деятельность, свобода воли, нравст-
венный выбор, моральные качества. 

 
V. G. Napadysta, Ph.D., Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

FROM THE HISTORY OF ST. VOLODYMYR UNIVERSITY: NAZARII ANTONOVYCH FAVOROV 
 
The article reconstructs the life and analyzes the main thematic components of the creative heritage of Nazariy Antonovich Favorov (1820-1897), Doctor 

of Theology, a professor who for almost four decades (1859-1897) taught moral theology at the St. Vladimir University and was the rector of the university 
church. Ideological and political prejudices have led to the long neglect of a highly respected, recognized person both by university tutors corporation and a 
wide circle of the public. N. A. Favorov is the author of many works on moral theology, in particular, "Essays on the Moral Orthodox-Christian Doctrine", 
which had seven editions, were highly appreciated by colleagues and for a long time were considered an official textbook on moral theology in Russia. The 
moralist-theologian concentrates his attention on the problems of the origin of morality, correlation of the morality doctrine with religious and philosophical 
foundations, the characteristic features of the moral activity subject, freedom of will and substantiation of its significance for the moral existence of man, 
moral choice, moral qualities and their place and role in the human essence.  It was established that the main topics of his creative ideas were predominantly 
determined by the problems, established in moral theology, but N.A. Favorov did not overlook the issues relevant for academic philosophizing in Ukraine 
and the Western European ethical discourse of the second half of the nineteenth century. The semantic accents in the substantiation of N.A. Favorov's crea-
tive searches were based on the main provisions of the Orthodox religious doctrine. The work of N.A. Favorov, though not entirely original, has a thorough 
and holistic presentation of the main problems of the moral existence of man, widely spread in the educational space of Ukraine in the second half of the 
nineteenth century, making his creative legacy important and meaningful in the national historical and cultural context. 

Key words: St. Volodymyr University, N. A. Favorov, moral theology, moral activity, freedom of choice, moral choice, moral qualities. 
 
 
 
УДК 793.3 + 159.923 

И. B. Нарский, д-р ист. наук, проф. 
Ольденбургский университет им. Карла фон Оссецкого, 

Институт истории,  
ул. Аммерленд, 114, г. Ольденбург, 26129, Германия 

inarsky@mail.ru 
 
ВЫМЫСЕЛ В ОБОСНОВАНИЕ "ПОДЛИННОСТИ": КАК СОВЕТСКИЕ ХОРЕОГРАФЫ 

ОБОСНОВЫВАЛИ НАРОДНЫЙ ХАРАКТЕР СВОИХ ПРОИЗВЕДЕНИЙ 
 

В статье определяется место танцевальной художественной самодеятельности в официальной советской культуре и роль 
специалистов хореографического дела в ее развитии. Объясняются мотивы советских экспертов по танцевальному искусству, 
зачастую вдохновлявшие их на вымышленные рассказы о собирании хореографического фольклора. Тем самым предпринимается 
попытка реконструировать логику представлений советских специалистов по народному танцу о предмете их увлечений, любви и 
профессиональных занятий. В итоге автор приходит к выводу, что ритуализированные рассказы об изучении фольклорных истоков 
хореографами-постановщиками были важным аргументом в подтверждение "народных корней" советского хореографического твор-
чества, парадоксальным образом мобилизируя вымысел в обоснование "подлинного". 

Ключевые слова: советская самодеятельность, народный танец, нотация хореографического материала, изобретенная традиция, "подлинная культура". 
© Нарський І. В.



~ 62 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Постановка проблеми. На протяжении десятилетий, 
начиная с конца 1930-х гг., советские журнальные ре-
портажи о профессиональных и, главным образом, са-
модеятельных ансамблях народного танца центральных 
европейских областей СССР и Сибири, Украины, Закав-
казья и других уголков Советского Союза пестрели со-
общениями об "этнографических экспедициях" хорео-
графов, желающих "учиться у народа" искусству танца, в 
сельскую местность [16, с. 30; 15, с. 11; 9, с. 21; 20, с. 22; 
21, с. 37]. По мнению автора, имеются причины для со-
мнений в аутентичности бесчисленных рассказов о "хо-
ждении в народ" советских хореографов. 

Анализ исследований и публикаций. История 
"путешествий за танцами" представляет собой неотъ-
емлемый элемент почти любого советского материала 
по истории того или иного профессионального или са-
модеятельного коллектива народного танца или исто-
рии советской хореографии в целом – будь то репор-
таж, исторический очерк или интервью.  

Матрицы для таких рассказов поставляли руководи-
тели главных ансамблей народных танцев страны, на 
которые как на образцы для подражания с 1930-х гг. 
равнялась самодеятельная хореография. К таковым 
принадлежали тексты о постановке ряда танцев в Го-
сударственном ансамбле народного танца СССР 
И. А. Моисеева, в танцевальной группе Русского на-
родного хора им. М. Е. Пятницкого, которой на протя-
жении десятилетий бессменно руководила Т. А. Усти-
нова [19, с. 7; 17, с. 13], и некоторых других. 

Целью статьи является постановка вопроса о причи-
нах, по которым в рассказах о самодеятельном танце-
вальном творчестве столь заметного места и обязатель-
ного упоминания заслуживал "полевой сбор" хореографи-
ческого материала. Высказана гипотеза об изобретении 
многочисленных рассказов о фольклорных поездках. 

Изложение основного материала исследования. 
Почему в рассказах о самодеятельном танцевальном 
творчестве заметного места и обязательного упомина-
ния заслуживал "полевой сбор" хореографического 
материала? Не были ли многочисленные рассказы о 
поездках за "драгоценными россыпями народного тан-
цевального искусства" выдумкой, изобретением?  

Чтобы попытаться разобраться в обозначенной 
проблеме, во-первых, представляется целесообразным 
исторически контекстуализировать заявленный сюжет, 
сказав несколько слов о месте танцевальной художе-
ственной самодеятельности в официальной советской 
культуре и о роли специалистов хореографического 
дела в ее развитии. Во-вторых, необходимо пояснить, 
чем питаются мои сомнения в аутентичности бесчис-
ленных рассказов о "хождении в народ" советских хо-
реографов. В-третьих, следует объяснить мотивы со-
ветских экспертов по танцевальному искусству, зачас-
тую вдохновлявшие их на вымышленные рассказы о 
собирании хореографического фольклора. 

 

Танцевальная самодеятельность и профессиональные 
хореографы в СССР: контекст встречи 

"Отцом-основателем" советского самодеятельного ху-
дожественного творчества по праву считается И. В. Ста-
лин с его знаменитой фразой о жизни в СССР, "которая 
стала веселей", произнесенной им в ноябре 1935 г. На 
I Всесоюзном совещании стахановцев [13, с. 100–101]. 

Конечно, было бы наивным сводить создание кон-
цепции советской самодеятельности к единичному вы-
сказыванию "вождя". Само это высказывание было от-
ражением сложного процесса, который можно обозна-
чить и как поиск новой советской идентичности, и как 
формирование "типично советского" эмоционального 
"инвентаря", и как создание новых опорных конструк-

ций коллективной памяти. Этот процесс маркирован 
такими событиями, как принятие в апреле 1932 г. по-
становления ЦК ВКП(б) "О перестройке литературно-
художественных организаций" [10, с. 407–408] и учреж-
дение – в его исполнение – союзов писателей и компо-
зиторов СССР, Первый съезд Союза советских писате-
лей (1934) и продвижение концепции "социалистиче-
ского реализма", Первая Всесоюзная олимпиада худо-
жественной самодеятельности (1932) и всесоюзное 
клубное совещание 1933 г., появление в 1934 г. первой 
советской музыкальной комедии "Веселые ребята" и 
начало преподавания истории в школе [14; 2; 3]. За-
вершение первой пятилетки и коллективизации деревни 
потребовало сместить акцент в идеологической работе с 
аскетического требования самоотверженным трудом 
добиваться успехов на пропаганду достигнутых успехов. 
Литературе и искусству, в том числе массовому само-
деятельному, в демонстрации советских достижений, 
делавших жизнь "веселей", отводилось выдающееся 
место. Этот мотив и стал "повивальной бабкой" канони-
ческой советской танцевальной самодеятельности. 

1930-е гг., по общему мнению исследователей, ста-
ли формативным периодом в истории советской худо-
жественной самодеятельности. Именно тогда она при-
обрела облик, стилистику и структуру, которые отлича-
ли советскую самодеятельность до распада СССР, а 
отчасти и после него. В это время сложилась новая 
концепция социалистической культуры, в монолитном 
образе которой были слиты профессиональное искусство, 
фольклор и художественная самодеятельность. Хорео-
графы, как и прочие деятели культуры, отныне должны 
были "учиться у народа", что на практике означало ис-
пользование фольклора в качестве сырья для создания 
новых "народных" танцев и неизбежно вело к понижению 
всех слагаемых "триединства" советской культуры. 

Профессиональные хореографы – балетмейстеры и 
педагоги, а также теоретики и историки танца, театраль-
ные критики с 1930-х гг. патронировали художественную 
самодеятельность. Они выступали в качестве постанов-
щиков отдельных номеров в самодеятельных коллекти-
вах, режиссеров на праздничных концертах и сводных 
выступлениях победителей смотров самодеятельного 
танцевального искусства. Они участвовали в конкурсах 
самодеятельности в роли председателей и членов жюри, 
были преподавателями на курсах повышения квалифика-
ции для руководителей любительских танцевальных кол-
лективов. Наконец, они создавали многочисленные про-
граммные тексты в помощь самодеятельности. 

Художественная самодеятельность превратилась в 
массовое явление, к которому в период позднего СССР 
так или иначе был причастен каждый советский чело-
век. К началу перестройки в самодеятельности участ-
вовали, по завышенным данным советской статистики, 
около 30 млн. взрослых и детей. Ее традиционный, 
наиболее зрелищный, музыкально-хореографический 
сегмент среди жанров художественного творчества не 
лидировал, но был весьма заметен. К середине 1970-х 
гг. в танцевальной самодеятельности Советского Сою-
за участвовало более 0,5 млн. человек. Десятилетием 
позже численность самодеятельных танцоров в СССР, 
объединенных в 90 тыс. хореографических коллекти-
вов, достигла, согласно официальной статистике, одно-
го миллиона [11, с. 136, 140, 142]. 

Многое говорит о том, что проект государственной 
художественной самодеятельности как места встречи 
государственных посланий и общественных интерпре-
таций [32; 30] оказался успешным. Государство песто-
вало самодеятельное творчество как инструмент про-
паганды успехов СССР в стране и за рубежом, как 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 63 ~ 

 

 

средство организации досуга населения и контроля за 
ним, воспитания нового, культурного и сознательного, 
гражданина. Участники самодеятельности охотно реа-
лизовывали и поныне с благодарностью вспоминают 
возможности, которые предоставляла им танцевальная 
самодеятельность: выступать на сцене, ездить по 
стране и за рубеж, чувствовать свою значимость и вос-
требованность, пользоваться всеобщим уважением, 
бесплатно отдыхать всем коллективом во время отпус-
ка или каникул, а также испытать настоящую дружбу и 
любовь, обрасти верными товарищами и создать се-
мью – в общем, расцветить жизнь праздничными крас-
ками, сделать ее счастливой, почувствовать себя не-
заменимой частью целого. 

 

Причины для сомнений 
"Наша общая задача – выявлять, любовно собирать 

и всемерно популяризировать лучшие образцы народ-
ной хореографии. Кому, как не областным советам 
профсоюзов и домам народного творчества, организо-
вать изучение танцевального фольклора. Они могут 
направить в районы и села своей области экспедиции, 
составленные из балетмейстеров и руководителей 
кружков, для собирания и записи танцев. Это создаст 
непосредственный творческий контакт между город-
скими и сельскими коллективами, взаимно обогатит их, 
повысит культуру танцевальной самодеятельности и 
города и села" [22, с. 34]. 

Пожелание старшего методиста Всесоюзного дома 
народного творчества им. Н. К. Крупской собирать тан-
цевальный фольклор, в том числе силами экспедици-
онных групп в составе профессиональных и самодея-
тельных балетмейстеров, было опубликовано в 1958 г. 
Обращает на себя внимание то, что к этому времени 
упоминания руководителей ансамблей народного тан-
ца о своих постановках на основе собранного "полево-
го" материала уже стали общим местом рассказов о 
самодеятельном хореографическом творчестве. А со-
трудник головной организации, в обязанности которой, 
помимо прочего, входила работа по записи сельских 
песен и танцев, формулирует участие постановщиков 
танцев в этой работе в виде пожелания.  

В том же году прославленный балетмейстер хора 
им. Пятницкого Т. А. Устинова, за двадцать лет до это-
го осуществившая легендарную экспедицию по сбору 
танцев в Курской области, отмечая большую работу 
областных домов народного творчества "по собиранию, 
изучению и записи танцевального фольклора", также 
обратилась к руководителям самодеятельных хорео-
графических коллективов с предложением участвовать 
в этой деятельности. И вновь оно имело форму поже-
лания, словно до этого момента "этнографический" 
опыт у хореографов отсутствовал: "Неплохо также ор-
ганизовать поход своих учеников в деревню и рабочие 
поселки за песнями и танцами" [19, с. 9]. 

В 1973 г. бывший солист моисеевского ансамбля 
танца, доцент ГИТИСа А. А. Борзов аргументированно 
настаивал на необходимости изучать региональные 
особенности бытования русского народного танца и в 
этой связи призвал хореографов заняться тем, что 
Н. Г. Чернышевский считал подвигом, – собиранием 
фольклора. Наконец, в 1980 г., рассказывая об экспе-
диции Т. А. Устиновой за танцами, В. И. Уральская ми-
моходом заметила, что "в таких экспедициях редко 
участвовали хореографы", которые обычно "“заимство-
вали” у фольклористов" записи плясок [17, с. 13]. Кос-
венных свидетельств, скажем мягко, незначительной 
распространенности в СССР участия в фольклорных 
экспедициях профессиональных и самодеятельных 
постановщиков народных танцев можно обнаружить 

более чем достаточно, чтобы почувствовать некоторое 
беспокойство по поводу достоверности рассказов хо-
реографов об их "полевых" расследованиях.  

Конечно, будет несправедливо все такие рассказы хо-
реографов записать в разряд актерских баек. С 1960-х гг. 
в СССР росло фольклорное движение, участники кото-
рого считали собирание народных песен, танцев, обря-
дов и костюмов одной из главных своих миссий, которую 
регулярно и тщательно воплощали в жизнь. И все же 
есть основания полагать, что таких поездок в действи-
тельности было меньше, чем рассказов о них. Кроме 
перечисленных оснований для недоверия этим истори-
ям есть еще одно, связанное с техническими трудностя-
ми собирания танцевального материала, – его запись. 

 

Проблема нотации хореографического материала 
Советские профессиональные балетмейстеры жа-

ловались на несовершенство системы записи, точнее – 
на отсутствие единой системы. Так, знаменитый гру-
зинский балетмейстер И. Сухишвили в 1938 г. опреде-
лял имевшуюся в его распоряжении нотационную прак-
тику как "кустарщину": 

"На веселой вечеринке, увидев не известный мне 
танец или вариацию, я запоминаю движения и затем 
дома заучиваю их наизусть. Но это – все же неизбеж-
ная кустарщина, так как даже многовековый классиче-
ский танец почти не поддается записи. У каждого круп-
ного балетмейстера есть своя система, но она частень-
ко ставит своего автора в неудобное положение: запи-
сано все, а перевести “с бумаги на ноги” иногда невоз-
можно. 

В народном же танце крайне редки даже опреде-
ленные термины для той или иной фигуры или движе-
ния. Всесоюзный комитет по делам искусств должен 
обратить внимание на разрешение этой насущнейшей 
проблемы нашего искусства и установить единую фор-
му и метод фиксации танца от Большого театра в Мо-
скве до аварской деревушки в наших горах" [16, с. 30]. 

Почти сорок лет спустя Р. В. Захаров сетовал на 
наличие этой же проблемы: "До сих пор у нас нет об-
щепринятой записи танца, каждый балетмейстер запи-
сывает для себя по-своему, и это очень затрудняет 
сохранение и передачу новым исполнителям лучших 
произведений прошлых лет" [6, с. 120]. А еще через 
несколько лет, в начале 1980-х гг., одна из ключевых 
фигур в истории восточногерманского народного танца 
и художественной самодеятельности Э. Гольдшмидт 
утверждала, что неточные или ошибочные описания 
танцев, противоречивая терминология, отсутствие точ-
ных указаний о различии в темпе исполнения в отдель-
ных регионах, разнобой в вербальных и символических 
обозначениях шагов, положений рук, позиций ног, пе-
ремещений в пространстве серьезно мешают изучению 
и сохранению танцевального фольклора [27, S. 8, 11, 
12, 16, 17, 19]. 

Проблемы записи танцев – отсутствие общеприня-
той системы, неразработанность, неясность, неточ-
ность и противоречивость терминов и знаков – были 
характерны для хореографии не только Советского 
Союза или "Восточного блока". Они сопровождали ис-
торию танца начиная с эпохи Ренессанса и остаются 
актуальными по сегодняшний день. Специалисты на-
считывают свыше сорока систем записей хореографи-
ческих произведений, возникших с XV по ХХ в. [27]. При 
этом неизвестно ни одного случая, когда балетмейстер, 
подобно композитору, до постановки своего произве-
дения записал бы его от начала до конца. Знаток исто-
рии танцевальных записей К. Йешке убедительно объ-
ясняет это особенностью творческой работы балет-
мейстера, в которой влияние визуального материала, 



~ 64 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

импровизации и наблюдений за действиями танцовщи-
ка превращает запись в важный, но второстепенный 
инструмент, выполняющий роль подручного средства 
для поддержания зрительной памяти, для фрагментар-
ной фиксации, восстановления хореографического ма-
териала и обучения неизвестному танцу. 

Советская система записи танцев для пополнения 
прошедшего идеологическую цензуру репертуара худо-
жественной самодеятельности соединяла в себе несколь-
ко типов нотации. Ее основу составляло вербальное опи-
сание танца, которое дополняли условные значки, обо-
значавшие танцующих обоего пола, их расположение на 
сцене, а также рисунок танца, т. е. план их передвижения 
во время танца. Часто запись сопровождалась рисунками 
(с 1960-х гг. – рисунками и/или фотографиями), которые 
фиксировали или иллюстрировали отдельные положения 
рук, детали позиций, настроение танцоров. 

Эта система была проста, и в этом были ее достоинст-
ва и изъяны. Можно с уверенностью констатировать, что 
такая система записи – и только она – была понятна боль-
шинству самодеятельных постановщиков. Большинство 
балетмейстеров – не только любителей, но и профессио-
налов – другими системами записи танцев не владели. 

Но были у советских записей танца и недостатки. 
Прежде всего, словесные записи были не в состоянии 
передать детали и мелочи – особенности темпа, положе-
ния рук, настроения. Иллюстрации фиксировали лишь 
отдельные моменты исполнения. Даже использование 
видеотехники с 1970-х гг. не позволяло запечатлеть все 
детали танца. Непосредственное наблюдение за испол-
нением танца при условии развитой зрительной памяти 
оставалось более надежным инструментом. И, главное, 
проблемы танцевальной нотации позволяют с большой 
долей уверенности отрицательно ответить на вопрос, 
важный в контексте ссылок советских хореографов на 
"народный" характер своих постановок: запись не обес-
печивала аутентичности фольклорного материала. 

 

Изобретенная традиция 
Один из первых исследователей государственных 

ансамблей танцев, которые с 1950-х гг. как грибы после 
дождя росли по всему миру, американский хореограф, 
историк танца, фольклорист Э. Шей в конце 1990-х – 
начале 2000-х гг. в ряде публикаций пришел к выводу, 
что большинство этих ансамблей, по крайней мере за 
пределами крупных капиталистических стран Запада и 
Японии, обязаны своим возникновением ансамблю 
И. А. Моисеева, зарубежные гастроли которого в 1950-е гг. 
произвели фурор во всем мире [34; 33]. Признание 
американским исследователем главного ансамбля тан-
цев СССР мировым примером для подражания – ред-
кий случай, когда СССР не только в собственной про-
паганде был впереди планеты всей, – не помешало 
Э. Шею сделать заявление, которое в хореографическом 
мире осталось незамеченным. Проанализировав твор-
чество полутора десятков ансамблей, американский 
ученый заявил, что государственные ансамбли танцев, 
демонстрировавшие во второй половине ХХ в. нацио-
нальные или "народные" танцы на профессиональной 
сцене, в разной степени опирались на народную тради-
цию и этнографический материал. Ансамбль И. А. Мо-
исеева, по мнению американского хореографа, питался 
от "народных истоков" в наименьшей степени, чаще 
опираясь на сценический характерный танец – танец, 
который с XIX в. создавался балетмейстерами в на-
родном стиле для театральных представлений: 

"Такая форма танца может рассматриваться как то, 
что Хобсбаум и Рейнджер в 1983 г. обозначили терми-
ном “изобретенная традиция” [28]. Напротив, такие 
коллективы, как Хорватский государственный ансамбль 

“Ладо”, греческие танцоры Доры Страту, действительно 
пытаются включить оригинальные элементы традици-
онной жизни: музыкальные инструменты и манеру пе-
ния, костюмы и танцевальный шаг, движения, обычаи, 
ритуалы. Другие ансамбли – например, ансамбль танцев 
Моисеева, несмотря на претензии на достоверность, соз-
дают произведения, опираясь на нетрадиционные источ-
ники, такие как народно-сценический танец, с частичным 
использованием или фактически вообще без всякого ис-
пользования народных традиций, на которых, по их ут-
верждению, они основывают свою работу" [34, p. 30]. 

Когда я изложил мнение Э. Шея бывшему солисту ан-
самбля И. А. Моисеева, профессору А. А. Борзову, тот 
возмутился: конечно, Моисеев не ездил по деревням. Его 
источником были олимпиады, смотры и конкурсы само-
деятельного танца, в которых он участвовал в качестве 
постановщика сводных концертов, председателя или 
члена жюри. А зрительная память его не подводила. 

Приведу еще одно свидетельство – на этот раз из 
разряда театральных баек. Если оказывается, что не-
которые источники, претендующие на документальную 
достоверность, являются актерскими анекдотами, то 
почему бы не воспользоваться актерской байкой в ка-
честве исторического источника? 

В начале 2010 г. мой отец, бывший солист балета, 
активный участник и опытный руководитель нескольких 
самодеятельных танцевальных коллективов, рассказал 
мне историю, которую ему поведал А. С. Шеин, его то-
варищ по эстрадной бригаде, с которой они в 1970 г. 
колесили по Оренбуржью. А тот якобы услышал ее от 
танцовщика из ансамбля И. А. Моисеева. Как-то знаме-
нитый балетмейстер пригласил на постановку татар-
ского танца лучшего специалиста, действительно со-
биравшего фольклорный материал, Ф. А. Гаскарова, 
который долгие годы был художественным руководи-
телем и постановщиком Башкирского государственного 
ансамбля народного танца и Ансамбля песни и танца 
Татарской АССР. Когда танец был поставлен, Игорь 
Александрович якобы сказал своим артистам, что сле-
дует забыть оценку, сохранять надо только манеру. 

Нам никогда не узнать, было ли это на самом деле. 
Важно другое: в хореографической среде Советского 
Союза курсировали байки, в которых рассказывалось 
совсем не то, что сообщалось в официальной прессе: о 
расхождении между словами и делами ведущего совет-
ского хореографа народного танца, касающемся "сокро-
вищ народного танцевального искусства". Другими сло-
вами, в раздававшихся с вершины хореографического 
олимпа заверениях в верности "народным истокам" у его 
подножия почему-то слышалась какая-то фальшь. Так 
зачем же советские балетмейстеры взывали к "подлин-
ному" народному танцу, чем его "подлинность" им была 
настолько дорога, что ради нее они готовы были расска-
зывать о мнимых этнографических экспедициях? И что 
эта "подлинность", в их понимании, обозначала? 

 

В поисках "подлинного" 
Коммунистическая партия понимала задачу деятелей 

искусств "учиться у народа" прагматично и прямолинейно: 
хочешь написать книгу про заводские будни – иди на 
предприятие, поработай-ка там, не спеша присмотрись к 
людям, примени, говоря языком этнографов, метод "вклю-
ченного наблюдения". В отношении литературного и даже 
музыкального произведения это было хотя бы отчасти 
разумно благодаря наличию систем записи речи и музыки 
и возможности с их помощью переводить увиденное в 
слова, а народные музыкальные формы – в классические. 

Но в отношении хореографии это требование неле-
по и абсурдно. Этнографический материал не позволял 
преодолеть ограниченность танцевального языка и не 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 65 ~ 

 

 

мог быть фактором, революционизирующим балетное 
искусство, – это советским теоретикам и практикам 
балета стало ясно относительно рано [12, с. 222]. Во-
первых, в силу специфики хореографической отрасли 
искусства, язык которой не предполагал точного вос-
произведения действительности. Во-вторых, из-за упо-
мянутого отсутствия в хореографии общепринятой зна-
ковой системы, сопоставимой с письменностью и нота-
ми, которая позволяла бы адекватно зафиксировать 
танец для его последующего воспроизведения.  

Однако, как бы ни были нелепы распоряжения пар-
тии, игнорировать их хореографы не могли, по крайней 
мере до середины 1950-х гг. Слишком многое стояло на 
кону: карьера, материальное благополучие, почести, 
возможность заниматься любимым делом, наконец, 
судя по судьбе деятелей других отраслей искусства, 
прежде всего литераторов и режиссеров, свобода и 
даже жизнь. Затем ситуация стала менее напряженной, 
но командный окрик сверху и страх остались. Так что 
позиция хореографов, делавших вид, что прилежно 
"учатся у народа", вполне объяснима. 

Труднее – и важнее – объяснить другое: почему в 
партийном и государственном руководстве господство-
вало представление о том, что именно у "народа" следу-
ет учиться творческой интеллигенции? Ответ следует ис-
кать не в марксизме, который с определенной селекцией 
взяли на вооружение советские коммунисты, а в общей 
установке эпохи Просвещения. Поскольку марксизм был 
одной из просветительских интерпретационных моделей 
и отражал общие для идеологии Просвещения убежде-
ния, представления советских коммунистов о народном 
творчестве можно считать марксистскими. 

В основе грандиозного проекта социально-полити-
ческой трансформации, именуемого Просвещением, 
лежало представление о поиске и достижении "под-
линности" человеческих институтов и отношений как 
цели общества и культуры. "Подлинно справедливое" 
устройство общества искали философы и политики, 
"подлинное знание" – истину – искала университетская 
наука, "подлинную культуру" искали деятели литерату-
ры и искусства. Фольклор и народ с легкой руки 
Ж.-Ж. Руссо и особенно И. Г. Гердера с его концептом 
"народного духа" стали важным объектом и приводным 
ремнем этого поиска. "Народ" в лице сельских жителей 
стал восприниматься как носитель "подлинной" культу-
ры – чистой от зол цивилизации, первоначальной, не 
запятнанной тлетворным городским влиянием. Иссле-
дования народной музыки и поэзии, быта и нравов, 
языка и танцев должны были способствовать восста-
новлению утраченной "подлинной" культуры [25]. Сре-
ди ценителей танцевального фольклора в XIX в. было 
широко распространено убеждение, что "народные 
танцы в большей степени, чем многие другие, гораздо 
более тщательно изучаемые историей культуры пред-
меты, позволяют выявить характерные черты целых 
народов" [24, S. 3]. Поиски "подлинной" культуры и 
"души народа" оказались совпавшими процессами. 

Концепт "подлинности" был растяжим во все сторо-
ны и поэтому удобен для применения. Он был одно-
временно антимодерным и модерным, поскольку мог 
звать и назад, и вперед, побуждать и к бегству от дейст-
вительности, и к ее активному преобразованию. Он был 
острым оружием, поскольку предполагал наличие своей 
противоположности – "фальши" или "подделки" как ре-
зультата невежества или злого умысла. Он был полезен 
политикам и режимам с дефицитом легитимности: за-
бота о "подлинно" народном освещала их светом за-
конности и тем самым освящала. Поиск, возрождение, 
переоткрытие и изобретение "подлинно народного" ста-

ли начиная с эпохи романтизма основой политического 
национализма [29]. Недаром тоталитарные режимы пита-
ли слабость к "подлинно народной" культуре. В 1938 г. 
немецкий исследователь народных танцев Раймунд Цот-
тер свой ученый текст начал следующими фразами: 

"Народный танец – одно из самых сильных вырази-
тельных средств народного духа. Поэтому именно в те 
времена, когда на народное культурное наследие обра-
щается внимание, когда его ищут и лелеют, его значе-
ние особенно возрастает. Его способность превращать 
танцующих в единую общность особенно ценна в эпоху 
чрезмерно растущего индивидуализма" [31, S. 139]. 

Не удивляет и то, что Женская секция Испанской 
фаланги – правящей партии франкистской Испании с 
1936 по 1975 г. – в 1939 г. начала создавать женские 
группы песен и плясок (Corosy Danzas), одной из задач 
которых было собирание "подлинного" испанского тан-
цевального фольклора в глухих уголках страны, очи-
щение его от подделок и городских упадочнических 
напластований и обучение крестьянок "подлинным на-
родным" танцам [35, S. 84–114]. 

Но нормативная концепция "подлинности" поймала в 
силки своего создателя, современного человека, уповаю-
щего на благополучное завершение процесса поиска "под-
линного" и отделение "подлинного" от "поддельного". Это 
ясно видно из истории концепта "фальшлора" (fakelore), 
выдвинутого в 1950-е гг. американским этнологом Ричар-
дом Дорсоном [26, S. 56–64]. Озабоченный, помимо проче-
го, развитием этнологического образования в США, он 
инструментализировал этот концепт для обоснования не-
обходимости государственных вложений в "честную" нау-
ку, способную воскресить аутентичную народную культуру 
и противостоять коммунистическим "изобретениям" псев-
донародного искусства – "фальшлора" – по ту сторону 
железного занавеса. Во времена холодной войны этот 
концепт прекрасно подходил, чтобы противопоставить 
фольклориста "свободной демократии" "фальшлорным" 
манипуляциям коммунистических режимов. Случай Р. Дор-
сона опровергает основной тезис самого автора теории 
"фальшлора", свидетельствуя о том, что самый демокра-
тический режим не может быть гарантом от политических 
манипуляций фольклорной работой, от ложного противо-
поставления мнимого "подлинного" народного искусства 
"фальшлорным" подделкам или от коммерческого исполь-
зования стилизованного фальшлора [25, p. 189–194]. 

В Советском Союзе не только коммунисты оказались 
во власти просветительской иллюзии о "подлинном" 
народном искусстве. Гердерова "душа народа" нашла в 
балетмейстерской среде самую благоприятную почву. 
Многие хореографические учебные и рекламные тексты 
начинались фразой о душе народа. Буклет, посвящен-
ный 60-летию И. А. Моисеева, этой традиции не изме-
нял: "Дух народа, его душа – суть любого танца, постав-
ленного Моисеевым", – читаем в тексте 1966 г. [1, с. 23]. 

Но советские балетмейстеры и балетоведы, скорее 
всего, и не догадывались, что используют концепцию 
буржуазного происхождения с репутацией, подмочен-
ной ее утилизацией правыми политическими режима-
ми. В их текстах эпитет "подлинный" нещадно эксплуа-
тировался прежде всего для характеристики советского 
драмбалета и танцев народов СССР, сразу же порож-
дая противоположное намерениям автора ощущение – 
ощущение фальши [23, с. 182–194]. 

Свою приверженность доктринам "народной души" 
и "национального характера" советские теоретики тан-
ца, историки и преподаватели хореографии подкреп-
ляли ссылками на классическую русскую литературу, 
вошедшую в советский культурный канон [4, с. 113; 5, 
с. 5; 18, с. 67, 70; 6, с. 103; 8, с. 47; 1, с. 19; 7, с. 8).  



~ 66 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Вывод. Итак, советские постановщики народных 
танцев апеллировали к своей живой связи с "подлин-
ным" народным искусством, потому что не апеллиро-
вать не могли: этого требовали заказчики, этого ожида-
ли зрители и это было само собой разумеющейся ча-
стью культуры. Важным аргументом в подтверждение 
"народных корней" советского хореографического 
творчества стали ритуализированные рассказы об изу-
чении фольклорных истоков хореографами-постанов-
щиками. В результате в советском дискурсе о народ-
ном танце рассказы о хореографическом "хождении в 
народ" парадоксальным образом инструментализиро-
вали вымысел в обоснование "подлинного". 

 
СПИСОК ИСПОЛЬЗОВАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ 

1. Алексютович Л. Белорусские народные танцы, хороводы, игры / 
Л. Алексютович. – Минск: Вышэйшая школа, 1978. – 530 с. 

2. Бессмертная О. Спор авангардистской и соцреалистической 
утопий: "Веселые ребята" – почему не "Пастух из Абрау-Дюрсо"? (Два 
сценария первой советской музыкальной комедии) / О. Бессмертная // 
От великого до смешного… Инструментализация смеха в российской 
истории ХХ в. – Челябинск: Каменный пояс, 2011. – С. 192–221. 

3. Богданов К. Vox populi: Фольклорные жанры советской культуры 
/ К. Богданов. – М.: Новое литературное обозрение, 2009. – 368 с. 

4. Гоголь Н. Петербургские записки // Гоголь Н. В. Собрание сочи-
нений. Т. 6. – М.: Гослитиздат, 1959. – 563 с.  

5. Ефименкова Б. Танцевальные жанры в творчестве замечатель-
ных композиторов прошлого и наших дней / Б. Ефименкова. – М.: Госу-
дарственное музыкальное издательство, 1962. – 54 с. 

6. Захаров Р. Слово о танце / Р. Захаров. – М.: Молодая гвардия, 
1977. – 160 с. 

7. Захаров Р. Сочинение танца: страницы педагогического опыта / 
Р. Захаров. – М.: Искусство, 1983. – 224 с. 

8. Карташова Н. Воспитание танцем. Заметки балетмейстера / 
Н. Карташова. – Челябинск: Южно-Уральское кн. изд-во, 1976. – 112 с. 

9. Олофинский Н. Так родился танец / Н. Олофинский // Художест-
венная самодеятельность. – 1959. – № 6. – С. 21‒24. 

10. Постановление ЦК ВКП(б) "О перестройке литературно-
художественных организаций", 23 апреля 1932 г. // КПСС в резолюциях 
и решениях съездов, конференций и пленумов ЦК. – М., 1984. ‒ Т. 5, 
изд. 9-е. – С. 407–408. 

11. Пуртова Т. Танец на любительской сцене (ХХ век: достижения и 
проблемы) / Т. Пуртова. – М.: ГРДНТ, 2006. – 168 с. 

12. Слонимский Ю. В честь танца / Ю. Слонимский. – М.: Искусство, 
1968. – 372 с. 

13. Сокольская А. Танцевальная самодеятельность / А. Сокольская 
// Самодеят. худож. творчество в СССР: Очерки истории. 1930–1950 гг. 
– СПб.: Дмитрий Булавин, 2000. – С. 99–146. 

14. Соцреалистический канон: сб. статей / под ред. Х. Гюнтера и 
Е. Добренко. – СПб.: Акад. проект, 2000. – 1036 с. 

15. Сударкин Ф. Так рождается танец / Ф. Сударкин // Клуб. – 1952. – 
№ 4. – С. 11–12. 

16. Сухишвили И. Заметки о народном танце / И. Сухишвили // На-
родное творчество. – 1938. – № 8. – С. 28–32. 

17. Уральская В. "Мы все ваши ученики…" / В. Уральская // Клуб и 
худож. самодеятельность. – 1980. – № 17. – С. 12–14. 

18. Уральская В., Соколовский Ю. Народная хореография / В. Ура-
льская, Ю. Соколовский. – М.: Искусство, 1972. – 72 с. 

19. Устинова Т. Сценическое воплощение танца / Т. Устинова // Ху-
дожественная самодеятельность. – 1958. – № 11. – С. 7–10.  

20. Хривохижа А. Ятранские сокровища / А. Хривохижа // Клуб и ху-
дожественная самодеятельность. – 1964. – № 14. – С. 22–24.  

21. Хуршудян Г. Труд и песня / Г. Хуршудян // Клуб и художествен-
ная самодеятельность. – 1970. – № 6. – С. 36–38. 

22. Чижик А. За культуру народного танца / А. Чижик // Художествен-
ная самодеятельность. – 1958. – № 5. – С. 32–34. 

23. Эльяш Н. Образы танца / Н. Эльяш. – М.: Знание, 1970. – 240 с. 
24. Angerstein W. Volkstänze im deutschen Mittelalter / W. Angerstein. – 

Berlin: C.G. Lüderizsche Verlagsbuchhandlung, 1868. – 850 S.  
25. Bendix R. In Search of Authenticity. The Formation of Folklore Studies / 

R. Bendix. – Madison: The University of Wisconsin Press, 1997. – 320 pp. 
26. Dorson R. Fakelore / R. Dorson // Zeitschrift für Volkskunde. – 1969. 

– Bd. 65. – S. 56–64.  
27. Goldschmidt A. Handbuch des deutschen Volkstanzes. Systematische 

Darstellung der gebräuchlichsten deutschen Volkstänze: Textband. 4. Aufl. / A. 
Goldschmidt. – Berlin: Henschelverlag Kunst du Gesellschaft, 1981. – 314 S. 

28. Hobsbawm E., Ranger T. Invention of Tradition / E. Hobsbawm, 
T. Ranger. – Cambridge: Cambridge University Press, 1983. – 320 pp. 

29. Hroch M. Social Preconditions of National Revival in Europe. A Com-
parative Analysis of the Social Composition of Patriotic Groups among the 
Smaller European Nations / M. Hroch. – Cambridge: Cambridge University 
Press, 1985. – 229 pp. 

30. Jeschke C. Tanzschrifte: Ihre Geschichte und Methode. Die illustrier-
te Darstellung eines Phänomens von den Anfängen bis zur Gegenwart / 
C. Jeschke. – Bad Reichenhall: Comes Verlag, 1983. – 500 S. 

31. Moser H., Zoder R. Deutsches Volkstum in Volksschauspiel und Volks-
tanz / H. Moser, R. Zoder. – Berlin: Walter der Gruyter & Co, 1938. – 184 S. 

32. Satjukov S., Gries R. Zur Konstruktion des "sozialistischen Helden": 
Geschichte und Bedeutung / R. Gries, S. Satjukov // Sozialistische Helden. 
Eine Kulturgeschichte von Propagandafiguren in Osteuropa und der DDR. – 
Berlin, 2002. – S. 15–34. 

33. Shay A. Choreographic politics: state folk dance companies, representa-
tion, and power / A. Shay. – Middletown: Wesleyan University Press, 2002. – 272 p. 

34. Shay A. Parallel Traditions: State Folk Dance Ensembles and Folk Dance in 
"The Field" / A. Shay // Dance Research Journal. – 1999. – Vol. 31, No. 1. – P. 29–56. 

35. Stehrenberger С. Francos Tänzerinnen auf Auslandstournee. Folk-
lore, Nation und Geschlecht im "Colonial Encorter" / С. Stehrenberger. – 
Bielefeld: transcript, 2013. – 340 S. 

 
REFERENCES 

1. Aleksjutovich, L. (1978). Belorusskie narodnye tancy, horovod [Bela-
rusian national dances, round dances, games]. Minsk: Vyshjejshaja shkola. 

2. Bessmertnaya, O. Y. (2013). Spor avangardistskoy i sotsrealisticheskoy 
utopiy: “Veselye rebyata” pochemu ne “Pastukh iz Abrau-Dyurso”? (Dva 
stsenariya pervoy sovetskoy muzykal’noy komedii) [Dispute between avant-
garde and social realistic utopias: "Jolly Fellows" ‒ why not "The shepherd from 
Abrau-Durso"? (Two scenarios of the first soviet musical comedy)]. In Ot velikogo 
do smeshnogo… Instrumentalizatsiya smekha v rossiyskoy istorii 20 v. Kamen-
nyy poyas, pp. 192–221. Chelyabinsk, Kamienny pojas. 

3. Bogdanov, K. (2009). Vox populi: Fol'klornye zhanry sovetskoj 
kul'tury [Vox populi: Folklore genres of Soviet culture]. Moscow, Novoe 
literaturnoe obozrenie.  

4. Gogol', N. (1959). Peterburgskie zapiski [Petersburg notes]. In 
Sobranie sochinenij. Volum 6. Moscow, Goslitizdat.  

5. Еfimenkova, B. (1962). Tanceval'nye zhanry v tvorchestve 
zamechatel'nyh kompozitorov proshlogo i nashih dnej [Dance genres in the 
works of wonderful composers from the past to present]. Moscow, Gosu-
darstvennoe muzykal'noe izdatel'stvo.  

6. Zaharov, R. (1977). Slovo o tance [Word about dance]. Moscow, 
Molodaja gvardija.  

7. Zaharov, R. (1983). Sochinenie tanca: stranicy pedagogicheskogo 
opyta [Dance writing: pages of pedagogical experience]. Moscow, Iskusstvo.  

8. Kartashova, N. (1976). Vospitanie tancem. Zametki baletmejstera [Dance 
upbringing. Choreographer Notes]. Cheljabinsk: Juzhno-Ural'skoe kn. izd-vo. 

9. Olofinskij, N. (1959). Tak rodilsja tanec [This is how dance was born]. 
Hudozhestvennaja samodejatel'nost', Volum 6. 21‒24.  

10. Postanovlenie CK VKP(b) "O perestrojke literaturno-hudozhestvennyh or-
ganizacij", 23 aprelja 1932 g. (1984) [Resolution of the Central Committee of the 
CPSU (b) "On the restructuring of literary and artistic organizations]. In KPSS v 
rezoljucijah i reshenijah s’ezdov, konferencij i plenumov CK, pp. 407–408. Moscow, 
Volum. 5, izd. 9-e. 

11. Purtova, T. V. (2006). Tanets na lyubitel’skoy stsene (20 vek: dostiz-
heniya i problemy) [Dance on the amateur stage (the 20th century: achieve-
ments and problems)]. Moscow, GRDNT.  

12. Slonimskij, Ju. (1968). V chest' tanca [In honor of the dance]. 
Мoscow, Iskusstvo.  

13. Sokol’skaya, A. L. (2000). Tantseval’naya samodeyatel’nost’ [Dance ama-
teur performance]. Samodeyatel’noye khudozhestvennoye tvorchestvo v SSSR: 
Ocherki istorii. 1930–1950 gg. St. Petersburg, Dmitry Bulavin.  

14. Guenther, H. / Dobrenko, Y. (eds.) (2000). Sotsrealisticheskiy kanon 
[Social realistic canon]. St. Petersburg, Akad. projekt.  

15. Sudarkin, F. (1952). Tak rozhdaetsja tanec [So dance is born]. Klub, 
Volum 4, 11–12. 

16. Сухishvili, I. (1938). Zametki o narodnom tance [Notes about folk 
dance]. Narodnoe tvorchestvo. Volum 8, 28–32.  

17. Ural'skaja, V. (1980). "My vse vashi ucheniki…" [We are all your pu-
pils]. Klub i hudozhestvennaja samodejatel'nost', Volum 17, 12–14.  

18. Ural'skaja, V., Sokolovskij, Ju. (1972). Narodnaja horeografija [Folk 
choreography]. Moskow, Iskusstvo.  

19. Ustinova, T. (1983). Scenicheskoe voploshhenie tanca [Stage dance 
performance]. Hudozhestvennaja samodejatel'nost', Volum 11, 7–10.  

20. Hrivohizha, A. (1964). Jatranskie sokrovishha [Yatran treasures]. 
Klub i hudozhestvennaja samodejatel'nost', Volum 14, 22–24.  

21. Hurshudjan, G. (1970). Trud i pesnja [Work and song]. Klub i 
hudozhestvennaja samodejatel'nost, Volum 6, 36–38.  

22. Chizhik, A. (1958). Za kul'turu narodnogo tanca [For the culture of 
folk dance]. Hudozhestvennaja samodejatel'nost', Volum 5, 32–34.  

23. Jel'jash, N. (1970). Obrazy tanca [Images of dance]. Moscow, Znanie. 
24. Angerstein, W. (1868). Volkstänze im deutschen Mittelalter. Berlin, 

C.G. Lüderizsche Verlagsbuchhandlung, 1868.  
25. Bendix, R. (1997). In Search of Authenticity. The Formation of Folk-

lore Studies. Madison, The University of Wisconsin Press. 
26. Dorson, R. (1968). Fakelore. In Zeitschrift für Volkskunde. Bd. 65, 56–64.  
27. Goldschmidt, A. (1981). Handbuch des deutschen Volkstanzes. Sys-

tematische Darstellung der gebräuchlichsten deutschen Volkstänze: Text-
band. 4. Aufl. Berlin: Henschelverlag Kunst du Gesellschaft.  

28. Hobsbawm, E., Ranger, T. (1983). Invention of Tradition. Cambridge, 
Cambridge University Press. 

29. Hroch, M. (1985). Social Preconditions of National Revival in Europe. A 
Comparative Analysis of the Social Composition of Patriotic Groups among the 
Smaller European Nations. Cambridge: Cambridge University Press. 

30. Jeschke, C. (1983). Tanzschrifte: Ihre Geschichte und Methode. 
Die illustrierte Darstellung eines Phänomens von den Anfängen bis zur 
Gegenwart. Bad Reichenhall, Comes Verlag.  



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 67 ~ 

 

 

31. Moser, H., Zoder, R. (1938). Deutsches Volkstum in Volksschau-
spiel und Volkstanz. Berlin: Walter der Gruyter & Co. 

32. Satjukov, S., Gries, R. (2002). Zur Konstruktion des "sozialistischen 
Helden": Geschichte und Bedeutung. Sozialistische Helden. Eine Kulturge-
schichte von Propagandafiguren in Osteuropa und der DDR. Berlin. 

33. Shay, A. (2002). Choreographic politics: state folk dance compa-
nies, representation, and power. Middletown: Wesleyan University Press. 

34. Shay, A. (1999). Parallel Traditions: State Folk Dance Ensembles and 
Folk Dance in "The Field". Dance Research Journal, Vol. 31, No. 1, 29–56. 

35. Stehrenberger, С. (2013). Francos Tänzerinnen auf Auslandstournee. 
Folklore, Nation und Geschlecht im "Colonial Encorter". Bielefeld, transcript. 

 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  23 . 0 5 . 19  
 
 

І. В. Нарський, д-р іст. наук, проф. 
Ольденбурзький університет ім. Карла фон Оссецького,  
Інститут історії,  
вул. Аммерленд, 114, м. Ольденбург, 26129, Німеччина  

 
ВИГАДКА В ОБҐРУНТУВАННІ "СПРАВЖНОСТІ": ЯК РАДЯНСЬКІ ХОРЕОГРАФИ 

ОБҐРУНТОВУВАЛИ НАРОДНИЙ ХАРАКТЕР СВОЇХ ТВОРІВ 
 
У статті окреслюється місце танцювальної художньої самодіяльності в офіційній радянській культурі і роль фахівців хореографічної 

справи в її розвитку. Пояснюються мотиви радянських експертів у танцювальному мистецтві, які часто надихали їх на вигадані розпові-
ді про збирання хореографічного фольклору. Тим самим робиться спроба реконструювати логіку уявлень радянських фахівців з народно-
го танцю про предмет їхніх захоплень і професійних занять. У підсумку автор приходить до висновку, що ритуалізовані розповіді про 
вивчення фольклорних витоків хореографами-постановниками були важливим аргументом на підтвердження "народних коренів" радян-
ської хореографічної творчості, що парадоксальним чином мобілізувало вигадку на обґрунтування "справжнього". 

Ключові слова: радянська самодіяльність, народний танець, нотація хореографічного матеріалу, винайдена традиція, "справжня культура". 
 
I. V. Narskiy, Doctor of Historical Sciences, Professor, 
The Carl von Ossietzky University of Oldenburg, Historical Faculty, 
114, Ammerländer Heerstraße, Oldenburg, 26129,Germany 

 
FICTION IN "AUTHENTICITY" SUBSTANTIATION: HOW THE SOVIET CHOREOGRAPHERS 

SUBSTANTIATED FOLK CHARACTER OF THEIR WORKS 
 
Over the decades, starting from the late 1930’s, soviet journalistic reportage about professional and mainly amateur folk dance groups from 

central European regions of the USSR and Siberia, Ukraine, Transcaucasia and other parts of the Soviet Union were full of reports about choreog-
raphers’ "ethnographic expeditions" down the country and their desire to "learn from the people" dance technique. 

Why did "field collection" of the choreographic material hold a prominent place and deserve special mention in the stories about amateur folk 
dance arts? Weren’t numerous stories about folk trips the invention? In the article subsequent steps are undertaken to answer these questions. 

Firstly, the place of amateur dance art performance in the official soviet culture and the specialists’ role of choreographic business in its development are out-
lined. Secondly, there is an explanation of reasons of author’s doubts in authenticity of soviet choreographers’ numerous stories about "going to the people". 
Thirdly, the art of dancing soviet experts’ motives, that frequently inspired them to the fictional stories about the collection of choreographic folklore are explained. 

Therefore, it makes an attempt to renew folk dance soviet specialists’ logic of notion about the subject of their passion, liking and professional 
activities. In the issue the author comes to the conclusion that ritualized stories about the analysis of folk sources by choreographer-directors were 
the significant argument in corroboration of "folk roots" of the soviet choreographic creative work. As the result, in the soviet discourse of folk 
dance the stories about choreographic "going to the people" paradoxically made instrumentalization of fiction in substantiation of "authenticity". 

Keywords: The soviet amateur performance, folk dance, notation of the choreographic material, invented tradition, "authentic culture". 
 
 
 
УДК 111.853:73(4) 

Р. М. Русін, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
rusinr71@gmail.com 

 
ПОСТМОДЕРНІЗМ: ЕСТЕТИКА І МИСТЕЦТВО ВІРТУАЛЬНОСТІ 

 
Сучасне мистецтво переживає суттєві трансформації в контексті постіндустріальної культури. Все більшого значення набува-

ють комп’ютерні методи виробництва віртуальних артефактів. У статті відзначається, що сучасне віртуальне мистецтво – це 
новий простір, динамічно захоплений постмодерністськими практиками сучасного мистецтва. У сучасних практиках постмодернізму 
в сфері віртуального мистецтва із стрімким розвитком комп’ютерних технологій різко зменшується доля присутності людини в 
процесі творчості. Машинне моделювання як продукт колективної творчості дозволяє створювати новий віртуальний образ неза-
лежно від його існування в реальному світі. 

Ключові слова: постмодернізм, медіа-мистецтво, віртуальне мистецтво, класична естетика, естетика постмодернізму, штучний інтелект, худож-
ній образ, віртуальний образ. 

 
Постановка проблеми. В кінці ХХ і на початку ХХІ ст. 

внаслідок тих змін, що відбулися в мистецтві, виникла 
необхідність теоретичного переосмислення мистецьких 
практик. Це завдання взяли на себе художники, мисте-
цтвознавці, художня критика та інші агенти художнього 
світу, намагаючись прояснити можливість нового ба-
чення мистецтва, дати йому об’єктивну оцінку. 

Очевидно, що розуміння специфіки сучасного мистец-
тва полягає не стільки в самій оцінці, скільки в проясненні 
основ різного розуміння таких понять, як "класичне мисте-
цтво", "сучасне мистецтво", "віртуальне мистецтво". 

Якщо класичне мистецтво отримало протягом сто-
літь ґрунтовне осмислення в історії мистецтва, мистец-
твознавстві, естетиці, то віртуальне мистецтво як спе-
цифічна форма сучасного мистецтва потребує ґрунто-
вних досліджень. 

Аналіз досліджень і публікацій. Важливе значен-
ня для філософсько-естетичного осмислення сучасного 
віртуального мистецтва мають роботи В. Арсланова, 
Ж. Бодріяра, Ф. Джеймісона, Ф. Поппера.  

Мета статті. Дослідити віртуальне мистецтво, ви-
явити його природу та основні ознаки. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Сучасне 
мистецтво переживає суттєві трансформації в контексті 
постіндустріальної культури. Дедалі більшого значення 
набувають комп’ютерні методи виробництва віртуальних 
артефактів, які найбільш яскраво свідчать про те, що "вір-
туальне" мистецтво прагне не наслідувати життя, а бути 
ним, формуючи ігровий, альтернативний тип особистості. 

Френк Поппер в своїй праці "Від технологічного до 
віртуального мистецтва" зазначає, що сучасне віртуа-
льне мистецтво – це подальше удосконалення техно-

© Русін Р. М.



~ 68 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

логічного мистецтва кінця ХХ ст. і водночас відхід від 
нього. Новизна цього нового медіа-мистецтва, ствер-
джує він, в гуманізації технології, акценті на її інтерак-
тивності, філософському дослідженні її реального і вір-
туального характеру. Сучасне мистецтво, вважає Ф. Поп-
пер, є віртуалізованим [1, с. 136]. Постіндустріальна 
культура в цілому орієнтована на світ уяви, сновидінь, 
підсвідомого, яке найбільше відповідає хаотичності, аб-
сурду, ефемерності постмодерністської картини світу. З 
такою орієнтацією пов’язане і визначення переходу від 
модерністської свідомості до постмодерністської. 

Якщо ідеалом модернізму була свобода самовира-
ження художника, а контркультури – свобода від куль-
турних норм, розчинення мистецтва в житті, креатив-
ність будь-якого індивіда, то суб’єкт постмодернізму, 
впевнений у непрозорості і хаотичності оточуючого тех-
ногенного світу, обирає здебільшого можливість твори-
ти, маніпулюючи чужими художніми кодами. На цьому 
принципі побудована робота комп’ютерної програми на 
сайті Deep Art, яка дозволяє користувачам створювати 
оригінальні художні зображення, використовуючи алго-
ритм, що перемальовує первинне зображення в дещо 
нове, застосовуючи стилістичні елементи іншого зобра-
ження. В основі цієї комп’ютерної програми задіяний 
"нейронний алгоритм художнього стилю", який був роз-
роблений програмістами з метою виділити елементи 
унікального авторського стилю видатних художників ми-
нулих часів з їхніх творів. Інструмент-алгоритм дозволяє 
користувачам створювати імітаційні твори мистецтва, 
використовуючи авторський стиль відомих художників. 

Естетичний підхід до концептуального усвідомлення 
постмодернізму відрізняється баченням в ньому ознак 
метисної параестетики, свого роду мутації модернізму, 
яка замінила модерністську форму, намір, проект, ієра-
рхію – постмодерністською антиформою, грою, випад-
ковістю, анархією. 

Концептуальне мистецтво з часу дадаїстських прак-
тик реді-мейд зосередило увагу на ідеї предмета мис-
тецтва і поставило під сумнів традиційну роль цього 
об’єкта в якості конвеєра змістів. Згодом подібні конце-
птуальні практики заперечили необхідність самої мате-
ріальності, оскільки художники-концептуалісти демате-
ріалізували художній об’єкт і почали створювати тимча-
сові та ефемерні твори. Хоч повна дематеріалізація ху-
дожнього об’єкта ніколи не відбувалась, він набув гнуч-
кості і податливості, втративши свою матеріальність, і ця 
нова пластичність художнього об’єкта в поєднанні з се-
міотикою та комп’ютерними технологіями концептуально 
відповідає сучасному мистецтву віртуальності. Новий 
віртуальний об’єкт при цьому відкидає традиційні есте-
тичні уявлення і нівелює матеріальність предмета мис-
тецтва. Ідея повної дематеріалізації художнього об’єкта 
була продемонстрована в роботі Мауріціо Болоніні "Про-
грамовані машини" (Франція, 1997 р.). Пристрій, що 
складався з багатьох комп’ютерів, з’єднаних між собою, 
використовував комп’ютерні коди для створення нескін-
ченних потоків випадкових зображень, які ніхто ніколи не 
побачить. Зображення безперервно генеруються, але їм 
не вдається перейти в стадію візуалізації. 

Визначальною особливістю постмодернізму в порів-
нянні з модернізмом є те, що гіперболізована іронія дозво-
ляє брати участь в метасмисловій грі навіть тим, хто її до 
кінця не розуміє, сприймаючи контекст цілком серйозно. 

Постмодерністські іронічні арт-об’єкти можуть бути 
сприйнятими широким колом глядачів як казки і перека-
зування снів. У результаті постмодернізм опиняється 
над сутичкою реалізму з ірреальним, формалізму зі 
змістом, руйнуючи межу, що відділяє мистецтво від 
розваги. 

У культурологічному і філософсько-естетичному кон-
тексті постмодернізм є правонаступником модернізму як 
етап розвитку історії художньої культури. Специфіка 
постмодерністської естетики пов’язана з некласичним 
потрактуванням традиції. Дистанціюючись від класичної 
естетики, постмодернізм не вступає з нею в протиріччя, 
як це мало місце в модернізмі, а прагне захопити її в 
свою орбіту на новій теоретичній основі. Естетикою пост-
модернізму висунуто ряд принципових положень, які до-
зволяють зробити висновок щодо її суттєвих відмінностей 
від класичної антично-вінкельманівської західноєвропей-
ської естетики. Це стосується, перш за все, ствердження 
плюралістичної естетичної парадигми, що приводить до 
внутрішньої трансформації категоріальної системи кла-
сичної естетики. Другою особливістю постмодерністської 
естетики є неонтологічне потрактування мистецтва. 

Якщо модернізм прагне до визначеності, то постмо-
дернізм тяжіє до невизначеності. Суб’єкт як джерело 
творчості розсіюється, його місце займають підсвідомі 
смислові структури. Стверджується безособистісне ро-
зуміння мистецтва як нескінченного тексту, створеного 
колективним творцем. Замість термінів "жанр", "межі 
тексту" з’являються поняття "текст" та "інтертекст". 

Інтернет-художники системно використовують сітьо-
ві можливості платформ соціальних мереж, різноманіт-
них за своєю суттю, що не мають чіткої визначеності. 
Згідно з таким творчим методом, виробництво смислів 
залежить від зовнішніх джерел, що мають в собі сітьо-
вий контент інших художників. З появою пошукових сис-
тем в якості шлюзу для доступу до мережі в кінці 90-х 
років "сітьові художники" почали використовувати по-
шукові запити за подібними темами, застосовуючи їх в 
якості сировинного матеріалу для колективної творчос-
ті. У цьому творчому середовищі виник навіть термін 
"обчислювальне колективне підсвідоме". 

У творчій концепції "сітьових художників" Інтернет 
не є синонімом конкретного користувача і конкретного 
інтерфейса, а являє собою динамічну структуру, яка 
трансформує творчий процес художника, перетворюю-
чи його в послідовний набір випадкових незапрограмо-
ваних і непередбачуваних перетворень. 

Вивченням та популяризацією цього нового напрямку 
в мистецтва займаються такі медіа-арт-інституції, як Ars 
Electronica з фестивалем в м. Лінц, а також Париж-
AІRCAM (Науково-дослідний центр електронної музики); 
галерея Уітні (Музей сучасного мистецтва, США), яка 
проводить бієнале; Institute of Visual Arts (Польща) та інші. 

Нелінійність слід розглядати як надзвичайно важливий 
компонент в новому медіа-мистецтві художників, які роз-
робляють інтерактивні сумісні твори. Колективний аспект 
творчого процесу віртуального мистецтва для деяких ху-
дожників став невід’ємною складовою їхньої творчості. 

Таким чином, нове медіа-мистецтво на сьогодні яв-
ляє собою не набір однорідних практик, а функціонує як 
складне поле, що об’єднує три основних напрямки: ху-
дожню систему; наукові і промислові дослідження; полі-
тико-культурну діяльність.  

У наш час продовжується процес дослідження голо-
вного елемента в сфері віртуального мистецтва – шту-
чної комп’ютерної творчості. Це сфера створення штуч-
ного інтелекту, яка займається побудовою механізмів з 
творчими здібностями. Кінцевою метою досліджень 
штучної творчості є імітація творчого процесу, набли-
женого до творчої діяльності людини. Цю проблему 
намагаються вирішити, використовуючи складні систе-
ми програмування, застосовуючи штучні нейронні ме-
режі, генетичні алгоритми і складні адаптивні системи, 
намагаючись зімітувати походження і характер творчого 
процесу людини. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 69 ~ 

 

 

У сучасних практиках у сфері віртуального мистецтва 
застосовується ідея штучної ("синтетичної") уяви, що 
представляє собою машинну уяву з використанням шту-
чного моделювання уяви людини. Штучна уява за допо-
могою інтерактивного пошуку дозволяє синтезувати зо-
браження з бази даних і створювати новий віртуальний 
образ незалежно від його існування в реальному світі. 

Висновок. Таким чином, стрімкий розвиток комп’ю-
терних технологій дедалі значніше зменшує долю при-
сутності людини в сфері віртуального мистецтва. 

Постмодерністські експерименти стимулюють сти-
рання меж між традиційними видами і жанрами мистец-
тва. Досконалість та доступність технічних засобів ви-
робництва, розвиток комп’ютерних технологій практич-
но привели до зникнення оригінальної творчості як акту 
індивідуального творіння. 

Оригінальна індивідуальна творчість в наш час не 
існує ще й тому, що в епоху корпоративного капіталіз-
му, як стверджує відомий американський критик і тео-
ретик мистецтва Фредрік Джеймісон у праці "Постмоде-
рнізм і суспільство споживання", старий буржуазний 
суб’єкт більш не існує, що схожий вид індивідуальності і 
персональної ідентичності відійшов у минуле [6]. 

Перегляд канонічних уявлень про творення і руйна-
цію, порядок і хаос в мистецтві свідчить про свідому 
переорієнтацію від класичного розуміння художньої 
творчості на конструювання артефактів – симулякрів. 
Симулякр, згідно з влучним виразом Жана Бодріяра, 
зайняв у сучасній естетиці і мистецтві місце, яке нале-
жить художньому образу в класичній естетиці, й озна-
менував собою розрив з основами класичного західно-
європейського мистецтва [3, с. 23‒27]. 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
1. Арсланов В. Г. Западное искусствознание ХХ века / В. Г. Арсла-

нов – М: Традиция, 2005. – 864 с. 
2. Бодрийяр Ж. Прозрачность зла / Ж. Бодрийяр [пер. с фр. 

Л. Любарской, У. Марковской]. – М.: Добросвет, 2000. – 258 с. 
3. Бодрийяр Ж. Симулякры и симуляция [Електронний ресурс] / 

Ж. Бодрийяр. – Режим доступу: http//exsistencia.livejournal.com 
4. Бодрийяр Ж. Система вещей / Ж. Бодрийяр [пер. с фр. 

С. Н. Зенкина]. – М.: Рудомино, 1995. – 175 с. 
5. Грау О. (2003). Виртуальное искусство: от иллюзии до погруже-

ния [Електронний ресурс] / О. Грау – (MIT Press / Leonardo Books). – 
Кембридж, Массачусетс: Пресса МІТ. – Pежим доступу: 
http://leonardo.info/isast/leobooks/books/grau.html 

6. Джеймисон Ф. Постмодернизм и общество потребления [Елект-
ронний ресурс] / Ф. Джеймисон // Ист.: Интернет-журнал "Логос". – 
Режим доступу: http://www.rutenia.ru/logos/number/2000_4/10htm 

7. Нехватал Дж. Фрэнк Поппер и виртуализированное искусство // 
Tema Celeste. – Вып. №101. ‒ 2006. – С. 48‒53. 

8. Поппер Ф. От технологического до виртуального искусства / 
Ф. Поппер. – Кембридж, Массачусетс, МІТ, 2007. 

9. Происхождение виртуализма: интервью с Фрэнком Поппером, прове-
денное Джозефом Нехваталом // CAA Art Journal. – Весна, 2004. – С. 62‒77. 

 
REFERENCES 

1. Arslanov, V.G. (2005). Zapadnoe iskusstvoznanie ХХ veka [Western 
art history of the twentieth century]. Moscow, Tradition. 

2. Baudrillard, J. (1995). The system of things. Moscow, Rudomino. 
3. Baudrillard, J. Simulacra and simulation. Retrieved from http // exsis-

tencia.livejournal.com (in Russian). 
4. Baudrillard, J. (2000). The Transparency of Evil. Moscow, Dobrosvet. 
5. Grau, O. (2003). Virtual art: from illusion to immersion. Cambridge, Massachu-

setts, Press МІТ. Retrieved from http://leonardo.info/isast/leobooks/books/grau.html 
6. Jamison, F. Postmodernism and the consumer society. East: Internet 

Logos. Retrieved from http://www.rutenia.ru/logos/number/2000_4/10htm 
7. Nehvatal, J. (2006). Frank Popper and Virtualized Art. Tema Celeste, 

Vol. 101, 48-53. 
8. Popper, F. (2007). From technological to virtual art. Cambridge, 

Massachusets, edition МІТ. 
9. Nehvatal, J. (2004). The origin of virtualism: an interview with Frank 

Popper, conducted by Joseph Nehvatal. CAA Art Journal, Spring, 62-77. 
 

Надійшла до редколегії 08.05.19 
 
 

Р. М. Русин, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ПОСТМОДЕРНИЗМ: ЭСТЕТИКА И ИСКУССТВО ВИРТУАЛЬНОСТИ 

 
Современное искусство переживает существенные трансформации в контексте постиндустриальной культуры. Все большее 

значение приобретают компьютерные методы производства виртуальных артефактов. В статье отмечается, что современное 
виртуальное искусство – это новое пространство, динамически захваченное постмодернистскими практиками современного искус-
ства. В современных практиках постмодернизма в сфере виртуального искусства со стремительным развитием компьютерных 
технологий резко уменьшается доля присутствия человека в процессе творчества. Машинное моделирование как продукт коллек-
тивного творчества позволяет создавать новый виртуальный образ независимо от его существования в реальном мире. 

Ключевые слова: постмодернизм, медиа-искусство, виртуальное искусство, классическая эстетика, эстетика постмодернизма, искусственный 
интеллект, художественный образ, виртуальный образ.  

 
R. M. Rusin, PhD, Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyev, 
60, Volodymyrska Street, Kyev, 01033, Ukraine 
 

POSTMODERNISM: AESTHETICS AND THE ART OF VIRTUALITY 
 
At the end of the 20 and the beginning of the 21 century as a result of the changes that took place in art, there was a need for a theoretical re-

thinking of artistic practices. This task was assumed by artists, art critics, art critics and other agents of the artistic world, trying to clarify the pos-
sibility of a new vision of art, give it an objective assessment. 

Obviously, understanding the specifics of contemporary art is not so much in the assessment itself, but in clarifying the fundamentals of a 
different understanding of such concepts as "classical art", "contemporary art," "virtual art." 

If classical art received a thorough understanding of the history of art, art history and aesthetics for centuries, virtual art, as a specific form of 
contemporary art, needs to be thoroughly investigated. 

Contemporary art is experiencing significant transformations in the context of post-industrial culture. Increasingly important are computational 
methods for the production of virtual artefacts. The report notes that contemporary virtual art is a new space dynamically captured by the postmod-
ernist practices of contemporary art. In modern practices of postmodernism in the field of virtual art with the rapid development of computer tech-
nology sharply decreases the fate of human presence in the process of creativity. Machine modelling as a product of collective creativity allows you 
to create a new virtual image, regardless of its existence in the real world. 

In modern practices in the field of virtual art, the idea of artificial ("synthetic imagination") is used, which is a machine imagination with the use 
of artificial modelling of man's imagination. Artificial imagination with the help of interactive search allows you to synthesize images from the data-
base and create a new virtual image, regardless of its existence in the real world. 

Thus, the rapid development of computer technology is increasingly reducing the fate of human presence in the field of virtual art. 
Postmodern experiments stimulate the erosion of the boundaries between traditional forms and genres of art. The perfection and availability of 

technical means of production, the development of computer technology practically led to the disappearance of original creativity as an act of indi-
vidual creation. 

Keywords: postmodernism, media art, virtual art, classical aesthetics, aesthetics of postmodernism, artificial intelligence, artistic image, virtual image. 
 
 
 



~ 70 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 1:316.334 
А. М. Тормахова, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

tormakhova@ukr.net 
 

ВПЛИВ КРЕАТИВНИХ ІНДУСТРІЙ НА ВІЗУАЛЬНИЙ ОБРАЗ МІСТА 
 
Метою статті є висвітлення специфіки візуальних трансформацій, які відбуваються в сучасному міському просторі під впливом 

розвитку креативних індустрій. Методика дослідження передбачає міждисциплінарний підхід та залучення кола робіт 
культурологічного, соціологічного та філософського спрямування. Залучаються праці сучасних іноземних авторів, які розробляють 
питання, що можна віднести до сфери урбаністики, – З. Баумана, Ч. Лендрі, а також проблему креативних індустрій ‒ Д. Хезмондалша. 
Наукова новизна полягає у дослідженні питання зв’язку розвитку креативних індустрій в міському просторі та їхнього впливу на 
візуальний образ міста. Практичне значення пов’язане з підкресленням необхідності винайдення індивідуальної стратегії розвитку 
кожного міста як "креативного міста", де провідною є сфера культурного виробництва. Внаслідок цього можливе спрямування креа-
тивних індустрій в єдине русло та мінімізація тих чинників, що впливають на негативне сприйняття візій міста. 

Ключові слова: місто, креативні індустрії, візуальний образ, урбаністика, образ міста. 
 
Постановка проблеми. Від самого початку свого 

становлення міста були централізованими складними 
системами, навколо яких зосереджувалась життєдіяль-
ність більшості населення. Міста виступали осередком 
політичної, економічної, культурної, науково-освітньої 
діяльності. Сьогодення характеризується тим, що наяв-
ний процес трансформації міст, на перший план ви-
ступає культурний капітал. Змін зазнають усі сфери, по-
чинаючи від економічних, політичних, релігійних до суто 
естетичних. Відповідно, трансформація міського просто-
ру супроводжується формуванням його іншого візуаль-
ного образу. Висвітлення даного аспекту в контексті 
сучасної урбаністики є актуальним питанням, яке потре-
бує більш детального вивчення. 

Аналіз досліджень і публікацій. Питання, пов’язані зі 
зміною міста, його сприйняттям та сутнісними рисами, 
висвітлюються в праці З. Баумана [1]. Концепція креатив-
ного міста висувається в роботі Ч. Лендрі [4]. Питання 
розвитку міста та міського простору у вітчизняній практиці 
розкриваються в статті Д. Локтіонової [2]. Символічний 
простір сучасного міста аналізує Н. Обухова [5], а куль-
турний простір сучасного міста як цивілізаційний вибір є 
предметом дослідження Г. Фесенко [6]. Питання розвитку 
культурних індустрій є об’єктом ґрунтовної розробки 
Д. Хезмондалша [7]. Креативні індустрії як сучасний сег-
мент стратегічного розвитку країн світу аналізує Х. Лош-
ковська [3]. Попри наявні розробки західних та вітчизняних 
авторів, чимало питань залишаються малодослідженими. 
Зокрема, недостатньо проаналізоване питання зв’язку 
розвитку креативних індустрій в міському просторі та 
їхнього впливу на візуальний образ міста. 

Мета статті. Метою статті є висвітлення специфіки 
візуальних трансформацій, які відбуваються в сучасно-
му міському просторі під впливом розвитку креативних 
індустрій. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Місто є 
центром життєдіяльності значної частини населення. Йо-
го роль була і залишається чималою. Кожне місто, буду-
чи результатом історичного розвитку, культурних та релі-
гійних традицій, є складною системою. Образ міста 
закарбовує сутнісні аспекти, пов’язані з відношенням до 
життя, форматами бачення світу, його відчуттям. Його 
сприйняття пов’язане як з індивідуальними особистіс-
ними факторами, так і з тими, що закладаються соціо-
культурним середовищем. "Образ міста постає як певна 
структура опису міста, опису своєрідною мовою. Сприй-
няття міста є переважно індивідуальним, але воно 
детерміноване соціокультурним середовищем. Людина 
сприймає оточуючу соціальну реальність крізь призму 
групових норм. У той же час конструювання образів – це 
особистісний процес, на який впливає конкретна соціо-
культурна ситуація" [5, с. 84]. Образ міста, на думку віт-
чизняної авторки Н. Обухової, залежить від цілого ряду 

складників, як-от символів міста, визначних пам’яток, 
що виступають міськими орієнтирами, території, марш-
рутів, висотності, динамічності.  

Одним з актуальних питань сучасної урбаністики є 
зміна звичного образу міста. "Зміни настільки глибокі, а 
темп змін настільки стрімкий, що ми насилу віримо 
своїм очам, відшукуючи дорогу посеред колись знайо-
мих місць. Але ще менше ми сміємо покладатися на 
наші судження про те, до чого, в кінцевому підсумку, 
прийдуть міста, в яких ми проживаємо або які ми 
відвідуємо" [1, с. 24]. Даний процес пов'язаний з низкою 
причин, як-от змінами у культурній політиці, що 
збільшують значення приватних ініціатив, відсутністю 
єдиного вектора розвитку міста, впливом індустрії спо-
живання. Польський та англійський філософ Зігмунт 
Бауман вважає, що місто можна порівняти з великим 
гуртожитком, де постійно зустрічаються незнайомці, які 
взаємодіють поруч та залишаються незнайомими впро-
довж всього життя. Зміни є, на думку Баумана, фактич-
но синонімом до міста, адже воно повинно постійно 
змінюватись. У даний час на структурні зміни впливає 
глобалізація, яка супроводжується прагненням до 
стандартизації та одноманітності простору, а також 
територіально-орієнтований пошук ідентичності.  

Дані чинники мають безперечно сильний вплив на роз-
виток візій міста, разом з тим цей процес важко спинити чи 
контролювати. Трансформація міського простору зумов-
лена активізацією креативних індустрій. Професор Універ-
ситету Лідса (Великобританія) Девід Хезмондалш вказує 
на те, що значні зміни відбулися в культурній політиці, ад-
же була зруйнована давня традиція суспільної власності і 
громадського регулювання в даній сфері. Відтепер ва-
жливі політичні рішення приймаються не на міському чи 
державному, а на міжнародному рівні. Натомість визнач-
ним компонентом розвитку міста є тепер культурні 
індустрії. "Культурні індустрії відіграють все більш поміт-
ну роль в місцевій міській та соціальної політиці як засіб 
відродження економіки і забезпечення конкурентної пе-
реваги перед іншими містами і регіонами" [7, с. 15]. 

У сучасному дискурсі використовуються одночасно 
в якості синонімічних і поняття "культурні індустрії", і 
"креативні індустрії". Вибір того чи іншого терміну зале-
жить від традиції, до якої відноситься дослідник. Так, 
появу поняття "культурні індустрії" пов’язують з працею 
представників Франкфуртської школи Т. Адорно та 
М. Хоркхаймера "Діалектика Просвітництва", яка вийш-
ла в 1947 році. Натомість термін "креативні", або "твор-
чі", індустрії нерозривно пов'язаний з Великобританією, 
а саме з впровадженням в 1998 році курсу розвитку не 
на державному, а на муніципальному чи міському 
рівнях. Креативні індустрії визначаються департамен-
том культури, ЗМІ і спорту уряду Великобританії на-
ступним чином: "це діяльність, в основі якої лежить 
індивідуальне творче начало, навик або талант, і яка 

© Тормахова А. М.



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 71 ~ 

 

 

може створювати додану вартість і робочі місця шля-
хом виробництва і експлуатації інтелектуальної влас-
ності" [3, с. 154]. У випадку аналізу специфіки розвитку 
індустрій на міському рівні доречніше вживати поняття 
"креативні індустрії". Власне завдяки ролі креативних 
індустрій сучасне місто можна уподібнити живому орга-
нізмові, адже зміни в одній сфері неодмінно впливають 
на розвиток інших чинників культури.  

Вітчизняна дослідниця Г. Фесенко виокремлює певні 
типи креативних індустрій, які розвиваються в міському 
просторі. "Виділяють такі креативні послуги: "фінансові та 
ділові" (комерційні ділові послуги (юриспруденція, бухгал-
терія, реклама і зв'язки з громадськістю), а також дизай-
нерські послуги (архітектура, цивільне будівництво, індус-
тріальний дизайн та мода); "креативні види діяльності" 
(масові перформанси (фестивалі, концерти), музеї, 
галереї і виставки, друковані та електронні засоби масової 
інформації); "туризм" (діловий, пізнавальний, а також від-
повідна інфраструктура: засоби розміщення, система гро-
мадського харчування, об'єкти індустрії розваг, транспорт і 
т. ін.)" [6, с. 265]. Даний перелік демонструє надзвичайно 
великий спектр тих послуг, які можуть бути віднесені до 
тих, які розвиваються у міському просторі. Відповідно, 
креативні індустрії не є тотожними до тих, що мають вик-
лючно відношення до художньої творчості, а є уособлен-
ням креативності як формування принципово нових ідей у 
всіх сферах людської життєдіяльності. 

Креативні індустрії, їхній розвиток протягом останніх 
років починає все більше підтримуватись урядом, адже в 
них вбачають ефективний спосіб економічного розвитку, 
завдяки якому відбувається вирішення ряду питань со-
ціального характеру. Х. Лошковська відмічає, що за ра-
хунок "творчих індустрій" відбувається "створення нових 
робочих місць, вирішення соціальних проблем (особливо 
в бідних районах), а також перетворення міського про-
стору" [3, c. 156]. Подібна тенденція простежується на 
прикладі багатьох міст. Як правило, процес розвитку 
міста відбувається у нерозривному зв’язку з транспорт-
ною інфраструктурою та вартістю нерухомості. На 
прикладі міст, що характеризуються активною розбудо-
вою житлових комплексів, як це здійснюється у більшості 
великих міст світу, можна простежити деякі закономір-
ності. Забудови здійснюються на вільних місцях, часто 
на околицях міста. Після виникнення житлових комплек-
сів виникає попит на оптові та роздрібні торговельні 
площі, що задовольняється надзвичайно оперативно. З 
появою комплексів забудівель актуалізується потреба у 
появі медичних та освітніх закладів. Реалізація даних 
проектів переважно неможлива без звернень та узго-
джень на державному та муніципальному рівні і потребує 
набагато більше часу. Натомість виникають сприятливі 
умови для формування невеликих приватних закладів, 
які не потребують значних площ для провадження 
власної діяльності. Саме за рахунок цього, практично 
одночасно зі здачею будівлі в експлуатацію, в ній можуть 
відкриватися приватні дитячі садки, студії естетичного 
розвитку, філії приватних медичних клінік, а також й інші 
компоненти інфраструктури міста: кав’ярні, магазини, 
салони краси та т. п. Після виникнення ряду нових жит-
лових комплексів відбувається побудова великих торго-
вельно-розважальних шопінг-молів, які надають й інші 
форми креативних індустрій: кінотеатри, боулінг, каток, 
картинг, ігрові автомати, ресторани, кафе-бари, фаст-
фуди, кімнати для дітей, які розташовані поруч з магази-
нами електроніки, товарів вжитку, одягу та взуття. Від-
повідно, починає налагоджуватись транспортна інфра-
структура, яка б задовольняла потреби мешканців та 
гостей даного кварталу, району та т. п. 

На візуальну картину міста впливає прагнення до 
створення закритих спільнот, які виступають відокрем-
леними "світами" в рамках одного мегаполіса. Нама-
гання виділити своєрідні замкнені простори, які були б 

недоступними для інших мешканців, є притаманним для 
більшості великих міст. Не беручи до уваги етичні ас-
пекти даної тенденції, відмітимо прагнення створити ці 
"кондомініуми" чи "квартали" зовнішньо привабливими 
та такими, що мають неповторне візуальне оформлен-
ня. Сюди відноситься специфіка проектування усього 
комплексу, організації простору усередині, вибір кольо-
рової палітри та т. п. Все це впливає на створення 
калейдоскопічності міського простору. "Оскільки з на-
станням епохи глобалізації багатоголосся і строкатість 
міського середовища, швидше за все, тільки посилить-
ся, напруженість, що виникає в результаті неминучого 
незнайомства із середовищем, ймовірно, ще більше 
підштовхне сегрегаціоністські позиви" [1, с. 47]. 

Окрім нових забудов, які змінюють характер міста, 
ще одним шляхом є зовнішнє перевтілення та зміна 
функціонального призначення вже існуючих будівель. В 
умовах занепаду індустріального виробництва, який 
відбувався протягом останніх тридцяти років, спорож-
ніли та занепали багато заводів та фабрик. За можли-
вості їх почали перебудовувати у шопінг-моли. Разом з 
тим виникли умови для формування в їхніх стінах 
закладів культури: арт-платформ, виставкових галерей, 
музеїв, коворкінгів. Створюються умови для особисті-
сного розвитку. "Отже, соціокультурний ландшафт су-
часного міста постає тим середовищем, у якому відбува-
ється самовідтворення людини – творяться культурні 
форми, у яких розгортається людська індивідуальність 
через креативний характер розвиненої людської дії. 
Культурний простір міста перетворюється на сферу 
можливостей для формування творчого насиченого жит-
тя кожного його мешканця" [6, с. 268]. 

Можна казати про те, що відбувається постійний куль-
турний взаємовплив між візуальним образом міста та 
його мешканцями. Місто виступає простором для іні-
ціатив, основою для задоволення потреб культурного ґа-
тунку. Його візуальний образ змінюється залежно від 
часу, пори року, наявності певних свят. Як правило, він 
поєднує у собі надзвичайно суперечливі тенденції, які, 
попри всю свою багатоманітність, все одно співіснують. 
"Тепер, як і раніше, міський простір є місцем зустрічі ‒ і 
полем битви ‒ протиборчих сил і несумісних, але все ж 
таких, що притираються один до одного, тенденцій" [1, 
с. 33]. Подібна суперечливість відбувається в тому числі й 
через те, що культурний продукт "просувається" з одних 
міст у інші. Д. Хезмондалш відзначає, що чимало 
трансформацій відбуваються через те, що вони "запози-
чуються" в одних містах та впроваджуються в інших. "По-
ширюються культурні продукти, що перетинають кордони. 
Зображення, звуки і наративи в безпрецедентних масшта-
бах беруться з одних місць і впроваджуються в інші, ви-
робляючи нові гібриди, а також в деяких випадках заново 
стверджуючи цінність культурної автентичності" [7, с. 14]. 

Незважаючи на те, що ряд змін, які пов’язані з 
візуальним образом міста, мають не надто гармонійний 
характер та часто є разюче непоєднуваними, всі вони є 
частиною історії та певним повідомленням, як по 
відношенню до сучасників, так і нащадків. Д. Локтіонова 
уподібнює місто до тексту, написаного історією. "Місто, 
так би мовити, представляє собою текст історії. Тому, 
якщо окремі фрагменти міського середовища втрача-
ють свою виразність або зникають для сприйняття, 
змістовний контекст міського середовища руйнується. 
Інтенційність міського середовища дозволяє нам роз-
глядати його як злиття місць з простором відносин та 
символікою місця, що поринає в глибини індивідуального 
життя та історії" [2, с. 90]. Візуальний образ сучасного 
міста є яскравим та таким, що поєднує непоєднуване, він 
і відштовхує, і приваблює, як правило, він не може бути 
приведеним до спільного знаменника та не може 
відповідати смакам усіх його мешканців. З. Бауман 
відзначає його привабливість, яка, попри різні негативні 



~ 72 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

чинники, продовжує притягати мешканців та гостей 
міста. "Те ж калейдоскопічне мерехтіння і мелькання 
міського пейзажу завжди таїть в собі щось нове і 
несподіване, володіє своєю чарівністю і привабливістю, 
встояти перед якими не так-то просто" [1, с. 48]. 

Одна з перспектив для розвитку міського простору 
висувається в концепції британського урбаніста Чарль-
за Лендрі, який пропонує концепт креативного міста. В 
даному випадку мова йде не лише про розвиток окре-
мих креативних індустрій, а про формування єдиної 
політики на муніципальному рівні. Мається на увазі, що 
можливий вибір однієї стратегії, яка б асоціювалась з 
конкретним містом, яка згодом повинна була б розвива-
тись, стимулюючи появу дрібних креативних індустрій. 
"Для кожного міста може бути знайдена своя форма 
креативності, яка є унікальною. Сама природа міста 
посприяє розвитку креативності, яка обумовлена як 
наявними в ньому нішами, так і гібридними ідеями, що 
виникають на цій основі" [4, с. 46]. Лендрі переконаний, 
що варто у кожному місті виявити його специфічні 
можливості, які б дозволили їх використовувати та ста-
ти центром розвитку технологій, моди, шоу-бізнесу, 
кінематографа, культурної спадщини тощо. Окрім цьо-
го, важливою має бути здатність у міському просторі 
"навчитися застосовувати творчі здібності своїх жителів 
до будь-яких можливостей, що відкриваються, і потреб" 
[4, с. 51]. Міста мають конкурувати поміж собою, а та-
кож взаємодоповнювати. 

Висновки. Сучасне місто є відображенням транс-
формаційних процесів, які відбуваються в світі. Наявна 
зміна форм регулювання політики розвитку міста ‒ з 
державної на муніципальну. Закладаються умови для 
активізації креативних індустрій, які можна визначити як 
індивідуальне творче начало, навик або талант, які мо-
жуть створювати додану вартість і робочі місця шляхом 
виробництва й експлуатації інтелектуальної власності. 
Розвиток креативних індустрій має економічну доціль-
ність, проте даний процес супроводжується зміною об-
разу міста. Міський простір постає текстом культури, в 
якому часто поєднуються непоєднувані компоненти. Візу-
альний образ сучасного міста і відштовхує, і приваблює, 
його важко привести до єдиного концепту, проте воно 
продовжує бути центром людської життєдіяльності. За 
умови винайдення індивідуальної стратегії розвитку кож-

ного міста як "креативного міста", де є провідна сфера 
культурного виробництва, можливе спрямування креа-
тивних індустрій в єдине русло та мінімізація тих чин-
ників, що впливають на негативне сприйняття візій міста. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 

1. Бауман З. Город страхов, город надежд / З. Бауман // Логос. ‒ 
№ 3 (66). – 2008. – С. 24‒53. 

2. Локтіонова Д. А. Місто та міський простір: реалії та перспективи (віт-
чизняний досвід) / Д. А. Локтіонова // Методологія, теорія та практика соціо-
логічного аналізу сучасного суспільства. ‒ 2014. ‒ Вип. 20. ‒ С. 86‒91. 

3. Лошковська Х. С. Креативні індустрії як сучасний сегмент страте-
гічного розвитку країн світу / Х. С. Лошковська // Актуальні проблеми 
міжнародних відносин, 2014. ‒ Випуск 119 (частина ІІ). – С. 153‒158. 

4. Лэндри Ч. Креативный город / Ч. Лэндри. — М.: Издательский 
дом "Классика-ХХI", 2011. ‒ 399 с. 

5. Обухова Н. О. Структура символічного простору в образі велико-
го міста (на прикладі м. Донецьк) / Н. О. Обухова // Вісник Київського 
національного університету імені Тараса Шевченка. Серія "Соціологія". 
– К.: ВПЦ "Київський університет", 2010. ‒ № 1‒2. – С. 84‒87. 

6. Фесенко Г. Культурний простір сучасного міста як цивілізаційний 
вибір / Г. Фесенко // Пространство литературы, искусства и образова-
ния – путь к миру, согласию и сотрудничеству между славянскими 
народами : сб. науч. тр. : по матер. VII Междунар. науч.-практич. кон-
ференции, 20 декабря 2012 г. / ред. А. Г. Романовский, Ю. И. Панфи-
лов. – Харьков : НТУ "ХПИ", 2013. – С. 258‒262. 

7. Хезмондалш Д. Культурные индустрии / Д. Хезмондалш. ‒ М.: 
Изд. дом Высшей школы экономики, 2014. ‒ 456 с. 

 
REFERENCES 

1. Bauman, Z. (2008). City of Fears, City of Hopes. Logos, 3 (66), 
24‒53. (in Russian).  

2. Loktionova, D. A. (2014). Misto ta miskyi prostir: realii ta perspektyvy 
(vitchyznianyi dosvid) [City and Urban Space: Realities and Prospects 
(domestic experience)]. Metodolohiia, teoriia ta praktyka sotsiolohichnoho 
analizu suchasnoho suspilstva, 20, 86‒91. 

3. Loshkovskaya, K. S. (2014). Kreativnі іndustrії jak suchasnij segment 
strategіchnogo rozvitku kraїn svіtu [Creative industries as a strategic seg-
ment of the modern world]. Actual problems of international relations, 119 
(part ІI), 153‒158. 

4. Landry, Ch. (2011). The Creative City. Moscow, Izdatel'skij dom 
“Klassika-XXI” (in Russian). 

5. Obukhova, N. O. (2010). Struktura symvolichnoho prostoru v obrazi ve-
lykoho mista (na prykladi m. Donetsk) [The structure of the symbolic space in the 
form of a large city (for example, the city of Donetsk], Visnyk Kyivskoho natsion-
alnoho universytetu imeni Tarasa Shevchenka, № 1‒2, 84‒87. 

6. Fesenko, G. (2013). Kulturnyi prostir suchasnoho mista yak tsyvili-
zatsiinyi vybir [Cultural space of the current city as civilizing choice]. Pros-
transtvo literatury, iskusstva i obrazovanija – put' k miru, soglasiju i sotrud-
nichestvu mezhdu slavjanskimi narodami, 258‒262. 

7. Hesmondhalgh, D. (2014). The cultural industries. Moscow, Izd. dom 
“Vysshej shkoly jekonomiki” (in Russian). 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  26 . 0 4 . 19  

 
 
А. Н. Тормахова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ВЛИЯНИЕ КРЕАТИВНЫХ ИНДУСТРИЙ НА ВИЗУАЛЬНЫЙ ОБРАЗ ГОРОДА 

 
Целью статьи является освещение специфики визуальных трансформаций, которые происходят в современном городском пространстве 

под влиянием развития креативных индустрий. Методика исследования предполагает междисциплинарный подход и привлечение круга работ 
культурологического, социологического и философского направления. Привлекаются труды современных зарубежных авторов, разрабаты-
вающих вопросы, которые можно отнести к сфере урбанистики, ‒ З. Баумана, Ч. Лэндри, а также проблему креативных индустрий ‒ 
Д. Хезмондалша. Научная новизна заключается в исследовании вопроса связи развития креативных индустрий в городском пространстве и их 
влияния на визуальный образ города. Практическое значение связано с подчеркиванием необходимости изобретения индивидуальной стратегии 
развития каждого города как "креативного города", где ведущей является сфера культурного производства. Перспективным является направ-
ление креативных индустрий в единое русло и минимизация факторов, влияющих на негативное восприятие видения города. 

Ключевые слова: город, креативные индустрии, визуальный образ, урбанистика, образ города. 
 
A. M. Tormakhova, Ph.D., associate professor  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

IMPACT OF CREATIVE INDUSTRIES ON THE VISUAL IMAGE OF A CITY 
 
The aim of the article is to highlight the specificity of visual transformations that occur in the modern urban space under the influence of the development of 

creative industries. The research methodology involves an interdisciplinary approach and engaging a range of cultural, sociological, and philosophical works. The 
works of modern foreign researchers Z. Bauman, Ch.  Landry, D. Hezmondhalsh are attracted. The sphere of urban planning and the problem of creative industries are 
being studied. Thanks to creative industries is appears new jobs, the solution of social problems (especially in poor areas), as well as the transformation of urban 
space. The modern city is a reflection of the transformational processes taking place in the world. There is a change in the form of regulation of the city development 
policy, from the state to the municipal. There are conditions for activating creative industries that can be defined as an individual creative background, skill or talent that 
can create added value and jobs through the production and exploitation of intellectual property. The development of creative industries has economic feasibility, but 
this process is accompanied by a change in the image of the city. Urban space is the text of culture, which often combines non-interconnected components. The 
visual image of the modern city is repulsive and attractive, it is difficult to bring it to a single concept, but it continues to be the center of human life. Scientific novelty 
lies in the study of the relationship of the development of creative industries in the urban space and their impact on the visual image of the city. Practical significance 
is connected with the emphasis on the need to invent an individual development strategy for each city as a “creative city”, where the sphere of cultural production is 
leading. Promising is the direction of creative industries in a single direction and minimizing the factors influencing the negative perception of the vision of the city. 

Key words: city, creative industries, visual image, urban studies, city image. 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 73 ~ 

 

 

НАУКОВЕ ЖИТТЯ. НОВИНИ КУЛЬТУРИ 
 
 
 

В. Г. Нападиста, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
napadistaya@ukr.net 

 
РЕЦЕНЗІЯ НА МОНОГРАФІЮ В. В. СПІВАКА 

"ФІЛОСОФСЬКІ ПОГЛЯДИ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО В КОНТЕКСТІ УКРАЇНСЬКОЇ 
ДУХОВНОЇ КУЛЬТУРИ ХVІІ СТОЛІТТЯ" (Чернігів: SCRIPTORIUM, 2018. – 328 с.) 

 
ХVІІ століття в інтелектуальній історії України, багате 

на цілу плеяду видатних церковних мислителів (Петро 
Могила, Інокентій Гізель, Лазар Баранович, Йоаникій Га-
лятовський), не обділене увагою сучасних науковців, 
творчі пошуки яких увінчалися фундаментальними дослі-
дженнями історичного, літературознавчого та філософ-
ського спрямування. Монографія В. В. Співака "Філософські 
погляди Антонія Радивиловського в контексті української 
духовної культури ХVІІ століття" продовжила дослід-
ницьку традицію історико-філософського українознав-
ства, посприяла розширенню традиційного переліку зна-
кових персоналій та примножила наші знання про тво-
рення/функціонування філософської культури доби ук-
раїнського бароко. Вихід цієї роботи став важливою 
подією у вітчизняному науковому житті останніх років. 

Автор артикулює увагу читача на тому, що "в епоху 
бароко в українській філософській культурі не тільки роз-
вивалася спадщина вітчизняного “любомудрія”, але й 
закладалися основи академічного викладання філософії 
та “професійного” філософування", а мислителі того часу 
формували "неповторне обличчя української філософ-
ської думки", яка стала частиною загальноєвропейського 
культурного простору (с. 4). До таких творців нового об-
разу української філософської культури в добу бароко 
належить Антоній Радивиловський – репрезентативна 
постать свого часу, церковний мислитель, проповідник, 
знаний інтелектуал могилянського кола, обширна друко-
вана та рукописна спадщина якого увібрала багато-
манітність епохи і тому є цінним джерелом для вивчення 
філософської культури досліджуваного періоду. 

Методологічні засновки монографії ґрунтуються на то-
му, що "розглядати філософську культуру епохи слід ком-
плексно, враховуючи різноманіття проблемних напрямів, 
персоналій та впливів" (с. 5). Зважаючи на складність ре-
алізації такого погляду, автор присвятив підрозділ моно-
графії огляду існуючих методологічних підходів до вивчен-
ня філософської культури бароко та обґрунтуванню мето-
дологічного інструментарію власного дослідження, особли-
вістю якого є персоналістичний підхід, "при якому загаль-
ний фон епохи розглядається крізь призму творів окремого 
автора як суб’єкта культури", що "дозволяє уникнути про-
блеми деперсоніфікації філософування, вводячи в поле 
дослідження особистість філософа" та "унікальні риси його 
спадщини", що у свою чергу дало можливість конкретизу-
вати контекст духовної культури ХVІІ століття та виявити 
діалектику інваріантного та варіативного у її смислах (с. 6). 

Методологічна позиція автора обумовила логіку 
структурування тексту. Монографія містить опис життє-
вого шляху Антонія Радивиловського, історіографічний 
аналіз вивчення його спадщини, огляд творчості пропо-
відника в контексті сучасної йому філософської культури 
та виявлення ідейних впливів на формування його освіт-
нього потенціалу, виокремлення філософської компонен-
ти у проповідях мислителя та дослідження основних те-
матичних складових його творчості, як-от: 1) християнське 
суспільство – від ціннісних алгоритмів участі у його житті 
("втеча від світу" чи "активне служіння"), взаємодії суспіль-
них станів (господарі та слуги) до уявлень про моральний 
ідеал християнського воїна та ціннісне підґрунтя політико-
правової практики; 2) мета людського життя – її зміст 
(щастя) та ознаки реалізації (благословенність, успіх, 
радість, задоволення та фортуна). В. В. Співак ґрунтов-
но аналізує тлумачення проповідником категорії щастя, 
оскільки "розкриття змісту уявлень про щастя дозволить 
осягнути сенс поглядів Антонія Радивиловського в кон-
тексті морально-етичного вчення церковних мислителів 
ХVІІ століття" (с. 15). Більше того, на переконання автора, 
"вивчення уявлень про щастя, викладених у текстах ук-
раїнських церковних мислителів другої половини ХVІІ сто-
ліття, може вважатися новим напрямом досліджень історії 
української філософської культури" (с. 15). 

Напевно, не усі твердження/інтерпретації автора є 
незаперечними, але вони відрізняються глибиною про-
никнення в аналізовані тексти, оригінальністю бачення 
та запрошують до обговорення. 

Робота ґрунтується на широкій базі джерел, представ-
леній рукописними та друкованими збірками проповідей 
Антонія Радивиловського, текстами його сучасників, впли-
вових у православному церковному та інтелектуальному 
просторі, – Інокентія Гізеля та Йоаникія Галятовського, а 
також творами відомих польських проповідників Петра 
Скарги та Томаша Млодзяновського. Порівняльний аналіз 
цих текстів дав автору можливість скласти уяву про те, як 
відбувалась рецепція/формування етичних ідей та які 
моральні настанови транслювалися для широкого загалу, 
а також як відбувалися зміни/збагачення філософської 
лексики, практикованої церковними мислителями. 

Монографія В. В. Співака варта уваги не лише вузь-
ких фахівців, а й широкого кола читачів, інтересам яких 
не байдужа творча спадщина вітчизняних інтелектуалів, 
їхня візія щодо сенсожиттєвої проблематики на тлі 
національного історико-культурного ландшафту.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  31 . 0 5 . 19  

 
 
В. Г. Нападистая, канд. филос. наук, доц.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

РЕЦЕНЗИЯ НА МОНОГРАФИЮ В. В. СПИВАКА "ФИЛОСОФСКИЕ ВЗГЛЯДЫ АНТОНИЯ РАДИВИЛОВСКОГО 
В КОНТЕКСТЕ УКРАИНСКОЙ ДУХОВНОЙ КУЛЬТУРЫ XVII СТОЛЕТИЯ (ЧЕРНИГОВ: SCRIPTORIUM, 2018. – 328 С.) 

 
© Нападиста В. Г.



~ 74 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

V. G. Napadysta, Ph.D., Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
REVIEW ON V.V. SPIVAK'S MONOGRAPHY "PHILOSOPHICAL VIEWS BY ANTONY RADIVILOVSKY IN THE CONTEXT 

OF THE UKRAINIAN SPIRITUAL CULTURE OF THE XVII CENTURY"(CHERNIGIV: SCRIPTORIUM, 2018, 328 P.) 
 
 
 

Б. Е. Носенок, аспірантка 1 року навчання,  
ОНР "Доктор філософії", 

філософський факультет, 
спеціальність "Культурологія",  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, Київ, 01033, Україна 

danynosenock@gmail.com 
 

РЕЦЕНЗІЯ НА КНИГУ 
Юнгер Е. Вогонь і кров / Пер. з нім. О. Андрієвський. – К.: 

Видавець Анна Клокун, 2018. – 336 с. 
 

"Вогонь і кров": (пере)відкриття Ернста Юнгера 
Відгуки або ж рецензії не передбачають надто уста-

лених форм, тому – як, власне, й художні переклади – 
цілком претендують на свого роду літературну само-
стійність. Проте я не претендую на це. Але стосовно 
збірки "Вогонь і кров" одразу варто сказати, що це не 
просто перший переклад цього твору Юнгера україн-
ською, але це перший самостійний літературний твір-
переклад, огранка юнгерівського тексту. 

Юнгер – це автор, котрий одночасно спрямовується 
до різних полюсів. Тобто не існує єдиного прочитання 
Юнгера. На думку одразу спадає декілька векторів від-
криття його тексту, чи, радше, – за Бартом – твору: 

• Юнгер як письменник. Проте треба підкреслити, 
що його творчість – це явище, похідне від біографії – 
духовних пошуків та участі в політичному житті. Чи ес-
тетичні твори Юнгера? Так, безумовно, естетичні. Але 
цей естетизм не замикається лише на собі, оскільки не 
в цьому суть Юнгера як письменника. Дія юнгерівського 
тексту починається з моменту усвідомлення реальності 
описуваного. Це форма відтворення власного життя, 
думок та почуттів, котрі часто переплітаються з відчут-
тями. З приводу останньої тези хочеться навести одну з 
найбільш тілесних (можливо, навіть фізіологічних) ци-
тат "Вогню і крові": 

Ні, у 1914-му ми ще нічого не знали про жоден ма-
теріал <…> Прямо над нами промайнуло палаюче ди-
хання смерті, і Фогель, затинаючись, прокричав мені 
прямо у вухо: "Зайти туди? Ми вже ніколи не вибере-
мось!" <…> лейтенант сказав правду, він уже ніколи 
не вийшов звідти. Пощастило не всім: вижила лише 
купка людей з усіх, хто приїхав туди. Ці люди отрима-
ли певне уявлення про те, що таке матеріал <…> 
Гранати також розторсали та витягли мертвих, 
затіявши з ними свою гру, в ході якої розкидали тіла 
довкола пагорбу, ні на мить не лишаючи їх у спокої… 

Відтак, Юнгер наводить фізіологічно відчутні карти-
ни війни. Якщо заглянути у біографію Юнгера, мов у 
якийсь колодязь, спершу в очі кидається біографічний 
факт: письменник зробив значний внесок у розвиток 
військової теорії. Щоденникова, мемуарна форма, по-
збавлена сентиментального суб’єктивізму, дозволяє 
робити з текстів Юнгера те, що у класних кімнатах або 
в шестикутних кабінетах носить ймення настільної кни-
ги. Власне, Юнгеру вдалося взяти участь в обох світо-
вих війнах. Він підписує "Вогонь і кров" підзаголовком 
"Маленький уривок великої битви", котрий насправді 
несе в собі подвійний сенс: з одного боку, ми дійсно 
відчуваємо себе аквалангістами, коли пірнаємо у рідину 

спогадів, без цензури, пригадувань найбільш вражаю-
чих та страхітливих (чи то пак жахливих) картин; з іншого 
боку – "уривок", про який пише автор, не є буквальним 
фрагментом війни чи битви, це радше уривок життя, 
котре не є чимось іншим, аніж битвою. 

Життя постає жабою на столі препаратора, твари-
ною, підданою гальванізації. Життя препарується хроні-
кером та перетворюється на дещо абсолютно 
об’єктивоване. Інколи вловити чи зафіксувати індивіду-
альність у тексті Юнгера досить важко, але ця риса 
радше свідчить на користь письменника, ніж проти ньо-
го. Книга Юнгера – це нотатки, записні книжки, блокно-
ти, спогади, залишені під датами чи назвами місць у 
щоденнику. Можливо, форма забезпечує максимальну 
об’єктивність автора – наскільки це взагалі видається 
можливим у все ж таки художньому творі. 

• Юнгер як філософ. Хоча Юнгера прямо не нази-
вають філософом, кажучи про нього швидше як про 
мислителя, ця роль невід’ємна від тієї часто спогляда-
льної позиції, позиції натураліста, котру займає Юнгер. 
Йому вдалося прожити неприродно довге життя, що 
дозволило побачити злам європейської культури – не 
лише у політичному та соціальному сенсі, але і в сенсі 
духовної кризи, яка залишила слід і у філософії. Мож-
ливо, Юнгер і не пише прямо про "складні матерії", на-
впаки – його текст видається напрочуд легким та прос-
тим, лаконічним, позбавленим зайвих деталей. Є лише 
те, що є, лише те, що має бути (нехай це й здається 
колом у визначенні). 

Юнгер застав декілька образів Німеччини. Перший 
образ – Німеччина періоду раннього дитинства пись-
менника. Це велична держава, котра переможно кроку-
вала вперед, претендуючи на назву "другої імперії". У 
цей час змінюється уявлення про Німеччину – те, яким 
воно було у ХІХ столітті. Ймовірно, що таким трансфо-
рмаціям треба завдячувати технічному прогресу, ривку, 
який зробила Німеччина на початку ХХ століття. 
З’являється й нова форма національної самосвідомості 
– німецький мілітаризм. Відтак, світ філософії, під пра-
пором якого Німеччина перебувала у ХІХ столітті, від-
сунувся на другий план. 

Закономірно, що тут також не обійшлося без транс-
формацій. На часі стає підзабута до цього моменту фі-
лософія Шопенгауера. У модернізмі, який прийшов на 
зміну попереднім тенденціям, знайшли місце також Га-
ртман і Ніцше. Юнгер став свідком модернізму, оскільки 
роки його становлення прийшлися на період, котрий 
передував Першій світовій війні. Проте тут особистість 
письменника тільки почала вступати у велику війну його 

© Носенок Б. Е.



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 75 ~ 

 

 

життя. Що відрізняє модернізм? Відсутність стрункої сис-
теми, яка характеризувала попередні епохи, а особливо 
Просвітництво, почуття хиткості та мінливості, яке відби-
лося й на розумінні історизму. Тепер, на відміну від на-
станов упорядкованості, системності, спрямованого в 
одну сторону прогресу, характерних для Просвітництва, 
на перший план вийшли мотиви кризи та катастрофічно-
сті, революції, боротьби, жертовності, а також творчого 
вибуху, героїзму, енергії творення та відтворення, заміна 
колишнього принципу рутинізації життя фатальністю, 
непередбачуваністю та випадком. Власне, відбулося те, 
що ми зазвичай називаємо переоцінкою цінностей. 

Нові смисли, які виникають, відповідно, у новій соціо-
культурній ситуації, породжують нове ставлення до мис-
тецтва, історії, суспільного життя, до таких абстрактних 
понять, як справедливість, віра, свобода тощо, а також 
до цілком конкретних речей – життя та смерті. Особливо 
ж вартує уваги остання, або ж радше її образ. Модернізм 
просякнутий різними формами осмислення смерті. Бук-
вально на все – на всі події, ситуації чи явища – покла-
дається великий палець смерті, що на будь-якій речі за-
лишає свої відбитки. Символіка танатосу, крихкості та 
ламкості культурних форм, випинання нестійкості життя, 
мотиви виродження, кінця, декадансу, латентні відсилки 
до "Танатографії Еросу", де життя завершується смертю 
як своєю найяскравішою маніфестацією, та інше, ‒ все 
це доповнювалося образами розкладання та розпаду. 
Між тим у Юнгера часом важко відрізнити живих від мер-
твих, оскільки світи перших та других під час війни пере-
плітаються, мов лоза чи пруття винограду: 

На західному схилі розташувались декілька вузьких 
лисячих ходів, біля одного з яких стирчав гострий край 
сталевого шолому. Якщо придивитися, можна було по-
мітити, що з-під землі виглядають чиїсь обличчя. Ці об-
личчя були виснажені, бліді та брудні. Двох днів вистачи-
ло, аби вилиці загострилися, і під шкірою намітилися об-
риси носової кістки. Це зробило їх схожими на черепи і цю 
неприємну схожість підкреслювали темні, запалі очі… 

Сюжети, пов’язані з новою демонстрацією образу 
смерті та її смислів, постали у різних сферах культурно-
го простору. Можливо, чи не найбільш яскраво – у літе-
ратурі. Співвідношення життя та смерті також заново 
відкрило та актуалізувало філософію війни. Вона стала 
розумітися як модус космічного начала, нової енергії, 
розбурханої ХХ століттям з його невгамовним та пер-
манентним кровопролиттям, вимогою жертовності… У 
війні людина втрачає старе значення та набуває нове, 
де особистість є важливою вже не якістю свого життя як 
організму, але якістю екзистенції як волі, сили, жаги до 
життя, прагнення до слідування трансцендентним ідеа-
лам. ХХ століття є епохою великих та дрібних військо-
вих катаклізмів, землетрусів смислів та звичок жити 
певним чином та за певною схемою. Але ця епоха по-
родила й істотні філософсько-естетичні перетворення, 
однією з форм вираження яких і виявилася творчість 
Юнгера. Невимушено та потроху письменник подає 
читачеві власну філософську позицію: 

Це вже доведений факт, що людина може витер-
піти більше, ніж вважалося раніше, і що її можливості 
та сила спротиву лише примножилися в цьому про-
тистоянні. Дедалі важче стає підступитися до су-
противника; це вимагає такої підготовки, що межує з 
чаклунством <…> в цій боротьбі, де сходяться цілі 
армії та величезна кількість знарядь, починає прояв-
лятися інша, вища форма війни: боротьба двадцяти 
чоловіків, які з-поміж десятків тисяч постали з землі 
та вогню і тепер здатні, в найпростішому та в най-
глибшому сенсі, на вирішальний удар, під час якого 
сходишся з ворогом лицем до лиця… 

Тут ми бачимо – на фоні філософії війни, схованої в 
літературі, – засвідчення появи "нової людини". Образ 
цієї "нової людини" луною віддає у філософських погля-
дах Ніцше, або ж навпаки – луна видніється у печерах, 
створених новими філософськими настановами – після 
Ніцше. Це опис героїчної особистості, яка не втілюється 
у конкретній постаті. Тому творчість Юнгера здається по-
збавленою суб’єктивності. Поряд з його ймовірним праг-
ненням до об’єктивності він робить дещо більше – зо-
бражає особистість, дух, в якому немає нічого корисли-
вого, констеляцію ризику та подвигу, яка перебуває десь 
понад суб’єктивним началом. Юнгер засвідчив не лише 
підйом "другої імперії", стрімкий та неприродний злет 
промислово-мілітаристичної машини Німеччини, але й 
повний крах ідеалів, котрі тільки-но встигли народитися. 

• Юнгер як теоретик консервативної революції. Звісно, 
еволюції політичних поглядів автора "Вогню і крові" можна 
було б присвятити ґрунтовну монографію. Але хотілося б 
повернутися до логіки міркування про вектори прочитання 
цієї книги. Для деяких – це лише доволі довершений та 
вивірений літературний твір, для іншого читача – філо-
софська загадка, історична, біографічна викладка, допов-
нена кореспонденцією, листуванням Юнгера. Нарешті, є й 
третя категорія людей, які беруть до рук "Вогонь і кров". 
Це прихильники традиціоналізму. Український традиціо-
налізм – рух, котрий стрімко та продуктивно розгортається 
на противагу наявності інших версій традиціоналізму. В 
одній з них знання творчості Юнгера є obligatoire pour 
l’exécution. Причому існує декілька іпостасей Юнгера: по-
перше, це особистість, де бере витоки консервативна ре-
волюція – основа багатьох віх традиціоналізму; по-друге, 
це джерело своєрідної естетики (наприклад, Юнгер як 
автор "Евмесвіля", "Скляних бджіл", "Геліополя" чи – част-
ково – "Серця шукача пригод"). Людина, котра знаходить-
ся всередині руху, зазвичай не обтяжує себе зайвим ана-
лізом. Але зводить навколо себе стіни з Еволи, д’Аннун-
ціо, Генона, Дюмезіля, Дюрана… та, звісно, Юнгера. Ко-
жен прихильник та шанувальник творчості "ідеологів" (не 
надто коректний термін, тому візьмемо його в лапки) тра-
диціоналізму є результатом плавлення та кування металу 
– з матеріалів філософсько-літературного характеру. 

Консервативність не спирається на застиглість 
форм – не в даному випадку. Радше ми маємо справу з 
новими й новими сузір’ями елементів, котрі передають-
ся від покоління до покоління. Юнгер намагається пе-
ревинайти традицію, котра опинилася у вихорі битви за 
виживання в ситуації культурпесимізму. Основна ідея в 
(пере)відкритті Юнгера у новому обличчі, яке прогляда-
ється зі сторінок "Вогню і крові", відсилає нас до еконо-
мії часу – задля того, щоб скоротити шлях до (пе-
ре)відкриття світу взагалі (як би це сміливо не звучало), 
до перевинаходу традиції, ми робимо це не лише на 
основі власного досвіду, але й через книги, що вже є 
по-своєму консервативним шляхом. Що таке консерва-
тивна революція? Це не заперечення, а ствердження 
метанаративу, це висування на перший план суб’єкта, 
здатного до самоусвідомлення, особистості, котра на-
ділена волею та розумом, яка здатна на щось більше 
(що саме?); згадуючи настанову Юнгера, нарешті, це 
розуміння значення філософії війни та інструменталь-
ної раціональності – спадку Модерну. "Вогонь і кров" є 
дещо незвичним твором у його співвідношенні з остан-
ньою тезою – про роль філософії війни, про переваги 
техніки та інструментальної раціональності. По прочи-
танні "Вогню і крові", швидше, читач відчуває вприску-
вання отрути, після якої він стане сильнішим. Той, хто 
не боїться читати подібну літературу, є фармакофагом 
– метеликом-поглиначем отрути з листків арістолохії, 
яка поступово стає його їжею та поживним елементом. 



~ 76 ~          Українські культурологічні студії  
 

 

Останню ремарку слід зробити щодо форми, у якій 
представлена збірка "Вогонь і кров". Їй робить честь її пе-
ршість у якості україномовного перекладу. Ідеї, виголоше-
ні різними мовами, сповнені й різного сенсу, тому пере-
клад у даному випадку опиняється не лише інструментом 
для полегшення сприйняття тексту україномовним чита-
чем, не лише способом доступу до літератури (про що 
мріяв, зокрема, академік Сахаров), але й окремим твором. 
Тому, коли пошановувач Юнгера-письменника, Юнгера-
філософа, Юнгера-традиціоналіста бере до рук "Вогонь і 
кров", замість однієї книжки він ніби отримує дві. Й де ми 

знаходимось тут? Ще не в тому місці, котре перетинає 
лінію ("через лінію"), але там, де лінія починається ("перед 
лінією"). Якщо ми хочемо почати спочатку, то це логічно 
робити саме звідси. І, мабуть, варто поставити – замість 
крапки чи трьох крапок – дещо зі слів Юнгера: 

Тому ми мусимо відігнати смуток, адже поля знову 
будуть оброблятися, селища знов відбудуються, і 
народять людей більш ніж потрібно – але час і доля 
являють нам себе лише одного разу. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  09 . 0 5 . 19  

 
Б. Э. Носенок, аспирантка 1 года обучения 
ОНУ "Доктор философии", 
философский факультет, специальность "Культурология", 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, Киев, 01033, Украина 

 
РЕЦЕНЗИЯ НА КНИГУ 

Юнгер Э. Огонь и кровь / Пер. с нем. А. Андриевский. – К.: Издатель Анна Клокун, 2018. – 336 с.  
 

B. E. Nosenok, 
1st year Ph.D. student, 
Faculty of Philosophy, Branch of Culturology, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
BOOK REVIEW 

Jünger E. Fire and Blood / Translation from German by A. Andrievsky. – Kyiv: Anna Klokun Publisher, 2018. – 336 p.  
 

 
 
 

М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
mrogozha@ukr.net 

 
НАУКОВО-ПРАКТИЧНА КОНФЕРЕНЦІЯ (З МІЖНАРОДНОЮ УЧАСТЮ) 

"ПРОФЕСІЙНА ТА КОРПОРАТИВНА ЕТИКА 
НА СУЧАСНОМУ ЕТАПІ СОЦІОГУМАНІТАРНОГО ЗНАННЯ" 

 
23‒24 листопада 2017 року на базі кафедри етики, 

естетики та культурології Київського національного 
університету імені Тараса Шевченка було проведено 
науково-практичну конференцію (з міжнародною уча-
стю) "Професійна та корпоративна етика на сучасному 
етапі соціогуманітарного знання", на якій було пред-
ставлено проміжні результати роботи над науковим 
дослідженням кафедри "Професійні та корпоративні 
етики: проблеми обґрунтування та впровадження". 

Орієнтована на теоретично вивірене забезпечення 
викладання дисципліни "Професійна і корпоративна ети-
ка" у магістерських програмах КНУ імені Тараса Шевчен-
ка, науково-дослідна тема кафедри уможливила обгово-
рення на конференції специфіки теоретичних і практич-
них проблем професійної і корпоративної етики за фахо-
вим спрямуванням магістерських програм нашого універ-
ситету, осмислення місця і ролі професійної і корпора-
тивної етики в контексті прикладного повороту в теорії 
моралі, дослідження теоретичних питань соціально-
нормативної конкретизації моралі у професійних сферах. 

Доц. Нападиста В. Г. представила доповідь "Профе-
сійна та корпоративна етика у науково-практичному ди-
скурсі сучасної України", доц. Подолян Г. П. та доц. Рих-
ліцька О. Д. підняли питання деонтології у професійній 
етиці та етичної складової у професійній діяльності 
відповідно. Проф. Павлова О. Ю. детально зупинилася 
на питаннях корпоративної та професійної відпові-
дальності викладача філософського факультету та 
динаміки професійних і корпоративних цінностей у 
процесі трансформації соціокультурних функцій 

університету. Доц. Маслікова І. І. висвітлила питання 
професійної і корпоративної етики для політологів, а доц. 
Шинкаренко О. В. – етики держслужбовців та публічного 
адміністрування у світлі нових вимог до професійних 
компетенцій. Д. філос. н. Стоян С. П. та доц. Тормахова 
А. М. проблематизували етичні питання в діяльності 
митця, а к. філос. н. Буцикіна Є. О. розглянула етичний 
кодекс як інструмент регуляції професійної та 
організаційної діяльності у сфері сучасного мистецтва. 

Колеги з факультетів та інститутів нашого універси-
тету, залучені до викладання дисципліни "Професійна і 
корпоративна етика", взяли участь в обговоренні продук-
тивних моделей її подання з урахуванням спеціалізації 
студентів. Так, проф. Зязюн Л. І. зупинилася на питанні 
виховання як складової моделі професійного розвитку 
особистості на прикладі освітньої системи Франції. Проф. 
Баюра Д. О. приділив увагу корпоративній етиці та корпо-
ративній культурі як основі сталого розвитку підприємств 
корпоративного типу. Фахівці з етики з інших навчальних 
закладів та освітніх установ долучилися до обговорення. 
Проф. Василевська Т. Е. (Національна академія держав-
ного управління при Президентові України) окреслила 
проблемне поле професійно-етичної освіти в Україні. 
К. філос. н. Сингаївська А. М. з Національного агентства 
із забезпечення якості вищої освіти прочитала доповідь 
"Розриви професійної етики та академічної до-
брочесності в сучасній науці України", проф. Нікульчев 
М. О. з Донецького національного технічного універси-
тету (м. Покровськ) – "Місце моральних цінностей у 
вихованні". К. філос. н. Петрова Г. М. з Національної 

© Рогожа М. М.



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 77 ~ 

 

 

академії внутрішніх справ представила на обговорення 
тему професійної етики поліцейського та її викладання у 
вищих навчальних закладах системи МВС. Д. філос. н. 
Надурак В. В. з Прикарпатського університету імені Ва-
силя Стефаника оприлюднив результати свого дослі-
дження на тему: "Конфлікти соціальних та моральних 
евристик як проблема професійної і корпоративної ети-
ки". Д. філос. н. Бойченко Н. М. (Національна медична 
академія післядипломної освіти імені П. Л. Шупіка) по-
ділилася досвідом викладання курсу "Біоетичні та 
деонтологічні засади діяльності лікаря" в системі 
післядипломної медичної освіти. Доц. Кундеревич О. В. з 
Київського національного університету культури і мис-
тецтв ознайомила учасників конференції із специфікою 
становлення професійних та етичних стандартів у сфері 
PR- діяльності. 

Конференція проходила в дружній, невимушеній 
атмосфері. У жвавому, зацікавленому обговоренні взя-
ли участь всі учасники. 

За результатами роботи конференції опубліковано 
збірник матеріалів: Професійна та корпоративна етика 
на сучасному етапі розвитку соціогуманітарного знання 
: матеріали наук.-практ. конф. (Київ, 23–24 листопада 
2017 року) / редкол.: А. Є. Конверський та ін. – К. : ВПЦ 
"Київський університет", 2018. – 135 с.  

 
 
 
 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  08 . 0 5 . 19  

 
 
М. М. Рогожа, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

НАУЧНО-ПРАКТИЧЕСКАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ (С МЕЖДУНАРОДНЫМ УЧАСТИЕМ) "ПРОФЕССИОНАЛЬНАЯ 
И КОРПОРАТИВНАЯ ЭТИКИ НА СОВРЕМЕННОМ ЭТАПЕ СОЦИОГУМАНИТАРНОГО ЗНАНИЯ" 

 
M. M. Rohozha, Doctor of Philosophical Sciences, Professor, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

CONFERENCE "PROFESSIONAL AND CORPORATE ETHICS IN THE MODERN STAGE 
OF SOCIO-HUMANITARIAN KNOWLEDGE" 

 



~ 78 ~          Українські культурологічні студії  
 

 



 КУЛЬТУРОЛОГІЯ 1(4)/2019 ~ 79 ~ 

 

 

 



 

 

Наукове видання 
 
 

 
 
 

 

УКРАЇНСЬКІ 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 

 
 
 

ЗБІРНИК НАУКОВИХ ПРАЦЬ 
 
 

 
 
 
 

№ 1(4)/2019 
 
 
 
 

Друкується за авторською редакцією 
 
 
 
 
 
 
 

Оригінал-макет виготовлено ВПЦ "Київський університет" 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Формат 60х841/8. Ум. друк. арк. 9,3. Наклад 300. Зам. № 219-9388. 
Гарнітура Arial. Папір офсетний. Друк офсетний. Вид. № Фл33. 

Підписано до друку 29.07.19 
  

Видавець і виготовлювач 
Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет" 

01601, Київ, б-р Т. Шевченка, 14, кімн. 43  
 (38044) 239 32 22; (38044) 239 31 72; тел./факс (38044) 239 31 28 

e-mail: vpc_div.chief@univ.kiev.ua, redactor@univ.net.ua 
http: vpc.univ.kiev.ua 

Св і д оц тв о  с уб 'єк та  ви д авни ч о ї  сп ра ви  ДК  № 1 10 3  в і д  3 1 . 10 . 02  
 


