
 Українські культурологічні студії 
 
 
 

Засновано 2017 року 
 

 

КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
№ 2(5)/2019

Збірник наукових праць "УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ" – рецензоване наукове видання відкритого дос-
тупу, яке відображає найвагоміші результати фундаментальних та прикладних досліджень у галузі культурології, що мають 
важливе теоретичне або практичне значення для розвитку українського суспільства, української та світової культури.  

Програмні цілі та тематична спрямованість збірника: розвиток культурологічного знання в Україні; висвітлення 
актуальних проблем сучасної культурології; популяризація культурологічної проблематики; залучення молодих науковців 
до сучасного культурологічного дискурсу; публікація результатів досліджень науковців Київського національного універси-
тету імені Тараса Шевченка та інших ВНЗ у галузі культурології. Індексується в міжнародних наукометричних базах даних: 
Copernicus; Ulrichweb; Open Academic Journal Index; Research Bable; Google Scholar. 

Друкується два рази на рік. 
 
"UKRAINIAN CULTURAL STUDIES" is the peer-reviewed open access journal that reflects the most significant results of 

fundamental and applied research in the field of cultural studies, with great theoretical or practical importance for the development 
of Ukrainian society, Ukrainian and world culture. 

Program objectives and thematic focus of the journal are development of cultural research in Ukraine; coverage of urgent 
problems of modern cultural studies; popularization of cultural issues; attracting young scientists to contemporary cultural dis-
course; publication of results of scientific research by scholars from Taras Shevchenko National University of Kyiv and other 
universities in the field of cultural studies. Indexed in: Copernicus; Ulrichweb; Open Academic Journal Index; Research Bable; 
Google Scholar. 

Published two times per year. 
 
 

ГОЛОВНИЙ РЕДАКТОР 
 

А. Є. Конверський, д-р філос. наук, проф.,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка  
 

ЗАСТУПНИК ГОЛОВНОГО РЕДАКТОРА 
 

В. І. Панченко, д-р філос. наук, проф., Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
 

ВІДПОВІДАЛЬНИЙ СЕКРЕТАР 
 

С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц., Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
 

АДРЕСА РЕДКОЛЕГІЇ 
 

01033, Київ-33, вул. Володимирська, 60,  
філософський факультет (38044) 239 34 79 
 

ЗАТВЕРДЖЕНО 
 

Вченою радою філософського факультету  
23.12.19 (протокол № 5) 
 

ЗАРЕЄСТРОВАНО 
 

Міністерством юстиції України. 
Свідоцтво про державну реєстрацію  
КВ № 22614–12514Р від 24.03.17 
 

ЗАСНОВНИК ТА ВИДАВЕЦЬ 
 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет". 
Свідоцтво внесено до Державного реєстру 
ДК № 1103 від 31.10.02. 
 

АДРЕСА ВИДАВЦЯ 
 

ВПЦ "Київський університет" (кімн. 43), 
б-р Т. Шевченка, 14, Київ, Україна, 01030 
 (38044) 239 32 22; факс 239 31 28 
Інтернет-сторінка журналу: http://www.ucs-univ.kiev.ua 

Редакційна колегія 
 
Р. Аудроне, д-р гуманіт. наук, доцент, Вільнюський  
університет (Литва) 
М. М. Бровко, д-р філос. наук, професор, Національна  
музична академія України ім. П. І. Чайковського 
П. Е. Герчанівська, д-р. культурології, професор,  
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв 
Л. М. Довга, д-р філос. наук, доцент, Національний  
університет "Києво-Могилянська академія" 
Т. Каваляускас, д-р філос. наук, професор, Університет  
Клайпеди (Литва), запрошений професор Університету  
Гельсінкі (Фінляндія) 
Н. Ю. Кривда, д-р філос. наук, доцент, Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
О. І. Оніщенко, д-р філос. наук, професор, Київський  
національний університет театру, кіно і телебачення  
імені І. К. Карпенка-Карого 
О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, професор, Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
І. В. Петрова, д-р культурології, професор, Київський  
національний університет культури і мистецтв 
М. М. Рогожа, д-р філос. наук, професор, Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
С. В. Руденко, д-р філос. наук, доцент, Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
Р. Сапенько, д-р філос. наук, професор, Університет  
Зелена Гура (Польща) 
А. М. Тормахова, канд. філос. наук, Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
 

 
 
 
Автори опублікованих матеріалів несуть повну відповідальність за підбір, точність наведених фактів, цитат, економіко-статистичних 
даних, власних імен та інших відомостей. Редколегія залишає за собою право скорочувати та редагувати подані матеріали. 

 
© Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

ВПЦ "Київський університет", 2019 



ЗМІСТ 2(5)/2019 
 

Теоретична культурологія 
 
Вдовиченко Г. В. 

Філософські настанови ранньої творчості П. Тичини як об'єкт модерно-постмодерного мітотворення ..................................... 5 
 

Коробко М. І.  
Лібертаріанство та філософія об'єктивізму Айн Ренд ................................................................................................................... 12 
 

Ніколаєва Н. С., Максименко А. В. 
Українська сміхова культура: лінгвокультурологічний аспект ....................................................................................................... 16 
 

Панченко В. І.  
Метафора і міф як елементи художньої мови ................................................................................................................................. 20 
 

Рихліцька О. Д.  
Феномен міста: соціокультурні виміри ............................................................................................................................................. 26 
 

Рогожа М. М.  
Візуалізація етичних змістів у чарівній казці ................................................................................................................................... 31 
 

Семикрас В. В.  
Етико-правові ідеї в Києво-Могилянській академії XVIII ст. ........................................................................................................... 36 
 

Тапол А. І.  
Криза візуальних практик Модерну .................................................................................................................................................. 41 
 

Туренко В. Е.  
Ніжність як атрибут романтичної культури любові: специфіка та особливості прояву ............................................................... 47 
 

Фанагей Р. Д.  
Практики та режими бачення сучасного урбаністичного простору ............................................................................................... 52 
 

Павлова О. Ю.  
Трансформація візуальних практик у контексті первинної урбанізації ......................................................................................... 60 
 

 
Практична культурологія 

 
Баядян Г.  

Рабіз: небажана дитина міської культури 1960-х ........................................................................................................................... 67 
 

Гриценко В. С.  
Місто і парк: візуалізація смислів ..................................................................................................................................................... 70 
 

Власенко Ф. П., Левченюк Є. В.  
Інформаційна культура та кіберкультура в контексті розвитку сучасного суспільства ............................................................... 75 
 

Мішустіна А. В.  
Глядацькі практики споживання серіалів ........................................................................................................................................ 80 
 

Маслікова І. І.  
Культурна цінність та поліфункціональність суспільного простору міської площі:  
історико-культурологічний контекст ............................................................................................................................................................. 88 
 

Подолян Г. П.  
Проблеми соціальної поляризації у сучасних містах ..................................................................................................................... 92 
 

Стоян С. П.  
Трансформації символічної мови архітектури в сучасному просторі міста: 
колізії діалогу та конфронтації.......................................................................................................................................................... 98 

 
Тормахова А. М.  

Сучасна архітектура та візуальний образ міста ........................................................................................................................... 102 
 
 

Наукове життя. Новини культури 
 
Буцикіна Є. О.  

Міжнародна науково-практична конференція "Символічні виміри візуальної культури" .......................................................... 105 
 

Шинкаренко О. В.  
Рецензія на монографію І. І. Маслікової "У пошуках спільного блага: етичні колізії соціальних практик"  
(К.: Міленіум, 2018. – 338 с.) ........................................................................................................................................................... 106 



CONTENTS 2(5)/2019 
 

Theoretical Cultural Studies 
 
Vdovychenko H. V.  

Philosophical attitudes of the early works of P. Tychyna as an object of modernist-postmodern myth creation ................................. 5 
 

Korobko M. I.  
Libertarianism and Ayn Rand's philosophy of objectivism .................................................................................................................. 12 
 

Nikolayeva N.S., Maksymenko A.V.  
Ukrainian risorial culture: linguistic and culture aspect ....................................................................................................................... 16 
 

Panchenko V. I.  
Metaphor and myth as elements of artistic-language ......................................................................................................................... 20 
 

Rykhlytska O. D.  
The phenomenon of the city: socio-cultural dimension ....................................................................................................................... 26 
 

Rohozha M. M.  
Visualization of moral contents in a fairy tale ...................................................................................................................................... 31 
 

Semykras V. V.  
Ethic-legal ideas in Kyiv-Mohyla academy in the 18th century ............................................................................................................ 36 
 

Tapol A. I.  
Crisis of modern visual practices ........................................................................................................................................................ 41 
 

Turenko V. E.  
Tenderness as an attribute of the romantic culture of love: specificity and features of manifestation ............................................... 47 
 

Fanagey R. D.  
Practices and modes of modern urban spacevision ........................................................................................................................... 52 
 

Pavlova O. Y.  
Transformation of visual practices in the context of primary urbanization .......................................................................................... 60 

 
 

Applied Cultural Studies 
 
Bayadyan G.  

Rabiz: the unintended child of 1960s' urban culture ........................................................................................................................... 67 
 

Grytsenko V. S.  
City and park: vizualization of meanings ............................................................................................................................................. 70 
 

Vlasenko F. P., Levcheniuk Ye. V.  
Information culture and cyberculture in the context of modern society development ......................................................................... 75 
 

Mishustina A. B.  
Audience practicies of the tv series consumption ............................................................................................................................... 80 
 

Maslikova I. I.  
Polyfunctionality and cultural value of public space: historical and cultural study of an urban square .............................................. 88 
 

Podolian G. P.  
Problems of social polarization in modern cities ................................................................................................................................. 92 
 

Stoian S. P.  
Transformations of the architecture symbolic language in the modern city space: the dialogue and confrontation collisions ...................... 98 

 
Tormakhova A. M.  

Modern architecture and visual image of the city .............................................................................................................................. 102 
 

 
Academic life. Culture News 

 
Butsykina Y. O.  

International research-to-practice conference "Symbolic dimensions of visual culture" .................................................................. 105 
 

Shynkarenko O. V.  
Review of the monograph by Maslikova Iryna "In search of the common good: ethical collision of social practices"  
(K.: Millennium, 2018. – 338 pp.) ...................................................................................................................................................... 106 



СОДЕРЖАНИЕ 2(5)/2019 
 

Теоретическая культурология 
 
Вдовиченко Г. В.  

Философские установки раннего творчества П. Тычины  
как объект модернистско-постмодернистского мифотворчества ................................................................................................... 5 
 

Коробко М. И.  
Либертарианство и философия объективизма Айн Рэнд ............................................................................................................. 12 

 
Николаева Н. С., Максименко А. В.  

Украинская смеховая культура: лингвокультурологический аспект ............................................................................................. 16 
 

Панченко В. И.  
Метафора и миф как элементы художественного языка ............................................................................................................... 20 
 

Рыхлицкая О. Д.  
Феномен города: социокультурные измерения .............................................................................................................................. 26 

 
Рогожа М. М.  

Визуализация этических смыслов в волшебной сказке ................................................................................................................ 31 
 

Семикрас В. В.  
Этико-правовые идеи в Киево-Могилянской академии XVIII ст. ................................................................................................... 36 
 

Тапол А. И.  
Кризис визуальных практик Модерна .............................................................................................................................................. 41 
 

Туренко В. Э.  
Нежность как атрибут романтической культуры любви: специфика и особенности проявления ............................................. 47 
 

Фанагей Р. Д.  
Практики и режимы видения современного урбанистического пространства ............................................................................ 52 
 

Павлова E. Ю.  
Трансформация визуальных практик в контексте первичной урбанизации ................................................................................ 60 
 
 

Практическая культурология 
 

Баядян Г.  
Рабиз: нежеланный ребенок городской культуры 1960-х .............................................................................................................. 67 
 

Гриценко В. С.  
Город и парк: визуализация смыслов .............................................................................................................................................. 70 
 

Власенко Ф. П., Левченюк Є. В.  
Информационная культура и киберкультура в контексте развития современного общества ................................................... 75 
 

Мишустина А. В.  
Зрительские практики потребления сериалов ............................................................................................................................... 80 
 

Масликова И. И.  
Культурная ценность и полифункциональность общественного пространства городской площади:  
историко-культурологический контекст ........................................................................................................................................... 88 
 

Подолян Г. П.  
Проблемы социальной поляризации в современных городах ...................................................................................................... 92 
 

Стоян С. П.  
Трансформации символического языка архитектуры в современном пространстве города:  
коллизии диалога и конфронтации .................................................................................................................................................. 98 
 

Тормахова А. Н.  
Современная архитектура и визуальный образ города .............................................................................................................. 102 

 
 

Научная жизнь. Новости культуры 
 
Буцыкина Е. А.  

Международная научно-практическая конференция "Символические измерения визуальной культуры" ............................ 105 
 

Шинкаренко Е. В.  
Рецензия на монографию И. И. Масликовой "В поисках общего блага: этические коллизии социальных практик"  
(К.: изд. "Миллениум", 2018. ‒ 338 с.) ............................................................................................................................................ 106 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 5 ~ 

 

 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 
УДК 130.2:008 Тичина ХІХ-ХХ 

  Г. В. Вдовиченко, д-р філос. наук, доц. 
  Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

    вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
georgyvdovychenko@knu.ua 

 
ФІЛОСОФСЬКІ НАСТАНОВИ РАННЬОЇ ТВОРЧОСТІ П. ТИЧИНИ  
ЯК ОБ'ЄКТ МОДЕРНО-ПОСТМОДЕРНОГО МІТОТВОРЕННЯ  

 
У статті класифікуються та висвітлюються охоплюючі останні сто років три етапи – дорадянський, радянсь-

кий і пострадянський ‒ дослідження та мітологізування життя й творчості П. Тичини на прикладі вивчення в Україн-
ській державі, УСРР (УРСР), Україні та за кордоном філософських настанов його ранньої творчості. У контексті сис-
темного розгляду специфіки формування згаданих етапів впродовж 1918–2019 рр. на матеріалі у тому числі малові-
домих нині розвідок понад п'ятдесяти представників вітчизняного й зарубіжного тичинознавства, як і широкого кола 
матеріалів поетичної, прозової, науково-публіцистичної й епістолярної спадщини самого П. Тичини та його колег-
сучасників, у статті здійснено спробу критичного міждисциплінарного – культурологічно-філософсько-літературо-
знавчого ‒ аналізування ідейно-світоглядних засад і підсумків модерного та постмодерного мітологізування ранньої 
творчості П. Тичини як провідного творця й символу вітчизняних модерно-соцреалістичного письменства і в цілому 
культуротворення.  

Ключові слова: міт, мітотворення, тичинознавство, рання творчість П. Тичини, філософські настанови, українська література 
ХХ ст., Модерн, Постмодерн, соцреалізм.  

 
Постановка проблеми. Творча постать П. Тичини 

як, по суті, чільного представника модернізму в новій 
українській літературі й, власне, одного з найяскраві-
ших та найсамобутніших поетів ХХ ст. є, що показово, 
чи не найдослідженішою у літературознавстві і, однак, 
як парадоксально це не виглядає, й дотепер напрочуд 
замітологізованою та несприйнятою читацьким зага-
лом. Його твори назавжди увійшли до української та 
світової літератур як, з одного боку, відверте, але, з 
іншого, й украй двозначно-суперечливе свідчення, вла-
сне, найвідомішого з плеяди творців епохи "Розстріля-
ного Відродження" про її вельми нетривалий високий 
злет та, на жаль, трагічний фінал. На особливу увагу 
вчених, з огляду на це, зазвичай заслуговує рання тво-
рчість П. Тичини ‒ від перших його відомих нині дитя-
чих віршів та поезій 1906‒1907 рр. до підбиваючих ва-
гомі підсумки цього фактично найпоказовішого періоду 
його художньої діяльності окремих циклів віршів кінця 
20-х рр. ХХ ст. і збірки поезій "Чернігів" (1930). Але саме 
цей, найтрагічніший та разом із тим найцікавіший, пері-
од ідейно-світоглядного формування П. Тичини ‒ від 
дитячих та, головним чином, юнацьких років до обрання 
академіком ВУАН (1929) і видання згаданої збірки пое-
зій, ‒ був, є й, переконані, ще довго лишатиметься го-
ловним об'єктом модерно-постмодерного мітотворення 
в тичинознавстві та в українських літературознавстві та 
гуманітаристиці в цілому.  

Порушена у статті проблема згаданого мітотворення 
минулого й початку нинішнього століть стала впродовж 
трьох останніх десятиліть, зі здобуттям Україною неза-
лежності, межевим ідейно-світоглядним викликом-
маркером метаморфозування радянського соціокультур-
ного дискурсу за умов входження до мультикультурно-
глобалізованого світу. Вітчизняна гуманітарна криза епо-
хи цивілізаційного зламу, як вкрай промовистий наслідок 
тяглості багатовікової традиції втрати українським наро-
дом геополітичної суб'єктності – його наслідувальної 
професійно-культурної мітотворчої субпідрядності іншим 
колонізуючим етносам і державам, віднаходить своє чи 
не найпромовистіше ілюстрування та пояснення саме на 
прикладі творчого шляху П. Тичини. Чи не найпоказові-
ший діяч, взірець, символ і вже міт українських культуро-, 
націо- та державотворення ХХ ст., автор збірок поезій 
"Сонячні кларнети" і водночас "Партія веде", на наш пог-
ляд, був, є й залишиться невід'ємним складником вітчиз-

няного мітотворення як один із чільних – найуславлені-
ших і разом із тим найкритикованіших ‒ його натхненни-
ків, творців і прикладів. 

З огляду на це вивчення історії символізування об-
разу Тичини як міту у вітчизняних дорадянському, ра-
дянському і пострадянському дискурсах ХХ – початку 
ХХІ ст. є важливим складником дослідження триваю-
чого процесу конструювання-деконструювання міту 
модерно-посмодерної України. Як це випливає з попе-
редньо проведеного нами і частково відображеного в 
наших публікаціях [2, 3, 4] комплексного вивчення ви-
даних в Україні та за кордоном впродовж ста останніх 
років понад ста досліджень життя і творчості 
П. Тичини, однією з найменш вивчених і найважливі-
ших проблем тичинознавства й досі є питання світо-
глядного формування поета і, в першу чергу, увираз-
нення саме тоді визначальних для всього життєвого 
шляху філософських настанов його ранньої творчості. 
Пропонована в цій статті спроба її початкового – в його 
загальних рисах і основних засадах ‒ відтворення пе-
редбачає ознайомлення читацької аудиторії з нашою 
власною версією розвитку основних етапів ранньої тво-
рчості П. Тичини і джерел формування її філософських 
засад у наступній тичинознавчій розвідці. 

Аналіз досліджень і публікацій. На нашу думку, 
доволі значні відмінності вивчення й інтерпретування 
раннього періоду творчості П. Тичини в дорадянському, 
радянському та пострадянському тичинознавстві стали 
предметом критичного літературознавчо-філософ-
ського вивчення лише в незалежній Україні, як-от у 
працях І. Захарчука [7] та В. Хархун [31]. Системно 
аналізуючи формування засад "мілітарної парадигми 
літератури соціалістичного реалізму" і "соцреалістично-
го канону" в літературі УРСР, вони змалювали, не в 
останню чергу на прикладі поезії П. Тичини, витоки, 
перебіг та підсумки її кризи 30-х рр. ХХ ст. і пізніших 
десятиліть. Ознайомлення з цими працями, як і з бага-
тьма малознаними і невідомими досі матеріалами жит-
тя та творчості поета і узагальнюючими їх, інколи дово-
лі пікантними, розвідками, як-от "Таємниці письменни-
цьких шухляд. Детективна історія української літерату-
ри" (2010) С. Цалика та П. Селігея і статті "Неук, мерза-
вець і дельфін: антилегендарний Павло Тичина" (2016) 
та "Павло Тичина в 1917-му. Економіст, сепаратист і 
Тичинін" (2017) Я. Цимбал, та документальними стріч-

© Вдовиченко Г. В., 2019



~ 6 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ками ("Будинок "Слово" (2017)), виявило, на наш пог-
ляд, актуальність комплексного реконструювання філо-
софських настанов ранньої творчості П. Тичини в світлі 
й з урахуванням здобутків суперечливого багатого-
лосся її часто взаємовиключних тлумачень.  

Вивченню низки її окремих аспектів у 10-х рр. ХХ ст. 
‒ 10-х рр. ХХІ ст., насамперед з'ясуванню міто-
релігійних і філософських витоків та ідейно-філо-
софського змісту перших збірок поезій поета, присвяти-
ли увагу як призабуті його сучасники, передусім 
В. Юринець [32], М. Степняк [22], Б. Корсунська [11] і 
С. Тельнюк [24, 25, 26, 27, 28], так і сучасні науковці, у 
тому числі С. Гальченко [5], І. Ольшевський [14, 15] та 
М. Павленко [16]. Їхні спроби визначити й розглянути 
філософські настанови ранньої творчості П. Тичини є 
першими кроками у справі системного культурологічно-
літературознавчо-філософського вивчення зумовлено-
сті вітчизняним і зарубіжним, передусім професійно-
культурним, життям, зокрема філософськими ідеями й 
вченнями, ідейно-світоглядної еволюції поета. Відсут-
ність такого аналізу, на нашу думку, досі унеможливлю-
вала науково коректне тлумачення цієї еволюції і надто 
часто перетворювала її розгляд на предмет політичних 
антинаукових спекуляцій, про що досить докладно йде-
ться у працях "Молодий я, молодий... (Поетичний світ 
Павла Тичини (1906‒1925))" (1990) і "Неодцвітаюча 
весно моя..: Роман-есе про Поета і його Дружину" 
(1991) С. Тельнюка та статті "«Офіційний» Тичина як 
ідеологема радянської епохи" (1994) О. Ярового. 

Незважаючи на те, що наскрізна для кожного з ета-
пів тичинознавства тема "Г. Сковорода – П. Тичина", 
яка, власне, й становила осердя осмислення філософ-
ських настанов творчості поета за радянської епохи, 
головним чином у студіях Б. Корсунської, С. Гальченка і 
С. Тельнюка, дієво актуалізована і в значній частці но-
вітніх тичинознавчих студій, як-от, передусім, у дисер-
таціях "Ліро-епос П. Тичини (особливості поетики)" 
(1995) О. Ярового, "Міфологеми поезії Павла Тичини: 
спроба інтерпретації" (2001) Т. Шестопалової й "Збірка 
"Замість сонетів і октав": семантика і поетика" (2007) 
Ю. Титаренко, а також у публікаціях: "Зміна обличчя: 
Павло Тичина" (2010) Р. Харчук, "Ідея "філософії серця" 
Г. Сковороди у збірці Павла Тичини "Замість сонетів і 
октав" (2014) С. Журби, "Світ світів Павла Тичини: варі-
анти інтерпретацій (на матеріалі "Замість сонетів і ок-
тав")" (2015) О. Гальчук і "Дві революції Павла Тичини" 
(2017) М. Гаухмана, ‒ її системний розгляд, на нашу 
думку, все ще лишається справою, сподіваємось, не-
далекого майбутнього.  

Важлива роль у цьому процесі належить і згаданим 
– досить прикметним, хоча й поодиноким ‒ спробам 
"неканонічного" осмислення досі призабутих та прихо-
вуваних сторінок життя й творчості поета. На окрему 
увагу заслуговує якісно нове прочитання як усієї відомої 
нині творчої спадщини його самого, так і опублікованих 
та рукописних свідчень про життя й творчість П. Тичини 
його сучасників. Залучаючи, з огляду на це, до нашого 
розгляду, крім цих і низки інших наукових публікацій, як-
от авторських монографій [5, 6, 10, 23], широке коло 
епістолярної спадщини й мемуаристики П. Тичини [29, 
30] та його друзів і колег, ми звернули окрему увагу на 
п'ять збірників їх спогадів: радянського [17, 19, 20, 21] 
та пострадянського [8] часу. Дослідження цих трьох 
основних груп першоджерел: творчої спадщини 
П. Тичини, передусім першої третини ХХ ст., тичино-
знавчих наукових праць та спогадів про поета, ‒ дозво-
ляє нам нині констатувати лише початкову й часткову 
розробленість у них теми цієї статті. На часі потреба 
узагальнення основних здобутків її попереднього ви-

вчення і водночас визначення напрямів її розвитку в 
контексті культурологічних студій в Україні та світі.  

Мета статті полягає в класифікуванні та висвітленні 
основного змісту дослідження та мітологізування життя 
й творчості П. Тичини у дорадянському, радянському і 
пострадянському тичинознавстві на прикладі вивчення 
в них впродовж 1918–2019 рр. ‒ в Українській державі, 
УСРР (УРСР), Україні та за кордоном ‒ філософських 
настанов його ранньої творчості.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Впро-
довж трьох перших десятиліть ХХ ст., на які припали 
винятково значимі, знаменні і водночас надто трагічні, 
події в історії України світового геополітичного значення 
‒ вітчизняні національно-визвольні змагання й здобуття 
незалежності та, по суті, її фактична втрата в тоталіта-
рному СРСР, ‒ тривало формування особистості 
П. Тичини. Безпосередній свідок й, більше того, визна-
чний ідейний натхненник та творець цієї епохи, поет 
винятково яскраво відобразив у своїй творчості ‒ від 
найперших віршів 1906‒1907 рр. до збірки поезій "Чер-
нігів" ‒ її поступ та водночас власну, надзвичайно скла-
дну й трагічну, духовну і творчу еволюцію. Здійснене 
нами її вивчення, як і дослідження її розгляду в дорадя-
нському, радянському та пострадянському вітчизняно-
му і зарубіжному тичинознавстві, виразно засвідчило 
принципову відмінність модерних, соцреалістичних та 
постмодерних моделей інтерпретування ідейно-
художньої еволюції П. Тичини. 

Прикметно, що провідні представники кожної з цих 
груп тичинознавців: 1) дорадянське в УНР, Українській 
державі й зарубіжне: 1918‒1921 рр. (М. Зеров, 
Ю. Меженко, А. Ніковський та ін.); 2) радянське в УСРР 
(УРСР) та СРСР в цілому і зарубіжне: 1921‒1991 рр. 
(Б. Корсунська, Ю. Лавріненко, Л. Новиченко, В. Стус, 
М. Степняк, С. Тельнюк, В. Юринець й ін.); 3) пострадян-
ське в Україні й зарубіжне: 1991‒10-ті рр. ХХІ ст. 
(С. Гальченко, І. Ольшевський, М. Павленко, Я. Цимбал, 
О. Яровий та ін.), ‒ звертали, за окремими винятками, 
вкрай побіжну й надто-таки незначну увагу на саме філо-
софські настанови творчості П. Тичини. Якщо в перших, 
невеликих за обсягом, тичинознавчих студіях першого зі 
згаданих етапів це відбувалось вкрай принагідно і наза-
гал з винятково націонал-патріотичної позиції, то якраз 
на другому почався процес замовленого радянського 
владою вивчення творчості поета лише з марксистсько-
ленінської позиції: спочатку в її українській націонал-
комуністичній версії, з 30-х і до початку 50-х рр. ХХ ст. ‒ у 
сталінській, а з середини 50-х і до початку 90-х рр. ХХ ст. 
‒ в її різною мірою "гуманізованих" – десталінізованих, 
проте виразно авторитарних за сутністю варіантах.  

За сталінської диктатури в радянському тичинознавс-
тві якраз і тривало досліджене згодом ‒ в кінці другого та 
на третьому етапі тичинознавчих студій, як-от у працях 
В. Стуса [23], С. Тельнюка [25] і С. Гальченка [5], ‒ замо-
влене владою системне фальсифікування, замовчуван-
ня та в цілому соцреалістичне мітологізування ранньої 
творчості П. Тичини. Такого самого мітологізування, від-
повідно до "мілітарної парадигми літератури соціалістич-
ного реалізму" й соцреалістичного канону в літературі 
УРСР, зазнало й системно контрольоване радянською 
цензурою понад сім десятиріч реконструювання ідейно-
світоглядної еволюції поета, не в останню чергу і філо-
софських засад створення його перших п'яти збірок пое-
зій 1918‒1925 рр. Одними з найпоказовіших зразків го-
ловно літературознавчого – психоаналітичного й струк-
туралістського ‒ діагнозування радянського мітологізу-
вання образу поета в усіх його ланках на засадах докла-
дного текстологічного аналізу як творчої спадщини 
П. Тичини, так і її підтекстів та контекстів, є, наприклад, 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 7 ~ 

 

 

стаття "Еволюція лайки у творчості П. Тичини" (2011) 
В. Василюка й серія публікацій у журналі "Сучасність", 
як-от "«Чернігів» П. Тичини (спроба прочитання)" (1995) 
В. Діброви й "Без Тичини" (1995) В. Моренця.  

Дещо принагідно, проте принципово опонуюче цьо-
му процесу діаспорне тичинознавство другої половини 
ХХ ст., відоме, головним чином, завдяки розвідкам: 
"Хліборобський Орфей, або кларнетизм" (1961) 
В. Барки, "На шляхах синтези кларнетизму" (1977) і 
"Павло Тичина і його поема "Сковорода" на тлі епохи" 
(1980) сучасника та харківського колеги поета 
Ю. Лавріненка і "Диптих про Тичину" ("Поезія віднов-
лення" (1972) та "Чернігів" (1977)) Г. Грабовича, пред-
ставлене значним спектром мемуарно-публіцистичних 
студій. Вони, на наш погляд, зазвичай спільно перебу-
вають під знаком контроверсійних роздумів саме про 
ранній етап життя та творчості поета в розвідках "Думки 
про мистецтво" (1923), "Буряне поліття (1917‒1927)" 
(1927) та "Бій за українську літературу" (1929) 
Є. Маланюка, натхненно злютованих в його сумнозвіс-
но-символічних лейтмотиві "від кларнета твого – пофа-
рбована дудка зосталась" і образі "Божевільна Офелія 
– знов половецьких степів" поезії "На межі двох епох" 
(1924). Дієвим продовженням цих студій вже в незале-
жній Україні є, наприклад, публічна лекція "Дружбою ми 
здружені": пізній Павло Тичина між модернізмом і соц-
реалізмом" (2019) Г. Грабовича і ряд робіт, що цікаво, 
опонуючих базовим трендам тичинознавства УРСР і 
діаспори, як-от стаття "Тичина Г. Грабовича й Тичина 
В. Стуса" (2014) М. Жиліна й М. Жиліної. 

Здійснений нами розгляд основних здобутків відтво-
рення ідейно-світоглядної еволюції поета впродовж ста 
останніх років, в тому числі й часткового вивчення фі-
лософських засад його ранньої творчості, виявив їх 
домінуючу зумовленість суспільно-політичним контекс-
том кожного з етапів цих тичинознавчих студій. Перший 
з них представлений низкою спроб-рецензій на перші 
поетичні збірки поета, головним чином саме на "Соня-
шні кларнети" (1918), насамперед рецензіями 
"П. Тичина. Соняшні кларнети" (1919) Ю. Меженка-
Іванова в "Музагеті" та "Українське письменство в 1918 
році" (1919) М. Зерова в "Літературно-Науковому Вісни-
ку". Проте лише в рецензії "Павло Тичина" зі збірки ста-
тей "Vita Nova" (1919) А. Ніковського вперше було дещо 
докладніше висвітлено зміст "Соняшних кларнетів" і 
частково порушено тему нашої публікації.  

На відміну від А. Ніковського ‒ політичного й культу-
рного діяча УНР, який визнав за осердя "філософської 
декларації" поета "світову космічну гармонію", радян-
ське тичинознавство протягом усіх п'яти виокремлених 
нами його періодів пояснювало еволюцію світогляду 
П. Тичини крізь призму кількох тлумачень марксизму-
ленінізму, як перехід від абстрактного гуманізму до ідеї 
класової боротьби. Ці п'ять періодів, з представляючи-
ми їх групами учених, відповідають таким періодам у 
історії УСРР (УРСР): 1) ленінський "військовий кому-
нізм" (В. Елланський, А. Лейтес, І. Майдан); 2) сталін-
ський тоталітаризм з епохою "Розстріляного Відро-
дження" (К. Буревій, М. Степняк, В. Юринець); 3) хру-
щовська "відлига" (Б. Корсунська, В. Стус, С. Тельнюк; 
4) брежнєвський "застій" (С. Тельнюк, Б. Корсунська, 
В. Стус); 5) горбачовська "перебудова" (С. Гальченко і 
С. Тельнюк). Чи не перші ознаки процесу "одержавлен-
ня" поета в СРСР ми вбачаємо в настановах статті 
"Павло Тичина (Шкіц)" (1921) його близького друга ‒ 
члена ВУЦВК і ЦВК СРСР, очільника Держвидаву УСРР 
В. Елланського про те, що П. Тичина – це "найбільший 
сучасний український національний поет" і що, разом із 

тим, саме "такі, як Тичина є важливими чинниками в 
утворенні нової революційної культури" УСРР.  

Цей перелік далеко не є вичерпним, зокрема до ньо-
го можна долучити й полемічні публікації учасників сла-
внозвісної української літературної дискусії 
1925‒1928 рр. Це статті як провідних критиків П. Тичини 
"Поет перебільшеної слави" (1925) В. Гадзінського і 
"Дутий кумир" (1926) В. Поліщука, так і гостро опоную-
чих їм колег поета з ВАПЛІТЕ М. Хвильового та 
І. Сенченка. Якщо в рецензії "Зріст і сила творчости Пав-
ла Тичини. Вітер з України" (1925) І. Майдана та в розділі 
"Павло Тичина" з праці "Ренесанс української літератури" 
(1925) А. Лейтеса досить побіжно, але висвітлено твор-
чий шлях поета до його збірки поезій "Вітер з України" 
включно, то вже в трьох працях їхніх колег з "літературо-
знавчого" та "філософського" фронтів УСРР ‒ першій 
(якщо не брати до уваги збірник тичинознавчих статей 
"Матеріяли до характеристики творчості П. Тичини" 
(1925) Г. Майфета) тичинознавчій авторській монографії 
"Павло Тичина. Спроба критичної аналізи" (1928) акаде-
міка ВУАН В. Юринця й публікаціях  К. Буревія [1] та  
М. Степняка [22] вперше підбито підсумки ідейно-
світоглядного поступу П. Тичини у першій третині ХХ ст. 

На наш погляд, ця праця В. Юринця та статті 
К. Буревія та М. Степняка стали необхідною ланкою в 
санкціонованому Політбюро ЦК КП(б)У процесі офіційно-
го визнання протягом кінця 20-х ‒ початку 30-х рр. ХХ ст. 
П. Тичини за "найбільшого українського радянського пое-
та" та, по суті, були науковим обґрунтуванням обрання 
його в 1929 р. академіком ВУАН. Аналізуючи творчу пос-
тать поета, головним чином як автора "Соняшних клар-
нетів", у значно ширшому, ніж усі інші його колеги, кон-
тексті світових наукового, культурно-мистецького і суспі-
льно-політичного життя, В. Юринець розробив оригіна-
льний міф про П. Тичину та епоху українських націона-
льно-визвольних змагань ХХ ст. як епоху імені саме цьо-
го поета. Закладаючи, на нашу думку, в зазначеній праці 
засади українського філософсько-літературознавчого 
тичинознавства, В. Юринець визнав П. Тичину за чільно-
го речника модернізму в вітчизняній літературі й у цілому 
"найідейнішого творця епохи" українського національно-
культурного відродження. 

Показово, що, власне, всі згадані нами вище тичи-
нознавчі дослідження замовчувалися понад півстоліття 
в УРСР і, по суті, були вилучені з вітчизняного літера-
турознавчого процесу. Замовчувались як згадана праця 
репресованого сталінським режимом В. Юринця, так і 
не менш ґрунтовний аналіз ранньої творчості П. Тичини 
у статті [22] М. Степняка. Вдаючись, як і В. Юринець, до 
масштабного літературознавчого відтворення поетич-
ного універсуму П. Тичини у контексті гуманістичного 
осмислення епох Модерну й авангарду в вітчизняній і 
світовій культурі, М. Степняк фактично підтримав за-
пропонований у статті К. Буревія [1] поділ ранньої твор-
чості поета на ці чотири етапи: 1) "Соняшні кларнети" і 
"момент зустрічі з революцією"; 2) "змагання з револю-
цією" в збірках "Плуг" та "Замісць сонетів і октав"; 
3) "цілковите визнання революції" в поемах "В косміч-
ному оркестрі" і "Сковорода"; 4) "період пролетарської 
поезії" у збірці "Вітер з України". 

На межі заключних етапів найдовшого, радянського, 
тичинознавства ‒ брежнєвського "застою" й горбачов-
ської "перебудови", ‒ за дієвої участі згаданих їх пред-
ставників було здійснено першу та останню спробу 
найповнішого на сьогодні, дванадцятитомового, пере-
видання зібрання творів й усієї відомої рукописної спа-
дщини П. Тичини. Цей винятково вагомий здобуток ук-
раїнських джерелознавства та історії літератури став 
прикметним підсумком відродження тичинознавчих сту-



~ 8 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

дій в УРСР на початку 60-х рр. ХХ ст., після майже 
трьох десятиріч критичного занепаду за умов сталін-
ської диктатури. Впродовж 1961‒1981 рр. в УРСР поба-
чили світ чотири перші збірники матеріалів та спогадів 
про П. Тичину й монографії Б. Корсунської, Л. Нови-
ченка, В. Стуса, С. Тельнюка та С. Шаховського, в яких 
виразно засвідчено принциповий, хоч дуже нерівномір-
ний, але ж перехід від традиції вульгаризаторсько-
соціологізуючого інтерпретування життя і творчості по-
ета, насамперед у публікаціях Л. Санова та Л. Смуль-
сона 30-х рр. ХХ ст., до вельми різної міри "гуманістич-
ності" версій радянського – "марксистсько-ленінського" 
її мітологізування. 

Прикметно, що в центрі уваги трьох провідних того-
часних дослідників світоглядно-філософських настанов 
ранньої творчості П. Тичини, у тому числі й її культур-
філософських засад, а саме Б. Корсунської, 
С. Тельнюка і В. Стуса, по суті, вперше постав так і не 
закінчений головний твір поета, великою мірою життєве 
та творче кредо П. Тичини ‒ поема-симфонія "Сковоро-
да". Ініціатор, коментатор і упорядник найповнішого й 
досі її перевидання С. Тельнюк не лише докладно дос-
лідив місце і роль цього твору в житті П. Тичини як його, 
по суті, майже півстолітньої художньої автобіографії, 
але й залишив найосяжніший та найцікавіший автор-
ський масив тичинознавчих студій радянського етапу в 
цілому, насамперед своє славнозвісне "п'ятикнижжя" 
1968‒1991 рр. [24, 25, 26, 27, 28]. В ньому, в першу чер-
гу в двох заключних розвідках, С. Тельнюк вперше в 
радянському тичинознавстві розпочав ґрунтовне та, по 
суті, найоб'єктивніше на той час розкриття філософ-
ських і культурфілософських засад, що прикметно, голо-
вним чином саме раннього періоду творчості П. Тичини.  

Разом із тим цій значною мірою націонал-
комуністичній та частково виразній націонал-патріо-
тичній лінії радянського тичинознавства протистояли 
екстремуми: відображаюча утвердження ідеології 
неосталінізму в СРСР часів брежнєвського "застою" 
праця Б. Корсунської [11] і, власне, заперечуюча її за-
сади з української націонал-патріотичної позиції "шіст-
десятницького" взірця заборонена в СРСР гостра сам-
видавна стаття В. Стуса [23]. На їх прикладах ми попе-
редньо простежили найпоказовіші тенденції радянсько-
го та антирадянського неомітологізування цілого образу 
П. Тичини у вітчизняному літературознавстві на вельми 
трагічному для України зламі епох хрущовської "відли-
ги" й брежнєвського "застою". Якщо, за словами 
Б. Корсунської, ідея "протиставлення культури соціалі-
зму, її гуманістичної філософської суті світу капіталіс-
тичному", відповідно до "ленінських орієнтирів" маркси-
зму-ленінізму, є чільною в творчості П. Тичини як "одно-
го з видатних творців соціалістичної поезії світу", то 
В. Стус, по суті, прямо і однозначно заперечив це, роз-
робляючи міт про трагічне перетворення "геніального 
поета" на "геніального блазня" сталінської диктатури.  

Пострадянський етап тичинознавчих студій в Україні 
та світі позначений великою мірою досить болісним 
переосмисленням як попередніх здобутків, так і самої 
творчості П. Тичини у цілому. Поруч із тичинознавчими 
студіями С. Тельнюка та С. Гальченка початку 90-х рр. 
ХХ ст., прикметною рисою яких є намагання системного 
вивчення ранньої творчості поета з перебудовчо-
гуманізованих, позначених українським націонал-
патріотичним пафосом, проте все ще значною мірою 
таки марксистських засад, поступово оформлюються 
дві основні течії нового етапу тичинознавства ‒ постнео-
народницька і постмодерно-структуралістська, найпока-
зовішими прикладами яких є праці М. Павленко [16] та 
І. Ольшевського [14, 15]. Посталі внаслідок критичного 

переосмислення попереднього, як вітчизняного, так і 
зарубіжного, зокрема праць Ю. Лавріненка й 
Г. Грабовича, тичинознавства, вони спільно, хоч і різ-
ною мірою, засвідчили його перехід на новий щабель 
розвитку завдяки деполітизації, плюралізації та відкри-
тості світовому науковому і культурному досвіду. 

Приділяючи у праці "Тичининська формула україн-
ського патріотизму" (2002) особливу увагу проблемі 
радикального трансформування "патріотизму" П. Тичи-
ни протягом першої половини ХХ ст., М. Павленко до-
кладно висвітлила перехід поета від раннього творчого 
етапу "кларнетного" патріотизму (1914‒1918), з його 
виразними українським націонал-патріотизмом, кордо-
центризмом і релігійністю, до чи не цілком позбавлено-
го цих ознак "пізнього" радянського патріотизму. Поєд-
нуючи у статті з промовистою назвою "«Падаю і знов 
іду»: крутосхили Тичининого шляху до Шевченка" 
(2008) постаті Г. Сковороди, Т. Шевченка і П. Тичини у 
символ "духовних поводирів", яких "Бог регулярно по-
силає Україні", "аби нація не втратила себе остаточно", 
М. Павленко вказала на постійний багаторівневий "пе-
регук образів-символів" поезії П. Тичини і Кобзаря і ви-
знала за їх спільну "незмінну ознаку" "кордоцентризм". 
Цей напрям тичинознавства з його традиційним розме-
жуванням творчості поета першої третини ХХ ст. та 
середини 30-х – 50-х рр. ХХ ст. не менш яскраво пред-
ставлений у дисертації "Громадсько-політична, держа-
вна та культурницька діяльність П. Г. Тичини 
(1891‒1967)" (2010) та серії статей Л. Даниш.  

Водночас у монографіях "Павло Тичина: таїна життя 
і творчості" (2005) та "Павло Тичина: нові штрихи до 
містичного портрета" (2012) І. Ольшевського, як і част-
ково в низці передуючих їм журнальних публікацій  
90-х рр. ХХ ст. В. Діброви, Т. Кознарського, В. Скура-
тівського, В. Моренця та ін., було розпочато демонту-
вання засад радянського тичинознавства в спосіб "де-
радянізування" образу П. Тичини. На цьому, в цілому 
доволі втішному тлі вирізняються, на наш погляд, пуб-
лікації, автори яких "повертають" поета до демітологі-
зованого контексту періоду його ранньої творчості, як-
от: "Б.-І. Антонич та П. Тичина: типологія збігів" (2008) 
І. Скрипник і "Павло Тичина і Володимир Свідзінський в 
науковій рецепції Василя Стуса" (2014) О. Соловей. 
Важливим складником цього стали і перші, з нашого 
погляду доволі-таки поодинокі й неповні, спроби дослі-
дження ними теми цієї статті. Виходячи у її розроблянні 
головним чином з продовжуючого тичинознавчу тради-
цію В. Юринця і М. Степняка пошуку С. Тельнюка, 
В. Стуса і С. Гальченка, ми констатували багатоаспект-
ність вивчення ними та їхніми колегами-тичино-
знавцями філософських засад ранньої творчості 
П. Тичини в ХХ – на початку ХХІ ст. Перед тим як ви-
значити провідні аспекти вивчення цих засад впродовж 
усіх трьох етапів розвитку вітчизняного і зарубіжного 
тичинознавства, стисло підіб'ємо основні підсумки зга-
даного вивчення.  

Ю. Меженко, М. Зеров та А. Ніковський, як і низка 
інших, менш знаних засновників тичинознавства в УНР і 
Українській державі, фактично залишили поза увагою 
цю проблему і обмежились серією вкрай розрізнених, 
недостатньо аргументованих аналогій між ідеями та 
образами ранньої творчості П. Тичини й творчого доро-
бку вітчизняних і зарубіжних діячів науки і культури. 
Типовою для них є думка А. Ніковського про "розвине-
ну музичність" автора "Сонячних кларнетів", "біблей-
ство П. Тичини" як "тільки форми і образи, екстаз і 
патос святого письма", а також про його "пантеїзм". Те 
ж саме, на наш погляд, стосується і першого періоду 
радянського етапу тичинознавства, тоді як саме в зга-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 9 ~ 

 

 

даних публікаціях тичинознавців епохи "Розстріляного 
Відродження" В. Юринця і М. Степняка вперше накрес-
лено представницьке предметне коло чималою мірою 
якраз філософських і культурфілософських чинників 
ранньої творчості П. Тичини.  

В. Юринець вперше ввів її до широкого контексту 
світових наукового, мистецького і суспільно-політичного 
життя від Античності до Модерну та аналізував у світлі 
розгляду доробку майже ста тридцяти його діячів, у 
першу чергу видатних філософів і психологів, як-от: 
Платона, Плотіна, Ф. Ніцше, К. Маркса та З. Фрейда. 
Виходячи у вивченні творчості поета з системного ана-
лізу визначених ним у збірках "Соняшні кларнети", 
"Плуг" і "Вітер з України" таких "грандіозних циклів про-
блем", як: "космос", "природа", "кохання" й "історія", – 
він прагнув відтворити історіософію П. Тичини. На дум-
ку В. Юринця, ідейно-світоглядна еволюція поета три-
вала від зумовленої "симболічно-релігійним світовідчу-
ванням" у збірці "Соняшні кларнети" її головної історіо-
софської ідеї – "культурницького" сприйняття 
П. Тичиною історії та української національної револю-
ції у березні 1917 р. – до зумовленого його ж "матема-
тично-динамічним" світовідчуванням в збірці "Вітер з 
України" "соціалістичного ідеалу" та "ідеї комунізму". 

Вбачаючи у поеті взірцевого діяча вітчизняного ку-
льтуротворення – видатну "українську культурну фігуру" 
і "велетенську культурну потенцію", крізь творчість якої 
саме й промовляє "весь складний, трагічний, багатоба-
рвний, протирічливий, повний мук, катастроф, поразок, 
перемог, дивний процес" – "революційне визволення 
українського народу", В. Юринець протиставив цю нову 
епоху в історії української літератури і України як епоху 
П. Тичини епосі Т. Шевченка, І. Франка та Л. Українки. 
Досліджуючи ідейно-художній зміст перших збірок пое-
зій П. Тичини, головним чином "Сонячних кларнетів", як 
герменевтичний ключ до з'ясування історичних витоків, 
сутності, результатів та наслідків українських націона-
льно-визвольних змагань ХХ ст., В. Юринець визнав 
поему "Золотий гомін" з її дослідженими ним головними 
поетичними мотивами: "час, грецький хронос, як істори-
чне сумління, регулятор історичних нещасть і історич-
них тріумфів-перемог", "золотий патос Лаври й Софії з 
постаттю Андрія Первозванного" та "Чумацький Шлях, 
не як певна реальність, а увічнений символ", – за осер-
дя українського "національного міту" П. Тичини. 

На відміну від В. Юринця, який досить довільно 
тлумачив творчість поета у світлі широкого асоціатив-
ного співставлення її тем, ідей, сюжетів і образів з ви-
значними здобутками професійних культур епох Антич-
ності, Відродження, Просвітництва й Модерну, 
М. Степняк виразно і досить аргументовано окреслив 
коло таких впливів доробком, у першу чергу та голов-
ним чином, вітчизняних "пресимволістів – поетів україн-
ського модерну": О. Олеся, В. Пачовського, Г. Чуприн-
ки, М. Вороного і особливо М. Філянського. Заперечую-
чи разом із тим потужність ідейно-світоглядного впливу 
на П. Тичину творчості О. Блока і в цілому "російського 
символізму", М. Степняк, що показово, констатував від-
сутність у автора "Соняшних кларнетів" "філософічності 
російського символізму". Водночас він наголосив, що ця 
збірка засвідчує постання "українського символізму" як 
нового "стилістичного явища і являє собою "акме" пе-
редреволюційної української поезії ХХ віку".  

Якщо впродовж 30-х – початку 50-х рр. ХХ ст. ранній 
період творчості П. Тичини піддався найсистемнішій та 
найглибшій фальсифікації з боку низки чільних вітчиз-
няних практиків радянської соціологізаторсько-
"соцреалістичної" літературної критики, як-от Л. Санова 
й Л. Смульсона, яка однозначно вбачала чи не найви-

щий розквіт таланту поета в збірці "Партія веде", то за 
епохи хрущовської "відлиги" почався поступовий відхід 
від цієї сталіністської парадигми. Як Б. Корсунська, так і 
В. Стус трансформували її у 60-х – 70-х рр. ХХ ст. у дві 
взаємовиключно-доповнюючі моделі радянського тичи-
нознавства: "гуманістично" марксистсько-ленінську і 
виразно антимарксистську, які творчо синтезував у зга-
даному "п'ятикнижжі" С. Тельнюк. Спільно десталінізу-
ючи соцреалістичний міф про П. Тичину на основі бага-
тьох невідомих матеріалів з його архіву, в тому числі 
рукописів поеми-симфонії "Сковорода", Б. Корсунська і 
В. Стус заклали підвалини дослідження філософських 
настанов творчості поета з позицій наростаючого 
неосталінізму та опонуючого йому українського право-
захисного руху – "шістдесятництва" в УРСР.  

Прикметно, що В. Стус і значно більшою мірою 
Б. Корсунська, хоча й досить тенденційно, але висвіт-
лили чимало джерел, зокрема філософських, ранньої 
творчості П. Тичини. В. Стус, плідно використовуючи 
ідеї статей і праць А. Ніковського, М. Зерова, 
В. Юринця, М. Степняка й виокремлюючи три сфери 
"Тичининої космогонії" у "Соняшних кларнетах", визнав 
творчий шлях поета від цієї збірки до поеми "В косміч-
ному оркестрі" еволюцією від "гармонії людини і всесві-
ту" до "спроневіреного оптимізму" та "соціально-
космічного дарвінізму". На відміну від В. Стуса, який 
наголосив, що з 30-х рр. ХХ ст. "геніальний Тичина 
вмер", а лишився "державний поет", вірші раннього пе-
ріоду творчості якого вилучали з контексту українського 
модернізму, фальсифікували і замовчували, Б. Кор-
сунська зауважила, що саме "засвоєння гуманістичного 
духу марксистсько-ленінської філософії наснажує твор-
чість Тичини" 30-х – 60-х рр. ХХ ст.  

Якщо В. Стус гостро закинув П. Тичині, що головний 
герой його поеми "Сковорода" є "пантеїстом і марксис-
том уводночас" й навів думку С. Єфремова про те, що 
таке тлумачення є "викривлювання" і "зґвалтування", 
вчинене П. Тичиною над собою, то Б. Корсунська, на-
впаки, визнала, що в цій поемі "зображено живу постать 
філософа і поета". Не менш широко й глибоко, ніж 
Б. Корсунська, досліджував у 60-х – 80-х рр. ХХ ст. тво-
рчість П. Тичини провідний вітчизняний тичинознавець 
С. Тельнюк. Значно докладніше, ніж Б. Корсунська, з 
якою вони разом працювали в архіві поета в його Київ-
ському музеї-квартирі, аналізуючи маловідомі сторінки, 
зокрема першовитоки, ранньої його творчості, 
С. Тельнюк приділив значну увагу вивченню, відтво-
ренню і перевиданню поеми "Сковорода". В трьох най-
осяжніших та найцікавіших заключних тичинознавчих 
працях [24, 25, 26] він, як і Б. Корсунська, проте значно 
масштабніше, детальніше та об'єктивніше дослідив 
чимало невідомих тоді першоджерел та обставин роз-
витку ранньої творчості П. Тичини.  

Значно глибше й ретельніше, ніж Б. Корсунська, 
аналізуючи осмислення П. Тичиною значних здобутків 
світових філософії і культурфілософської думки у підго-
товчих нотатках до поеми "Сковорода", зокрема конце-
пцій видатних німецьких, французьких і російських мис-
лителів Нового часу й Просвітництва, як-от: Т. Гобса, 
П. Гольбаха, Ж.-Ж. Руссо, К.-А. Гельвеція, Б. Франкліна 
та ін., С. Тельнюк вказав і на ймовірний вплив на поета 
саме в 10–20-х рр. ХХ ст. ідей В. Соловйова і  
Е.-Т.-А. Гофмана, вчень Р. Тагора і джайна-йоги. Вдаю-
чись у вісьмох нарисах монографії "Текстологія поетич-
них творів П. Г. Тичини" (1990), як і С. Тельнюк, до ви-
вчення переважно раннього етапу творчості поета, 
С. Гальченко водночас вдався до комплексного аналізу 
маловідомої архівної, рукописної поетичної та епісто-
лярної, спадщини П. Тичини, зокрема й поеми-симфонії 



~ 10 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

"Сковорода". Присвячуючи перший нарис "«Матерію мій 
мозок стежить…» (Самоосвіта і лектура П. Г. Тичини)" 
розгляду його інтелектуального становлення в першій 
третині ХХ ст. як "одного із найосвіченіших радянських 
письменників", С. Гальченко окремо зупинився на нау-
ковій та менше філософській ерудованості поета.  

Якісно новим кроком у вивченні раннього етапу жит-
тя та творчості П. Тичини вже в незалежній Україні, 
знаменуючим перехід від радянського до пострадян-
ського тичинознавства, стали, власне, праці І. Оль-
шевського [14, 15]. Вдаючись у початковому розділі 
першої під назвою "«Молюсь не самому духу – та й не 
матерії…» (вплив світових релігійно-філософських сис-
тем на духовну еволюцію Павла Тичини)" до розгляду 
зумовленості останньої такими з них, як духовні тради-
ції Середнього й Далекого Сходу, дослідник, зокрема, 
присвятив основну увагу впливу на поета йогічних ідей 
Свамі Вівекананди та Рабіндраната Тагора. У другій 
його розвідці звертають на себе увагу знову початковий 
і заключний – шостий – "штрихи"-розділи. Розглядаючи 
у першому з них – "«Щоб хміль поезії круг тебе вив-
ся…» (Містика імені й долі Павла Тичини)" християн-
ську семантику імені поета, І. Ольшевський закінчує 
книгу знаковою для П. Тичини темою космосу в нарисі 
"«Вдивляюся в небо як в нотную книгу…» (Астрономіч-
на символіка у творах Павла Тичини)".  

Висновок. Виконаний аналіз дозволив нам виокре-
мити такі три наступні провідні аспекти визначення і 
вивчення філософських засад ранньої творчості 
П. Тичини в ХХ – на початку ХХІ ст.: 1) відсутність доте-
пер формулювання і системного розробляння в тичино-
знавстві теми нашої роботи за винятком початкових 
спроб на кожному з його етапів; 2) вузькоспеціальність 
поодиноких спроб таких досліджень, передусім їх май-
же цілком літературознавчий чи мовозначний характер, 
але, за винятком праць В. Юринця [32] та І. Ольшев-
ського [14, 15], не фаховий філософсько-культур-
філософський; 3) домінантна зумовленість основних 
здобутків чи не всіх цих студій, головним чином саме 
радянського періоду, політичною кон'юнктурою розви-
тку вітчизняної гуманітаристики і, як наслідок, послідо-
вне ізоляціоністсько-радянсько-антиєвропейське міто-
логізування творчої постаті і спадщини П. Тичини. 
З огляду на це, ми бачимо перспективність розроб-
ляння цієї теми у річищі сформованого у новітньому 
тичинознавстві міждисциплінарного, критично-деміто-
логізуючого наукового пошуку.  

Разом із тим у центрі нашої уваги у цій статті, як і в 
полі зору кожного зі згаданих у ній тичинознавців з різ-
них політичних таборів та століть, винятково наочно й 
водночас вкрай непрозоро мерехтить уявний образ 
головного творця тичининського міфу – найавторитет-
нішого й заразом чи не найскромнішого розробника 
двох перших, таких виразно взаємозаперечних і, проте, 
навзаєм доповнюваних періодів вітчизняного тичино-
знавства – самого Павла Тичини. Його так до кінця й не 
пізнане в усіх радісно-трагічних злетах і падіннях життя, 
непідвладне в своїй суті, в чому ми тепер остаточно 
переконані, ригористичним апологетам як класичного 
соцреалістичного пуризму, так і не менш пуристичної 
постмодерної політкоректності, закодоване в кожному з 
рядків та кожній з літер його Тексту й, головним чином, 
саги його творчого та особистісного народження й таки 
самознищення – поемі-симфонії "Сковорода". Напевно, 
її центральний образ – загадкова постать мандрівного 
старчика-філософа Григорія і його нове духовне вті-
лення в чи не найвідданішому учні-поеті з Пісків – ре-
форматорі, як і він, українських письменства і культури, 
– одвічна загадка і водночас розгадка українського міту.  

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 
1. Буревій К. Боротьба за радість (Творчий шлях П. Тичини) / 

Кость Буревій // Червоний шлях. – 1929. – № 7. – С. 9–105. 
2. Вдовиченко Г. В. Культурфілософська спадщина філософів 

УСРР епохи "Розстріляного Відродження": монографія / Г. В. Вдо-
виченко. – К.: ВПЦ "Київський університет", 2015. – 511 с.  

3. Вдовиченко Г. В. Післямова. "Хай стрінуть, як росу в маю, всю 
душу сонячну твою..." // Сергій Шиковець. Буття Павла Григоровича: 
осмислення життєвого і творчого шляху Тичини. – К.: ВПЦ "Київський 
університет", 2014. – С. 133–138. 

4. Вдовиченко Г. В. Творча спадщина П. Тичини як об'єкт істори-
ко-філософського дослідження В. Юринця / Г. В. Вдовиченко // Дні 
науки філософського факультету-2007: Міжнародна наукова конферен-
ція (18–19 квітня 2007 року): Матеріали доповідей та виступів. – К.: ВПЦ 
"Київський університет", 2007. – Ч. ІV. – С. 6–8. 

5. Гальченко С. Текстологія поетичних творів П. Г. Тичини / 
С. А. Гальченко. – К.: Наук. думка, 1990. – 130 с. 

6. Губар О. Павло Тичина. Літературний портрет / Олександр Гу-
бар. – К.: ДВХЛ, 1961. – 134 с. 

7. Захарчук І. В. Війна і слово (Мілітарна парадигма літератури 
соціалістичного реалізму) / І. В. Захарчук. ‒ Луцьк: ПВД "Твердиня", 
2008. – 406 с. 

8. З любов'ю і болем: Спогади про Павла Тичину / Упор. 
М. Павленко. – К.: Міленіум, 2007. – 350 с.  

9. Історія української літератури. ХХ століття. У 2 кн. Кн. І. 1910–
1930-ті роки. Навч. посібник. – К.: Либідь, 1993. – 784 с.  

10. Клочек Г. "Душа моя сонця намріяла...": Поетика "Сонячних 
кларнетів" Павла Тичини / Григорій Клочек. – К.: Дніпро, 1986. – 367 с. 

11. Корсунська Б. Філософські мотиви у творчості Павла Тичини / 
Б. Л. Корсунська. – К.: Наук. думка, 1977. – 226 с. 

12. Майдан І. Зріст і сила творчости Павла Тичини. Вітер з України 
/ І. Майдан // Червоний шлях. – 1925. – № 3. – С. 189–201. 

13. Народні пісні в записах Павла Тичини / упор. В. І. Суржа. – К.: 
Музична Україна, 1976. – 175 с.  

14. Ольшевський І. Е. Павло Тичина: нові штрихи до містичного 
портрета // Ігор Ольшевський. – Луцьк: ВМА "Терен", 2012. – 184 с.  

15. Ольшевський І. Е. Павло Тичина: таїна життя і творчості // Ігор 
Ольшевський. – Луцьк: ВМА "Терен", 2005. – 140 с.  

16. Павленко М. Тичининська формула українського патріотизму: 
Монографія / Марина Павленко. – Умань: АЛМІ, 2002. – 180 с. 

17. Павлові Тичині. Збірник, присвячений сімдесятиріччю з дня на-
родження і п'ятдесятиріччю літературної діяльності поета / Упор.  
О. Килимник. – К.: Рад. письменник, 1961. – 391 с. 

18. Павло Тичина. "Соняшні кларнети" / Павло Тичина // Андрій Ні-
ковський. "Vita Nova". – К.: МКПТ, 2000. – 143 с.  

19. Про Павла Тичину: статті, нариси, спогади / Упор. Г. Донець. – 
К.: Радянський письменник, 1976. – 296 с.  

20. Співець єдиної родини: статті, есе, спогади, художні твори про 
П. Г. Тичину / Упор. З. Гончарук. – К.: Рад. письменник, 1981. – 303 с.  

21. Співець нового світу: спогади про Павла Тичину / Упор. та 
прим. Г. Донця. – К.: Дніпро, 1971. – 512 с.  

22. Степняк М. До проблеми поетики Павла Тичини / М. Степняк // 
Червоний шлях. – 1930. – № 10. – С. 11–12.  

23. Стус В. Феномен доби (сходження на Голгофу слави) / Василь 
Стус. – К.: Знання, 1993. – 95 с. 

24. Тельнюк C. Молодий я, молодий... (Поетичний світ Павла Ти-
чини (1906–1925)) / С. В. Тельнюк. – К.: Дніпро, 1990. – 424 с. 

25. Тельнюк C. Неодцвітаюча весно моя…: Роман-есе про Поета і 
його Дружину / Станіслав Тельнюк. – К.: Рад. письменник, 1991. – 335 с. 

26. Тельнюк C. Павло Тичина. Біографічна повість / Станіслав 
Тельнюк. – К.: Молодь, 1979. – 336 с.  

27. Тельнюк C. Павло Тычина. Очерк поэтического творчества. – 
М.: Худож. литература, 1974. – 277 с. 

28. Тельнюк C. Червоних сонць протуберанці. Чотири зустрічі з 
Павлом Тичиною / Станіслав Тельнюк. – К.: Рад. письменник, 1968. – 189 с.  

29. Тичина П. Зібрання творів: У 12 тт. Тт.1–12 / Павло Тичина. – 
К.: Наук. думка, 1983–1990.  

30. Тичина П. З минулого – в майбутнє. Статті, спогади, нотатки, 
начерки, інтерв'ю / Павло Тичина. – К.: Дніпро, 1973. – 344 с.  

31. Хархун В. П. Соцреалістичний канон в українській літературі: 
генеза, розвиток, модифікації / Валентина Хархун. – Ніжин: ТОВ "Гідро-
мас", 2009. – 508 с.  

32. Юринець В. Павло Тичина. Спроба критичної аналізи / Воло-
димир Юринець. – Х.: Книгоспілка, 1928. – 115 с.  

 
REFERENCES: 

1. Bureviy, K. (1929). Borotbya za radist (Tvorchyj shlyah P. Tychyny) 
[The struggle for joy (Creative way of P. Tychyna)], Chervonyj shlyakh, 3, 9–105. 

2. Vdovychenko, H. V. (2015). Kulturfilosofska spadshyna filosofiv 
USRR epochy "Rozstryilanogo Vidrodzhennya": monografiya [The 
philosophy of culture heritage of the Shooted Renaissance's philosophers of 
the Ukrainian SSR: monograph]. Kyiv, Kyivskiy universitet.  

3. Vdovychenko, H. V. (2014). Pislyamova. "Hay strinyt, yak rosy v 
majy, vsjy dyschy sonyaschny tvojy…" [Afterword. "Let them meet, like dew 
in May, your whole sunny soul…"]. In Shykovets S. Buttya Pavla 
Hryhorovycha: osmyslennya zhyttevogo i tvorchogo schlyahy Tychyny 
[Genesis of Pavlo Hryhorovych: comprehension of the life and creative path 
of Tychyna]. Kyiv, Kyivskiy universitet.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 11 ~ 

 

 

4. Vdovychenko, H. V. (2007). Tvorchya spadschyna P. Tychyny yak 
object istoryko-fylosofskogo doslidzhennya. [The creative heritage of 
P. Tychyna as an object of historical and philosophical research]. Dnyi nauki 
fylosofskogo fakyltety-2007: Mizhnarodnya naykova konferenciya (18–
19 kvitnya 2007 roky). Kyiv, Kyivskyi universitet. Ch. 4, 6–8.  

5. Halchyenko, S. (1990). Tekstologiya poetychnych tvoriv 
P. H. Tychyny [Textology of poetic works of P. H. Tychyna]. Kyiv, Naukova dumka. 

6. Gubar O. (1961). Pavlo Tychyna. Literatyrnyi portret [Pavlo 
Tychyna. Literary portrait]. Kyiv, DVHL. 

7. Zacharchyk, I. V. (2008). Vijna i slovo (Militarnya paradygma 
lyteratyry socyalystychnogo realismy) [War and the word. The military 
paradigm of the literature of Socialist Realism]. Lytsk, Tverdynya. 

8. Z lybovjy i bolem: Spogady pro Pavla Tychyny [With love and pain: 
memories of Pavlo Tychyna] (2007). Kyiv, Millenium.  

9. Istorija ukrajinskoyi literatyry. XX st. U 2 kn. Kn. 1. 1910–1930 r. 
Navch. posibnyk [History of Ukrainian literature. XX century. In 2 books. 
Book 1. 1910–1930 ss.: tutorial], (1993). Kyiv, Lybid.  

10. Klochek, H. (1986). "Dyscha moyja sontsya namrijyala": Poetyka 
"Sonyachnych klarnetyv" Pavla Tychyny ["My soul has dreamed the Sun": 
Poetics of "Solar Clarinets" by Pavlo Tychyna]. Kyiv, Dnypro. 

11. Korsynska, B. (1977). Filosofskyi motyvy y tvorchostyi Pavla 
Tychyny [Philosophical motives in the creativity of Pavlo Tychyna]. Kyiv, 
Naykova dymka. 

12. Maydan, I. (1925). Zrist i syla tvorchosty Pavla Tychyny. Viter z 
Ukrajiny [Growth and strength of creativity of Pavlo Tychyna. Wind from 
Ukraine], Chervonyj shlyakh, 3, 189–201.  

13. Narodnyi pisnji v zapysach Pavla Tychyny. (1976). [Folk songs in 
the recordings of Pavlo Tychyna]. Kyiv, Myzuchna Ukrajina.  

14. Olshevskyi, I. E. (2012). Pavlo Tychyna: novi shtrychy do 
mistychnogo portreta [Pavlo Tychyna: new touches of the mystical portrait]. 
Lytsk, Teren.  

15. Olshevskyi, I. E. (2005). Pavlo Tychyna: tajina zhyttya i tvorchostyi 
[Pavlo Tychyna: the secret of life and creativity]. Lytsk, Teren.  

16. Pavlenko, M. (2002). Tychynynska formyla ukrayinskogo 
patriotizmy: monografiya [Tychyna's formula of Ukrainian patriotism: 
monograph]. Uman, ALMI.  

17. Pavlovi Tychyni. Zbirnyk, prysvyachenyi simdesyatyrichchy z dnya 
narodzhennya i p'yatdesyatyrichchy literatyrnoji dyjalnostyi poeta [To Pavlo 
Tychyna. A collection, dedicated to the seventieth birthday anf fifty years of 
the poet's literary activity]. (1961). Kyiv, Radyanskyi pysmennyk.  

18. Pavlo Tychyna. "Sonyashnyi klarnety". Andriy Nikovskyi. "Vita 
Nova". (2000). [Pavlo Tychyna. "Solar Clarinets". Andriy Nikovskyi. "Vita 
Nova"] Kyiv, MKPT.  

19. Pro Pavlya Tychyny: stattyi, narysy, spogady [Of Pavlo Tychyna: 
articles, essays, memoirs], (1976). Kyiv, Radyanskyi pysmennyk.  

20. Spivjets yedynoi rodyny: stattyi, ese, spogady, hydozhni tvory pro 
P. H. Tychyny [Single Family Singer: Articles, essays, memoirs, artworks 
about P. Tychyna], (1981). Kyiv, Radyanskyi pysmennyk.  

21. Spivjets novoho svity: spohady pro Pavla Tychyny [New World 
Singer: memoirs of P. Tychyna], (1971). Kyiv, Dnipro.  

22. Stepnyak, M. (1930). Do problemy poetyky Pavla Tychyny [To the 
problem of the P. Tychyna's poetics], Chervonyi shlyakh, 10, 11–12.  

23. Stys, V. (1993). Fenomen doby (shodzhennya na Holhofy slavy) 
[The phenomenon of the era (the ascent of Calvary glory)]. Kyiv, Znannya. 

24. Telnjyk, S. (1990). Molodyi ja, molodyi… (Poetychnyi svit Pavla 
Tychyny (1906–1925). [Young me, young… (The poetic world of P. Tychyna 
(1906–1925)]. Kyiv, Dnypro.  

25. Telnjuk, S. (1991). Neodcvitajycha vesno mojya…: Roman-ese pro 
Poeta i jogo Dryzhyny [My unfading spring…: Roman essay on the Poet and 
his Wife]. Kyiv, Radyanskiy pysmennyk. 

26. Telnjuk, S. (1979). Pavlo Tychyna. Biografichnya povist [Pavlo 
Tychyna. Biographical story]. Kyiv, Molod.  

27. Telnjuk, S. (1974). Pavlo Tychyna. Ocherk poeticheskogo 
tvorchestva [Pavlo Tychyna. Essay on his poetry]. Moskow, 
Hydozhestvennyaya literatyra. 

28. Telnjuk, S. (1968). Chervonych sonts protuberyantsi. Chotyry 
zystrichi z Pavlom Tychynoju [Red suns prominences. Four meetings with 
Pavlo Tychyna]. Kyiv, Radyanskyi pysmennyk.  

29. Tychyna, P. (1983–1990). Zibryannya tvoryv: y 12 tt. [Collected 
works: in 12 vol.]. Kyiv, Naykova dymka.  

30. Tychyna, P. (1973). Z mynylogo – v majbytnye. Statti, spogady, 
notatky, nacherky, intervju [From the past to the future. Articles, memoirs, 
notes, essays, interviews]. Kyiv, Dnypro.  

31. Harhyn, V. P. (2009). Sotsrealistychnyi kanon v ukrajinskyij 
literatyri: geneza, rozvytok, modyfikatsii [Socialist-Realistic Canon in 
Ukrainian Literature: genesis, development, modifications]. Nizhyn, TOV 
Hydromas.  

32. Yurinets, V. (1928). Pavlo Tychyna. Sprobya krytychnoji analisy 
[Pavlo Tychyna. Critical review experience]. Kharkiv, Knygospilka.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  18 . 1 1 . 19  

 
Г. В. Вдовиченко, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

 
ФИЛОСОФСКИЕ УСТАНОВКИ РАННЕГО ТВОРЧЕСТВА П. ТЫЧИНЫ  

КАК ОБЪЕКТ МОДЕРНИСТСКО-ПОСТМОДЕРНИСТСКОГО МИФОТВОРЧЕСТВА  
 
В статье классифицируются и освещаются охватывающие последние сто лет три этапа – досоветский, советский и постсо-

ветский – исследования и мифологизации жизни и творчества П. Тычины на примере изучения в Украинской державе, УССР, Украине и 
за рубежом философских установок его раннего творчества. В контексте системного рассмотрения специфики формирования 
упомянутых этапов в течение 1918–2019 гг. на материалах, в том числе малоизвестных, исследований более пятидесяти предста-
вителей отечественного и зарубежного тычиноведения, как и широкого круга материалов поэтического, прозаического, научно-
публицистического и эпистолярного наследия П. Тычины и его коллег-современников, предпринята попытка критического междис-
циплинарного – культурологическо-философско-литературоведческого – анализа идейно-мировоззренческих основ и итогов модер-
нистской и постмодернистской мифологизации раннего творчества П. Тычины как ведущего творца и символа украинских модерни-
стско-соцреалистической литературы и в целом культуротворчества.  

Ключевые слова: миф, мифотворчество, тычиноведение, раннее творчество П. Тычины, философские установки, украинская литература ХХ в., 
Модерн, Постмодерн, соцреализм.  

 
H. V. Vdovychenko, Doctor of Philosophical Science, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kiev, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
PHILOSOPHICAL ATTITUDES OF THE EARLY WORKS OF P. TYCHYNA  

AS AN OBJECT OF MODERNIST-POSTMODERN MYTH CREATION 
 
The article classifies and highlights three stages spanning the last hundred years – pre-Soviet, Soviet and post-Soviet, of research and mythol-

ogization of the life and creation of P.Tychyna, using the example of studying the philosophical attitudes of his early work in the Ukrainian state, the 
Ukrainian SSR, Ukraine and abroad. The specifics of the formation of the mentioned stages during 1918 – 2019 were systematically considered on 
materials, including little-known, studies of more than fifty representatives of domestic and foreing tychynology, as well as a wide range of materi-
als of the poetic, prosaic, scientific-journalistic and epistolary heritage of P. Tychyna and his contemporary colleagues. In the context of this review  
an attempt was made of critical interdisciplinary analysis – cultural and philosophical and literary, of the ideological foundations and the results of 
the modernist and postmodern mythologization of the early creativity of P. Tychyna as the leading creator and symbol of Ukrainian Modernist and 
Socialist-Realistic literature and, in general, cultural development.  

The article identifies three leading aspects of defining and studying the philosophical foundations of P. Tychyna's early work in the 
twentieth – early twenty first centuries: 1) the absence of the formulation and systematic development of the topic in P. Tychyna studies, except 
for the initial attempts at each of its stages, so far; 2) the narrow specialty of individual attempts at such research, first of all, almost entirely 
literary or linguistic, but not professional philosophical and cultural philosophical; 3) the dominant conditionality of the major achievements of 
almost all of these studies, mainly the Soviet period, the political environment of the development of national humanities and, as a 
consequence, the consistent isolationist-Soviet-anti-European mythology of P. Tychyna's creative figure and heritage. In view of this, the 
development of this topic in the context of an interdisciplinary, critically-demythologizing scientific search, formed in the contemporary 
P. Tychyna studies, has been identified as promising. 

Key words: myth, mythmaking, tychynology, early creativity of P. Tychyna, the philosophical attitudes, the Ukrainian literature of the XX c., the Modern 
era, the Postmodern era, the Socialist Realism.  

 



~ 12 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 17:329 
М. І. Коробко, канд. філос. наук, асист.  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, Київ, 01033, Україна  

margarytakorobko@gmail.com 
 

ЛІБЕРТАРІАНСТВО ТА ФІЛОСОФІЯ ОБ'ЄКТИВІЗМУ АЙН РЕНД 
 

У статті дається загальний огляд ідеології лібертаріанства. Метою статті є аналіз головних ідей лібертаріанського руху та їх-
нього зв'язку з філософією об'єктивізму Айн Ренд. Суть цього ідеологічно-політичного напрямку неможливо уявити без філософсько-
го доробку американської письменниці російського походження Айн Ренд. Головною ідеєю лібертаріанців є відстоювання ринкових 
свобод та заперечення проти перерозподілу за допомогою оподаткування для реалізації ліберальної теорії рівності. Сучасного зна-
чення та політичного забарвлення цей рух набув в кінці 30-х ‒ на початку 40-х років ХХ ст. в США, коли з'явилося достатньо багато 
противників політики "Нового курсу" президента США Ф. Рузвельта. Айн Ренд була однією з перших, хто підтримав лібертаріанців, 
але з часом вона стала від них віддалятися з різноманітних причин як особистого, так і філософсько-світоглядного характеру. 
В Україні сьогодні цей рух набув популярності завдяки ідеологічному спрямуванню політичної партії "Слуга народу". 

Ключові слова: Айн Ренд, ідеологія, капіталізм, лібертаріанство, об'єктивізм, політика. 
 
Постановка проблеми. На фоні президентських та 

парламентських виборів в Україні в першій половині 2019 
року в нашому культурному та медіа-просторі підвищи-
лася зацікавленість у розумінні такої політичної течії, як 
лібертаріанство. Адже партія провладної більшості, яка 
пройшла до українського парламенту влітку 2019 року, 
назвала своє ідеологічне спрямування лібертаріанським. 
Суть цього ідеологічно-політичного напрямку неможливо 
уявити без філософського доробку американської пись-
менниці російського походження Айн Ренд.  

Головною ідеєю лібертаріанців є "відстоювання рин-
кових свобод та заперечення проти перерозподілу за 
допомогою оподаткування для реалізації ліберальної 
теорії рівності" [5, с. 140]. Але В. Кімліка зазначає, що 
не всі прихильники вільного ринку є лібертаріанцями, 
багато лібералів сьогодні не погоджуються з їхнім пот-
рактуванням вільного ринку як "справедливого за своєю 
природою" [5, с. 140]. Термін "лібертаріанство" виник 
ще в кінці XVIII сторіччя у Франції. Але сучасного зна-
чення та політичного забарвлення він набув в кінці  
30-х ‒ на початку 40-х років в США, коли з'явилося до-
статньо багато противників політики "Нового курсу" (ця 
політика передбачала неабияке втручання держави в 
економічну та соціальну сфери) тогочасного президен-
та США Франкліна Рузвельта. Айн Ренд була однією з 
перших, хто підтримав лібертаріанців, але з часом вона 
стала від них віддалятися з різноманітних причин як 
особистого, так і філософсько-світоглядного характеру. 
Та, не дивлячись на це, зараз, коли різноманітні лібер-
таріанські рухи та партії набувають в США та у всьому 
світі неабиякої популярності, Айн Ренд продовжують 
записувати в ряди найбільш впливових теоретиків фі-
лософії лібертаріанців. 

Аналіз досліджень і публікацій. Айн Ренд однією з 
перших у своїх роботах стала пропагувати ідеї ліберта-
ріанства, надихаючись роботами Л. Мізеса. Теоретичні 
підвалини цього ідеологічно-політичного руху викладені в 
роботах К. Бендукідзе, Д. Келлі, Д. Боуза, В. Кімліки та ін. 

Метою статті є аналіз головних ідей лібертаріанського 
руху та їхній зв'язок з філософією об'єктивізму Айн Ренд. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Свою 
філософію Айн Ренд назвала "об'єктивізмом", відстою-
ючи думку, що об'єктивна реальність, яка існує незале-
жно від індивіда, та об'єктивні раціональні закони логіки 
є єдиною підставою людського життя. "Об'єктивізм" Айн 
Ренд фундується на твердженні, що "єдиним даним 
людині засобом осягнення дійсності та керівництвом до 
дії" є розум як "здатність визначати і засвоювати мате-
ріал, даний людині у відчуттях". Уся творча спадщина 
Айн Ренд є спробою вибудувати проєкт моральної фі-
лософії як точної науки, в якій піднімаються як суто фі-
лософські, метафізичні та епістемологічні питання, так і 
проблеми політики, економіки та мистецтва. "Об'єкти-

візм" Айн Ренд можна розуміти як методологічну наста-
нову щодо виправдання принципу егоїзму як дієвої ре-
алізації цінності та унікальності людського індивіду та 
піднесення в пріоритети продуктивності творчої особис-
тості в умовах невтручання держави в економічну дія-
льність приватного сектора. Така теорія, за Айн Ренд, 
може втілитися на практиці лише в умовах капіталізму в 
його лібертаріанському розумінні як єдиної, оптималь-
ної системи організації життя розумних людських істот. 

Батьки-засновники американської демократії сповіду-
вали ідеї класичного лібералізму. Сьогодні ліберальні 
ідеї (піднесення та захист індивідуальних людських сво-
бод) у політичній сфері є пануючими в більшості країн 
світу. Але сам лібералізм в останні пару століть зазнав 
серйозної трансформації, розділившись на велику кіль-
кість політичних течій, зокрема і лібертаріанство. 

Як вже зазначалося, Айн Ренд не визнавала себе 
частиною лібертаріанського руху, вважаючи їх анархіс-
тами та релігійними фанатиками, що крали її ідеї [10, 
с. 91‒94], але самі його учасники незмінно називають її 
ім'я серед засновників та ідеологів цього політичного 
руху. Таке її войовниче ставлення до популярної сього-
дні політичної течії пояснюється тим, що письменниця 
вважала злочинним намагатися відстоювати знищення 
уряду в суспільстві нераціональних суб'єктів: "Ліберта-
ріанський анархізм – чисте поклоніння свавіллю, оскіль-
ки лібертаріанці відмовляються визнати, що людьми 
повинні керувати об'єктивні закони, особливо якщо лю-
ди притримуються різних поглядів… У правильно орга-
нізованому суспільстві розумній людині не потрібно і 
знати, що уряд існує, тому що закони зрозумілі і вона їх 
не порушує" [10, с. 91–94]. 

Не дивлячись на таку позицію письменниці, сьогодні 
пропагуванням та поширенням ідей "об'єктивізму" Айн 
Ренд серед мас в США займаються саме учасники лі-
бертаріанського політичного руху. Цей рух, який за ос-
нову взяв класичну ліберальну теорію, виник в амери-
канській традиції індивідуалізму як результат незадово-
лення трансформацією ліберальної ідеї в практиці полі-
тичного лібералізму у бік соціалізму та розвинувся в 
достатньо сильну політичну течію.  

Лібертаріанці виступають проти загальної концепції 
справедливості сучасних лібералів: "Всі суспільні пер-
винні блага: свобода і можливість, дохід та добробут, 
соціальні засновки самоповаги людей – повинні розпо-
ділятися порівну, якщо тільки нерівний розподіл деяких 
або усіх цих благ не слугуватиме користі тих, хто зна-
ходиться в найменш сприятливому положенні" [5, с. 81]. 
Для лібертаріанців важливою є рівність можливостей, 
жодного значення не має ні природний, ні соціальний 
стан людської особистості. Таким чином, жодного опо-
даткування на соціальні лікарні, школи, інституції бути 
не може, кожна людина сама вирішує, за що, коли і ко-

© Коробко М. І., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 13 ~ 

 

 

му сплачувати в рамках вільного ринкового обміну. Лі-
берали ж вважають несправедливим, щоб люди з при-
родними недоліками чи маленькою соціальною вагою 
голодували, щоб діти з небагатих сімей не могли отри-
мати освіту та медичну допомогу в капіталістичних 
умовах життя. Тому вони схвалюють оподаткування 
бізнесових угод на ринку вільного обміну задля компен-
сації людям їхніх природних та соціальних недоліків [5, 
с. 143]. Лібертаріанці ж, посилаючись на принцип пова-
ги до морального статусу і внутрішньої самоцінності 
кожної людини, стверджують, що "вимога перерозподі-
лу через податки від талановитих до знедолених пору-
шує право власності на себе" кожної окремої вільної 
людської особистості  [5, с. 148‒149]. 

Один з найбільших сучасних апологетів цієї течії 
Д. Боуз зазначає, що лібертаріанська філософія – це, в 
першу чергу, філософія індивідуалізму: "Лібертаріанці 
розглядають індивіда як базову одиницю соціального 
аналізу. Лише індивіди роблять вибір і є відповідальни-
ми за свої дії" [2, с. 35]. Для лібертаріанців великого 
значення набуває поняття гідності, яка наділяє кожного 
окремого індивіда правами та відповідальністю. Саме 
визнання гідності для вирішення глобальних гендерних 
проблем та проблем людської самоідентифікації є для 
представників лібертаріанського руху одним з найбіль-
ших досягнень у західній традиції. Для філософії лібер-
таріанства людина від природи є моральним діячем, 
який володіє "правами на захист свого життя, свободи 
та власності" [2, с. 35], до цих прав жодного відношення 
не мають ні уряд, ні суспільство. Суспільний та політич-
ний порядок виникає абсолютно спонтанно: усі важливі 
інституції, як-то мова, право, гроші та ринки, виникли 
спонтанно без якогось управління з центру, а суспіль-
ство загалом не є організацією, в нього немає жодної 
конкретної мети. Лібертаріанці намагаються побудувати 
суспільство свободи в межах закону, де "індивіди вільні 
дотримуватися свого власного життєвого шляху доти, 
доки вони поважають такі самі права інших" [2, с. 35–
36]. З питання права Д. Боуз говорить: "Верховенство 
права означає те, що індивіди керуються загально-
прийнятими та спонтанно розвинутими правовими нор-
мами, а не довільними наказами; це також означає, що 
цим правилам належить захищати свободу індивідів 
досягати щастя своїми власними способами, а не праг-
нути якогось певного результату чи наслідку" [2, с. 36]. 
Позиція лібертаріанства полягає у тому, що задля за-
хисту своїх прав люди формують уряди, але в той са-
мий час уряди та будь-яка сконцентрована влада є 
найнебезпечнішою установою в державі. У приклад 
приводяться слова англійського історика та політика 
лорда Актона з листа до єпископа Крейтона: "Будь-яка 
влада схильна розбещувати, а абсолютна влада роз-
бещує абсолютно" [12]. Саме обмеження врядування, 
на переконання лібертаріанців, привело до завоювання 
індивідуальних свобод та тривалого економічного зрос-
тання західного світу. Звідси робиться висновок, що 
для свого власного процвітання люди повинні брати 
участь в економічній діяльності: "Вільні ринки являють 
собою економічну систему вільних індивідів, і вони не-
обхідні для створення багатства. Лібертаріанці переко-
нані, що люди стануть вільнішими та заможнішими, 
якщо мінімізувати урядове втручання в економічний 
вибір індивідів" [2, с. 36]. Д. Боуз пише, що лібертаріанці 
сповідують схему сучасної думки "індивідуалізм – при-
ватна власність – капіталізм – рівність перед законом" 
[2, с. 37], вони намагаються, на його думку, побудувати 
не ідеальне суспільство, а лише більш вільне та краще 
у порівнянні з тим, що зараз існує. Але концепція лібер-

таріанства здається дещо примарною та утопічною з 
їхнім ухилом до спонтанності та свободи індивідів. 

Одним з найбільших фундаторів та натхненників лі-
бертаріанського руху був Л. Мізес, відомий австрійський 
економіст та філософ, який справив на "філософію  
об'єктивізму" неабиякий вплив. Майже вся економічна 
частина філософії Айн Ренд була запозичена саме в 
нього. А. Вільгоцький стверджує, що Айн Ренд взяла у 
Л. Мізеса декілька фундаментальних для свого вчення 
економічних ідей, які склали теоретичну платформу для 
політико-економічної частини "філософії об'єктивізму". 
Якщо проглянути книгу "Лібералізм в класичній тради-
ції" австрійського вченого, яка вперше вийшла друком 
німецькою мовою 1927 року, то можна зробити цікавий 
висновок, що більшість з того, що він стверджував про 
лібералізм, Айн Ренд почала стверджувати в якості 
апології свого типу капіталізму. Слідом за лібертаріан-
ським економістом вона постулювала невтручання уря-
ду в соціальну сферу, саме він одним з перших почав 
відстоювати невтручання в особисте життя людей: "Не 
через зневагу до духовних благ лібералізм опікується 
виключно матеріальним добробутом людини, а через 
переконання, що найвище та найпотаємніше в людині 
не може бути заторкнуте жодним зовнішнім регулюван-
ням. Він шукає шляхів забезпечення лише матеріально-
го добробуту, оскільки знає, що внутрішнє, духовне ба-
гатство не може прийти до людини ззовні, а тільки з 
глибин її власного серця. Він не прагне створити щось 
іще, окрім зовнішніх передумов розвитку внутрішнього 
життя" [6, с. 4]. Так само, як і Л. Мізес, Айн Ренд ствер-
джувала, що людина відрізняється від тварини тим, що 
в неї є розум і вона повинна вирішувати усі проблеми 
раціонально, саме раціоналізм може бути тим рішен-
ням, яке допомагає регулювати соціальну сферу, але 
цей раціоналізм притаманний кожній окремій людині, і в 
жодному разі уряд не повинен регулювати соціальний 
рівень людських відносин.  

Дотримуючись утилітарної позиції, Л. Мізес ствер-
джував, що в основі капіталізму повинна лежати корис-
ність для всього суспільства загалом: "Лібералізм є 
доктриною, спрямованою виключно на поведінку людей 
у цьому світі. Зрештою, він не має нічого іншого на меті, 
окрім підвищення їхнього зовнішнього, матеріального 
добробуту, і безпосередньо не переймається їхніми 
внутрішніми духовними та метафізичними потребами. 
Він не обіцяє людям щастя чи вдоволення, а лише мак-
симально можливе задоволення усіх тих бажань, які 
можна задовольнити за допомогою речей матеріально-
го світу" [6, с. 3]. Айн Ренд розділяла інтелектуальне 
спрямування Л. Мізеса: "Він [Мізес] визначав розум як 
"особливу і характерну властивість людини" і заснову-
вав свою роботу на методологічному індивідуалізмі – 
ідеї про те, що основними об'єктами для аналізу мають 
служити окремі особистості. Саме такі передумови ле-
жали в основі його підходу до економіки" [3, с. 227], яку 
Айн Ренд знала не дуже добре, але вважала дуже важ-
ливою для побудови соціальної та політичної філосо-
фії. Л. Мізес пише про розум та раціональність людей 
як політичних суб'єктів наступним чином: "Нині лібера-
лізм аж ніяк не є несвідомим того факту, що люди іноді 
діють нерозумно. Якби люди завжди діяли розумно, не 
було б потреби закликати їх керуватися розумом. Лібе-
ралізм стверджує не те, що люди завжди чинять розум-
но, а радше те, що їм варто, у їхньому власному прави-
льно усвідомленому інтересі, завжди чинити розумно. 
І суть лібералізму, власне, в тому, що він прагне в ца-
рині соціальної політики надати розуму того визнання, 
якого йому було беззаперечно надано в усіх інших ца-
ринах людської діяльності" [6, с. 4].  



~ 14 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Письменниці імпонували думки, висловлені австрій-
ським вченим в його роботі "Соціалізм", слідом за ним 
вона сфокусувалась на підприємцях ("Атлант розправив 
плечі"), а не на простих робітниках, як-то було в її пер-
шому бестселері "Джерело". Також у Л. Мізеса вона 
знайшла докази своєї думки про те, що раніше ніколи не 
існувало абсолютно вільного капіталізму та справжнього 
лібералізму: "Навіть в Англії, котру називали батьківщи-
ною лібералізму та зразковою ліберальною країною, 
прибічники ліберальної політики ніколи не досягали успі-
ху у втіленні усіх своїх вимог… Лібералізм не є заверше-
ною доктриною або сталою догмою" [6, с. 3]. Саме в авс-
трійського економіста Айн Ренд запозичила думку про те, 
що монополії виникають не через бізнесменів, а через 
урядове регулювання ринкових процесів, яку так захоп-
ливо проілюструвала в "Атланті" [3, с. 228].  

На питання, що ж відрізняє абсолютну відсутність 
владної надбудови в долині Ґолта в романі "Атлант 
розправив плечі" від анархії, за яку вона так критикує 
лібертаріанців, Айн Ренд відповіла, що в долині Ґолта 
вона описує не суспільство, а приватне земельне воло-
діння. Ця ділянка є приватною власністю, господар якої 
сам обирав тих, хто буде жити на його ділянці. В долині 
був суддя, який би вирішував конфлікти між жителями, 
але конфлікти не могли виникнути в принципі, бо "у них 
була спільна філософія" [10, с. 95].  

Але в той же самий час письменниця стверджує, що 
суспільство не може існувати так, як існує спільнота 
геніїв, раціональних суб'єктів, атлантів в долині Ґолта в 
романі "Атлант розправив плечі". Уряд і вище керівниц-
тво просто необхідні в суспільстві простих людей задля 
захисту інтересів і прав усіх окремих індивідів [10, с. 95].  

Деяка суперечливість та непослідовність думок з 
цього приводу пояснюється тим, що Айн Ренд як пись-
менниця була продуктом двох протилежних культурних 
традицій – російської та американської, – яка народи-
лася та сформувалася як особистість в історичний час 
глобальних світових трансформацій. Вона не хотіла 
бути частиною якоїсь політичної течії, ідеї якої були їй 
не зовсім до смаку. Їй не подобалися ані релігійні, ані 
соціалістичні, ліві настрої, що періодично ширилися в 
інтелектуальних колах, в яких вона мала змогу оберта-
тися у Лос-Анджелесі та Нью-Йорку. Айн Ренд виріши-
ла створити свою "філософію об'єктивізму", ідеї якого 
залишаються актуальними, не дивлячись на те, що во-
ни не є вельми оригінальними, закінченими та доскона-
лими. Джерело їхньої популярності лежить у тому, що в 
своїй ексцентричній, підкреслено-прямолінійній та від-
вертій манері Айн Ренд стала "дзеркалом етико-
політичної парадигми" епохи Модерну [11, с. 185]. А 
індивідуалізм як одна з найхарактерніших ознак Модер-
ну став джерелом її філософських пошуків.  

Соціальним ідеалом для Айн Ренд слугував капіта-
лізм лібертаріанського типу – як єдино можлива в своїй 
досконалості соціальна система. Вона підносила цінності 
не лише людського розуму, логіки та людського життя, а 
й, зокрема, грошей, капіталу. Саме питанням політики 
більшою мірою, а не економіки (її достатньо мало у фі-
лософських роздумах американської письменниці) прис-
вячена збірка "Капіталізм: незнайомий ідеал". Економіка і 
політика для Айн Ренд є одним цілим: "Політична та еко-
номічна системи доповнюють одна одну; ні політика не 
створює економіку, ні навпаки. І ту і іншу створюють одні 
і ті самі ідеї. Політична система, що захищає вільне підп-
риємництво, і капіталістична економіка – результати 
процесу історичного розвитку. Обидві випливають з фі-
лософії розуму, свободи та прав особистості – вироста-
ють на тому ж фундаменті, на якому створювалась наша 
країна [США]" [10, с. 14‒15]. 

Насправді у "філософії об'єктивізму" Айн Ренд як 
відображенні етико-політичної парадигми Модерну 
зовсім не цікавляться реальними людьми та існуючи-
ми політичними системами, набагато важливішим є 
побудова ідеальних типів людей та політико-
економічних устроїв. Письменницею був створений 
образ ідеальної Людини-Творця, якому відповідав іде-
альний тип капіталістичного устрою: "Капіталізм – це 
суспільний устрій, заснований на визнанні прав особи-
стості, враховуючи права власності, і такий, що пе-
редбачає, що вся власність знаходиться в руках при-
ватних осіб… Визнання прав особистості включає в 
себе заборону на використання фізичної сили при 
взаємодії між людьми. У капіталістичному суспільстві 
жодна людина або група людей не має права викорис-
товувати фізичну силу проти інших першими" [9, с. 20].  

Така позиція Айн Ренд пояснюється її думкою, що 
європейська цивілізація не виробила правильного від-
ношення до людського індивіда, що протягом багатьох 
сторіч європейські інтелектуали уявляли людину як 
раба: "…уявлення про людину як про раба абсолютист-
ської держави, що була втілена в особі короля, зміни-
лося уявленням про людину як раба абсолютистської 
держави, що втілилася в "народі", тобто ярмо вождя 
племені змінилося ярмом самого племені" [9, с. 13]. 
Письменниця стверджує, що в Новий час на зміну ра-
бам прийшли винахідники, але філософи цього не 
помітили [9, с. 13‒14]. Тому вона спробувала побуду-
вати свій ідеальний політичний устрій, в якому б могли 
жити її ідеальні люди-творці, а єдиною функцією вико-
навчої влади в такому суспільстві були б "заходи по 
захисту прав людини" [9, с. 21]. 

Вільний ринок може існувати, на думку лібертаріан-
ців, тільки за умов існування мінімальної держави, яку 
підтримувала Айн Ренд і про яку писав грузинський по-
літичний діяч Каха Бендукідзе: "Лао Цзи сказав: "Що 
більше законів і всілякого впорядкування, то більше 
крадіїв і розбійників". Додам від себе: серед крадіїв і 
розбійників гірші за гірших – це чиновники-хабарники, а 
вони є безпосереднім наслідком величезної кількості 
законів, якими сучасне суспільство намагається себе 
облаштувати" [1, с. 12]. Ця позиція яскраво ілюструєть-
ся тим хаосом, спричиненим командним державним 
управлінням, який описала у своєму романі американ-
ська письменниця. Але історія не знає жодного прикла-
ду неврегульованого державою капіталізму. 

Послідовник "об'єктивізму", генеральний директор 
Суспільства Атланта Д. Келлі притримується думки, що 
сучасний капіталізм сформувався в результаті трьох 
революцій, які відбулися в 1750‒1850-х роках. Перша, 
на його думку, носила політичний характер – це тріумф 
лібералізму, а саме – доктрини про природні права та 
тези про те, що функції держави повинні обмежуватися 
захистом прав особистості, зокрема права власності. 
Друга революція відбулася в економічній теорії, а її сим-
волом стала праця А. Сміта "Багатство народів". Шот-
ландський філософ показав, що коли людям надають 
свободу в реалізації їхніх економічних інтересів, ре-
зультатом стає не хаос, а спонтанний порядок – ринко-
ва система. У рамках такої системи дії індивідів коор-
динуються краще, а багатства створюється більше, ніж 
при державному управлінні економікою. Третьою рево-
люцією Д. Келлі називає Промисловий переворот. Він 
вважає, що технічні інновації стали інструментом гігант-
ського розширення можливостей людини у сфері виро-
бництва. І результатом цього стало не тільки загальне 
підвищення рівня життя людей, але й поява в найенер-
гійніших та найзаповзятіших з них шансів накопичити 
деякі статки, які неможливо було уявити за старих часів 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 15 ~ 

 

 

[4, с. 75‒76]. Сучасні послідовники однієї з гілок "філо-
софії об'єктивізму" Айн Ренд вважають, що сьогодні 
потрібна четверта революція, революція людської сві-
домості, яка б "утвердила моральне право людини жити 
заради себе" [4, с. 88]. 

Для Айн Ренд капіталістична політична система, в її 
ідеальній лібертаріанській формі, ‒ єдина з усіх можли-
вих, що може дати людині політичну свободу: свободу 
від тиску держави. Відповідно до "філософії об'єктивіз-
му", держава має тільки одну функцію: функцію караль-
ного органу, єдиного органу, який має право застосову-
вати фізичну силу. Людина ж не має право застосову-
вати фізичну силу, "поки є держава, яка захищає її у 
відповідності з об'єктивними нормами. Силу не можна 
використовувати через своє власне свавілля. (Якщо на 
вас хтось наставив пістолет, ви маєте право в нього 
вистрелити. Але це не право ініціювати застосування 
сили. Це право на самозахист)" [10, с. 14‒15]. Захист 
прав людини є тією єдиною функцією держави, з якої і 
випливає право на застосування сили. Цю функцію 
держава може виконувати через свої органи: армію, 
поліцію, судову систему. Більше ніяких функцій в дер-
жави бути не може, на думку Айн Ренд, бо це загрожу-
ватиме свободі людського індивіда: "В такому [капіталі-
стичному] суспільстві єдина функція виконавчої влади – 
заходи щодо захисту прав людини, тобто щодо захисту 
її від фізичних зазіхань; людина передоручає владі 
здійснювати своє право на самозахист, і влада повинна 
використовувати силу тільки в якості карального заходу 
і тільки проти тих, хто використовує її першим; таким 
чином, виконавча влада – це засіб поставити каральні 
силові заходи під неупереджений контроль" [9, с. 21].  

Прибічники капіталістичного політико-економічного 
устрою суспільства стверджують, що такий устрій зав-
жди віддає перевагу свободі перед безпекою. Про це 
говорить неодноразово цитований найрізноманітнішими 
науковцями Б. Франклін у листі від 11 листопада 1755 
року: "Ті, хто готові пожертвувати насущною свободою 
заради малої дещиці тимчасової безпеки, не гідні ні 
свободи, ні безпеки" [13]. Але те, що прихильники капі-
талістичного суспільства вважають своєю перевагою – 
свободу, люди, які є прихильниками колективізму, вва-
жають недоліком: "Основна проблема сучасного світу, – 
сказав Еллсворт Тухі, – полягає в омані, що свобода і 
примус несумісні. Для того щоб вирішити ті гігантські 
проблеми, які ведуть до загибелі сучасний світ, необхі-
дно внести ясність у наші погляди. По суті, свобода і 
примус – це одне і те ж. Ось простий приклад. Світло-
фори обмежують вашу свободу – ви не можете перет-
нути вулицю, де вам хочеться. Але це обмеження є 
ваша свобода не потрапити під машину. Якби вам на-
дали роботу, заборонивши залишати її, це обмежило б 
ваше право вибирати ту сферу діяльності, яка вам по-
добається. Але водночас звільнило б від страху перед 
безробіттям. Як тільки на нас накладається нове зобо-
в'язання, ми автоматично отримуємо нову свободу. Ці 
два явища нероздільні. Тільки приймаючи всілякі обме-
ження, ми знаходимо справжню свободу" [8, с. 634]. 
Для більшості людей саме безпека є запорукою благо-
дійного життя, і цю більшість Айн Ренд зневажає та 
вважає такою, що приречена на знищення (кінцівка 
"Атланта" є тому доказом).  

Сьогодні деякі науковці говорять про поєднання 
економічної та політичної свобод. Економічний добро-
бут може існувати, тільки якщо в людей буде свобода. І 
не держава повинна створювати робочі місця. Тільки 
даючи свободу приватному сектору, можна гарантувати 
економічне забезпечення людей. Багатство створюєть-
ся приватним сектором, у той час як держава споживає 

це багатство: "Гроші – лише засіб, який забезпечує обмін 
товарами й послугами, а тому вони повинні бути пов'яза-
ні із продуктивністю праці й відображати її рівень" [7, 
с. 99]. Усі поборники капіталізму в один голос стверджу-
ють, що держава і підприємці повинні діяти на чесній 
основі, лише чесність є запорукою щасливого життя під-
приємців і всіх людей, що проживають в державі. 

Висновок. Як доводить сучасна політика по всьо-
му світові, зокрема і в Україні, доробок Айн Ренд не 
втрачає своєї актуальності в час глобальних криз як 
засіб подолання стану зневіри. Вона вселяє надію, що 
сама людина може досягти щасливого життя, на від-
міну від більшості сучасних етичних теорій, що не мо-
жуть спростувати доконечну залежність людини як 
лише невеликого гвинтика у світовому механізмі. Але 
ідеологія лібертаріанства, яку надихнула американ-
ська письменниця, хоча і спокушає необізнаних людей 
своєю можливою "незалежністю" суспільства від дер-
жавної машини, все одно залишається достатньо не-
однозначною політичною ідеологією. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Бендукідзе К. Як подолати корупцію – більше держави чи мен-
ше держави? / Каха Бендукідзе // Моральність капіталізму: те, про що 
ви не почуєте від викладачів / за ред. Тома Дж. Палмера; пер. з англ. – 
К.: Основи, 2014. – С. 12‒13. 

2. Боаз Д. Ключові поняття лібертаризму / Девід Боаз // Лібе-
ралізм: Антологія. 2-ге вид. / Упоряд. О. Проценко, В. Лісовий. – К.: ВД 
"Простір", "Смолоскип", 2009. – С. 35‒42. 

3. Вильгоцкий А. Кто такая Айн Рэнд? / Антон Вильгоцкий. – 
Москва: АСТ, 2015. – 352 с. 

4. Келлі Д. Айн Ренд і капіталізм: моральна революція / Девід 
Келлі // Моральність капіталізму: те, про що ви не почуєте від викла-
дачів / за ред. Тома Дж. Палмера; пер. з англ. – К.: Основи, 2014. – 
С. 75‒88. 

5. Кимлика У. Современная политическая философия: введение 
[Текст] / Уилл Кимлика; пер. с англ. С. Моисеева; Гос. ун-т – Высшая 
школа экономики. – М.: Изд. дом Гос. ун-та – Высшая школа экономики, 
2010. – 592 с. 

6. Мізес Л. Лібералізм у класичній традиції / Людвіґ фон Мізес // 
Лібералізм: Антологія. 2-ге вид. / Упоряд. О. Проценко, В. Лісовий. – К.: 
ВД "Простір", "Смолоскип", 2009. – С. 3‒19. 

7. Нолутшунгу Т. А. Комбінація політичної й економічної свободи 
дозволяє людству творити чудеса / Темба А. Нолутшунгу // Моральність 
капіталізму: те, про що ви не почуєте від викладачів / за ред. Тома 
Дж. Палмера; пер. з англ. – К.: Основи, 2014. – с. 99‒102. 

8. Рэнд А. Источник. Два тома в одной книге / Айн Рэнд; пер. с 
англ. ‒ М.: Альпина Паблишер, 2013. ‒ 800 с. 

9. Рэнд А. Капитализм: Незнакомый идеал / Айн Рэнд; С добав-
лением статей Натаниэля Брандена, Алана Гринспена и Роберта Хес-
сена; Пер. с англ. – М.: Альпина Паблишерз, 2011. – 422 с. 

10. Рэнд А. Ответы: Об этике, искусстве, политике и экономике / 
Айн Рэнд; Под ред. Роберта Мэйю; Пер. с англ. – М.: Альпина Пабли-
шер, 2012. – 282 с. 

11. Фишман Л. Кривое зеркало Модерна: Айн Рэнд и ее этика / 
Леонид Фишман // Вестник НГУ, Т. 10. – Вып. 3. – 2012. – С. 185‒191. 

12. Lord Acton. Letter to Archbishop Mandell Creighton (Apr. 5, 1887) 
[Електронний ресурс] / John Emerich Edward Dalberg, Lord Acton. – Ре-
жим доступу: http://history.hanover.edu/courses/excerpts/165acton.html. 

13. Votes and Proceedings of the House of Representatives [Елек-
тронний ресурс]. – 1755–1756 (Philadelphia, 1756). – pp. 19–21. ‒ Режим 
доступу: http://founders.archives.gov/documents/Franklin/01-06-02-0107. 

 
REFERENCES: 

1. Bendukidze, К. (2014). Yak podolaty koruptciyu – bilshe derzhavy 
chy menshe derzhavy? [How do to overcome corruption – more state or less 
state?]. In Moralnist kapitalizmu: te pro scho vy ne pochuete vid 
vykladachiv, (12‒13). Кyiv, Osnovy. 

2. Boaz, D. (2009). Kliuchovi poniattia libertaryzmu [Key concepts of 
a libertarizm]. In Liberalizm: antolohiia, (35–42). Kyiv, VD "Prostir", "Smo-
loskyp". 

3. Vilgotskiy, А. (2015). Kto takaya Ayn Rand? [Who is Ayn Rand]. 
Moscow, AST. 

4. Kelley, D. (2014). Ayn Rand ta kapitalism: moralna revolutsiya [Ayn 
Rand and capitalism: the moral revolution], Moralnist kapitalizmu: te pro 
scho vy ne pochuete vid vykladachiv. Кyiv, Osnovy, 75‒88. 

5. Kymlicka, W. (2010). Sovremennaya politicheskaya filosofiya: 
vvedenie [Contemporary Political Philosophy: An Introduction]. Moscow, 
Izdatelskii dom VShE. 

6. Mises, L. (2009). Liberalizm u klasychniy tradytsiyi [Liberalism: in 
the Classical Tradition]. In Liberalizm: antolohiia (3–19). Kyiv, VD "Prostir", 
"Smoloskyp".  



~ 16 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

7. Nolutshungu, Т. (2014). Kombinatsiya politychnoyi i ekonomichnoyi 
svobody dozvolyae ludstvu tvoryty chudesa [The combination of political and 
economic freedom enables humanity to work miracles]. In Moralnist kapitalizmu: 
te pro scho vy ne pochuete vid vykladachiv, (99‒102). Кyiv, Osnovy. 

8. Rand, А. (2013). Istochnik [Fountainhead]. Moscow, Alpina 
Publisher. 

9. Rand, А. (2011). Kapitalizm: neznakomyi ideal [Capitalism: The 
Unknown Ideal]. Moscow, Alpina Publisher. 

10. Rand, А. (2012). Otvety: ob etike, iskusstve, politike i ekonomike 
[Answers: The Best of Her Q & A]. Moscow, Alpina Publisher. 

11. Fishman, L. (2012). Krivoe zerkalo Moderna: Ayn Rand i ee etika 
[Art Nouveau Curved Mirror: Ayn Rand and Her Ethics]. Vestnik NGU, 10, 3, 
185‒191. 

12. Lord Acton. Letter to Archbishop Mandell Creighton (Apr. 5, 1887). 
Retrieved from http://history.hanover.edu/courses/excerpts/165acton.html. 

13. Votes and Proceedings of the House of Representatives 1755–1756 
(Philadelphia, 1756), 19–21. Retrieved from http://founders.archives.gov/ 
documents/Franklin/01-06-02-0107. 

 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  30 . 0 8 . 19  
 

М. И. Коробко, канд. филос. наук, ассист.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

 
ЛИБЕРТАРИАНСТВО И ФИЛОСОФИЯ ОБЪЕКТИВИЗМА АЙН РЭНД 

 
В статье дается общий обзор идеологии либертарианства. Целью статьи является анализ основных идей либертарианского 

движения и их связи с философией объективизма Айн Рэнд. Суть этого идеологически-политического направления невозможно пред-
ставить без философского наследия американской писательницы русского происхождения Айн Рэнд. Главной идеей либертарианцев 
является отстаивание рыночных свобод и возражения против перераспределения с помощью налогообложения для реализации либе-
ральной теории равенства. Современное значение и политическую окраску это движение приобрело в конце 30-х ‒ в начале 40-х годов 
в США, когда появилось достаточно много противников политики "Нового курса" президента США Ф. Рузвельта. Айн Рэнд была од-
ной из первых, кто поддержал либертарианцев, но со временем она стала от них отдаляться по различным причинам как личного, 
так и философско-мировоззренческого характера. В Украине сегодня это движение приобрело популярность благодаря идеологиче-
скому направлению политической партии "Слуга народа". 

Ключевые слова: Айн Ренд, идеология, капитализм, либертарианство, объективизм, политика. 
 

M. I. Korobko, PhD, Assistant professor  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
LIBERTARIANISM AND AYN RAND'S PHILOSOPHY OF OBJECTIVISM 

 
The article gives an overview of the ideology of libertarianism. The purpose of the article is analyzing the main ideas of the libertarian move-

ment and how they relate to the philosophy of Ayn Rand's objectivism. The essence of this ideological and political direction can not be imagined 
without the philosophical work of American writer Ayn Rand. The main idea of libertarians is to uphold market freedoms and to object to redistribu-
tion through taxation to implement the liberal theory of equality. This movement gets its modern meaning in the late 30's and early 40's of the twen-
tieth century in the United States, when enough opponents of the New Deal policy of US President F. Roosevelt appeared. Ayn Rand was one of the 
first to support libertarians, but later she began to distance herself from them for a variety of reasons, both personal and philosophical. In Ukraine 
today, this movement has gained popularity due to the ideological direction of the political party "Servant of the People". 

Today, members of the libertarian political movement are engaged in promoting and spreading the ideas of "objectivism" among the masses in 
the United States. This movement, which took classical liberal theory as a basis, originated in the American tradition of individualism as a result of 
dissatisfaction with the transformation of the liberal idea in the practice of political liberalism toward socialism and developed into a sufficiently 
strong political flow. 

Ayn Rand's achievements do not lose their relevance in times of global crisis as a means of overcoming the state of despair. It inspires hope 
that man himself can achieve a happy life unlike most modern ethical theories that cannot refute a person's ultimate dependence as a small screw 
in the world mechanism. But the ideology of libertarianism, inspired by the American writer, though tempting uninformed people with their possible 
"independence" of society from the state machine, still remains a rather ambiguous political ideology. 

Key words: Ayn Rand, ideology, capitalism, libertarianism, objectivism, politics. 
 
 
 
УДК 008+398.23+82-7 

Н. С. Ніколаєва, канд. філол. наук, доц., 
А. В. Максименко, асист. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

nnikolaeva094@gmail.com 
 

УКРАЇНСЬКА СМІХОВА КУЛЬТУРА: ЛІНГВОКУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ АСПЕКТ 
 

Стаття присвячена аналізу анекдоту як культурного феномена в лінгвокультурологічній площині. Розглядається культурний 
концепт, що відображається у мовній свідомості як багатовимірна, розгалужена мережа знань і смислів, представлених лексичними 
одиницями; прецедентний текст, що засвідчує наявність прецедентних ситуацій як засобу актуалізації тексту; прецедентнa ситуа-
ція, що ґрунтується на спільності соціально-культурних або мовних – фонових знань адресата та адресанта; аналізується концепт 
"кум" в українській національно-мовній картині і в українському анекдоті, де він набуває нової конотації, що призводить до сміхового, 
комічного ефекту. 

Ключові слова: сміх, сміхова культура, культурний феномен, прецедентний текст, концепт, анекдот. 
 
Постановка проблеми. Сучасний світ із великою 

кількістю різноманітних проблем, будь-то соціальні, 
політичні, економічні або світоглядні проблеми, про-
блеми, які ледь не щодня вибухають у інформацій-
ному просторі, сприймається людиною як якесь зло, 
щось негативне, щось, що підлягає осуду і запере-
ченню. Логічною у цій ситуації поведінкою людини 
стає оцінна (рефлексійна) реакція на дійсність – смі-
хова реакція на реальну загрозу, на певні невідпо-
відності, неузгодженості, деформації того, що вважа-
лося нормою. Виконуючи ряд функцій, серед яких 

функція протидії злу, страху, руйнуванню звичного 
способу життя, функція захисту від психологічних 
загроз і функція зближення людей, полегшення життя 
і спілкування, сміх постає як важливий інструмент 
збереження психічного здоров'я як окремих людей, 
так і суспільства у цілому. За наявності великої кіль-
кості фольклорних і літературних зразків української 
сміхової культури в лінгвокультурології не склалася 
цілісна система концептів як осмислення світу пев-
ною лінгвокультурологічною спільнотою, що закріп-
люється у концептосфері народу. 

© Ніколаєва Н. С., Максименко А. В., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 17 ~ 

 

 

Аналіз досліджень і публікацій. У такому ракурсі 
питання розглядається вперше. У зв'язку з цим автори 
звернулися до наукових досліджень, присвячених про-
блемам природи сміхової культури, концептології як 
нового напрямку лінгвістики. Для розробки обраної 
проблеми важливими й продуктивними виявились пра-
ці, пов'язані із системним аналізом лінгвокультурологіч-
них підходів (Н. Венжинович, С. С. Неретіна, Д. Один-
ченко, Л. Й. Меркотан), із питаннями міжкультурної ко-
мунікації (Д. Б. Гудков), впливу соціокультурних транс-
формацій українського суспільства на сміхову культуру 
(О. З. Гудзенко), а також характеристикою жарту у су-
часному комунікативному просторі (В. О. Самохіна). 

Мета статті – спроба лінгвокультурологічного аналі-
зу анекдоту як культурного феномена і зразка україн-
ської сміхової культури.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Важко 
уявити будь-яку культурну систему без сміхової культу-
ри, яка була і є невід'ємною складовою суспільства. 
Поняття "сміхова культура" вперше було використано 
М. М. Бахтіним у науковій праці "Творчість Франсуа Ра-
бле й народна культура Середньовіччя та Відроджен-
ня". Вивчаючи європейські традиції народної сміхової 
культури, М. М. Бахтін розкрив поняття гумору як осно-
вного компонента культурного життя Середньовіччя і 
визначив кілька структурних складових народної сміхо-
вої культури, зокрема обрядово-видовищні форми; сло-
весні сміхові твори (усні й письмові), а також різні фор-
ми й жанри фамільярно-майданного мовлення [1, 2]. 

Особливе місце серед гумористичних творів посідає 
"словесний сміховий твір" ‒ анекдот, під яким розуміють 
усне жартівливе оповідання про якийсь випадок чи си-
туацію з несподіваним дотепним закінченням [19].   

Аналізувати анекдот як культурний феномен можна 
з різних точок зору, у тому числі з філософської, полі-
тичної, соціально-психологічної або естетичної. Проте у 
лінгвокультурологічному аспекті анекдот як феномен 
досліджено недостатньо. 

Результатом освоєння світу певною лінгвокультуро-
логічною спільнотою є концепт. Тому науковці ствер-
джують, що культурний концепт у мовній свідомості 
представлений як багатовимірна мережа акумульова-
них значень і смислів, які виражаються лексичними і 
фразеологічними одиницями, прецедентними текстами, 
етикетними формулами, а також тактиками мовленнє-
вої поведінки, відображеними у повторюваних проявах 
повсякденного життя [2, с. 22‒23]. 

Прецедентним текстом називають текст, відомий 
певній спільноті, який містить загальновідому інформа-
цію. Такий текст, як зазначає Л. Й. Меркотан, актуалізу-
ється внаслідок звернення до прецедентного імені, 
прецедентної ситуації, прецедентного висловлювання 
чи їх поєднання [8, с. 182]. За словами Г. В. Гудкова, 
національно-прецедентні феномени відомі будь-якому 
пересічному представникові того чи іншого лінгвокуль-
турного співтовариства і мають низку суттєвих характе-
ристик, а саме: "персоніфікованість", еталонність, наці-
ональну детермінованість, клішованість, аксіологічне 
маркування, яке виражається у закріпленні за прецедент-
ним феноменом певної оцінки за шкалою "доб-
ре‒погано" і тісно пов'язане з еталоном: прецедентні 
феномени виступають певними зразковими прикладами 
характеристик та вчинків і диктують моделі того, що 
потрібно чи не потрібно робити [4, с. 138‒140].  

Аналіз обраного нами мовного матеріалу засвідчує 
наявність прецедентних ситуацій як способу актуаліза-
ції прецедентного тексту в українських анекдотах. Смі-

шні історії про кумів займають чи не перше місце в до-
бірці українських анекдотів. Ці рідні по духу чоловіки 
потрапляють у комічні ситуації, їм завжди є про що роз-
повісти один одному і, зрештою, читачам. 

Наводимо приклади анекдотів, об'єднаних за озна-
кою "прецедентна ситуація".  

1. – Куме, що для вас зробити, щоб ви мене запа-
м'ятали на все життя? 

‒ Позичте мені тисячу гривень… 
Прецедентна ситуація – "запам'ятати на все життя". 
2. – Куме, що з вами трапилось? 
‒ Мене жінка кинула! 
‒ Теж мені біда! Хіба було варто через це з тре-

тього поверху стрибати? 
‒ Куме! Ви не зрозуміли. Вона мене кинула, а не 

пішла від мене. 
Прецедентна ситуація – "кинути; піти від когось". 
3. – Куме! Як називається той, хто пройшов во-

ду, вогонь і мідні труби? 
‒ Самогон! 
Прецедентна ситуація – "пройти воду, вогонь і мідні 

труби". 
4. Ворожка пильно подивилася на свою клієнтку і 

сказала: 
‒ У ваше життя скоро увійде молодий брюнет… 

Його вага між трьома і чотирма кілограмами. 
Прецедентна ситуація – "увійти у чиєсь життя". 
5. – Що таке екстаз? 
‒ Таз, що був у вжитку. 
Прецедентна ситуація – "бути у вжитку". 
6. – Куме! 
‒ Га? 
‒ А що ви робите в моєму погребі? 
‒ Та вас шукаю! 
‒ А навіщо сало з'їли?  
‒ Та щоб під ногами не валялося! 
Прецедентна ситуація – "валятися під ногами". 
7. – Куме, ну і який у вас урожай? 
‒ Та як ніколи, куме! Мішок картоплі посадив, мішок 

зібрав – жодна не пропала! 
Прецедентна ситуація – "жодна не пропала". 
8. – Куме, коли я вранці чую будильник, мені зда-

ється, що в мене вистрілили. 
‒ І ти підскакуєш? 
‒ Та ні, лежу, як убитий. 
Прецедентна ситуація – "лежати, як убитий". 
9. – Куме, хто це навчив вас так класно танцювати? 
‒ Ніхто. Це – дар. 
‒ Який ще дар? 
‒ Хлібний. 
Прецедентна ситуація – "Хлібний дар". 
10. – Я, куме, тепер по понеділках у спортзал не 

ходжу. 
‒ Це чого? 
‒ Розумієте, куме, багато людей з понеділка по-

чинають нове життя. Я приходжу у вівторок – нове 
життя у них закінчилось, і в залі пусто. 

Прецедентна ситуація – "починати нове життя". 
11. – Куме, як ваші справи? 
‒ Ну як вам, куме, сказати… Чорні коти перес-

тали переходити дорогу. Не бачать сенсу. 
Прецедентна ситуація – "чорний кіт перейшов дорогу". 
Отже, феномен прецедентності, як ми бачимо, ґрун-

тується на спільності соціально-культурних або мовних 
– фонових знань адресата й адресанта.  

Людина не може далі просуватися в пізнанні навко-
лишньої дійсності без звернення до предметно-



~ 18 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

образної основи концепту. Чуттєвий образ складає яд-
ро будь-якого концепту, який, керуючись потребами 
раціонального пізнання, проходить через ряд складних 
мисленнєвих процесів, прямуючи до вищого рівня абс-
трактності, стверджує Наталія Венжинович [2 с. 16]. 
Розвиваючи цю думку, можна додати, що концепт об'-
єднує інформацію про всі ознаки реалії, а зміст концеп-
ту як ментальної сутності визначається всім розмаїттям 
контекстів уживання й залежить від світоглядних домі-
нант. У семантичній структурі він також передбачає 
етнокультурний компонент [13, с. 147]. 

Розглянемо образи парадигми словесного втілення 
концепту "кум" в українській мові й в українському анек-
доті. Концепт "кум" є культурним концептом, у якому 
виокремлюють образ, поняття, оцінку.  

У першу чергу, кум – це хрещений батько по відно-
шенню до батьків хрещеника і до хрещеної матері. У 
давнину кумом, як правило, був брат матері, який хрес-
тив дитину. Якщо в сім'ї не ставало когось із рідних ба-
тьків, хрещений батько допомагав хрещеникам. Кума в 
Україні шанують як родича й традиційно зверталися у 
формі пошанної множини (на Ви). Шлюб між кумами 
був заборонений [16, с. 102].  

Кум в українській ментальності завжди добрий, до-
рогий, рідний.  

У цілісній етномовній картині світу дослідників при-
ваблюють фрагменти, заповнені контекстами народних 
звичаїв, обрядів, вірувань. Саме в контекстах обрядодій 
можна визначити певний набір символів, які закодовують 
переосмислене народом довкілля [13, с. 148]. Так, для 
хрещення дитини необхідно було покликати двох кумів, 
тому батько малюка запрошував їх, прийшовши з хлібом-
сіллю. Відмовлятися від кумівства було не можна. Якщо 
діти в опікунів помирали, тоді в куми кликали перших із 
вулиці, але не дітей. Це супроводжувалося певним об-
рядом: такі куми, повернувшись від хрещення, вносили 
малюка не через двері, а подавали через віконце.  

На Холмщині до сьогодні є звичай вшановувати го-
ловного кума – такого кума саджають на солому на санях 
і везуть від його будинку до опікунів малюка з повагою. 

В Україні ХІХ – початку ХХ ст. мали місце дві форми 
кумівства – персональна й колективна [15, с. 3].  

У світі українського анекдоту, як уже зазначалось, 
першість належить анекдотам про кумів, тематично 
різноплановим, проте об'єднаним головними учасни-
ками подій, часто історичними персонажами; наповне-
ним ментальними жартами й українським колоритом. 
Вони увиразнюють національний характер, хоча мо-
жуть супроводжуватися негативними конотаціями [5, 
с. 1]. Такі анекдоти мають низку ознак: діалогічність, 
ігровий елемент комунікації, очікування, які не справ-
дилися. Жарт, як правило, побудований за динаміч-
ним комічним сценарієм, що формує соціальні ролі 
партнерів-комунікантів [17, с. 16].  

Отже, на відміну від привабливого й позитивного 
образу кума, який склався у національно-мовній карти-
ні, в анекдотах концепт "кум" набуває нової конотації, 
але при тому він, втрачаючи риси шанованої людини, 
не викликає відразу, не перетворюється на свого анти-
пода. В анекдотах перед нами постають, наприклад, 

куми-п'яниці: 
‒ Куме, ти знаєш, я як нап'юся, то нікого не боюся? 
‒ Що, навіть свою дружину? 
‒ Ну до такого стану я ще не допивався! 
куми-гультяї: 
‒ Куме, Свєтка двійню народила! 
‒ Та йди ти!!! 

‒ Іди ти, я свого вже забрав!  
куми-боягузи: 
‒ Алло, куме… тут таке… 
‒ Куме, а чого пошепки? 
‒ Я в купе на верхній полиці! 
‒ Куди це ви зимою поїхали…? 
‒ Нікуди я не їду, я в шафі… 
куми-бабії:  
‒ Куме! Вічно в тебе одні баби на умі! 
‒ Я бабтист. 
Такі образи з'являються унаслідок відхилення від 

норми й створюють в жарті нову норму, і це вже буде 
нормою сміхового сприйняття світу. Порушення норм 
у жарті і є нормою, тобто саме вони провокують не-
узгодженість, що разом із смішною ситуацією створює 
комічний ефект, а також додаткові конотації оцінності, 
емоційності, експресивності, стилістичного забарв-
лення [17, с. 16‒17]. 

Висновок. Аналіз обраного мовного матеріалу під-
твердив, що анекдот є лінгвокультурним феноменом. 
Питання лінгвокультурологічних досліджень важливі й 
перспективні в пізнанні нашої дійсності. Прецедентні 
ситуації та певні відхилення від усталених норм в укра-
їнській ментальності призводять до утворення нових 
норм, створюють смішний, комічний ефект. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Бахтин М. М. Творчество Франсуа Рабле и народная культура 
Средневековья и Возрождения [Електронний ресурс] / М. М. Бахтин. – 
Режим доступу: http: //www.gumer.info/authors..php?name 

2. Венжинович Наталія. Лінгвокультурологічний аспект мовознав-
чих досліджень. Навчально-методичний посібник до спецкурсу для 
студентів філологічного факультету. – ДВНЗ "Ужгородський національ-
ний університет" ‒ Ужгород, 2015. – 267 с. 

3. Гудзенко О. З. Сміхова культура як модус соціокультурних тран-
сформацій українського суспільства / О. З. Гудзенко // Грані: соціологія. 
– № 12, 2014. – 162‒165 с. 

4. Гудков Д. Б. Теория и практика межкультурной коммуникации / 
Д. Б. Гудков. – М.: Гнозис, 2003. – 288 с.  

5. Жорнова Олена. Конфлікт? А ти – анекдот, або Про народний 
гумор, який сприяє національній ідентичності українців [Електронний 
ресурс] / Жорнова О. – Режим доступу: https://www.prostir.ua 

6. Караулов Ю. Н. Русский язык и языковая личность / 
Ю. Н. Караулов. – М.: Наука, 1987. – 263 с. 

7. Красных В. В. Этнопсихолингвистика и лингвокультурология / 
В. В. Красных. – М.: ИТДГК "Гнозис", 2002. – 283 с. 

8. Меркотан Л. Й. Прецедентний текст і способи його актуалізації в 
дискурсі української прози початку ХХІ століття. / Л. Й. Меркотан // 
Філологічні науки. – К.: 2014. – Вип. 37. – С. 179‒183. 

9. Мостова Н. А. Слово як лінгвокогнітивний і лінгвокультурологіч-
ний феномен. / Н. А. Мостова // Наукові записки Національного універ-
ситету "Острозька академія". – 2014. ‒ Вип. 42. – С. 108‒111. 

10. Нахимова Е. А. Прецедентные имена в массовой коммуникации 
/ Е. А. Нахимова. – Екатеринбург: УрГПУ, 2007. – 207 с.  

11. Неретина С. С., Абушенко В. Л., Кацук Н. Л. Концепт. // Гумани-
тарная энциклопедия: Концепты [Електронний ресурс] / С. С. Неретина. 
– Режим доступу: https://gtmarket.ru/concepts/6888 

12. Новая философская энциклопедия: В 4 тт. / Под редакцией 
В. С. Стёпина. – М.: Мысль, 2001.  

13. Новейший философский словарь. – Минск: Книжный Дом, 1999. 
14. Одинченко Дмитро. Етнокультурна інтерпретація концепту "ру-

шник" в українській фразеології. / Дмитро Одинченко // Лексикографіч-
ний бюлетень. – Луганськ, 2010. – Вип. 19. – С. 145‒152. 

15. Пізнаймо Україну: Матеріали мовокраїнознавчого словника-
довідника "Україна в словах" / С. І. Терпелюк, С. А. Коробчук, 
Р. М. Пріма, С. О. Горожанова, М. А. Соловйова, В. В. Крижанівська. – 
Луцьк, 2005. – 222 с. 

16. Попова З. Д., Стернин И. А. Очерки по когнитивной лингвистике 
/ З. Д. Попова, И. А. Стернин. – Воронеж: Истоки, 2001. – 192 с.   

17. Про кумів – Козацькі анекдоти [Електронний ресурс]. – Режим 
доступу: https://anekdot.kozaku.in.ua 

18. Самохіна В. О. Жарт у сучасному комунікативному просторі Ве-
ликої Британії і США: текстуальний та дискурсивний аспекти: Автореф. 
дис. докт. филол. наук / В. О. Самохіна – К., 2010. КНУ імені Тараса 
Шевченка, 2010. – 38 с. 

19. Семенюк Лариса. Природа народної сміхової культури і явище 
низового бароко в Україні / Лариса Семенюк // Синопсис: текст, кон-
текст, медіа. – СНУ, 2019. – № 25. – С. 23‒30. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 19 ~ 

 

 

20. Словопедія [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://slovopedia.org.ua/37/ 53392/251341.html 

21. Стяжкина Олена. Сміхова культура України другої половини 
ХХ століття: освоєння жіночого образу / Олена Стяжкина // Етнічна 
історія народів Європи. – 2001. – Вип. 10. – С. 21‒29. 

 
REFERENCES: 

1. Bakhtin M. M. Tvorchestvo Fransua Rable i narodnaja kultura Sred-
nevekovya i Vozrozhdeniya. [Rabelais and His World]. Retrieved from http 
//www.gumer.info/authors..php?name  

2. Venzhinovich, Nataliya. (2015). Lingvokulturologichniy aspekt 
movoznavchih doslidzhen. Navchalno-metodichniy posibnik do spetskursu 
dlya studentiv filologichnogo fakultetu. [Language and Culture Aspect of 
Linguistic Research Works. Tutorial for philology faculty students]. Uzhgo-
rod, DVNZ "Uzhgorodskiy natsionalniy universitet".  

3. Gudzenko, O. Z. (2014). Smihova kultura yak modus sotsiokulturnih 
transformatsiy ukrayinskogo suspilstva. [Risorial Culture as the Ways of 
Social and Culture Transformations of Ukrainian Society]. Grani: 
sotsiologiya, 12, 162‒165.  

4. Gudkov, D. B. (2003). Teoriya i praktika mezhkulturnoy 
kommunikatsii. [Theory and Practice of Cross-Cultural Communication]. 
Moskow, Gnozis.  

5. Zhornova, Olena. Konflikt? A ty – anekdot, abo Pro narodniy gumor, 
yakiy spriyae natsionalniy identichnosti ukrayintsiv. [Conflict? – And You 
reply with Joke, or about Folk Sense of Humor that contributes to Ukraini-
ans' National Identyty]. Retrieved from https://www.prostir.ua  

6. Karaulov, Yu. N. (1987). Russkiy yazyik i yazyikovaya lichnost. [The 
Russian Language and Language Personality]. Moskow, Nauka.  

7. Krasnyih, V. V. (2002). Etnopsiholingvistika i lingvokulturologiya. 
[Ethno-psycolinguistics and Linguo-culturology]. Moskow, ITDGK "Gnozis".  

8. Merkotan, L. Y. (2014). Pretsedentniy tekst i sposoby yogo aktual-
izatsiyi v diskursi ukrayinskoyi prozy pochatku XXI stolittya [Precedential 
Text and Ways of its Actualization in Ukrainian Prose of the beginning of the 
21st century]. Filologichni nauky, 37, 179‒183.  

9. Mostova, N. A. (2014). Slovo yak lingvokognitivniy i lingvokul-
turologichniy fenomen. [Word as Linguo-Cognitive and Linguo-Cultorologic 
Phenomenon]. Naukovi zapiski Natsionalnogo universitetu "Ostrozka akad-
emiya", 42, 108‒111.  

10. Nahimova, E. A. (2007). Pretsedentnyie imena v massovoy kommu-
nikatsii. [Precedential Names in Mass Communication]. Ekaterinburg: UrGPU.  

11. Neretina, S. S., Abushenko, V. L., Katsuk, N. L. Kontsept, in 
Gumanitarnaya entsiklopediya: Kontsepty. Retrieved from https://gtmarket.ru/ 
concepts/6888  

12. Novaya filosofskaya entsiklopediya: V 4 tt. (2001). [Humanitarian 
Encyclopedia: Concepts]. Moskow, Mysl'.  

13. Noveyshiy filosofskiy slovar. (1999). [The Newest Philosophical Dic-
tionary]. Minsk, Knizhnyiy Dom.  

14. Odinchenko, Dmitro. (2010). Etnokulturna Interpretatsiya kontseptu 
"rushnik" v ukrayinskiy frazeologiyi. [Ethno-Cultural Interpretation of the 
Concept "rushnik" in Ukrainian Phraseology]. Leksikografichniy byuleten, 
19, 145‒152.  

15. Piznaymo Ukrayinu: Materialy movokrayinoznavchogo slovnika-
dovidnika "Ukrayina v slovah", (2005). [Discovering Ukraine: Materials of 
Linguistic Cross-cultural Reference-book "Ukraine in Words"]. Lutsk.  

16. Popova, Z. D., Sternin, I. A. (2001). Ocherki po kognitivnoy lingvistike. 
[Essays on Cognitive Linguistics]. Voronezh, Istoki.  

17. Pro kumiv – Kozatski anekdoty. [About godfathers – Cossaks' 
Jokes]. Retrieved from https://anekdot.kozaku.in.ua  

18. Samohina, V. O. (2010). Zhart u suchasnomu komunikativnomu 
prostori Velikoyi Britaniyi i SShA: tekstualniy ta diskursivniy aspekty [Joke in 
of Great Britain and the USA Modern Communication Field: Textual and 
Discourse Aspects]. Kyiv, KNU imeni Tarasa Shevchenka.  

19. Semenyuk, Larisa. (2019). Priroda narodnoyi smihovoyi kultury i 
yavische nizovogo baroko v Ukrayini. [Folk Risorial Culture Nature and 
"Lower Barocco" Phenomenon in Ukraine]. Sinopsis: tekst, kontekst, media, 
25, 23‒30.  

20. Slovopediya. [Slovopedia]. Retrieved from http://slovopedia.org.ua/ 
37/53392/251341.html  

21. Styazhkina, Olena. (2001). Smihova kultura Ukrayini drugoyi 
poloviny XX stolittya: osvoennya zhinochogo obrazu. Etnichna istoriya 
narodiv Evropy, 10, 21‒29.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  05 . 1 0 . 19  

 
Н. С. Николаева, канд. филол. наук, доц., 
А. В. Максименко, асист. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
УКРАИНСКАЯ СМЕХОВАЯ КУЛЬТУРА: ЛИНГВОКУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ АСПЕКТ 

 
Статья посвящена анализу анекдота как культурного феномена в лингвокультурологической плоскости. Рассматривается ку-

льтурный концепт, отражающийся в языковом сознании как многомерная, разветвленная сеть знаний и смыслов, представленных 
лексическими единицами; прецедентный текст, свидетельствующий о наличии прецедентных ситуаций как способа актуализации 
текста; прецедентная ситуация, основанная на общности социально-культурных или языковых – фоновых знаний адресата и адре-
санта; анализируется концепт "кум" в украинской национально-языковой картине и в украинском анекдоте, где он приобретает но-
вую коннотацию, приводящую к смеховому, комическому эффекту. 

Ключевые слова: смех, смеховая культура, культурный феномен, прецедентный текст, концепт, анекдот. 
 

N.S. Nikolayeva, PhD, Associate Professor, 
A.V. Maksymenko, Assistant 
Тaras Shevchenko National University of Kyiv, 
Volodymyrska Str. 60, Kyiv 01033, Ukraine 

 
UKRAINIAN RISORIAL CULTURE: LINGUISTIC AND CULTURE ASPECT 

 
The Article is about the influence of social and cultural transformations of Ukrainian society to Ukrainian risorial culture and role of jokes in 

modern communicative space. It analyses anecdote as the cultural phenomenon and the most popular sample of Ukrainian risorial traditions in 
Linguistic and Culture Aspect. In such perspective the question is examined first. The article analyses precedent text, i.e. the text familiar to certain 
community and containing general-linguistic information that testifies the presence of precedent situations as a method of the text actualization. 
The precedent situation is based on common social and cultural or linguistic background knowledge of addressee and addresser. The authors 
represent Cultural concept reflecting in linguistic consciousness as a multidimensional, ramified network of knowledge and senses denoted by 
lexical units. Consept "godfather" in Ukrainian national-language picture and its transformation in Ukrainian anecdote, where it acquires new con-
notation of judgement, emotionality, expressivity, stylistic nuances resulting in risorial, comic effect is examined. The Article contains modern 
Ukrainian anecdotes about godfathers to illustrate basic article theses. 

Performing a number of functions, including the function of combating evil, fear, the destruction of the usual way of life, the function of protection 
against psychological threats and the function of bringing people together, facilitating life and communication, laughter emerges as an important tool 
for maintaining the mental health of both individuals and society in as a whole. In the presence of a large number of folklore and literary samples of 
Ukrainian laughter culture in linguocultural studies, a complete system of concepts has not developed as an understanding of the world by a certain 
linguocultural community, which is fixed in the conceptual sphere of the people. In this perspective, the issue is considered for the first time. 

Keywords: laughter, risorial culture, cultural phenomenon, precedent text, concept, joke, anecdote. 
 
 
 



~ 20 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 81'373.47+398.221 
V. I. Panchenko, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 

Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

kafedra.eec.dep@gmail.com 
 

METAPHOR AND MYTH AS ELEMENTS OF ARTISTIC-LANGUAGE 
 
The article is devoted to analysis of the artistic culturestructure. Artistic culture has developed its main structural elements that provide a 

certain logic of artistic thinking and artistic creativity and which are the basis of any work of art. These structural elements – rhythm, intonation, 
metaphor, myth (as a way of action organizing, as a prototype of composition), archetypes and archetypal symbols – are the main artistic means 
that "work" in all types of art, while defining the specifics (due to their dominance) of the each one of them. 

Keywords: myth, metaphor, artistic culture, structural elements, semiotics, artistic thinking. 
 
Formulation of the problem. The further culture goes in 

the way of understanding itself, the more complicated and 
artificial its models, norms and criteria become, the more 
hidden its sources, initial meanings, that once gave rise to 
the world's views, norms and standards known to us. When 
a culture loses its original meaning, it becomes conservative 
and inertial, more vulnerable to crises or anti-cultural 
movements. Culture sags in the air, out of that nutritious root, 
the soil on which it grows and which gives it strength for 
development. To understand the characteristics and direction 
of the cultural form we need to refer to its origins. Meaning 
those existential phenomena which are realized and rooted 
in the consciousness (or rather in the subconscious) and 
become the basis of cognitive attitudes, images and views of 
the world, and underlie human creativity. 

Analysis of research and publications. The problem 
of metaphor is devoted works by such researchers as  
N. Arutjunova, G. Vico, G. Hegel, E. Cassirer, N. Fraj. The 
topic of myth is considered in works of such researchers as 
R. Antes, I.  D'jakonov, A. Losev, V. Toporov. 

Purpose of the article. The purpose of the study is 
devoted to the problem of connection between myth and 
signification regime of metaphorin the meaning of art.  

Exposition of the main material of the study. They 
generate specific highly ordered structures of cognitive 
activity, such as metaphor, myth, and archetypal images 
and symbols. On the one hand, all these existential 
phenomena are the subject of practical interest and 
scientific cognitive activity. But the "Earth", for example, 
can be treated not only as a dead matter, a source of 
fertility, but also as a "Mother of humanity". And this attitude 
will be not just a poetic metaphor, but also a big insight. 
This mythological image of the Earth passes through all 
cultural epochs and feeds their creative potencies. Thus, 
analyzing the ancient worldview V.N. Toporov notes this 
relationship with the mythological image of the earth and 
the ancient understanding of the earth as wisdom: "The 
earth is always isolated, alone, like every woman who is 
preparing to be a mother. Abandoned, sad and joyful, she is 
the only bearer of integrity, completeness and perfection in a 
number of generations of her children; she is an accomplice 
of life, turns on herself many times to create life from herself. 
The earth is capable of giving birth ... as a form of self-
deepening of life, it is self-sufficient and therefore free, it is 
initially feminine ... and multiples" [13, р. 163]. 

Archetypal symbols are never exhausted, are not 
removed by culture, they live in it, nourishing it from within, 
or directly spiritualizing it, giving it a creative impulse. 
Culture is only viable when a deep meaning is seen in its 
settings and methods, which in each cultural epoch is 
expressed unilaterally, incompletely, inaccurately, 
remaining a source of creative potential and unlimited field 
of creativity. For example, the phenomenon of light has 
such inexhaustibility. One of the main characters of ancient 
mythology is Prometheus, who stole fire from the gods and 
gave it to people. Fire radiates light. The light for the 

ancient man is one of the primary materials of the universe 
and the light of wisdom.  After all, as A.F. Losev wrote, for 
the ancient man "... the whole universe is light ... And then 
the task of wisdom consists of awareness of the world's 
images of the universe. The images of things are the 
content of things; the content of things is the content of 
concepts. To operate with concepts is to operate with the 
very images of things" [10, р. 46].The game of light and 
shadow was widely used by ancient sculptors and 
architects as a kind of artistic device [10, р. 57]. 

The entire European philosophy and theology from the 
Gnostics to the Neo-Platonists – Plotinus, Proclus, Philo of 
Alexandria – through Nicholas of Kuzansky to Kant are 
filled with deep interest in the subject of "light-shadow" . As 
for art, the concept of light is fundamental in the 
development of European art styles: it is all built on the 
contrast of light and darkness. 

In contrast to the culture of the West, the "shadow" as 
the core meaning of culture does not have the negative 
content that has become established in Europe. "Unlike 
European philosophy and aesthetics, writes  
E.V. Zavadskaya, – those who understand the shadow as 
the dark, in the negative meaning, sides of things or a human, 
Chinese aesthetics understand the shadow as a good sign of 
the connection of the phenomenon and the essence of the 
world, as emanations of the absolute [7, р. 224].  

The archaic symbols and archetypes that play a large 
role in art, in science, in human psychology are also the 
fundamental foundations of culture: it is a world tree, a 
world egg, a wheel, a circle, a snake, a dragon etc. Thus, 
the image of the world tree, almost universal for all nations, 
embodied a generalized concept of the world. The world 
tree is a pillar of the signally organized Cosmos as a 
counterbalance to unsigned Chaos. The world tree 
included the main oppositions and expressed the result of 
the global formation: sky – earth, upper – lower, past – 
present – future, three parts of the body etc. 

In the cultural development of mankind, the concept of 
the world tree left, according to V.N. Toporov [14], the 
traces in numerous cosmological, religious ideas, which 
are reflected in texts, poetic images, visual arts, 
architecture, planning of settlements, ritual, social and 
economic structures. To the same extent, the mythopoetic 
image of the world egg, from which the Universe, or some 
personified creative power, is transmitted through all ages, 
through archaic, semi-scientific and scientific ideas about 
the structure of the world; and today this image occupies a 
significant place in cosmological theories. 

Other well-known archetypes are myths. We are talking 
about the archetypical nature of the main spiritual, moral 
and social problems, conflicts, which Aristotle calls the 
myth of the ancient tragedy, modern literary critics, plot, 
and N. Frye [15] defines as literary modes. These are the 
conflicts of good and evil, love and hate, devotion and 
betrayal, wealth and poverty, strength and weakness, 
power and submission etc. Myths provide the meaning of 

© Panchenko V. I., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 21 ~ 

 

 

human life and offer patterns of behavior and forms of 
conflict resolution. And these ensure the viability of 
mythical and fairy archetypes that have lived for thousands 
of years and fertilize artistic fantasy. 

Metaphor, as an artistic forming tool, is by far the most 
researched, not only from the point of view of its artistic 
and aesthetic value, but also from the point of view of the 
development of cognitive science, engaged in the study 
of various aspects of human consciousness. The 
metaphor was seen as the key to understanding the 
fundamentals of thinking and the processes of creating 
not only a nationally specific vision of the world, but also 
its universal image. The metaphor is explored in various 
terminological systems, in children's speech and didactic 
literature, in various types of media, in the language of 
advertising, in titels, in sports, and even in the language 
of the deaf and dumb [12]. 

Metaphor (Greek.Metaphora – transfer) is the transfer 
of the value of one object to another with the realization 
(often uncertain) of their difference, expressed in verbal 
form as an image. That is why many researchers point to 
the unity of image, word and metaphor in the 
development of human thinking. So the metaphor is the 
means by which the word-image is created. The word-
image is also the basis of the myth, and therefore the 
mythology acts as a product of speech. 

It is clear that such a metaphor, as it is called the "basic 
metaphor", is primarily a linguistic phenomenon. In contrast 
to the individual metaphor of artistic speech, the ancient 
"basic" metaphor became a consequence of necessity and 
in most cases was obliged by its origin not so much to 
transfer from one concept to another, as to a more precise 
definition of concepts. 

One of the first researchers of G.Vico'smetaphor, 
defines it as the most important of the paths of "poetic 
logic", which "provides the soulless things with feelings 
and passions". "After all, the first poets endowed bodies 
with being of spiritualized substances that owned only 
those things they were capable of, that is, feelings and 
passion. This way the poets created myths from bodies, 
and each metaphor turned out to be a little myth. 
Therefore, our criticism gives us the following position 
regarding the times when metaphors originated in 
language: all metaphors that define the abstract work of 
the mind by means of analogy with bodies should have 
arisen at a time when philosophy began to become less 
rough. This is proved by the fact that in all languages 
necessary for cultural arts and for the secret sciences, 
words have a peasant origin. It is fair to observe that in all 
languages a significant part of expressions is transferred 
onto inanimate things from the human body, its parts, from 
human feelings and from human passions" [4, р. 146]. 

So, according to G.Vico, the metaphor, which was 
considered to be the ingenious invention of the writers, was 
a necessary means of expressing all the first "poetic 
nations", and by its origin owned its true meaning. But 
when, with the development of the human mind, were 
invented words that defined abstract forms or generic 
concepts that were encompassing their species or 
combining parts with their whole, then such means of 
expression of the first peoples became transferal. 
Therefore, the idea that prose writers were real language, 
and the language of poets was not real, and they first 
spoke in prose and only then in verses, was false. Thus, if 
a metaphor in a general sense should not be viewed as a 
certain phenomenon of language, but as one of the 
constitutive conditions for the existence of language, then 
for its understanding one should turn to the basic form of 
creating concepts in language. In the end, they arise in the 

process of the act of concentration, compression of 
sensory experience, creating the necessary prerequisites 
for the formation of each language concept. Suppose that 
this concentration is realized in different senses and by 
various means, so that in two perceptual complexes the 
same moment is singled out as "essential", internally 
significant and semantic, then there is a relationship 
between these two complexes and a close relationship that 
can be created only by language. After all, that which is not 
named does not exist in the language at all, and everything 
that is equally named seems to be absolutely the same. 
The uniformity of the signs enshrined in the word requires 
that other aspects of the concepts recede into the shadow 
and, in the end, lead to their disappearance. In this case, 
the part replaces the whole, becomes and acts as a whole. 
A language treats content in the same way, which seem 
different from the point of view of our direct sensory 
perception or logical classification, so that every statement 
that is valid for one content can be transferred to another. 
Each characteristic feature that gives impulse to the 
formation of concepts and definitions, simultaneously 
causes the merging of the corresponding subjects. 

"If the image of lightning in the mirror of the language is 
"serpentine", it means that the lightning has become a 
snake, and when the sun is called "what flies in the sky, "it 
is thus represented as an arrow or a bird. portrayed with 
the head of a falcon. There are no simply "abstract" 
definitions, each word immediately turns into a specific 
mythological image, a god or a demon [12]. 

In the further development of the spirit, this close and 
necessary connection begins to weaken and break. In the 
course of language development, the word becomes just a 
sign of the concept. However, the figurative expression of 
the word acquires independence in the field of art and 
poetics. The figurative expression makes clear the evident 
meaning in the form of a related external phenomenon and 
does so in such a way that it does not create a task that 
requires a solution, but figurativeness through which 
transparently shines the content of the presented 
information. G.V.F. Hegel, who turns to the metaphor in 
connection with the study of the lowest, from his point of 
view, historical stage of the development of art – a 
symbolic art form, follows the tradition established by 
Aristotle – consider the metaphor as one of the poetic 
paths: "It (metaphor) is an abbreviated comparison, since it 
does not compare the image and content with each other, 
but gives us only an image, omitting the actual content of 
the latter, but only due to the connection in which the 
image is given, does the metaphor in the image itself 
immediately discern the meaning that is really meant, 
although it is not explicitly indicated. Since the content that 
has acquired a figurative form is found only from the 
context, the value expressed in the metaphor can impinge 
on the value of not an independent, but only an 
accompanying artistic image. As for the metaphor, it is 
even more true that it can only act as an external 
decoration of an independent artistic work in itself" [5]. 

If Hegel, like all representatives of the philosophical 
classical rationalism, belittled metaphor as an inadequate 
and non-obligatory form of the expression of truth, then 
philosophical irrationalism sought to give all knowledge to 
the metaphor, removing truth from it. Different versions and 
reflections of this approach to the role of metaphor in 
cognition are found in all philosophical concepts, marked 
by the stamp of subjectivism, anthropocentrism, intuitivism, 
interest in mythopoetic thinking and national pictures of the 
world. But at the same time, E. Сassirer founded a 
productive scientific direction related to the study of 
symbolic forms in human culture. He expanded the scope 



~ 22 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

of the theory of knowledge through the study of logical 
thinking, reflected in language, mythology, religion, art, and 
largely led to the attraction of interest in the metaphor as a 
form of thinking. The significant scientific potential of the 
last century on the study of metaphor [8] allows us to 
significantly deepen and expand its understanding as an 
artistic form-building tool, to understand that metaphor is 
an organic component of an artistic (poetic) text and its use 
in other types of discourse is connected with the need for 
the presence of elements of poetic thinking and imaginative 
vision of the world. 

The metaphor is related to the poetic discourse, 
according to N.D. Arutiunova, through the following 
features: 1) merging in its image and content; 2) contrast 
with the trivial taxonomy of objects; 3) categorical shift; 
4) the actualization of "random links"; 5) irreducibility to a 
literal paraphrase; 6) syntheticity, diffusion of meaning; 
7) the permissibility of various interpretations; 8) the 
absence or lack of motivation; 9) appeal to the idea, but not 
to knowledge; 10) selection of the shortest path to the 
essence of the object [2, р. 20]. 

The connection of metaphor with poetic notions, with 
fantasy, its imagery, made it possible to talk about the 
metaphor in painting, theater and cinema, which 
technique has evolved towards the use of indirect means 
of expression, symbolism. The transfer of metaphor to the 
soil of visual art led to a significant change in this 
concept, emphasizing its figurative nature and its 
transformation into a symbol. 

The myth, as an artistic means, as a certain figurative 
structure also arose from the word. It is clear that what is 
meant is not a myth at all as a genre of literature, but the 
comprehension of the world and the emotional 
implantation of its phenomena. The myth belongs to the 
sphere of literature not as a genre, but only in the sense 
that it not only expresses the relationship of a person with 
an external phenomenon, but also (as opposed to an 
image) embodies it in verbal form, so in a well-known 
utterance and even a plot narration. 

Perceiving the world around us, which always caused 
certain emotions, and trying to comprehend it (and this is 
impossible without generalization), a person faced certain 
difficulties. Firstly, he did not have sufficient linguistic 
means for expressing general concepts and he had to 
express the general through an individual one. So, in one 
of the archaic languages known to us, Sumerian, to say 
"kill," they said "to strike a head with a stick," although it 
was a killing with a sword; meaning to say "property", said 
"hand thing" instead, etc. In addition to the fact that the 
word could not express an abstract concept, it could also 
be multi-valued, combining meanings, united by both 
logical and emotional associations. Secondly, even if there 
are practical differences in the existing connections 
between phenomena, the connection between a part and 
the whole, or a similarity connection, or connection of a 
name with the object itself, etc., often acted as a causal 
relationship (especially if the collective experience was 
insufficient to identify a logical error). 

Due to the fact that the social practice of the primitive 
man was rather limited, this gave rise to a third difficulty. 
Collective practical experience, whatever it may be, was 
accumulated by dozens and even hundreds of generations, 
therefore, although it had enough identified errors, it was 
quite reliable. For each primitive group, this experience 
was concentrated in the wisdom of the ancestors, in the 
unspoiled tradition that the elderly kept, so it could not be 
refuted by occasional individual observations. Therefore, 
understanding the facts of the external world was a matter 
of faith, and faith was not subject to verification and did not 

need it. As noted by the well-known researcher of the 
ancient Eastern culture, I.M. Diakonov, studies of archaic 
languages make it possible to reconstruct the principles of 
constructing judgment in the early epoch of human history. 
"Observations on ancient and archaic languages allow us 
to reveal almost the only present information about what 
means of generalizing information about the world were at 
the disposal of mankind in the early stages of its 
development. in reality is not indisputable, because we 
cannot reproduce the process of thinking of ancient people. 

But the data of the language, with the help of which 
only general conclusions about the world could be created 
– which no doubt myths were – are of a relatively objective 
character and besides are at least partially contemporaries 
of the myths we study" [6, р. 11]. I.M. Diakonov uses the 
concept of "semantic rows" (for the first time the term was 
proposed by the linguistic school of N. Marr [6, р. 17]), 
which includes, above all, metaphor, metonymy, trope, the 
concepts more or less constantly interchangeable or 
associative related to each other in myth-making and word-
creation, and the conditionality of their connection from the 
point of view of modern logic may not be obvious enough, 
but in historical terms it is revealed as "metaphorical" or 
one of the "metonymic" associations. 

Thus, semantic rows related to the feminine and 
masculine beginnings can be traced by I.M. Diakonov on 
the example of the Sumerian and Akkadian languages 
belonging to the Semitic branch of languages. In most 
ancient languages, the prolific "earth" is feminine and, 
accordingly, in myth, the goddess, and the deity of heaven 
is masculine; The exception is Egypt, which does not know 
the fertilizing rain (here the deity of the earth is male, and 
the deity of the sky is female); The designations of fertility 
(animal and plant) are often at the same time the 
designation of female charms, and simply female organs. 
On the contrary, the male principle is often referred to as a 
hand, a tree, a stick, a weapon. "Water" in the Sumerian 
language in the semantic row is next to "family", "father", 
"heir", but in the Pra-Aphrasian language "water" is 
associated with the concepts of "death" – "disease" – 
"darkness" – "cold" – " night". 

It is easy to see that such semantic associations are 
similar to those that arise in artistic creation. And there is 
nothing surprising in this: in art, as in language and in 
myth, generalization is achieved not through the abstract, 
but through the concrete and the individual, so that it is 
characteristic and contributes to the emergence of the 
necessary generalizing impression. 

That which seems illogical, arbitrariness of the myth-
making fantasy, is explained by the fact that the 
understanding and generalization of the phenomena of the 
world is carried out in the myth by semantic emotional-
associative rows. An illustrative example is provided by 
Egyptologist R. Anthes [1, р. 38], talking about Egyptian 
mythological ideas that reflect on what sky is: the sky is a 
big cow, and its four legs are the four directions of the 
world; the sky is the goddess Nut, raised by the god Shu 
from the embrace of her lover, the god of the earth Hebe; 
the sky is the river along which boats of the sun, moon, and 
stars sail from east to west. And all this exists 
simultaneously, and not only in the lists contained in 
religious hymns and funeral ritual spells (Pyramid Texts), 
but also on the same image. However, there is no 
contradiction here, but the opposite: the more metaphors 
that highlight the main features of a phenomenon, the more 
precise and understandable this phenomenon becomes. 

In parallel to understanding the world through the myth-
making, the process of developing the conceptual 
apparatus, as well as the division of the sphere of 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 23 ~ 

 

 

knowledge into the knowledge of the object as such and 
the attitude towards the object (which is not divided in 
myth-making), took place. Theoretical knowledge breaks 
with the myth, but artistic knowledge (art) should have used 
the same methods that mythmaking used, because he was 
not interested in the object as such, but only in an 
emotional, value-related attitude to the object. Since 
emotions are fundamentally impossible to express by their 
generalization in abstract concepts, art same as myth-
making, uses its ability to convey generalizations 
associatively through an individual, but individual not as a 
single, but as an artistic image with a significant number of 
emotional associations. Considering that we are talking 
about emotional associations of supraindividual meaning, it 
is clear that here semantic rows can and should be 
preserved, acquiring the character of poetic paths, that is, 
methods of using the word not in its basic, literal sense, but 
with the conscious purpose of identifying some signs or 
emotional associations of a concept, which usually 
expresses this word, or concepts expressed in a solid 
context. The semantic nature of the myth to a certain 
extent determines its second feature – narrative. In the 
conditions of syncretism of culture forms existence, the 
story and the action are combined: purely verbal forms of 
myth do not exist in primitive culture. The word had to be 
supplemented by a dramatization, a set of actions, a 
ceremony. Thus was created a mythical plot. In our opinion, 
it is necessary to distinguish between mythical and 
mythological plots, since the latter is part of certain ordered 
with the help of figurative, symbolic, poetic systems, texts 
that are known to us from the cultures of ancient 
civilizations. Ancient mythology becomes in these societies 
a unity of religious, artistic, and ritual representations, and 
on the basis of them is systematized, ordered, transformed 
into an integral system of spiritual representations that rule 
the complicated social life of ancient civilizations. Mythical 
plots (myths) are certain structures, that because of 
constant repetition, unite into a single whole, reproduction, 
the semantic basis of the myth with a specific act, which 
clearly reproduces the cognitive moment of human 
interaction with the outside world, man and society, man 
with another person. Therefore, the mythical plot as a 
certain integrity is a sacred story and always has to do with 
certain realities. It is through myth that a person becomes 
capable of combining actions into an event, reproducing an 
event, and, accordingly, fixing the flow of time in a certain 
structure, and to structure time combining events. Although 
the myth is non-historical in the modern understanding of 
history (because myth during playback actualizes the past 
event and the mythological consciousness perceives it 
directly), but without it, without this primary structure, 
neither mythology, nor literature, nor history could exist. An 
important place in the structural organization of any artistic 
image belongs to archaic symbols and archetypes. The 
most productive approach and weighty scientific 
groundwork on this issue was proposed by C.G. Jung, who 
developed the problems of analytical psychology based on 
the psychoanalytic concept of S. Freud. A significant 
contribution to the study of specific forms of archaic 
symbols and archetypes was made by structuralism. 

Interest in structural and semiotic models of the 
creation and functioning of various cultural phenomena 
was primarily associated with the study of preliterate and 
unwritten cultures, and to a certain extent under the 
influence of structural semiotic linguistics. Analytical 
psychology and structuralism have come to the conclusion 
that archetypes, like symbols, play the role of specific 
thinking units, which have an intermediate logical status 
between certain sensual images and abstract concepts. 

Thus, it is precisely structuralism that is credited with 
bridging the gap between the sensual and intelligible, 
which is characteristic of classical gnoseology. C.G. Jung 
believes that the original image, or archetype, is the 
preferred expression of the collective unconscious and 
such that it experiences not so much a personal as a 
collective effect. That is why it is equally proper for whole 
nations or epochs. The initial image is a deposition in 
memory, formed as a result of thickening, compaction of 
numerous processes similar to each other. It is, first of all, 
from the very beginning, a clot and, thus, it is a typical 
basic form of a known, always reproducible spiritual 
experience. That is why, as a mythological (sense-forming) 
motive, the initial image is always an effective and always 
reappearing expression that either awakens a certain 
spiritual experience or formulates it accordingly [12]. 

C.G. Jung notes, that perhaps the original image is a 
mental expression for a specific physiological and 
anatomical predisposition. If we take the view that a 
certain anatomical structure arose under the influence of 
environmental conditions on living matter, then the initial 
image, in its stable and widespread manifestation, 
corresponded to the same universal and sustainable 
external influence, and therefore must have the character 
of a natural law. 

Thus, it would be possible to establish the relation of 
myth to nature (for example, the relation of solar myths to 
the daily sunrise and sunset, or to the change of seasons). 
But in this case, the question would remain open: why then 
is the sun and its changes not the direct and immediate 
content of the myth? However, the fact that the sun, moon, 
or meteorological processes get an allegorical form indicates 
the independent participation of the psyche in this work, and 
in this case the psyche can no longer be considered only a 
product of the reflection of environmental conditions. But 
from where would it even take its ability to acquire an 
independent point of view beyond all sensory perception? 
Where would its ability to detect a little more or different than 
confirmation of sensual impressions come from? 

Therefore, according to C.G. Jung, we must recognize 
that this brain structure happened not only because of 
influential environmental conditions, but also because of 
peculiar, independent properties of living matter which is 
the law that given along with life. That is why these 
properties of the organism are, on the one hand, the 
product of external conditions, and on the other hand, – 
the product of the purpose inherent in all living things. In 
accordance with this the initial image, on the one hand, 
must undoubtedly be attributed to the well-known, 
sensually perceived, always reproducible, and then 
always effective processes of nature, and on the other 
hand, and to the same extent, undoubtedly, it must be 
referred to the known inner inclinations of spiritual life and 
life in general. Organism contrasts a light with a new 
formation – the eye, and the spirit contrasts the 
processes of nature with a symbolic image, perceives the 
processes of nature as the eye perceives light. Just as 
the eye testifies to the peculiar and independent activity 
of living matter, so the initial image is an expression of 
personal and unconditional creative fortitude. 

C. Levi-Strauss not only develops the scientific concept 
proposed by C.G. Jung on a richer empirical material, but 
also comes out in open debate with vulgar materialism and 
sensationalistic empiricism, which was never able to 
overcome the dualism of the ideal and the real, the abstract 
and specific. Levi-Strauss believes that the immediate 
perceptions do not boil down to either of these terms, nor 
do they lie here or there; in other words, they are already 
encoded by the senses as well as the brain, in the form of 



~ 24 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

text, like any text, must be decoded in such a way that it 
can be translated into the language of other texts [9, p. 48]. 
Moreover, the physicochemical processes by which this 
original text was originally encoded are not significantly 
different from the analytical procedures that the mind uses 
in decoding. Ways and means of decoding are inherent in 
extremely high intellectual activity, since understanding 
leads to the development of intellectual processes, carried 
out already in the senses themselves. Vulgar materialism 
and sensualistic empiricism, C. Levi-Strauss observes, put 
a person in direct confrontation with nature, without 
realizing that the latter has structural properties that, 
although undoubtedly richer, do not differ significantly 
from those codes by which their nervous system decodes, 
or from the categories developed by the mind to return to 
the original structure of reality. To accept that the mind is 
able to understand the world only because the mind itself 
is a part and product of this world does not mean to 
become a mentalist or an idealist. It is daily confirmed 
that, trying to understand the world, the mind uses means 
that do not differ from those that have taken place in the 
world since the beginning of time. 

"Structuralists were often accused of playing with 
abstractions that were not related to reality. I tried to 
show",-Levi-Strauss concludes, "that, far from being 
entertainment for sophisticated intellectuals, structural 
analysis, penetrating, reaches the mind only because his 
model already exists "inside the body" … Following the 
path, which is mistakenly accused of being overly 
intellectual, structuralism opens and brings to awareness 
the deeper truths that already exist in a hidden form in the 
body itself; he reconciles the physical and the spiritual, 
nature and man, mind and the world, and guides to a 
single type of materialism, in accordance with the actual 
development of scientific knowledge. Nothing could be 
farther from Hegel and even Descartes, whose dualism we 
try to overcome, while at the same time observing his 
devotion to rationalism" [9, р. 353]. 

It cannot be claimed that the ideas of structuralism 
about the specifics of human sensuality are fundamentally 
new, because in a purely philosophical and epistemological 
aspect, they to some extent coincide with the materialistic 
approach proposed by L. Feuerbach and developed in 
Marxism, primarily in his work "Philosophical and Economic 
Manuscripts 1844" [11]. But structuralism reaches these 
general conclusions not through philosophical discourse, 
but through the analysis of specific forms of culture and art. 

It is clear that the pragmatics of structuralism does not 
allow to be satisfied with these conclusions as final, does not 
require further research, including the involvement of 
research by psychologists, neuropsychologists, 
philosophers. The statement that "the eye doesnt just 
photograph objects: it encodes their distinctive 
characteristics," "the immediate data of sensory perception 
is not raw material ... from the very beginning they are 
distinctive abstractions of reality" [9, р. 350–351], just as the 
conclusions of the previous structural analysis are not 
fundamentally different from the statement: "The eye 
became the human eye in exactly the same way as its object 
became a public human object created by man for man. 
Therefore, feelings directly in their practice became 
theorists" [11]. If we take into consideration that between 
these statements almost 130 years of intensive scientific 
development, consciously focused on specific 
anthropological research, have been laid, then attempts to 
counter the historical-evolutionary approach of classical 
materialism to ethnological structuralism of modern 
philosophical anthropology are not sufficiently justified. 
Historical heterochronism must be supplemented today with 

synchronicity, which is only a moment of abstraction from the 
processes of formation in order to study the logic of internal 
organization, inherent in cultural phenomena. As to 
aesthetics, structuralism allowed to fundamentally modify the 
empirical base of aesthetic reflection, because classical and 
postclassical aesthetics was mainly based on art history, 
which in its turn was based on the study of classical art 
forms, subsequently transferring the basic concepts and 
categories to research and classifying prehistoric forms of 
culture and aesthetic human activity. That is why classical 
aesthetics in many aspects contributed to the assertion of 
the ideas about a prehistoric man, his abilities and 
capabilities that were unfounded or grounded only by 
speculative reflection. That is why aesthetics turned out to 
be unfavorable for integration into modern humanities. 

Philosophical anthropology (in all its diversity) today 
gives grounds for a new development of aesthetic science, 
in terms of its ablility to organically integrate the 
achievements of twentieth century science into its context. 
Significantly expand the boundaries of its subject and be 
ready for fundamentally new humanistic conclusions. 
Returning to the question of archetypical symbols, it should 
be noted that they carry the same (or similar) meaning for 
most (if not all) of humanity. Some symbols, such as "up-
down", "light-darkness", "right-left", "blood", "circle or 
wheel", "world tree", "sky father – earth mother" are found 
again and again in cultures, remoted in space and time, 
that the existence of any historical influence or causal link 
between them would be incredible. Their universal 
distribution derives from the unity of the psychosomatic and 
social being of man. For example, all people are exposed 
to the physical law of gravity, and therefore it is usually 
harder to go up than down; this makes the natural 
association of the idea of ascending upward with the idea 
of attaining, as well as the association of different images 
that connote of height or elevation with the idea of 
superiority, and often the privileged class and power. 
Therefore, it is natural that they "make their way up" and 
not "make their way down". The king rules "over" his 
subjects, we prevail "over" circumstances and rule "over" 
temptations. A number of images tied up in a person's 
experience with the idea of "top" (such as a bird or an arrow 
flying through the air, a star, a mountain, a pillar, a tree that 
stretches upwards) have begun to mean (regardless of other 
values that may be inherent in the expression in a particular 
context) the subjects of aspirations and in a certain sense a 
blessing. Bottom in one of the two typical for this word types 
of contexts, tied with opposite connotations. We are "falling 
low", being exposed to bad habits, or are "at the bottom", 
becoming bankrupt, the flaws and poverty do not "uplift" us. 
The image of the abyss in religious symbolism, that is tied up 
with the idea of a sheer cliff, is reinforced by the fear of 
falling, the sudden loss of support, that is deeply hidden in a 
person. In the examples of symbolic creativity – religious and 
artistic – the "top" and "bottom" do not appear in their pure 
form, but often merge with other related ideas and images: 
with the light of divine wisdom on the one hand, and with the 
darkness of torment, loss and punishments on the other. 

The archetypal symbol "blood" has a paradoxical 
nature. Its full semantic spectrum includes elements, 
mating with both good and evil, while the first is fairly light, 
and the second is relatively dark and that is why it is more 
sinister. The positive part of the meaning of "blood" is the 
connotation of life, hence the various kinds of power, 
including both physical strength and social status, which 
are inherited; hence the use of red paint for a long time, to 
provide things with miraculous power. At the same time, in 
many cases, the blood is tied to ominous content, turns it 
into a taboo, so it requires some respect, which can only be 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 25 ~ 

 

 

dealt with in exceptional cases and does not involve a 
scornful attitude. And since bloodshed is often tied to 
death, blood becomes a symbol of death. 

The universal significance of water as an archetypal 
symbol is tied to its ability to purify in combination with the 
property of supporting life. Thus, water symbolizes both the 
purification and the beginning of a new life, and in the 
postulates of Christianity both of these ideas are combined: 
water in the rite of baptising symbolically cleanses from 
original sin and at the same time symbolizes the entry of 
the baptized one into the new spiritual life. Among the most 
significant archetypes the most perfect in the philosophical 
understanding is a circle, from its figurative concentration in 
the form of a wheel. Since ancient times, the circle is 
universally recognized as the most perfect of the figures, 
both because of its formal simplicity and because of the 
reason formulated in the aphorism of Heraclitus  – in the 
circle, the beginning and the end belong to everyone. 
When a circle is concretized as a wheel, it gets two 
additional properties: it has spokes and rotates. The 
spokes of the wheel are perceived as an iconic symbol of 
the sun's rays; moreover, both the spokes and the rays 
symbolize the life force, which comes from some single 
source, which gives life and affects the whole world. 

Like other archetypes, the wheel is potentially 
ambivalent. It may have a positive or negative 
significance, and sometimes both. On the negative side, 
in the West, the circle symbolized the perilous game of 
fate, and in the East – a continuous cycle of dying and 
rebirth, from which there is no salvation. 

A very peculiar archetype is the word. A human is by 
nature a verbal one, a person who speaks and a person to 
whom he speaks has a word. As the ability of a person to 
reflect increases, the dialogue becomes internal and does 
not speak out loud, but this does not make it less real. 
Every person with a moral sense constantly feels himself 
as someone's addressee so he listens to some secret, 
silent voice, perceived by his inner ear. So, the word 
(Logos) has a tendency to become an aural image that 
symbolizes rightness, correctness, compulsion which gives 
meaning to the judgment of morality. 

At the initial stage of development, the role of divine 
predictions was seen by people in certain sounds of nature: 
thunder rumble, wind noise etc. But gradually, as a person 
achieves higher spirituality, external noises as they are, 
stop playing the previous role, and the image-symbol of 
Logos, reflected in the statements "voice of conscience", 
"voice of God" or such a word as "vocation" comes into 
effect. The examples of archetypes or archetypal symbols 
we cited are fairly well known, since they are an arsenal of 
thinking and contemplation of each person and do not 
require additional clarification. They exist both in the 
arsenal of language and in the arsenal of the sensual-
figurative re-creation of the world in the context of religion, 
art, science. One of the most outstanding artists and 
innovators of the twentieth century. S. Eisenstein, working 
on the problem of finding the visual arts of cinema, turned 
to Far Eastern hieroglyphics, on the one hand, and to the 
compositional principles of Far Eastern painting, on the 
other, in which the archetypal symbols were preserved in a 
more original form than in the European cultural tradition. 
These studies, that allowed him to understand the principle 
of mounting two or more images, form a new concept 
("eyes" and "water", which can be depicted, will allow 
creating a graphic sign of the concept of "crying"), and the 
study of the Chinese "philosophy of numbers" built on 
spatial images and graphic images, rather than on abstract 
thinking, found that the composition of oriental painting is 
all saturated with the opposition "even-odd" [16, р. 234–278]. 

This study of S. Eisenstein formed the basis of his famous 
theory of mounting and laid the foundation for the theory 
of cinema. At the same time, it became one of the first 
attempts to apply the structural analysis of art, which 
makes it possible to refer S. Eisenstein to the pioneers 
of modern semantics, the main problem of which is to 
study how the general human stock of concepts and 
images is expressed by installing them in each specific 
language or sign the system. 

Conclusion. The original creativity made significant 
complexes of universal principles of the logic of building 
representations and images and on the basis of them a 
certain structure of language, with which further activity and 
opinion reached generalization and abstraction on an even 
higher level. The early, initial multi-stage human creativity 
completed the formation of dominant images, saw all the 
conditions of human existence, provided the products of 
the consciousness of completion, and became one of the 
most effective means of understanding the world. Thus, a 
certain structure of images was created and the structure 
of the language was developed on this basis. 

The world of culture, like the world of nature, is 
structurally organized. But this structural organization is not 
and cannot be a simple reflection of the structure of nature. 
And just as without studying the structural organization of 
nature it is impossible to master it, to use and cohabit with 
it, so man cannot master his life without mastering cultural 
structures. Structuralism helps to live more consciously and 
"morally" in the world of culture. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Антес Р. Мифология в Древнем Египте / Р. Антес // Мифология 
древнего мира. ‒ М.: Наука, 1977. ‒ С. 33‒87. 

2. Арутюнова Н. Метафора и дискурс [Електронний ресурс] /  
Н. Арутюнова // Теория метафоры. ‒ М.: Прогресс, 1990. ‒ С. 5‒33. – 
Режим доступу: http://personal.pu.if.ua/depart/ihor.kozlyk/resource/file/pdf/ 
%D0%A2%D0%B5%D0%BE%D1%80%D0%B8%D1%8F%20%D0%BC%D
0%B5%D1%82%D0%B0%D1%84%D0%BE%D1%80%D1%8B.%20%D0%
A1%D0%B1%D0%BE%D1%80%D0%BD%D0%B8%D0%BA%20%D1%81
%D1%82%D0%B0%D1%82%D0%B5%D0%B9.doc.pdf 

3. Брунов Н. Памятники Афинского Акрополя. Парфенон и Эрехте-
йон / Н. Брунов. – М.: Искусство, 1973. – 176 с.  

4. Вико Дж. Основания новой науки об общей природе наций 
[Електронний ресурс] / Дж. Вико. ‒ М.‒К.: Port-Royal, 1994. – Режим доступу: 
http://www.pseudology.org/History/Vico_Osnovaniya_Novoy_Nauki2.pdf 

5. Гегель Г. Лекции по эстетике. Т. 1. [Електронний ресурс] / 
Г. Гегель. – Режим доступу: https://esthetiks.ru/gegel-lektsii-po-estetike/ 
tom-1.html 

6. Дьяконов И. Предисловие / И. Дьяконов // Мифология древнего 
мира. ‒ М.: Наука, 1977. ‒ С. 5‒54. 

7. Завадская Е. Эстетические проблеми живописи старого Китая / 
Е. Завадская. – М.: Искусство, 1975. ‒ 440 с. 

8. Кассирер Э. Сила метафоры [Електронний ресурс] / Э. Кассирер 
// Теория метафоры. ‒ М.: Прогресс, 1990. ‒ С. 33‒44. – Режим доступу: 
http://personal.pu.if.ua/depart/ihor.kozlyk/resource/file/pdf/%D0%A2%D0%B
5%D0%BE%D1%80%D0%B8%D1%8F%20%D0%BC%D0%B5%D1%82%
D0%B0%D1%84%D0%BE%D1%80%D1%8B.%20%D0%A1%D0%B1%D0
%BE%D1%80%D0%BD%D0%B8%D0%BA%20%D1%81%D1%82%D0%B
0%D1%82%D0%B5%D0%B9.doc.pdf 

8. Леви-Стросс К. Первобытное мышление / К. Леви-Стросс. – М.: 
Республика, 1994. – 354 с. 

9. Лосев А. Античний космос и современная наука / А. Лосев. – М.: 
Издание автора, 1927. – 56 с. 

10. Маркс К. Экономически-философские рукописи 1844 г. 
[Електронний ресурс] // Маркс К. Сочинения. т. 42. – Режим доступу: 
http://psylib.org.ua/books/marxk01/index.htm 

11. Метафора в языке и тексте [Електронний ресурс]. – М.: Наука, 
1988. ‒ 176 с. – Режим доступу: https://www.twirpx.com/file/2023910/ 

12. Топоров В. Древо мировое: Мифы народов мира [Електронний 
ресурс] / В. Топоров // Энциклопедия в 2 тт. – Т. 1. – М.: Советская 
Энциклопедия. ‒ 1980. ‒ С. 398‒406. – Режим доступу: 
http://pryahi.indeep.ru/mythology/research/drevo_mirovoe.html 

13. Топоров В. Еще раз о древнегреческом слове ΣΟΦΙΑ: 
происхождение слова, его внутренний смысл [Електронний ресурс] / 
В. Топоров // Структура текста. – Режим доступу: https://einai.ru/2013-02-
Toporov.html 

14. Фрай Н. Анатомия критики [Електронний ресурс] / Н. Фрай // Зарубеж-
ная эстетика и теория литературы 19‒20 вв. ‒ М.: Издательство Московского 
университета, 1987. – Режим доступу http://readeralexey.narod.ru/ 
Library/Kosikov_Zarubezhnoye_literaturovedeniye_1987.pdf 



~ 26 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

15. Эйзенштейн С. Чет-Нечет. Раздвоение единого / С. Эйзенштейн 
// Восток – Запад: Исследования. Переводы. Публикации. Вып. 3. ‒ М.: 
Наука,1988. – С. 234‒278. 

 
REFERENCES: 

1. Antes, R. (1977). Mifologija v Drevnem Egipte [Mythology in Ancient 
Egypt]. In Mifologija drevnego mira [The Mythology of the Ancient World], 
33–87. Moskow, Nauka. 

2. Arutjunova, N. (1990). Metafora i diskurs [Metaphor and Discourse]. 
In Teorija metafory [Theory of Metaphor]. Retrieved from 
http://personal.pu.if.ua/depart/ihor.kozlyk/resource/file/pdf/%D0%A2%D0%B
5%D0%BE%D1%80%D0%B8%D1%8F%20%D0%BC%D0%B5%D1%82%
D0%B0%D1%84%D0%BE%D1%80%D1%8B.%20%D0%A1%D0%B1%D0
%BE%D1%80%D0%BD%D0%B8%D0%BA%20%D1%81%D1%82%D0%B
0%D1%82%D0%B5%D0%B9.doc.pdf 

3. Brunov, N. (1973). Pamjatniki Afinskogo Akropolja. Parfenon i Jere-
htejon [Monuments of the Athenian Acropolis. Parthenon and Erechtheion]. 
Moskow, Iskusstvo.  

4. Vico, G. (1994). Principles of a New Science Concerning the Nature 
of Nations. Retrieved from http://www.pseudology.org/History/ 
Vico_Osnovaniya_Novoy_Nauki2.pdf. 

5. Hegel, G. (1964). Aesthetics. Lectures on Fine Art. Retrieved from 
https://esthetiks.ru/gegel-lektsii-po-estetike/tom-1.html. 

6. D'jakonov, I. (1977). Predislovie [Preface]. In Mifologija drevnego mi-
ra [The Mythology of the Ancient World], 5‒33 Moskow, Nauka. 

7. Zavadskaja, E. (1975). Jesteticheskie problemi zhivopisi starogo Kit-
aja [Aesthetic Problems of Painting in Old China]. Moskow, Iskusstvo.  

8. Cassirer, E. (1990). Sila metafory [The Power of Metaphor]. In Teori-
ja metafory [Theory of Metaphor]. Retrieved from http://personal.pu.if.ua/ 
depart/ihor.kozlyk/resource/file/pdf/%D0%A2%D0%B5%D0%BE%D1%80% 
 

D0%B8%D1%8F%20%D0%BC%D0%B5%D1%82%D0%B0%D1%84%D0% 
BE%D1%80%D1%8B.%20%D0%A1%D0%B1%D0%BE%D1%80%D0%BD
%D0%B8%D0%BA%20%D1%81%D1%82%D0%B0%D1%82%D0%B5%D
0%B9.doc.pdf 

9. Lévi-Strauss, С. (1994). The Savage Mind. Moskow, Respublіka. (In 
Russian). 

10. Losev, A. (1927). Antichnij kosmos i sovremennaja nauka [Antiquny 
Space and Modern Science]. Moskow, Izdanie avtora.  

11. Marx, K. (1973). Economic and Philosophic Manuscripts of 1844. 
Retrieved from http://psylib.org.ua/books/marxk01/index.html (In Russian). 

12. Metafora v jazyke i tekste [Metaphor in Language and Text]. Re-
trieved from: https://www.twirpx.com/file/2023910/ 

13. Toporov, V. (1980). Drevo mirovoe: Mify narodov mira [World tree: 
Myths of the Peoples of the World]. Retrieved from https://einai.ru/2013-02-
Toporov.html 

14. Toporov, V. (1980). Eshhe raz o drevnegrecheskom slove ΣΟΦΙΑ: 
proishozhdenie slova, ego vnutrennij smysl [Once Again About the Ancient 
Greek Word "Sophia": The Origin of the Word, Its Inner Meaning]. In 
V. Toporov. Struktura teksta [The Structure of the Text]. Retrieved from 
https://einai.ru/2013-02-Toporov.html 

15. Fraj, N. (1987). Anatomija kritiki [Anatomy of Criticism]. In N. Frai. 
Zarubezhnaja jestetika i teorija literatury 19‒20 cc. Мoskow, Izdatelstvo 
Moskovskogo universiteta. Retrieved from http://readeralexey.narod.ru/ 
Library/Kosikov_Zarubezhnoye_literaturovedeniye_1987.pdf 

16. Jejzenshtejn, S. (1988). Chet-Nechet. Razdvoenie edinogo [Even-
Odd. Split of the One]. In Vostok – Zapad: Issledovanija. Perevody. Pub-
likacii [East – West. Researches. Translations. Publications], 234‒278, 
Vyp. 3. Moskow, Nauka. 

 
Re c e i ve d  E d i to r i a l  B oar d  13 . 11 . 19  

 
В. І. Панченко, д-р філос. наук, проф.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  

 
МЕТАФОРА І МІФ ЯК ЕЛЕМЕНТИ ХУДОЖНЬОЇ МОВИ 

 
Стаття присвячена дослідженню зв'язку міфу і метафори як формотворчих елементів художньої мови. Художня культура 

виробила свої основні структурні елементи, які забезпечують певну логіку художнього мислення і художньої творчості і які закладені 
в основу будь-якого твору мистецтва. Ці структурні елементи ‒ ритм, інтонація, метафора, міф (як спосіб організації дії, як прообраз 
композиції), архетипи й архетипічні символи ‒ є основними художніми засобами, які "працюють" у всіх видах мистецтва, одночасно 
визначаючи специфіку (за рахунок домінування) кожного з них. 

Ключові слова: міф, метафора, художня культура, структурні елементи, семіотика, художнє мислення. 
 

В. И. Панченко, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
МЕТАФОРА И МИФ КАК ЭЛЕМЕНТЫ ХУДОЖЕСТВЕННОГО ЯЗЫКА 

 
Статья посвящена исследованию связи мифа и метафоры как формообразующих элементов художественного языка. 

Художественная культура выработала свои основные структурные элементы, которые обеспечивают определенную логику 
художественного мышления и художественного творчества и которые заложены в основу любого произведения искусства. Эти 
структурные элементы ‒ ритм, интонация, метафора, миф (как способ организации действия, как прообраз композиции), архетипы и 
архетипические символы ‒ являются основными художественными средствами, которые "работают" во всех видах искусства, 
одновременно определяя специфику (за счет своего доминирования) каждого из них. 

Ключевые слова: миф, метафора, художественная культура, структурные элементы, семиотика, художественное мышление. 
 
 
 
УДК:316.7 

О. Д. Рихліцька, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
о.rykhlytska@ukr.net 

 
ФЕНОМЕН МІСТА: СОЦІОКУЛЬТУРНІ ВИМІРИ 

 
У статті здійснюється теоретичний та практичний аналіз сучасних підходів до вивчення міста та міської культури. Місто в до-

слідженні розуміється як особливий феномен, що онтологічно зумовлює форму і зміст культур в різноманітних проявах соціокульту-
рної практики. Наводяться основні фактори, що впливають на розвиток міста та міської культури, а саме: глобалізаційні процеси, 
споживчий характер, гастрономічні символи та особливе значення механізмів культурної спадщини та навколишнього середовища. 
Стверджується, що формування міської ідентичності може відбуватися за кількома основними напрямками, які не збігаються з на-
прямком консолідації спільнот, в контексті зростання поляризації та розриву комунікації між життєвим світом різних категорій місь-
ких жителів. Акцентується увага на невідворотних процесах у розвитку сучасних мегаполісів в цілому – спотворенні, відчуженні, те-
хніцизмі та наслідках природоруйнівної сили. Продемонстровано досвід гармонійного конструювання міського середовища, практики 
його створення та вплив на міжлюдську взаємодію, що потребує соціокультурних перетворень. 

Ключові слова: місто, міська культура, міський простір, урбанізм, екомісто, візуальна екологія. 
 
Постановка проблеми. Останні десятиліття харак-

теризуються міждисциплінарністю в різновекторних і 
досить неочікуваних зрізах, тому "міські дослідження", 
або "урбаністика", як цілісні феномени та інші важливі 

їхні елементи у сьогоденні є предметом дослідження 
істориків, соціологів, мистецтвознавців, культурологів, 
архітекторів, дизайнерів, фольклористів, антропологів, 
що виступає незаперечним підтвердженням актуально-

© Рихліцька О. Д., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 27 ~ 

 

 

сті даних досліджень. Культурологія ж, розглядаючи 
певні проблеми міської культури та роль міста в стано-
вленні і гармонійному розвитку соціуму, є необхідним та 
закономірним фактом, оскільки спосіб життя в місті ви-
значається характером людської діяльності в певних 
природних та історичних умовах. Сьогодні ми опинили-
ся перед складними викликами цивілізації, що не лише 
нівелюють межі між культурами, країнами, а й певним 
чином "вихолощують" саму людину, змінюючи структу-
ру та роль самого міста в соціокультурних вимірах. Цей 
процес характеризується неконтрольованим зростан-
ням міст, перенасиченням, насильством; споживацьким 
характером та формалізованим відношенням до іншо-
го; одноманітністю міського простору – певною візуаль-
ною "засміченістю", зубожінням ландшафту, втратою 
взаємозв'язку з навколишнім середовищем, в якому 
здійснюються повсякденні практики. 

 Аналіз досліджень і публікацій. Піонерами у ви-
вченні даної проблематики є такі видатні соціологи, як 
М. Вебер, Г. Зіммель та представники чиказької школи 
соціології, зокрема Л. Вірт та Р. Парк. Питання міського 
планування та міського простору відображені в роботах 
відомих дослідників-урбаністів Дж. Джекобс і Л. Мам-
форда. Особливу роль надають проблематиці феноме-
на міста відомі західні дослідники З. Бауман, Е. Сойя, 
Р. Флорида. На вітчизняному просторі в тому або іншо-
му аспекті проблеми міста розглядали Г. Артюх, 
Л. Малес, Г. Фесенко та ін. Досить активно місто та мі-
ський простір досліджується в межах суміжних дисцип-
лін: культурології, антропології, географії, а проблеми 
розвитку сучасних мегаміст проявилися в новітніх на-
прямках: яскравим прикладом є гуманітарна географія 
(Д. Замятин), візуальна екологія, соціологія архітектури 
(М. Вільковський), брендинг міст (Д. Візгалов) і б. і. 

Мета – проаналізувати основні аспекти розвитку мі-
ста та трансформації сучасного міста в контексті різно-
манітних підходів, що дозволить поглибити вивчення 
механізмів гармонійного функціонування соціокультур-
них середовищ. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Куль-
тура міста є досить складним феноменом, що відобра-
жає його духовне, соціальне і практичне життя. Саме ж 
місто уособлює раціонально організовану територію, 
джерело виробничого, політичного та соціокультурного 
потенціалу та являє собою процес творення "іншої при-
роди". Тобто це фізичний, символічний та ментальний 
вимір, які формуються в результаті ціннісної та норма-
тивної діяльності людини. Міська культура являє собою 
специфічний просторовий світ: світ вулиць, площ та 
провулків, світ об'єктів архітектури, скульптури, особли-
вий світ садово-паркового мистецтва тощо. Адже ево-
люція міста – це не лише структурні зміни, зовнішній 
вигляд і економічні характеристики, це зміна самої лю-
дини, способу її життя та духовного світу. 

Простір міста має декілька вимірів, що відобража-
ється у природному ландшафті міста, та являє собою 
фізичний вимір, що, трансформуючись в антропоген-
ний, формує благодатні умови для життєдіяльності лю-
дини. Символічний вимір постає як досвід між поколін-
нями і сучасниками та механізми трансляції (соціаліза-
ція, інкультурація, традиція, акультурація і ін.), що, ко-
дуючись, перетворюються в комунікативні системи. Мен-
тальний вимір – це уявлення городян про місце прожи-
вання та вплив медіа, культурних практик. Тобто це осо-
бливий простір втілення смислових та символічних пот-
реб та інтересів, що формуються в результаті культуро-
творчої діяльності людини та знаходять своє відобра-
ження в формах: історико-культурного діалогу, соціаль-
ного та художньо-символічного діалогу, якому властиве 

маркування місця у свідомості людини певним "культур-
ним кодом", закодованим в артефактах [15, с. 32]. 

У контексті соціального діалогу міський простір та 
його "середовище" знаходить свій вияв у різноманітті 
повсякденної комунікації, соціалізації, інкультурації та 
пошуці своєрідного контакту зі споживачем у плануван-
ні архітектурного міського простору, а також наданні 
нових рівнів демократичності, відкритості, комунікатив-
ності. Художньо-символічний діалог знаходить своє 
відображення в моделі архітектурного простору міста, 
який втілює в собі риси різних ідентичностей, комплек-
сів ідеалів та цінностей, соціально-політичних орієнти-
рів суспільства. Так, акцентуючи увагу на дуалістичнос-
ті архітектурного простору міста, Ю. Лотман зазначає, 
що "з однієї сторони, він моделює універсум: структура 
побудованого й обжитого світу переноситься на весь 
світ в цілому. З іншого, він моделюється універсумом: 
світ, який створює людина, відображає її уявлення про 
глобальну структуру світу" [10, с. 680]. Одночасно пот-
рібно зазначити на особливій ролі фактору часу, що 
формує естетичні властивості, відображаючи зв'язок 
різних історико-культурних процесів, що відповідають 
вимогам нової епохи, надаючи різноманітні моделі про-
сторової структури [7, с. 227].  

Прагнучи зрозуміти глибини міської культури та міс-
та, сучасні дослідження не завжди використовують 
традиційні аспекти – містобудування, економіку, різні 
стратегії міського планування, а ведуть пошук у більш 
реальному контексті: в речах, вчинках, практиках. Адже 
саме місто виступає ареною для відтворення сучасних 
повсякденних практик, що і формують буття сучасної 
людини міста в конфігураціях життєвих світів (праці та 
насолоди). Цікавість до багатоаспектного аналізу міста, 
його простору, культури, способу життя, впливів на вза-
ємовідносини у суспільстві пов'язана в першу чергу з 
розвитком культурологічних досліджень, хоча вперше 
проблема була заявлена ще в 1938 році в праці "Урба-
нізм як спосіб життя" Л. Віртом [5]. Він наголошує, що 
безособові контакти міського життя звільняють від ва-
желів управління та надають свободу, що повертається 
втратою колективної безпеки. Внаслідок цього урбанізм 
став виявом "безликості", певної "вихолощеності" лю-
дини міста, що стало поштовхом до формування окре-
мих організаційних одиниць на зразок селищ (прикла-
дом яких є етнічні субкультури, що проживають окре-
мими кварталами і в сучасному світі). 

Безумовно, зі зростанням міст в мегаполіси зміню-
ється структура та роль міста в соціокультурному вимі-
рі. Так, досліджуючи міста в контексті креативної еко-
номіки та привабливості для життя звичайної людини, 
Р. Флорида зазначає, що обмеження лише загально-
прийнятними економічними силами призведе до міста, 
що може розлетітися на куски [16]. 

Особливу увагу сучасності в контексті розгляду мі-
ської культури приділяє професор Шарон Зукін [17]. 
У своїй праці "Культура міст" вона підкреслює спожив-
чий характер та зміну смислових домінант та функцій 
міст. Неабияке місце в даному аспекті займає гастро-
номічна культура. Дослідження гастрономічних симво-
лів міст як елементів міської ідентичності та їхнього 
впливу на інфраструктуру міст, міський ритм життя, 
створення архітектурних споруд міститься у сучасній 
роботі Керол Стіл "Голодне місто. Як їжа визначає 
наше життя" [14]. 

Сучасна урбаністика досліджує місто та його простір 
в єдності з культурними традиціями, творчими суб'єк-
тами культури, інноваційними практиками та культур-
ною політикою. Адже кожне місто активно займається 
пошуком свого "обличчя", своєрідної ідентичності, які 



~ 28 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

виступають метою і засобом боротьби між конкурента-
ми, що кардинально змінює відношення до міського 
простору з об'єктного на суб'єктний. Прикладом особ-
ливого, нового "обличчя" виступає міський простір з 
креативними об'єктами та практиками: це арт-об'єкти 
та стихійний дизайн дворів (предмети меблів, іграшки, 
музичні інструменти в паркових бібліотеках), творчість 
хенд-мейд і ін., що змінює смисли міського життя та 
культури в цілому. 

Місто, являючи собою олюднення природного сере-
довища і культурну спадщину, за Л. Мамфордом, надає 
культурну форму першому і матеріалізує в постійних 
колективних формах друге. В розумінні дослідника міс-
то – це особливі взаємини людини, простору та навко-
лишнього середовища, головною функцією яких висту-
пає механізм передачі культурної спадщини як символ 
колективних прагнень і одностайності, що формуються 
в самому місті та є найбільшим витвором людини [11]. 
Адже місто та його простір притягує, надихає, сприяє 
діалогу, виступає доповненням життєвого досвіду, по-
єднуючи різні культури та традиції, представників різ-
номанітних професій, матеріалізує та одухотворює 
(англ. etherealization), за Л. Мамфордом. Тому основ-
ною проблемою сучасних міст, на думку дослідника, 
виступає втрата одухотворення (прикладом є сучасні 
міста-переростки, які характеризуються неконтрольо-
ваним зростанням, перенасиченням, сценами масового 
насильства та насолоди (масові конкурси, виставки та 
ЗМІ)). Саме тому сучасні міста характеризуються спо-
живацькою культурою та зростанням виробничих відно-
син, ігноруванням ціннісних аспектів соціальної взаємо-
дії між людьми, внаслідок чого зникає моральна близь-
кість, і хоча не виникає агресія на рівні відношення до 
індивіда як до "чужого", але сприйняття іншого робить-
ся суто формалізованим. Як доречно зазначає В. Ільїн 
в праці "Культура споживання", вже давно минули часи, 
коли людей захищала моральна близькість, а настала 
епоха архітектурного захисту від моральної віддалено-
сті, яка самим своїм існуванням немов виступає профі-
лактикою появи моральної близькості. Що, в цілому, є 
свідченням погіршення соціальної комунікації та прово-
кує зміни не лише у культурно-символічній системі міст, 
а й у ціннісних орієнтирах мешканців. Зокрема, 
Ж. Бодріяр у праці "Місто і ненависть" критикує глобалі-
заційні процеси в сучасних містах, які, на його думку, 
полягають у концентрації населення, масованій урбані-
зації, спробах здійснення "ідеального програмування та 
штучного моделювання світу", спеціалізації і централі-
зації функцій. Для дослідника у традиційному мегаполісі 
представлені всі елементи соціальності, що являють 
собою ідеальний комплекс: просторова близькість, лег-
кість взаємодії і взаємообміну, доступність інформації. 
Натомість сучасна метрополія провокує невідворотні 
процеси перетворення міського простору та міст у пус-
телі. "Коли будують зразкові міста-привиди, створюють 
зразкові функції, зразкові штучні ансамблі, все інше 
перетворюється на залишковий продукт, відходи, непо-
трібну спадщину минулого, а звичний, традиційний про-
стір взаємного спілкування перетворюється на пусте-
лю" [2]. Характеризуючи сучасні мегаполіси, дослідник 
називає їх абсцесами на живому організмі, що 
"…запускають амбіційні щупальця, витворюють одних 
лише монстрів, не тільки з естетичної точки зору, але 
особливо в тому сенсі, що ці монстри свідчать про 
втрату містом цілісності і органічності, про його дезінте-
грацію і дезорганізацію. Вони уже не підпадають під 
ритм міста, його взаємозв'язків, а накладають на нього 
щось чужорідне. Місто уподібнюється Музею Ідеальної 
Деконструкції" [2]. Певним чином розвиваючи тезу 

Г. Зіммеля про вплив мегаполісів на формування від-
чуженості та створення нової ролі – іншого, дослідник 
акцентує увагу на атмосфері всезагальної байдужості 
великих міст, зацикленості кожного мешканця на собі, 
відмові від соціальних зв'язків, відчутті спустошення і 
ненависті, що провокує насильницьку діяльність, яка не 
піддається контролю. 

Схожі думки стосовно сучасних мегаполісів вбачає-
мо і в працях З. Баумана [1]. Так, аналізуючи так звані 
"храми споживання": аеропорти, автостради, готельні 
номери та громадський транспорт і інші громадські міс-
ця (концертні та виставкові зали, туристичні курорти, 
місця для занять спортом, торговельні пасажі, кав'ярні), 
– дослідник наголошує на відсутності будь-якої громад-
ської взаємодії. Що, на думку З. Баумана, виступає 
руйнацією того особливого простору (публічно-
го/громадського), що передбачає своєрідне зіткнення та 
узгодження, обмін інакшістю. 

Мегаполіси, в компактності їхньої забудови, кому-
нікації, концентрованому виробництві, стали причи-
ною погіршення та руйнування навколишнього сере-
довища міст. Що знаходить свій вияв в деестетизації 
міського ландшафту, його зубожінні, одноманітності, 
втраті взаємозв'язку з природними якостями, погір-
шенні психологічного стану (сприйнятті міського про-
стору як загрози здоров'ю і ін.).  

Під впливом даних чинників виникають ідеї гармо-
нійної взаємодії міста, міського простору та навколиш-
нього середовища. Першим, хто теоретично обґрунту-
вав ідею екологічно гармонійного міського простору для 
життя людини, був англійський економіст Е. Говард. 
У праці "Завтра" (1898 р.) дослідник пропонував уника-
ти виникнення великих міст завдяки створенню автоно-
мних спільнот з обмеженою чисельністю населення. На 
території цих спільнот мають бути гармонійно побудо-
вані зони промислового розвитку, сільського господарс-
тва та відпочинку. Саме ці ідеї стали підґрунтям для 
нового типу міста, яке сам Е. Говард визначив як "місто-
сад". До речі, у статуті Британської асоціації міст-садів 
та міського планування того часу визначалось, що міс-
то-сад – це місто, призначене для здорового життя 
працелюбних громадян, а його розміри повинні забез-
печувати повноцінне соціальне життя, таке місто ото-
чене природним ландшафтом та має "зелений центр", 
що є основою міського публічного простору (комуніка-
ція та естетична насолода), а вся його земля знахо-
диться у власності громади або закріплена за її чле-
нами. Потрібно зазначити, що дані ідеї Говарда і до 
сьогодні залишаються життєдайним джерелом для 
концепцій екоміст, зоополів [12]. Доречно згадати 
американського дослідника К. Лінча, який в своїй ро-
боті "Образ міста" акцентує увагу на прямому "сприй-
нятті людиною свого оточення", візуально чіткого та 
читабельного для людини: "місто має бути пластич-
ним та перцепційним для звичок тисяч громадян, від-
критим до зміни функції та значення, сприйнятливим 
для формування нової образності. Воно має запрошу-
вати своїх глядачів досліджувати світ" [9, с. 58]. 

Глобалізаційні процеси та розвиток технологій під-
вели людство до нового усвідомленого світу міста – 
"техноприроди". Адже, досліджуючи сучасні міста, анг-
лійський соціолог Е. Свінгедув наголошує, що, по-
перше, міста являють собою єдність глобального та 
локального обміну між соціумом та природним середо-
вищем, а по-друге, споживчий характер візуалізованих 
запахів, смаків, речей та тіл створив особливий соціоін-
вайроментальний механізм, що перетворює його в 
щось різнорідне, конфліктне, руйнівне. У результаті 
чого виникають міста-полісистеми з глибинно змішани-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 29 ~ 

 

 

ми пластами локальних, національних і глобальних, 
соціоекологічних та техноприродних особливостей. Мі-
сто перетворюється на машинний світ – світ-кіборг, 
який є частково штучно-соціо-культурно-технічним, а 
межі цих сфер неможливо чітко визначити [8].  

Невипадковою в руслі досліджень сучасного міста є 
поява образу "міста-машини" сучасних дослідників, 
професорів університету Бристоля Е. Аміна та 
Н. Тріфта, підґрунтям якого стала життєдіяльність аген-
тів власності, які не є суб'єктами взаємодії. Взаємовід-
носини власників та уся система господарських проце-
сів є інструментом, технологічним артефактом, який 
поєднує соціальний простір з машинним, технічним, 
виступаючи потужним засобом "інженерії" зіткнень, що 
впливає на циркуляцію та мобільність потоків людей, 
машин, речей. Прикладом "міста-машини", або "цифро-
вого міста", називають іспанську Сарагосу, де всі інфо-
рмаційні системи та сенсорні датчики вбудовані в буди-
нки, вулиці, машини, офіси, медичні заклади та цілко-
вито інтегровані між собою. Дані технології розчинені в 
процесах надання послуг людині (враховуючи природні 
звички), що працює, живе в сучасному місті [3]. Проте 
дослідники наголошують, що у такому розірваному, 
поліцентричному світі сучасного міста людина втрачає 
раціональну цілісність та психологічну стійкість, потре-
буючи більш гармонійного техноприродного та окульту-
реного простору. Таким ідеальним простором має стати 
новітній тип міста – зоополь, екомісто, що покликані 
стати не лише гармонійною екологічною зоною, але й 
новим соціокультурним та політичним публічним про-
стором, де знаходить реалізацію громадянин.  

В даному аспекті потрібно відмітити одну з основних 
проблем сучасного міста, адже урбанізовані структури 
поглинають озеленення міста, погіршуючи і до того не 
дуже гарні екологічні характеристики. Мегаміські агло-
мерації для навколишнього середовища виступають 
інорідними техногенними утвореннями, і в цілому умови 
життя у них є суперечливими до середовища існування 
людини (здоров'я лише на 15‒20 % визначається гене-
тичними факторами, а решта – якістю довколишнього 
середовища). Тому екологічні проблеми природних 
компонентів (повітря, води, ґрунту, флори і фауни); га-
лузей та видів діяльності господарського комплексу; 
міського населення в цілому вимагають особливої ува-
ги. Ситуація виявляється парадоксальною, в силу того, 
що сама людина створює урбаністичні системи задля 
підвищення якості життя. Та, на жаль, збільшення тери-
торій міста та подальший його розвиток (переважно 
ціною знищення землеробських угідь та лісів), зростан-
ня промислового та сільського господарства супрово-
джуються значним погіршення природного середовища, 
що має наслідки не лише для здоров'я, а й в цілому для 
природи в майбутньому. Слід наголосити, що природо-
руйнівна сила великих міст не еквівалентна кількості 
населення в них, а набагато більша, тому техногенний 
вплив міста не обмежується його територією, а вихо-
дить далеко за її межі. Прикладом є території, заповне-
ні новими забудовами з тотальним знищенням зелених 
насаджень, що в свою чергу призводить до ерозії ґрун-
тів, забруднення повітря, води, погіршення акустичного 
режиму міста і б. і. Реальністю є багатоповерхові забу-
дови, що призводять до змін кліматичних умов на лока-
льному рівні в порівнянні з природною територією. (На-
приклад, змінюється швидкість і напрям вітрів, підви-
щується на 2‒3 °С температура, знижується об'єм ви-
паровувань з поверхні, різко зростає обсяг стоків і 
т. ін.). Надмірність концентрації промисловості, транс-
порту, населення міста спричинює локальний дефіцит 
кисню в атмосфері, слабку вентиляцію й утворення за-

стійних зон (смогів), підвищення концентрації забруд-
нювачів в атмосфері. Первинні екосистеми на міській 
території майже повністю знищені (за винятком парко-
вих зон), адже міські ґрунти на 80‒90 % території пе-
ретворюються на "мертві", оскільки вони перекриті 
спорудами, дорогами, асфальтовим покриттям і втра-
чають свої біологічні функції.  

Тому проблеми екології міст сьогодні хвилюють мі-
льйони людей, увага населення до якості життя у су-
часному місті постійно зростає. Настав час, коли, веду-
чи мову про довколишнє середовище, слід включати у 
це поняття не лише природне, а й міське середовище 
існування людини – житло, місце праці і відпочинку. До 
речі, в контексті міжнародної програми ЮНЕСКО "Лю-
дина та біосфера" один із 14 проєктів "Екологічні аспек-
ти міських систем" розкриває низку важливих тем: від 
соціально-психологічних розробок до вивчення рівня 
шуму і техногенних домішок у дощі і снігу; від загибелі 
тварин на дорогах до алергії городян при контакті з пи-
лком рослин, що квітнуть; від відтворення екологічних 
заказників до зростання ролі природних елементів у 
структурі сучасного міста. 

Ще одним зрізом проблем міста та міського просто-
ру є візуальна екологія (предметом дослідження якої є 
візуальні образи міського та медіа-простору, візуально-
го досвіду та екологічного підходу до зорового сприй-
няття). Засобами символічного/сакрального архітек-
турні споруди транслюють та комунікують з навко-
лишнім середовищем, впливаючи як на людей, так і на 
середовище в цілому. Прикладом є інтернет-проєкт 
"Place pulse", що пропонує користувачам оцінити фото-
картки міст, зроблених за допомогою Google View, за 
рівнем безпеки, краси, насиченості і ін. [13]. Новим є те, 
що міський архітектурний простір трансформується в 
інтерактивні поверхні, що змінюють свій лик та вступа-
ють у взаємодію з навколишнім середовищем (будинки, 
скульптури перетворюють візуальне середовище міста 
та пам'ятники в особливі місця – спрямовані на пере-
творення міської ідентичності, набуваючи властивостей 
"місць пам'яті" [4, c. 206]). Тут доречно згадати концепт 
"екології культури" Д. С. Ліхачова, що акцентує увагу на 
впливах як культурного, так і природного середовища в 
цілому на внутрішній світ людини, її відчуття, культурну 
пам'ять та взаємовідносини. Що особливо є актуальним 
у сьогоденні, коли спостерігається своєрідна "нечуттє-
вість" до інформаційних та чуттєвих образів, перенаси-
чення бідністю типових будівель, промислових парка-
нів, стерильних площ, превалюванням прямих ліній і 
відсутністю складок, розривів, де б людина могла побу-
ти наодинці, в гармонії і тиші. Тобто місць, необхідних 
для думок, наснаги, спілкування, любові, вторгнення 
різноманітності у міський простір, місць свідомого вклю-
чення кривих ліній в міське та природне середовище. На 
жаль, вітчизняна практика у створенні гармонійного місь-
кого простору не може надати ґрунтовні напрацювання, 
хоча останні роки ознаменовані популяризацією облаш-
тування комфортного міського простору. Оточуючий нас 
міський простір потребує кардинальних змін, які мають 
відбуватися не лише ззовні, а й з середини – тими соціо-
культурними перетвореннями, що змінюють світосприй-
няття. Яскравим прикладом є масштабний фестиваль 
урбаністики CANactions у Києві, що відбувається вісім 
років поспіль; конкурс "Новий образ улюбленого міста" 
(м. Одеса), мета якого полягала у застосуванні сучасної 
форми мистецтва стріт-арту у художньому оформленні 
об'єктів міського середовища; проєкт "Тепле місто" 
(м. Івано-Франківськ), метою якого було створення влас-
ного візуального стилю міста і б. і. 



~ 30 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Висновок. Отже, феномен міста представляє пев-
ний дослідницький інтерес, оскільки є осередком не 
лише культури, новітньої техніки, комфорту, індустрії 
послуг, але й промислових забруднень, символом стре-
сів, метушні, "асфальтових пустель", "безликості", од-
нотипності та зубожіння і ін. Відіграючи значну роль у 
формуванні міжлюдської взаємодії, міста являють со-
бою сукупність соціокультурних вимірів, що формують-
ся в результаті культуротворчої діяльності людини. То-
му у сьогоденні вирішення даних проблем є визначаль-
ним у прийнятті свідомих та цілеспрямованих рішень та 
зусиль відносно відтворення різноманітності культурно-
го середовища проживання, створення єдиного приро-
дно-семіотичного середовища. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Бауман З. Глобализация. Последствия для человека и общества 
/ Пер. с англ. / З. Бауман / ‒ М.: Издательство "Весь Мир", 2004. ‒ 188 с. 

2. Бодрийяр Ж. Город и ненависть / Ж. Бодрийяр [Електронний 
ресурс]. – Режим доступу: https://www.ruthenia.ru/logos/number/1997_09/ 
06.htm 

3. Ваганов А. Планета городского типа / А. Ваганов // Независи-
мая газета. – 12.04.2007 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
www.ng.ru/telecom/2007-12-04/9_gorod.html. 

4. Визуальная антропология: городские карты памяти / Под ред. 
П. В. Романова, Е. Р. Ярской-Смирновой. ‒ М.: Вариант, ЦСПГИ, 2009. 
‒ 312 с.  

5. Вирт Л. Урбанизм как образ жизни / Луис Вирт // Вирт Л. 
Избранные работы по социологии. – М.: РАН ИНИОН, 2005. – С. 93–118. 

6. Груза И. Теория города / пер. с чеш. Л. Б. Мостовой / И. Груза. 
‒ М.: Стройиздат, 1972, ‒ 246 с. 

7. Дуцев М. В. Современный город как пространство диалога / 
М. В. Дуцев // Современная архитектура мира. ‒ M., 2012. ‒ Вып. 2, 
С. 221‒244. 

8. Исследования города в ХХ в.: Многообразие познавательных и 
управленческих практик // Социальные и гуманитарные науки (Сер. 11. 
Социология). – М.: ИНИОН РАН, 2007. – № 2. – С. 54–55. 

9. Линч К. Образ города / перевод с английского В. Л. Глазычев; 
состав. А. В. Иконников; под редакцией А. В. Иконникова / К. Линч. ‒ М.: 
Стройиздат, 1982. ‒ 328 с. 

10. Лотман Ю. Архитектура в контексте культуры / Ю. Лотман // 
Семиотика. ‒ СПб.: Искусство, 2000. ‒ 704 с. 

11. Мамфорд Л. Культура городов. [Електронний ресурс] / 
Л. Мамфорд. ‒ Режим доступу: www.slideshare.net/ssuser9fc5af/ss-
9744340 

12. Матяш С. В. Человек в городе: социологические очерки / 
С. В. Матяш. – К.: Политиздат Украины, 1990. – 221 с. 

13. Проeкт: Which place looks safer? // Place pulse. [Електронний 
ресурс]. ‒ Режим доступу: http://pulse.media.mit.edu 

14. Стил К. Голодный город: Как еда определяет нашу жизнь / 
К. Стил. – М.: Strelka Press, 2014. – 456 с. 

15. Трубина Е. Г. Город в теории: опыт осмысления пространства / 
Е. Г. Трубина. ‒ М.: Новое литературное обозрение, 2011. ‒ 520 с.  

16. Флорида Р. Кто твой город? Креативная экономика и выбор 
места жительства / Р. Флорида – М.: Strelka Press, 2014. – 368 с.  

17. Zukin, Sharon. The Cutures of Cities / Sharon Zukin. – Wiley, 
1996. – 328 p. 

 
REFERENCES: 

1. Bauman, Z. (2004). Globalization: The Human Consequences. 
Moskow, Ves' Mir (In Russian). 

2. Bodrijjar, Zh. (1997). Gorod i nenavist' [City and hate]. Retrieved 
from http:://www. ruthenia.ru/logos/number/1997_09/06.htm. 

3. Vaganov, A. (2007). Planeta gorodskogo tipa (Urban Planet) 
Nezavisimaja gazeta. Retrieved from http: www.ng.ru/telecom/2007-12-
04/9_gorod.html. 

4. Vizual'naja antropologija: gorodskie karty pamjati (2009). [Visual 
anthropology: urban memory cards]. Moskow, Variant.  

5. Wirth, L. (2005). Urbanism as a Way of Life. In Wirth L. Izbrannye 
raboty po sociologii. Moskow, RAN INION (In Russian). 

6. Gruza, I. (1972). Teorija goroda [City theory]. Moskow, Strojizdat. 
7. Ducev, M. (2012). Sovremennij gorod kak prostranstvo dialoga 

[The modern city as a space of dialogue]. Sovremennaja arhitektura mira, 2, 
221‒244. 

8. Issledovanija goroda v XX v.: Mnogoobrazie poznavatel'nyh i 
upravlencheskih praktik (2007). [Studies of the city in the twentieth century.: 
A variety of cognitive and managerial practices]. Social'nye i gumanitarnye 
nauki (Ser. 11. Sociologija), 2, 54–55. 

9. Lynch, K. (1982). The Image of the City. Moskow, Strojizdat (In 
Russian). 

10. Lotman, Ju. (2000). Arhitektura v kontekste kul'tury [Architecture in 
the context of culture].Iin Semiotika. SPb, Iskusstvo. 

11. Mamford, L. (2011). Kul'tura gorodov [City culture]. Retrieved from 
http:://www. www.slideshare.net/ssuser9fc5af/ss-9744340 

12. Matjash, S. (1990). Chelovek v gorode: sociologicheskie ocherki 
[Man in the City: Sociological Essays]. Kyiv, Politizdat Ukrainy.  

13.  Proekt: (2013 ‒ po nast. vremja) Which place looks safer? [Which 
place looks safer?]. In Place pulse. Retrieved from 
http:://www.pulse.media.mit.edu  

14. Stil, K. (2014). Golodnyj gorod: Kak eda opredeljaet nashu zhizn' 
[The Hungry City: How Food Defines Our Life]. Moskow, Strelka Press. 

15. Trubina, E. (2011). Gorod v teorii: opyt osmyslenija prostranstva 
[City in theory: the experience of understanding space]. Moskow, Novoe 
literaturnoje obozrjenije.  

16. Florida, R. (2014). Kto tvoj gorod? Kreativnaja jekonomika i vybor 
mesta zhitel'stva [Who is your city? Creative economy and choice of resi-
dence]. Moskow, Strelka Press. 

17. Zukin, Sharon. (1996). The Cutures of Cities. Wiley. 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  22 . 1 1 . 19  

 
О. Д. Рыхлицкая, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ФЕНОМЕН ГОРОДА: СОЦИОКУЛЬТУРНЫЕ ИЗМЕРЕНИЯ 

 
В статье осуществляется теоретический и практический анализ современных подходов к изучению города и городской культу-

ры. Город в исследовании понимается как особый феномен, онтологически предопределяющий форму и содержание культур в различ-
ных проявлениях социокультурной практики. Приводятся основные факторы, влияющие на развитие города и городской культуры, а 
именно: глобализационные процессы, потребительский характер, гастрономические символы и особое значение механизмов куль-
турного наследия и окружающей среды. Утверждается, что формирование городской идентичности может происходить по несколь-
ким основным направлениям, которые не совпадают с направлением консолидации сообществ в контексте роста поляризации и 
разрыва коммуникации между жизненным миром различных категорий горожан. Акцентируется внимание на необратимых процессах 
в развитии современных мегаполисов в целом ‒ искажении, отчуждении, техницизме и последствиях природоразрушающей силы. 
Продемонстрирован опыт гармоничного конструирования городской среды, практики ее создания и его влияние на человеческое вза-
имодействие, требующее социокультурных преобразований. 

Ключевые слова: город, городская культура, городское пространство, урбанизм, экогород, визуальная экология. 
 

O. D. Rykhlytska, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
THE PHENOMENON OF THE CITY: SOCIO-CULTURAL DIMENSION 

 
The article deals with theoretical and practical analysis of modern approaches to the study of the city and urban culture, which in the study is un-

derstood as a special phenomenon that ontologically determines the form and content of cultures in various manifestations of socio-cultural practice: 
physical, symbolic, mental. That is, a special space of embodiment of the semantic and symbolic needs and interests of human cultural activity. 

Modern processes of globalization and the rapid development of cities are definitely changing the role of the city, its space, affect cultural tradi-
tions, creative subjects of culture, innovative practices and cultural policy in general. The change in the semantic dominant and functions of the 
city is reflected in the search for a special urban space and culture, which are certain symbols of urban identity and their influence in general on the 
infrastructure of cities, urban rhythm of life, creation of architectural structures, etc. 

Particular attention is paid to the factors that influence the development of the city and urban culture, it is the loss of special relationships be-
tween people, urban space and the environment, as well as the mechanisms of transfer of cultural heritage, as a symbol of collective aspirations, 
values. It is argued that the uncontrolled growth, glut, growth of industrial relations, consumer character and the leveling of the value basis of hu-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 31 ~ 

 

 

man interaction, the feeling of alienation, the growth of violent activity, as well as artificial modeling of urban space and destruction of the environ-
ment, are not only evidence of "absolute indifference" of the cities but also the devastating changes in the cultural and symbolic system of the city. 
In such a torn apart, polycentric world of the modern city ("techno cities", "exemplary ghost cities" "cyborg-cities"), a person loses rational integri-
ty and psychological stability, and needs more harmonious techno-natural and cultivated space. There has been demonstrated the experience of 
harmonious construction of urban environment (E. Howard's "garden-city", "zoo policy") and various practices ("ecology of culture", "visual ecolo-
gy", etc.) of creation, and its influence on interpersonal interaction that requires significant sociocultural transformations. 

The progressive development of the city and urban culture is creating new conditions for socio-cultural development. Which in a certain way 
requires dramatic changes in the creation of a harmonious urban space and the reproduction of the diversity of cultural habitat, the creation of the 
unified natural-semiotic environment.  

Keywords: city, urban culture, urban space, urbanism, eco-city, visual ecology. 
 
 
 
УДК 130.2: 17 (450) 

М. М. Рогожа, д-р філос. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
mrogozha@ukr.net 

 
ВІЗУАЛІЗАЦІЯ ЕТИЧНИХ ЗМІСТІВ У ЧАРІВНІЙ КАЗЦІ 

 
У статті сучасна культура (зокрема в етичних вимірах) представлена в оптиці чарівної казки, що дало змогу висвітлити етичні 

цінності, які сучасність черпає в архаїчних пластах культури й генерує, засновуючись на інваріантах минулого. Казка, з'явившись в 
архаїці, спроможна відкривати в кожну культурно-історичну добу нові свої грані, смисли, невідомі у часи виникнення. Визначено, що від 
свого виникнення до сьогодення чарівна казка виконує терапевтичну, орієнтуючу і виховну функції. У сучасній культурі казка втрати-
ла колорит архаїчного жаху й набула певного романтичного флеру і моралістичного забарвлення. Це знаходить відображення в образі 
героя. Для сучасної культури саме дрімаючий герой є найбільш прийнятним типом героя. Він залишає враження, що на його місці може 
опинитися кожен. Героїчне начало в ньому розкривається поступово. У ході оповідання виявляється, що він володіє певними чесно-
тами, втілює моральну цілісність. Ці якості дають йому змогу подолати перешкоди, пройти випробування. Етичний пафос чарівної 
казки полягає у переможній боротьбі із злом, втіленні/відновленні справедливості.  

Ключові слова: чарівна казка, герой чарівної казки, чеснота, моральна цілісність, дрімаючий герой, чарівні сили, справедливість, візуалізація 
етичних змістів. 

 
Постановка проблеми. У традиційній суперечці 

етиків з естетиками якось була висловлена думка, що 
естетика має справу з óбразами, а етика – із сенсами. 
Тому етику складніше знайти свою аудиторію, адже 
образ сприймається швидше, легше, візуалізуючи 
змісти, які має донести. Але така позиція втрачає пере-
конливість при зустрічі із синкретичними шарами куль-
тури, в яких цілісність сприйняття досягається візуа-
лізацією етичних змістів. Одним із таких, безумовно, є 
чарівна казка (далі – казка). Її сутнісною особливістю є 
те, що, виникнувши в архаїчній культурі, в кожній 
наступній культурно-історичній добі вона спроможна 
творити змісти, принципово невідомі до цього. З'ясува-
ти змісти, зокрема етичні, генеровані казкою в сучасній 
культурі, і є метою даної статті. 

Сам об'єкт дослідження – матеріал казки – потребує 
додаткових роз'яснень щодо етичних розвідок в ньому, 
але спершу необхідно пояснити звернення до методо-
логії візуальної культури, яка спрямована на усвідом-
лення змінюваності візуального образу у співвідношенні 
із зовнішньою реальністю в різних історичних формах 
культури [11, с. 3]. Тож варто розпочати з цього мето-
дологічного питання, далі визначити евристичний по-
тенціал етичних досліджень на матеріалі казки й окрес-
лити можливості візуалізації етичного змісту казки на 
сучасному етапі культурно-історичного процесу.  

Аналіз досліджень і публікацій. Класичні праці з 
проблематики казки Є. М. Мелетинського, В. Я. Проппа, 
Дж. Р. Р. Толкіна, М.-Л. фон Франц були залучені при 
написанні даного дослідження. 

Виклад основного матеріалу дослідження. У 
М. М. Бахтіна є ідея великого часу культури, в який 
твір виходить, розбиваючи грані сучасних йому змістів, і 
живе у віках. Як зазначав Бахтін, справді видатні твори 
(а казка безумовно належить до таких) живуть у вели-
кому часі культури більш інтенсивним і повним життям, 
ніж за своєї появи, вони "ніби переростають те, чим 
були у час свого створення… Сам автор і його сучасни-
ки бачать, усвідомлюють і оцінюють перш за все те, що 
є найближче до сьогодення. Автор – бранець своєї до-
би, своєї сучасності. Наступні покоління вивільняють 
його з цього полону" [4, с. 330–331]. Йдеться про те, що 

справжній художній твір розкривається в кожну добу 
тими сенсами, тими змістами, які є актуальними для 
людей конкретної епохи, коли ті знаходять у ньому 
відповідь на свої запити. Позицію, в якій знаходиться 
твір, Бахтін називав позазнаходжуваністю – часовою і 
просторовою дистанційованістю. "В галузі культури 
позазнаходжуваність – найпотужніший рушій розумін-
ня. Чужа культура лише в очах іншої культури розкри-
ває себе повніше і глибше… Один смисл розкриває 
свої глибини, зустрівшись і стикнувшись з іншим, чу-
жим смислом, між ними починається немов діалог, 
який долає замкненість і односторонність цих смислів, 
цих культур. Ми ставимо чужій культурі нові питання, 
які вона сама собі не ставила, ми шукаємо в ній 
відповіді на ці питання, і чужа культура відповідає нам, 
відкриваючи перед нами нові свої сторони, нові сми-
слові глибини" [4, с. 333–334]. Позазнаходжуваність є 
свого роду призмою, крізь яку змісти казки по-новому 
розкриваються в кожну культурно-історичну добу, 
відбиваючи духовні пошуки її сучасників. Змісти, за-
кладені в казку її творцями, входять у взаємодію із 
змістами сучасності, породжуючи нові смислові глиби-
ни, невідомі казкарям і їхній аудиторії минулих віків. 
Власне оптика казки, про яку йдеться у статті, – це 
такий кут зору на сучасну культуру, в якому перелом-
люються/відбиваються акумульовані в казці ціннісні 
інваріанти відповідно до запитів сьогодення. 

Для визначення співвідношення ціннісних змістів 
казки і культурно-історичних реалій варто звернутися 
до концепції В. Я. Проппа. Він вказував на тісний 
зв'язок казки із звичаєм і обрядом. Серед форм зв'язку 
дослідник виокремлював найпростіший варіант – коли 
казка прямо описує те, що було звичаєм чи обрядом у 
час її виникнення. Більш складною формою є пере-
осмислення обряду – "заміна казкою одного якогось 
елемента (чи декількох елементів) обряду, що став у 
силу історичних змін непотрібним чи незрозумілим, – 
іншим, більш зрозумілим" [12, с. 11]. Переосмислення 
пов'язане із зміною форм, мотивів, що зумовлено 
трансформаціями суспільного життя. Як приклад пере-
осмислення Пропп наводив обряд зашивання померло-
го у шкіру тварини для полегшення його потрапляння у 

© Рогожа М. М., 2019



~ 32 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

царство мертвих, у той час як казка переосмислила цей 
обряд – там він покликаний допомогти герою потрапити 
у чарівну країну (тридесяте царство). Особливим 
випадком переосмислення є обернення – "збереження 
всіх форм обряду з наданням йому у казці протилежно-
го смислу чи значення, зворотної трактовки" [12, с. 11]. 
Наприклад, існував звичай вбивати старих людей, а 
казка не просто переосмислює його, а надає йому про-
тилежної ціннісної ваги: "У казці оповідується, як має 
бути вбитий старий, але він не вбивається. Той, хто 
пощадив старого у казці – герой, що вчинив мудро" [12, 
с. 11]. За Проппом, казковий сюжет в останньому 
випадку виникав як негативне ставлення до звичаїв і 
обрядів минулого, що на час появи казки були подо-
лані, засуджені, і у казці показана дія, прямо протилеж-
на обрядовій. Варто зауважити, що генетичний зв'язок 
казки із звичаєм і обрядом вказує на її активне, пере-
творююче начало, адже і звичай, і обряд за природою 
своєю були покликані впливати на довкілля і підко-
рювати його волі людини. 

Дослідження Проппа сфокусовано на історичних ко-
ренях казки, умовах і обставинах її виникнення. Для кон-
цепції, структуралістської по суті, важливою була архео-
логія казки – її структура, автентичний архаїчний сюжет 
та його ідейне підґрунтя. За Проппом, казка виконувала 
функцію підготовки до ініціації. В архаїчній культурі життя 
людини було чітко поділено на часові проміжки, перехо-
ди між якими супроводжувалися відповідними ритуала-
ми. Знання цих ритуалів і засвідчувало готовність люди-
ни перейти на якісно новий етап (народження, станов-
лення підлітка як повноцінного члена роду, одруження, 
старість). Але найперше ініціація пов'язана із смертю. 
"Ми знаємо, що весь обряд ініціації відчувається як по-
бувка у країні смерті, і, навпаки, померлий переживав 
все те, що переживав посвячений" [12, с. 308]. В обряді 
ініціації людина помирала у своїй старій подобі і народ-
жувалася у новій. Таким чином, казка відбивала уявлен-
ня про смерть у добу свого створення і допомагала лю-
дині долати страх смерті, виконуючи, таким чином, 
орієнтуючу і терапевтичну функції. 

Але дослідження Проппа нічого не говорить про ду-
ховні (зокрема ціннісно-нормативні) чинники казки як 
жанру, що робили її актуальною, затребуваною сучасни-
ками в умовах, коли звичай і обряд (ініціації) були подо-
лані казкою і переосмислені. Є. М. Мелетинський визна-
чив це, вносячи соціально-історичні уточнення в умови 
можливості появи казки: розпад родового ладу, занепад 
мінорату, формування майорату і поява приватної влас-
ності зумовили появу соціальних колізій, які казкою пое-
тизувалися, а їх вирішення визначало бажані ціннісно-
нормативні пріоритети [10]. Йдеться про виховну 
функцію казки. За Мелетинським, з усвідомленням 
колізій життя спільноти у казці з'являється етичне начало 
– вона відбиває соціально значимі проблеми у пери-
петіях, в які потрапляє герой. Долі скривджених, знедо-
лених ставали смисловим центром казки, а щасливі 
вирішення колізій моделювали ідеальну розстановку 
сил. Казка привертала до себе увагу тому, що підняті 
нею проблеми були добре знайомими людям тієї доби. 

Терапевтична, орієнтуюча і виховна функції казки 
діяли ще у ранньому Модерні, де "розказування казок 
було свого роду духовною потребою" [14]. До 
XVII‒XVIII ст. в Європі казки були формою зимового 
дозвілля для дорослих. Із зникненням звичаю і ритуа-
лу (ініціації) казка зберегла свої функції, що стали 
традиційними. 

У середині XX ст. ряд дослідників (серед них  
М.-Л. фон Франц і Дж. Р. Р. Толкін) підкреслювали 
функціональність казки в нових культурно-історичних 

реаліях. Толкін аналізував терапевтичну функцію казки, 
надаючи їй нове змістовне наповнення: відновлення 
душевної рівноваги, втеча від дійсності і бажання от-
римати щасливе вирішення колізій (щасливий фінал). 
Він стверджував, що в момент кульмінації казки і у 
дорослих так само, як і у дітей, перехоплює подих, 
сильніше б'ється серце, а на очі навертаються сльози 
[13]. Катарсис включає потужну етичну складову, адже 
вирішення колізій – це розв'язок етичних проблем, 
піднятих у казці. 

Щодо орієнтуючої і виховної функцій, М.-Л. фон 
Франц переводила їхню дієвість із притаманного архаїці 
і домодерному світові соціального рівня на індивіду-
альний. Вона наводила результати досліджень у галузі 
дитячої психології, які свідчать, що за перші двадцять 
років свого життя особа має сформувати сильний его-
комплекс: "Найчастіше зустрічається спосіб побудови 
ідеалу на основі зразкового героя… Подібні фігури-
моделі є результатами проекції позасвідомого, і вони 
або проявляють себе безпосередньо у сновидіннях, 
або проеціюються на зовнішні об'єкти. Вони захоплю-
ють уяву маленької людини і впливають на формування 
її его" [14]. Формування особистості відбувається за 
допомогою культурних патернів, моделей особистісної 
самореалізації, що зафіксовані у казці. 

У сучасній культурі спостерігається тенденція до 
адаптації традиційних "страшних казок". Після літератур-
ної обробки казка втратила риси архаїчного жаху. Так, 
для братів Грімм при записі казок було важливо дотри-
муватися аутентичного архаїчного сюжету, вони свідомо 
нехтували благодушними варіантами його розвитку 
задля подолання світського естетизму і поринання в ар-
хаїку [5, с. 6–7]. А вже казкарі Скандинавії кількома по-
коліннями поспіль, такі як Г. Х. Андерсен, С. Топеліус, 
С. Лагерльоф, А. Ліндгрен, Т. Янссон, віддаючи шану 
братам Грімм, вкривали старовинні жахи романтичним 
флером, насичували їх гумором, а також моралізуван-
ням. Причини такого пом'якшення можна, услід за 
Н. Еліасом, убачати у зникненні насильства із повсякде-
нності, у гуманності, що приходить у процесі цивілізації 
[15]. Рівень жахів, актів насильства значно зменшився у 
повсякденному житті людини на сучасному етапі куль-
турно-історичного процесу, і насичення ними казки ви-
дається надмірним. Тому над пом'якшенням архаїчного 
жаху протягом останніх двох століть активно працюють 
відомі літератори і безіменні редактори видавництв. 

Хоча М.-Л. фон Франц спиралася на дослідження 
дитячої психології, вона вказувала на традиційну звер-
неність казки до дорослої аудиторії, а Дж. Р. Р. Толкін 
активно відстоював рушійну роль казки у житті дорослої 
людини. Можна простежити сутнісний зв'язок казки і 
популярного сьогодні жанру фентезі. Це окрема поту-
жна тема наукових пошуків, але навіть побіжний погляд 
дає змогу побачити подібність їхніх художніх образів та 
гомологічність функцій, серед яких терапевтична 
посідає чільне місце. Зрештою, у межах цієї статті 
приймемо за основу тезу про універсальність феноме-
на казки, її затребуваність у житті людини від дитячих 
років до дорослого віку. 

У різні вікові періоди казка привертає увагу різними 
своїми гранями і вимірами, активуючи різне співвідно-
шення своїх традиційних функцій. У даному до-
слідженні завдання зумовлюють увагу до виховної 
функції казки. Свого часу Т. Г. Аболіна зазначала, що 
існує "органічна потреба моральної свідомості в образ-
ній структурі, яка є важливим моментом формування 
моральної активності особистості" [1, с. 20], і пропо-
нувала використовувати моральний потенціал художніх 
образів при організації виховного процесу. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 33 ~ 

 

 

Система художніх образів у казці багатомірна. Це і 
сама чарівна країна (тридесяте царство), створена 
фантазією казкаря і відтворена слухачем/читачем 
індивідуально залежно від здатності уяви кожного; ге-
рой/герої, які мандрують цією країною, мають у ній при-
годи, здійснюють подвиги; чарівні сили, що допомага-
ють дієвцям. Розуміючи всю неосяжність такого різно-
маніття, для вирішення поставлених у статті завдань 
варто зупинитися на постаті героя. 

Серед героїв казки зустрічаються дурники, триксте-
ри, невинні красені, чаклуни [14]. Слід зазначити, що 
чаклун як головний герой є надзвичайно рідкісним 
випадком, оскільки зазвичай казка як сáме чарівна каз-
ка оповідає про пригоди людини у чарівній країні. Тож 
образ чаклуна наразі свідомо залишається поза ува-
гою. Певним чином поза розглядом залишаються і об-
рази невинних красеня і красуні, хоча вони й належать 
до типу, який Є. М. Мелетинський називав етичним 
героєм [10, с. 179–180]. Пояснення цьому буде дано 
нижче. Як правило ж, у зачині казки герой постає пе-
ресічною людиною, а часто й нікчемним, дивакуватим, 
що зазвичай підкреслюється й візуально – він брудний, 
уражений паршами, вдягнений у лахміття чи звірячі 
шкіри. Він або розчинений у повсякденності, такий як 
усі, або викликає відразу своєю зовнішністю і дивакува-
тою поведінкою. Нічого не віщує, що з ним трапляться 
дивовижні пригоди. Мелетинський називав такий тип 
героя демократичним [10, с. 179–180]. Але видається, 
що краще відображає суть такого героя у зачині фор-
мулювання Н. Тек, яке згадував З. Бауман, – дрімаючий 
герой [3, с. 22]. Від початку він не відрізняється від 
оточуючих, хіба що в ньому увиразнено приземленість, 
рутинність. Заздалегідь неможливо передбачити, 
розгледіти прикмети, знаки, що вказують на його го-
товність здійснити подвиг, відправитися за тридев'ять 
земель, дати раду чарівним силам/предметам. Буден-
ність, з якої постає герой, створює враження, що таким 
самим може виявитися кожен, коли для нього складуть-
ся відповідним чином обставини, кожен може опинити-
ся у чарівній країні і потрапити там у пригоди. 

Поступово, у зав'язку, виявляється, що герой во-
лодіє певними якостями, чеснотами. Їхню появу 
В. Я. Пропп пов'язував з ускладненням соціального 
життя, виробленням певних норм правових та інших 
відносин, які були уведені в культ [12, с. 60–61]. Істо-
рично найпершими чеснотами постали якості, необхідні 
для підтримання культу предків, а також вміння добре 
підбити перину, випрати білизну тощо. 

Варто згадати Аристотелеве визначення чесноти. 
Чеснота – це душевна якість людини, що не дана від 
природи, а набувається у ході виховання (призвичаєн-
ня) і практикуючи яку людина удосконалюється [2, 
с. 78]. А. А. Гусейнов, коментуючи Аристотеля, зазна-
чає, що чеснота "в античності, у тому числі в часи Ари-
стотеля, ще не мала специфічно морального змісту, 
тобто ще не розумілася як творення добра іншій лю-
дині. Вона означала просто добротність, відповідність 
певної речі, явища своєму призначенню" [7, с. 153]. 

Уявляється, що чесноти, на які вказував Пропп, са-
ме такого роду – вони позначають якості, що потрібні 
людині для життя відповідно до її призначення, визна-
чають ставлення до довкілля. Можна зазначити, що ряд 
Аристотелевих чеснот (таких як величавість, щедрість, 
пишнота тощо) сьогодні так само малоактуальні, як і 
вказані Проппом чесноти казки, хоча, за словами 
Е. Макінтайра, Аристотель вважав, що він не створив 
систему чеснот, а висловив розуміння якостей, наявне в 
думках, мові і діях освіченого афінянина [9, с. 220–221]. 

Чесноти героя казки інколи не просто далекі від 
звичної нам системи етичних координат, а протилежні 
якостям, які сучасна культура активує у системі вихо-
вання. На це вказує дослідниця А. Д. Гусарова: зазви-
чай герої казки здійснюють зовсім неетичні зі звичної 
нам точки зору вчинки, як-от порушують заборони бать-
ків, обманюють, крадуть, грабують, вбивають [6]. 

Гусарова пропонує дивитися на героя крізь призму 
фабули казки, її фольклорно-міфологічну суть. Услід за 
Проппом, який убачав у казці оповідь про ініціацію, Гу-
сарова підкреслює, що герой тому й герой, що знає, як 
слід вчиняти у кожній ситуації, як і що говорити, що шу-
кати. Герой впевнено себе поводить, готовий до всього, 
що на нього чекає. "У тому, що він бачить, не тільки 
немає нічого неочікуваного, навпаки – все ніби давно 
відомо герою і є те саме, на що він очікував. Він впев-
нений у собі в силу своєї магічної озброєності. Сама ж 
ця озброєність дійсно нічим не мотивована. Герой все 
це знає, тому що він герой. Геройство його і полягає в 
його магічному знанні, в його силі" [12, с. 60]. Заснову-
ючись на цій позиції, Гусарова зазначає, що знання 
ритуально-магічної практики дає герою можливість чи-
нити правильно (за встановленими у ритуалі правила-
ми) [6], іншими словами – практикувати чесноти. 
У логіці структуралізму вона дивиться на образ героя 
так, як він актуалізувався у час виникнення казки. Герой 
– переможець, той, хто знає правила і виконує їх, а 
зовсім не той, хто вчиняє за власним вибором [6]. 

Однак така оптика не характерна для сучасної куль-
тури. Герой тому й цікавий, що він здійснює фантастич-
ні пригоди у чарівній країні, він практикує чесноти, які 
добре зрозумілі сучасній людині, – доблесть, мужність, 
винахідливість, кмітливість. Він має цілісну натуру, яка 
лише й дозволяє йому подолати всі перешкоди, вико-
нати найскладніші завдання, пройти всі випробування. 
Володіння чеснотами привертає до героя чарівні сили і 
допомагає досягти поставленої мети. Натомість його 
заздрісники/вороги намагаються наслідувати йому у 
випробуваннях, але зазнають поразки, оскільки не ма-
ють відповідних якостей. Падчерка дбайливо поводить-
ся з чарівними предметами, і вони допомагають їй, а 
мачушина донька поводиться грубо і за це буває пока-
рана. Старші брати копіюють дії молодшого, але їх 
спіткає невдача тому, що молодший вчиняє щиросерд-
но, а старші – із заздрості. 

В. Я. Пропп вказував, що чарівні сили і предмети 
допомагають тим, хто вміє з ними поводитися [12, 
с. 138–170]. Натомість Є. М. Мелетинський наголошу-
вав: "Чарівні сили у казці допомагають герою не тому, 
що він точно виконує магічні приписи, а із співчуття до 
героя, в подяку за його доброту тощо" [10, с. 13]. Так 
само важливість чеснот героя у спілкуванні з чарівними 
силами підкреслювала і М.-Л. фон Франц: "Герой дося-
гає своєї мети не лише за допомогою магії, але й зав-
дяки своїй власній силі і сміливості" [14]. 

Тут доречно вказати на відмінність між етичним і 
дрімаючим героями. Етичний герой діє, демонструючи 
свої чесноти, що у зачині дані експліцитно і закріплені 
візуально – красень/красуня є добрими, чемними, ла-
гідними, сміливими, хоробрими, чуйними і т. п. Цей ге-
рой статичний, він діє, виходячи із даності своєї приро-
ди. А дрімаючий герой розкриває в собі героїчне начало 
поступово, і казкар повідомляє про це своїй аудиторії у 
ході оповідання. 

У Новому Завіті є такі слова Христа: "Я не прийшов 
кликати праведних, але грішників на покаяння"  
(Мк 2:17). Один із варіантів тлумачення є такий: шлях 
спасіння відкритий для грішників, які усвідомили свої 
гріхи і знайшли в собі силу до покаяння. Зрештою спо-



~ 34 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

куси є випробуванням і через терпіння і покаяння вреш-
ті-решт приводять до досконалості, до добра (Як 1:2–
12). Доброчесність/досконалість, таким чином, форму-
ється у подоланні спокус і проходженні випробувань. 

Етичні засади християнства є достатньо потужними 
в європейському культурному регіоні, тому очевидно, 
що герой казки, який в ході перипетій відкрив/розвинув 
у собі чесноти, в сучасній культурі привертає більшу 
увагу, ніж той, хто мав ці чесноти від початку. По суті, 
тут йдеться про розвиток характеру героя казки, хоча 
слід розуміти, що сьогодні це є спадком літературних 
процесів Модерну, адже становлення, зростання харак-
теру не притаманні архаїчній казці. 

Отже, для сучасної культури образ дрімаючого ге-
роя привабливий тому, що в ньому акумульовані хри-
стиянська настанова на розвиток і укріплення душевних 
якостей на шляху спасіння й сформульована в літера-
турі Модерну ідея розвитку характеру героя. У світлі 
цього, наприклад, казка "Гуси-лебеді" сьогодні прочи-
тується наступним чином: героїня спочатку відкидає 
пропозиції чарівних сил, бо надто пихата і зневажлива. 
Але, зазнавши справжнього лиха у пошуках брата, у 
будиночку баби-яги дівчина із співчуття годує мишу, і та 
допомагає їй. У героїні в цих обставинах з'являється 
душевна чуйність. Далі вона підв'язує яблуню, розван-
тажує піч. І чарівні сили приходять їй на допомогу у 
відповідь на її до них увагу і чуйність. 

За Мелетинським, чарівні помічники і взагалі чарівні 
сили – це духи-хранителі роду, вони захищають своїх 
членів і уособлюють родову етику, комплекс ціннісно-
нормативних настанов роду. Надалі ці сили узагальню-
ються – вони стають силами добра. При тому сили 
добра як такі з'являються у казці достатньо рано, а де-
монічні супротивники героя (чудовиська, злі духи, лю-
доїди) – значно пізніше, оскільки від початку зло у казці 
– це соціальне зло і втілювалося воно конкретно, в об-
разах злих братів, сестер, мачухи та інших персонажів, 
які гнобили героя [10, с. 13]. 

Боротьба із злом задає етичний пафос казки. У такій 
тональності у казці заявляється тема справедливості, 
яка розуміється переважно як відплата по заслугах чи 
як відновлення втраченої рівності. Така загальна 
ціннісна налаштованість можлива тому, що казка як 
феномен культури спроможна піднятися над одинични-
ми проблемами героя на висоту соціально значимих 
узагальнень. Найперше не побутові конфлікти, а сус-
пільні зрушення давали привід шукати справедливості. 
Ґрунтом для пошуку справедливості, за Є. М. Меле-
тинським, стали руйнація матріархату взагалі, і зокрема 
парного шлюбу, за яким дружина, розійшовшись з чо-
ловіком, чи після його смерті поверталася разом з діть-
ми у свій рід. З установленням патріархального порядку 
вдова чи покинута дружина залишалася у роді чоловіка 
без чоловічої підтримки. Ще один комплекс гострих 
соціальних питань був пов'язаний із руйнацією мінора-
ту, за яким молодший син, що традиційно доглядав 
старих батьків і підтримував культ предків, наслідував 
маєтність роду. Відокремлення старших братів, поява у 
них особистого майна і подальша боротьба за бать-
ківську спадщину робили молодшого знедоленим. Долі 
скривдженого сина убогої вдовиці, бідного сирітки, мо-
лодшого сина/брата привертають увагу у казці неспра-
ведливістю, що описується у зачині. Перипетії героїв 
очевидно пов'язані із пошуками справедливості, 
відновленням порушеної рівності. А щасливий фінал 
казки – це бажаний тріумф справедливості, перемога 
добра над злом. Злодії покарані, добрі, нужденні або 
несправедливо ображені (обділені) отримують все, що 
їм належить, або часто – те, що чарівні сили відняли у 

їхніх кривдників. У сучасній культурі, коли соціокуль-
турні зрушення, що задали ціннісно-нормативні контури 
казки в такому вигляді, відійшли в минуле, ніби зник 
привід привертати казкою увагу до такого роду соціаль-
них проблем. Але ці проблеми залишаються актуаль-
ними для аудиторії казки, як і налаштованість на бо-
ротьбу із злом, пошук справедливості і рівності. Цей 
загальний етичний пафос казки став інваріантом куль-
тури, привертаючи увагу аудиторії казки до знедолених, 
несправедливо скривджених, нужденних, беззахисних. 

Як зазначалося вище, казка належить до таких син-
кретичних шарів культури, в яких цілісність сприйняття 
досягається візуалізацією етичних змістів. У фіналі каз-
ки, так само як і в зачині, візуалізація набуває особли-
вого значення. Перемога добра унаочнюється. У фіналі 
казки описуються не просто перетворення Сирітки, Іва-
на-Дурня, Попелюшки на красенів і красунь. У фіналі 
очевидний контраст порівняно із зачином, де герої за-
звичай зображуються погано вдягненими, брудними, 
неохайними. Так само на контрасті зображуються і гно-
бителі/заздрісники героїв – на початку казки вони по-
стають в яскравому вбранні, показується їхнє життя в 
достатку, а у фіналі вони являються у всій своїй непри-
надній подобі. Тут добро і зло представлені у безпосе-
редній даності потворності і краси, і логіка казки роз-
ставляє все по своїх місцях, зумовлюючи торжество 
добра і подолання зла, та унаочнює це. Можна назвати 
це базовим рівнем візуалізації етичних змістів казки. 

До цього базового рівня варто віднести й прийом, 
що часто вказує у казці на обманність потворної 
зовнішності. Наприклад, герой вимушений ховати свою 
справжню подобу і здійснювати подвиги, творити добрі 
справи, прикрившись звірячою шкірою чи жебрацьким 
лахміттям (як у казці "Король Дроздобород"). У такого 
типу казках ніби унаочнюється прислів'я: "Зустрічають 
по одежці, а проводжають по розуму", – але з уточнен-
ням, що не по розуму у звичному нам розумінні, а по 
кмітливості, тобто по чесноті. 

Другий рівень візуалізації етичних змістів у казці 
можна визначити за розмислами Дж. Р. Р. Толкіна. Ро-
зуміючи казку як найдавніший і найкращий зразок 
фольклору як виду мистецтва, він надавав великого 
значення людській здатності до образного мислення 
(уяві) та здатності досягати такого втілення мислен-
нєвого образу, яке б зумовлювало "внутрішню логіч-
ність реального", викликало "вторинну віру". Толкін 
вважав ці людські здатності видом розумової діяль-
ності, "формою мистецтва" і називав "фантазією".  
"Я надаю йому (слову "фантазія" – М. Р.) сенс, в рамках 
якого його старе, високе значення, синонімічне поняттю 
"уяви", сполучається з додатковими, новими: "нереаль-
ність" (тобто несхожість на реальний світ), свобода від 
влади реальних, тобто побачених (вивчених), фактів – 
коротше кажучи, з поняттям "фантастичного". Таким 
чином, я не лише усвідомлюю, але і з радістю приймаю 
те, що між фантазією і фантастикою існує етимо-
логічний і семантичний зв'язок, оскільки фантастика 
має справу з образами того, чого "насправді немає", 
але що взагалі не можна виявити в реальному світі, чи, 
принаймні, вважається, що не можна" [13]. Йдеться про 
те, що слухачі/читачі казки у своїй уяві створюють об-
рази, у вільному польоті фантазії творять чарівну 
країну, населяють її героями, які здійснюють пригоди. 
За Толкіном, казка, як і взагалі література, дає мож-
ливість слухачеві/читачеві не слідувати за нав'язаними 
ззовні візуальними образами персонажів і місць дії як 
єдино можливими їх втіленнями, а самим створювати їх 
у своїй уяві, надаючи їм конкретності й унікальності, 
залежно від уяви і фантазії кожного слухача/ глядача. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 35 ~ 

 

 

Третій рівень візуалізації задається самою природою 
казки, що оперує архаїчними текстами мнемонічного 
плану. Власне, про них Ю. М. Лотман писав як про згу-
щення символів, які мають глибоку архаїчну природу і 
сягають дописемної епохи, коли певні "знаки являли со-
бою згорнуті мнемонічні програми текстів і сюжетів, що 
зберігалися в усній пам'яті колективу" [8, с. 192]. Символ 
є одиницею збереження культурної пам'яті, являючись у 
сучасний світ з глибини віків. У ньому переплетено образ 
і зміст/сенс. Лотман підкреслював, що змістовний потен-
ціал символу завжди ширше за його конкретну репрезен-
тацію. Смислові глибини символу припускають без-
кінечну кількість інтерпретацій, творячи нові змістовні 
горизонти. Так, герої казки символізують певні яви-
ща/сили; суть цих сил певною мірою виражається в цих 
героях, вони її уособлюють, але сама по собі залишаєть-
ся таємницею, не до кінця розкритою. Герої казки поста-
ють як символи-хранителі культурної пам'яті. 

Висновок. У статті висвітлено етичні цінності, які 
сучасність черпає в архаїчних пластах культури й гене-
рує, засновуючись на інваріантах минулого. Казка, 
з'явившись в архаїці, спроможна відкривати в кожну 
культурно-історичну добу нові свої грані, смисли, 
невідомі у часи виникнення. У сучасній культурі казка 
втратила колорит архаїчного жаху й набула певного 
романтичного флеру і моралістичного забарвлення. Це 
знаходить відображення в образі героя. Для сьогодення 
герой казки – це перш за все дрімаючий герой. Він за-
лишає враження, що на його місці може опинитися ко-
жен, складись обставини відповідним чином. У ньому 
героїчне начало розкривається поступово. У ході 
оповідання виявляється, що він володіє певними чес-
нотами, втілює моральну цілісність. Ці якості дають 
йому змогу подолати перешкоди, пройти випробування. 
Етичний пафос казки полягає у переможній боротьбі із 
злом, втіленні/відновленні справедливості. 

У казці етичні змісти візуалізуються. На базовому 
рівні візуалізація добра і зла явлена у безпосередній 
даності краси і потворності. Другий рівень візуалізації 
етичних змістів задається уявою, що дає можливість 
аудиторії створювати образи й унаочнювати сенси у 
вільному польоті фантазії. Третій рівень зумовлений 
самою природою казки, що оперує символами. На 
цьому рівні герої казки постають як символи-хранителі 
культурної пам'яті. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Аболина Т. Г. Формирование морального сознания личности в 
системе морального воспитания: автореф. диссертации на соискание 
уч. степени канд. филос. наук: спец. 09.00.05 "Этика" / Т. Г. Аболина. – 
К., 1981. – 25 с. 

2. Аристотель. Никомахова этика / Аристотель // Аристотель. Со-
чинения: в 4-х т. Т. 4; [пер. с древнегреч.; общ. ред. А. И. Доватура]. – 
М.: Мысль, 1983. – С. 53–293. 

3. Бауман З. Актуальность холокоста / З. Бауман; [пер. с англ.]. – 
М.: Издательство "Европа", 2010. – 316 с. 

4. Бахтин М. М. Ответ на вопрос редакции "Нового мира" /  
М. М. Бахтин // Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества. – М.: 
Искусство, 1979. – С. 27–334.  

5. Волков А. В. Мистическая Скандинавия / А. В. Волков. – М.: Ве-
че, 2015. – 288 с. 

6. Гусарова А. Д. Фольклорно-мифологическая этика "правильно-
неправильно" на материале русской волшебной сказки / А. Д. Гусарова 

[Електронний ресурс]. Проза.ру. – Режим доступу: https://www.proza.ru/ 
2010/12/06/1477 

7. Гусейнов А. А. Античная этика / А. А. Гусейнов; [Изд. 2-ое, испр. 
и доп.]. – М.: Книжный дом "Либроком", 2011. – 288 с. 

8. Лотман Ю. М. Символ в системе культуры / Ю. М. Лотман // Лот-
ман Ю. М. Избр. статьи в 3х т. Т.1. Статьи по семиотике и топологии 
культуры. – Таллинн: Александра, 1992. – С. 191–199. 

9. Макiнтайр Е. Пiсля чесноти: Дослiдження з теорiї моралi / 
Е. Макінтайр; [пер. з англ.].– К.: Дух і літера, 2001. – 436 с. 

10. Мелетинский Е. М. Герой волшебной сказки / 
Е. М. Мелетинский. – М. – СПб.: Академия Исследований Культуры, 
Традиция, 2005. – 240 с. 

11. Павлова О. Ю., Тормахова А. М. Візуальні практики та ко-
мунікація: курс лекцій / О. Ю. Павлова, А. М. Тормахова. – К.: ВПЦ 
"Київський університет", 2017. – 223 с. 

12. Пропп В. Я. Исторические корни волшебной сказки / 
В. Я. Пропп. – М.: Лабиринт, 2000. – 336 с. 

13. Толкин Дж. Р. Р. О волшебных сказках / Дж. Р. Р. Толкин; [пер. с 
англ.]. [Електронний ресурс]. // Толкин Дж. Приключения Тома Бомба-
дила и другие стихи из Алой Книги: Стихи и повести / Пер. с англ. – М.: 
ИнВектор, 1992. Режим доступу: http://fairypot.narod.ru/story/Tolkien.htm 

14. Франц М.-Л. фон. Психология сказки. Толкование волшебных 
сказок [пер. с нем.] / М.-Л. фон Франц. – СПб.: БСК, 2004. – 364 с. 
[Електронний ресурс] Режим доступу: https://www.e-
reading.club/bookreader.php/143440/fon_Franc_-
_Psihologiya_skazki._Tolkovanie_volshebnyh_skazok.html 

15. Элиас Н. О процессе цивилизации / Н. Элиас; [пер. с нем.; в 2-х т.]. 
– М.; СПб.: Университетская книга, 2001. – 336 с. + 378 с. 

 
REFERENCES: 

1. Abolina, T. (1981). Formirovanie moral'nogo soznanija lichnosti v sis-
teme moral'nogo vospitanija: avtoref. dissertacii na soiskanie uch.stepeni 
kand. filos. nauk: spec. 09.00.05 "Jetika" [Shaping of moral consciousness 
of a person in the system of moral education: abstract of PhD (Ethics) dis-
sertation]. Kiev, Kiev University.  

2. Aristotle. (1983). Ethica Nicomachea. In Aristotle Sochinenija: V 4-h t. 
T. 4. [Writings in 4 vol. Vol. 4. Ed by A. I. Dovatur], Moscow, Mysl' (In Russian). 

3. Bauman, Z. (2010). Modernity and Holocaust. Moscow, Izdatel'stvo 
"Evropa" (In Russian). 

4. Bakhtin, M. M. (1979). Response to a Question from the Novy Mir 
Editorial Staff. In Bakhtin M. M. Estetics of Creative Discourse. Moscow, 
Iskusstvo (In Russian).  

5. Volkov, A. V. (2015). Misticheskaja Skandinavija [Mystical Scandina-
via]. Moscow, Veche. 

6. Gusarova, A. D. Fol'klorno-mifologicheskaja jetika "pravil'no-
nepravil'no" na materiale russkoj volshebnoj skazki [Folklor and mythologi-
cal ethics "right and wrong" basing on Russian fairy tale] (2010. 12. 06) 
Retrieved from https://www.proza.ru/2010/12/06/1477 

7. Guseynov, A. A. (2011). Antichnaja jetika [Ancient ethics]. Izd. 2-oe, 
ispr. i dop. Moscow, Knizhnyj dom "Librokom". 

8. Lotman, Yu. M. (1992). Simvol v sisteme kul'tury [Symbol in the sys-
tem of culture]. In Lotman Yu.M. Izbr. stat'i v 3h t. T.1. Stat'i po semiotike i 
topologii kul'tury [Selected papers in 3 vol. Vol. 1. Papers on semiotics and 
topology of culture]. Tallinn, Aleksandra. 

9. MacIntyre, A. (2001). After Virtue. A Study in Moral Theory. Kyiv, 
Duh i litera (In Ukrainian). 

10. Meletinsky, Ye. M. (2005). Geroj volshebnoj skazki [Hero of a fairy 
tale]. Moscow – Sankt Petersburg, Akademija Issledovanij Kul'tury, Tradicija.  

11. Pavlova, O. Ju., Tormahova, A. M. (2017). Vizual'ni praktyky ta 
komunikacija: kurs lekcij [Visual practices and communication: lecture 
course]. Kyiv, Kyiv University Press. 

12. Propp, V. Ya. (2000). Istoricheskie korni volshebnoj skazki [Histori-
cal roots of a fairy tale]. Moscow, Labirint. 

13. Tolkien, J. R. R. (1992). On Fairy Stories. In Tolkien J.R.R. Pri-
kljuchenija Toma Bombadila i drugie stihi iz Aloj Knigi: Stihi i povesti [The 
Adventures of Tom Bombadil and other verses from Red Book of west-
march: verses and novels]. Retrieved from: http://fairypot.narod.ru/story/ 
Tolkien.htm. (In Russian). 

14. Franz, Marie-Louise von. (2014). Interpretation of Fairytales. Sankt 
Petersburg, BSK. Retrieved from https://www.e-reading.club/bookreader.php/ 
143440/fon_Franc_-_Psihologiya_skazki._Tolkovanie_volshebnyh_skazok.html 
(in Russian). 

15. Elias, N. (2001). The Civilizing Process. Moscow, Sankt Petersburg, 
Universitetskaja kniga (in Russian). 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  25 . 0 9 . 19  

 
М. М. Рогожа, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ВИЗУАЛИЗАЦИЯ ЭТИЧЕСКИХ СМЫСЛОВ В ВОЛШЕБНОЙ СКАЗКЕ 

 
В статье современная культура (в частности в этических аспектах) представлена в оптике волшебной сказки, что дало воз-

можность выяснить этические ценности, которые современность черпает в архаических пластах культуры и создает, основываясь 
на инвариантах прошлого. Сказка, появившись в архаике, способна открывать в каждую культурно-историческую эпоху новые свои 
грани, смыслы, неизвестные во времена ее возникновения. Определено, что с момента возникновения и до нынешнего времени вол-
шебная сказка выполняет терапевтическую, ориентирующую и воспитательную функции. В современной культуре сказка утратила 
колорит архаического ужаса и приобрела определенный романтический флер и моралистическую окраску. Это находит отображение 



~ 36 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

в образе героя. Для современной культуры именно дремлющий герой является наиболее приемлемым типом героя. Он оставляет 
впечатление, что на его месте может оказаться каждый. Героическое начало в нем раскрывается постепенно. В ходе повествования 
оказывается, что он обладает определенными добродетелями, воплощает моральную целостность. Эти качества дают ему воз-
можность преодолевать препятствия, проходить испытания. Этический пафос волшебной сказки состоит в победоносной борьбе 
со злом, воплощении/восстановлении справедливости.  

Ключевые слова: волшебная сказка, герой волшебной сказки, добродетель, моральная целостность, дремлющий герой, волшебные силы, 
справедливость, визуализация этических смыслов. 

 
M. M. Rohozha, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
VISUALIZATION OF MORAL CONTENTS IN A FAIRY TALE 

 
Contemporary culture is represented in the paper in the fairy tale optics in its ethical dimensions. Such prospects allow to ascertain ethical values 

which contemporaneity draws in archaic stratum of culture and generates basing on invariants of past. Using M. M. Bakhtin's ideas of great time of 
culture and outsideness, the author exposes a fairy tale as a phenomenon that once appeared in archaics but in every further cultural-historic period is 
able to represent its new facets what are unknown to all previous epochs. A fairy tale acts in therapeutic, orienting and educational functions since the 
time if its origins. Today a fairy tale has lost archaic horror tinge and obtained some romantic veil and moralistic color. These dimensions are reflected 
in an image of a hero. The paper points out the distinction between ethical and democratic heroes (the idea of M. E. Meletinsky). It is mentioned that 
content of an image of a democratic hero is better grasped by the N. Tec's concept a "dormant hero". It is a dormant hero whom contemporary culture 
comprehends most of all types of a fairy tale heroes. He leaves an impression that everybody can find oneself at his place. His heroic powers are ex-
posed gradually. During the storytelling, it is turned out that he possesses definite virtues, personifies moral integrity. It is mentioned in the paper that 
today there are transformations in the comprehension what qualities are virtues. Qualities necessary for support of ancestors' cult as well as for keeping 
house were considered as virtues in archaic culture whereas contemporaneity represents in current fairy tale adaptations qualities clear for people 
today, such as valor, courage, resourcefulness, quick-wittedness. Virtues allow hero to negotiate obstacles, pass tests. Ethical pathos of a fairy tale is 
accumulated in victorious struggle against evil, for realization of justice, resumption of the lost equity. 

Ethical content of a fairy tale are visualized. At the basic level, visualization of good and evil is represented in immediate reality of beauty and 
ugliness. The second level of ethical content visualization is specified by imagination which allows audience to create images and visualize mean-
ings in free flight of fancy. The third level is determined by proper ability of a fairy tale to use symbols. At that level, heroes are represented as 
symbols-keepers of cultural memory.        

Key words: fairy tale, fairy tale hero, virtue, moral integrity, dormant hero, magic forces, justice, visualization of ethical content. 
 
 
 
УДК 17.02; 340.1; 091 

В. В. Семикрас, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
semvv@ukr.net 

 
ЕТИКО-ПРАВОВІ ІДЕЇ В КИЄВО-МОГИЛЯНСЬКІЙ АКАДЕМІЇ XVIII СТ. 

 
У статті розкривається зміст етики як частини філософського курсу в Києво-Могилянській академії, яка бере на себе зобов'язан-

ня, що сформувались ще в часи Античності ‒ привести людину до моральної досконалості і земного блага. Знання, міркування, інте-
лектуальний аналіз зводяться до вищого етичного принципу, який визначає призначення людини в її земному бутті. З гуманістичних 
позицій вирішується головна проблема моральної філософії: небесне блаженство не повинно бути зумовлено відмовою від усього 
земного. Незважаючи на те, що земний світ грішний, мінливий і нестійкий, його не можна уникати, його слід пізнати якомога повніше і 
глибше (для цього людині дано розум), а зі злом потрібно боротися, керуючись виключно розсудливістю. 

Ключові слова: етика, право, справедливість, християнство, свобода, воля, чесноти, розсудливість, Києво-Могилянська академія. 
 
Постановка проблеми. У Західній Європі основні 

принципи світогляду, що формувався на основі культури 
бароко, розвивали видатні вчені Б. Спіноза, Б. Паскаль, 
Б. Грасіян та інші. Їхні роботи є досить популярними се-
ред дослідників філософії та культурології. В Україні по-
дібними проблемами цікавились професори Києво-
Могилянської академії: Ф. Прокопович, Г. Кониський, 
М. Козачинський, С. Кулябка, С. Калиновський та інші. 
Історія Києво-Могилянської академії на сьогоднішній 
день вже достатньо ґрунтовно відома, але дослідження 
наукового доробку в етико-правовій площині тодішніх 
професорів філософських курсів здебільшого залиша-
ються в тіні. На сьогоднішній день, в умовах формування 
нового політичного класу в Україні, етико-правова про-
блематика є досить актуальною й доречною. 

Аналіз досліджень і публікацій. Звернення без-
посередньо до робіт професорів Києво-Могилянської 
академії Т. Прокоповича, С. Калиновського, С. Ку-
лябки, М. Козачинського і Г. Кониського свідчить про 
те, що у вітчизняній філософії намічається тенденція 
подолання спрощеного погляду на етику як на суто 
прикладну дисципліну, завдання якої зводилося б 
тільки до коментування моральних настанов Біблії або 
інших авторитетів християнства. 

Мета статті полягає у висвітленні етико-правових 
ідей у філософських курсах професорів Києво-Моги-
лянської академії XVIII ст.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Істо-
рія Києво-Могилянської академії на сьогоднішній день 
вже достатньо ґрунтовно відома, є також дослідження 
наукового доробку тодішніх професорів філософських 
курсів. Нагадаємо, що на території тоді православного 
світу це був перший університет європейського зразка, 
заснований в Києві митрополитом Петром Могилою в 
1632 р. Академія утворена внаслідок об'єднання школи 
Київського братства і школи при Києво-Печерській лав-
рі. Навчання в академії було відкритим для всіх станів 
суспільства. Рік починався 1 вересня, але студентів 
приймали також пізніше протягом року. Процес навчан-
ня в Київській академії тривав дванадцять років. Пред-
мети поділялися на так звані ординарні та неординарні 
класи. До ординарних належали: граматика, поетика, 
риторика, філософія та богослов'я. В неординарних 
класах викладались грецька, польська, німецька, фран-
цузька, єврейська та російська мови, історія, географія, 
математика (курси включали алгебру, геометрію, опти-
ку, діоптрику, фізику, гідростатику, гідравліку, архітекту-
ру, механіку, математичну хронологію), музика, нотний 
спів, малювання, вище красномовство, медицина, сіль-
ська та домашня економіка. В 1751 р. в академії почали 
викладати російську мову та поезію, в 1784 р. було за-
боронено читати лекції українською мовою. 

 У Києві в 1982 р. видано "Опис курсів філософії і ри-
торики професорів Києво-Могилянської академії", де 

© Семикрас В. В., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 37 ~ 

 

 

зазначено, що розділи етики містять філософські курси 
професорів: Феофана Прокоповича, який викладав в 
1707‒1708 рр., зберіглась лише частина першої книги; 
Стефана Калиновського, викладав в 1729‒1730 рр.; Си-
львестра Кулябки, викладав в 1737‒1739 рр.; Михайла 
Козачинського, який тричі викладав свій курс – з 1741 по 
1747 рр.; Георгія Кониського, який викладав філософію 
протягом чотирьох років – з 1747 до 1751 року.  

Справою честі кожного професора було написати 
свій оригінальний курс, дотримуючись всіх вимог затвер-
дженої програми викладання дисциплін. Розділ етики не 
був обов'язковою складовою курсу, тому більшість про-
фесорів його просто ігнорували. Першим включив етику 
в свій курс Феофан Прокопович, інші ж розділ етики ви-
кладали, коли залишався вільний час після викладу діа-
лектики, логіки, натурфілософії і метафізики. Всі збере-
жені записи розділів етики з філософських курсів перек-
ладені російською мовою і видані в Києві під назвою 
"Пам'ятники етичної думки на Україні XVII ‒ першої по-
ловини XVIII ст.". Не включена в це видання етика Фео-
фана Прокоповича – вона видана у збірнику "Феофан 
Прокопович. Філософські твори", що вийшов у трьох то-
мах у Києві в 1980 році. Не опублікований в "Пам'ятни-
ках" також оригінальний розділ з етики М. Козачинського 
під назвою "Громадянська політика", його переклад укра-
їнською мовою видано в журналі "Політологічні читання. 
Українсько-канадський щоквартальник" [1]. 

Про відмінності у викладі розділів етики можна су-
дити вже за визначенням цієї дисципліни. Феофан Про-
копович (1681–1736) вважає, що "етика – це наука про 
звичаї, які і є її матерією" [6, с. 505]. Професор переко-
наний, що вчинки людини в самому її житті непостійні, 
невиразні, мінливі і за своєю природою нейтральні, бо 
можуть бути то хорошими, то поганими, проте вчений 
може мати про них безсумнівні і зазвичай істинні уяв-
лення. Адже він вчить, як потрібно правильно діяти, 
хоча сам і не діє. Тут професор робить висновок, що 
обов'язок етики – навчати правилам гарної поведінки 
інших, а не добре поводити себе. Останнє стосується 
всіх людей, а перше – тільки філософів, бо саме вони 
навчають правилам етики. Етику Ф. Прокопович вважає 
практичною наукою, вона стосується мети моральної 
поведінки, тобто щастя або блаженства. Уривок, який 
зберігся з розділу етики Ф. Прокоповича, свідчить, що 
він поділив етику на дві книги. У першій з них йшлося 
про мету людських вчинків, тобто про благо, щастя, і 
про правила поведінки, а в другій – про самі вчинки, 
чесноти і людські вади в цілому. 

Стефан Калиновський (1700‒1753) назвав свій роз-
діл "Десять книг Аристотеля до Нікомаха, тобто Етика". 
Ця назва свідчить, що професор викладає лекції, спи-
раючись саме на етику античного мислителя. Він ви-
значає етику як моральну науку, адже "звичаї – це на-
вички добре або погано жити, або, точніше, це самі 
вчинки, що походять від таких навичок. У тлумаченні їх 
– сенс цієї науки. З грецької мови походить назва "ети-
ка", а саме від ethos, що означає звичка, за допомогою 
якої множаться моральні навички". [4, с. 209]. Цитує 
С. Калиновський не тільки "Нікомахову етику", а й "Ве-
лику етику" Аристотеля, поставивши собі за мету, як 
уже зазначалось, викласти саме вчення античного мис-
лителя. Його розділ етики найбільший, адже автор до-
тримувався прийнятої в європейських університетах 
того часу схоластичної манери викладу матеріалу: теза 
– антитеза – умовивід. Більшість аргументів для тез і 
антитезисів професор черпає з античної спадщини – це 
думки Геракліта, Сократа, Платона, Емпедокла, Піфа-
гора, Анаксагора, стоїків, римських поетів, а також се-
редньовічних християнських авторитетів – Василя Ве-

ликого, Ірінея, Ісидора і Кирила Олександрійського. Зу-
стрічаються також думки Дунса Скотта і Фоми Аквін-
ського. Схоластична манера викладу матеріалу помітна 
вже у Вступі, де професор дає визначення моральній 
філософії, яка постає для нього інтелектуальною чес-
нотою, спрямовуючою людські вчинки до пошани, вона 
не мудрість і не мистецтво, навіть не наука у власному 
сенсі слова, так як "об'єкт науки повинен існувати так, 
щоб бути незалежним від нас" [4, с. 51]. 

Матеріальним чи номінальним суб'єктом етики, за 
С. Калиновським, є людина, а формальним суб'єктом – 
людський розум. Тому етика насамперед є інтелектуа-
льною чеснотою. Етика в його викладі – це "справжня 
розсудливість, а значить, вона не наука" [4, с. 52]. Про-
фесор уточнює, що "пізнавальний і матеріальний об'єкт 
практичної етики суть добрих справ, пізнання яких 
спрямовує людські вчинки до моральності" [4, с. 56]. За 
Калиновським, матеріальною метою етики є людина, 
тому що вона служить на благо людини. Формальною ж 
метою є благородний вчинок або гідне життя. Детально 
обґрунтовує С. Калиновський і необхідність етики. Вона 
є корисною для умоглядних наук, оскільки сприяє, щоб 
розум звільнився від пристрасного бажання. Крім того, 
вона прирівнюється до юриспруденції, адже закони, 
навіть залежні від рішення глави держави, "повинні бу-
ти виведені з принципів моральної філософії", повинні 
"відповідати принципам загального блага і узгоджува-
тися з розумом" [4, с. 57]. Також вчений наголошує на 
тому, що етика необхідна і для природного блаженства. 

Розподіл етики на монастику, економіку і політику 
вчений виводить з потрійного обов'язку людини: щодо 
самої себе, щодо близьких і щодо співгромадян і пра-
вителів. Будь-яка з цих частин етики є сукупність бага-
тьох навичок, однак політику професор ставить на пе-
рше місце, пояснюючи це тим, що мета монастики – 
особисте щастя однієї людини, а цьому має передувати 
щастя всієї родини, а до цього – щастя всієї держави. 
При цьому філософ зауважує, що "облаштування осо-
бистого життя є набагато безболіснішим і супроводжу-
ється меншою кількістю помилок, ніж управління сім'єю 
і державою" [4, с. 60].  

Розділ етики С. Калиновського містить чотири осно-
вні теми: 

• Остання мета людини, тобто Благо.  
• Внутрішні і зовнішні впливи на вчинки людини.  
• Людські вчинки.  
• Людські переживання. 
В останньому диспуті розглянуті людські переживан-

ня, що пов'язані з пристрасними бажаннями – любов, 
ненависть, туга, радість, задоволення, смуток; а також 
такі переживання, як надія, відвага, страх, жах і гнів.  

Варто зазначити, що для С. Калиновського найви-
щою моральною чеснотою є розсудливість, яка постає 
не "вродженою якістю розуму", а набутою, яку Аристо-
тель в свій час характеризував як "активний навик зі 
здоровим глуздом щодо тих речей, які для людини хо-
роші або погані" [4, с. 265]. 

На його думку, особиста розсудливість є найвищою 
чеснотою людини і керує всіма іншими чеснотами, на-
правляючи їх до однієї мети – до особистого щастя. 

Михайло Козачинський (1699‒1755 рр.) продемонс-
трував у своєму курсі філософії, і в розділі етики зокре-
ма, свою глибоку ерудицію і прихильність до вчення не 
тільки Аристотеля, а й Фоми Аквінського. Подібно до 
свого попередника С. Калиновського, він активно цитує 
Стагиріта як незаперечного авторитета в етиці, крім 
цього не забуває згадати інших античних авторів, а та-
кож Біблію і представників патристики. 



~ 38 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

М. Козачинський визначав етику наступним чином: 
"це розсудливість, що стосується операцій волі, спря-
мованих до моральних чеснот" [4, с. 300]. У властивій 
більшості професорів схоластичній манері викладу ма-
теріалу він детально розглядає це визначення, наводя-
чи аргументи "за" і "проти", і приходить до висновку, що 
"етика є наука, а не знання у власному розумінні", проте 
вона відрізняється від природничих наук. У природни-
чих, або експериментальних, науках переважають пра-
вила, а етика або моральна філософія "є навик, яким 
розмірковуємо про те, що слід робити" [4, с. 304].  

Мету, об'єкт і суб'єкт етики М. Козачинський визна-
чає по-своєму, оригінально. Матеріальним об'єктом 
етики професор вважає "почесність або моральну пра-
воту, виведену з правил етики". Мета етики – пізнання 
моральних законів і скерування операцій волі до мора-
льної чесноти, тому що етика піклується про пізнання 
правил, якими керуються дії нашої волі. Вона встанов-
лена для блага людини, значить, її справжньою метою 
можна вважати саму людину. Саме людина є матеріа-
льним суб'єктом етики, тому що "людина сама вважа-
ється моральним філософом" [4, с. 305]. М. Козачин-
ський дозволяє собі не погодитися з Аристотелем щодо 
оволодіння моральною філософією. Хоча, на його дум-
ку, грецький філософ вважав придатним для моральних 
повчань зрілий вік, професор розвиває думку 
С. Калиновського, що юнакам моральна філософія 
більш необхідна, оскільки "на юнаків лягає максималь-
на відповідальність і тягар роздумів про стани майбут-
нього життя", а етика демонструє мету і засоби досяг-
нення її, тому юнакам вона необхідна як поводир і вчи-
тель життя [4, с. 307]. Свої висновки професор підси-
лює переконанням, що моральна філософія є ліками 
для захворювань душі, вад, приборкувачем пристрас-
тей: "Значить, той, хто більш піддається пристрастям, 
той більше потребує моральної допомоги" [4, с. 308]. 
Уточнює М. Козачинський і розподіл етики, акцентує 
увагу на тому, що політика потрійна: монархічна, арис-
тократична і демократична. Найкращим професор ви-
знає монархічне правління, коли керує одна людина, в 
цілому монархічна політика направляє людину до доб-
рочесності щодо загального блага. Загальному благу, 
благу держави схильний професор підпорядкувати і 
монастику, й економіку, тобто етику персональну і сі-
мейну. Чи не найцікавішими є останні етичні вчення 
М. Козачинського під назвою "Громадянська політика", 
де професор роз'яснює поняття закону, його причини і 
властивості, поділяє його на вічний, природний і дові-
льний, виокремлює військову політику, де особливе 
місце займають питання дуелі, війни і релігії. Вічний 
закон – це вищий розум, стверджує професор, посила-
ючись на Августина Блаженного і Фому Аквінського, це 
Божественний розум, якому підпорядкований Всесвіт. 
Природний закон М. Козачинський визначає згідно з 
популярним в Європі трактатом "Політика" Юста Ліпсія 
(1547‒1606) – фламандського філософа-гуманіста, уні-
верситетського професора в Єні: "Це іскра здорового 
глузду, що залишилася в людині, це наша суддя хоро-
ших і поганих вчинків" [1, с. 100]. В свою чергу, довіль-
ний закон встановлюється виключно законодавцем. 
У розгляді військової політики виділені питання дуелі, 
громадянської та агресивної війни, політики держави 
щодо релігії і т. д. На думку професора, дуель неприпу-
стима й аморальна, це пряме вбивство, війна ж мора-
льно виправдана тільки тоді, коли вона захисна, але 
можна допускати й агресивну війну, хоча підступи проти 
ворога, якщо вони не відповідають здоровому глузду і 
не можуть бути розгадані мудрістю, неприпустимі, на-
приклад отруєння води або дрібних подарунків. Автор 

"Громадянської політики" переконаний, що міжнародне 
право не дозволяє застосовувати підступи і хитрощі 
проти ворогів, і щодо цього наводить свідчення автори-
тетних авторів: Августина, Амвросія, Фоми і Ліпсія. 

Релігію М. Козачинський вважає чеснотою політика 
як його благочестя, посилаючись на Юста Ліпсія: "Без-
посереднє відчуття Бога, шанування Бога" [1, с. 104]. 
Він стверджує, що кожна держава має поважати і цінити 
релігію, адже в цьому переконує нас розум. Позиція 
професора наступна: благо держави насамперед поля-
гає в тому, щоб правитель керував підданими не як 
тиран і піддані щоб корилися правителю добровільно, а 
це навряд чи може статися без релігії, оскільки вона 
нагадує про обов'язки і правителям, і підданим. Прави-
тель зобов'язаний почитати істинну релігію, а ті, хто 
сповідує іншу релігію, можуть бути визнані в державі 
тільки за умови, якщо вони нікого цим не обмежують, 
оскільки шанування релігії є добровільною справою 
кожного. Козачинський прямо застерігає, що війни з 
релігійних мотивів є найжорстокішими і аморально ви-
магати, щоб всі сповідували одну релігію. "Не слід пра-
гнути до того, що морально неможливо; а морально 
неможливо – це коли намагатися всіх підданих, які по-
миляються в релігії, привести до однієї істинної релігії" 
[1, с. 106]. Вельми сучасно звучить думка професора, 
що суддя повинен керуватися тільки законом, а не вла-
сною думкою або показаннями наклепників. Втім, така 
істина актуальна завжди. Варто зазначити, що профе-
сор викладав етику відразу після розділу логіки, що 
важливо, бо це не був обов'язковий розділ. Досить ве-
ликий розділ етики М. Козачинський вважав особливо 
цінним для слухачів, оскільки, на його думку, – це прак-
тичне керівництво в житті. 

Георгій Кониський (1717‒1795) представляє особ-
ливий інтерес як професор, який останній в Києво-
Могилянській академії самостійно розробляв курс лек-
цій з філософії. Матеріали даного курсу свідчать, що він 
також викладав етику відразу після логіки і вважав її 
практичною частиною курсу. Він визначає етику як нау-
ку про звичаї, стверджуючи, що вона "по праву назива-
ється наукою, тому що у неї є все, що робить її гідною в 
області наук: прагне ж вона свої висновки доводити 
точними й очевидними аксіомами або принципами, і 
дійсно багато чого доводить" [4, с. 422]. Її обов'язок і 
призначення ‒ навчати правилам гарної поведінки, 
адже вчиняти добрі вчинки – обов'язок кожної чесної 
людини. У своєму викладі правил етики професор 
гранично лаконічний і чіткий, його розділ етики містить 
дві книги. У першій книзі в двох трактатах викладені 
підстави людських вчинків, а в другій у трьох тракта-
тах – самі вчинки людей, пристрасті, чесноти і вади. 
На відміну від попередників Г. Кониський розцінює 
монастику як підставу й особливість етики: в його тлу-
маченні це родове поняття, адже монастика вчить про 
звичаї в цілому, "встановлює звичаї людини по відно-
шенню до сім'ї, держави або царства" [4, с. 423]. Еко-
номіка і політика – її складові частини.  

Дотримуючись схоластичного методу викладання, 
Г. Кониський коротко і чітко викладає вчення Аристотеля, 
іноді для більшої переконливості своїх висновків вдаю-
чись до Біблії. Це помітно і при визначенні добра і цілі, 
блага як найбільшого щастя і щастя в земному житті. 
Наприклад, проаналізувавши думки багатьох античних 
авторів – епікурейців, стоїків, Анаксагора, ‒ Г. Кониський 
стверджує: "Істинна думка Аристотеля, який відносив до 
найвищого людського щастя в цьому житті не одне або 
інше з наведеного вище, а проаналізував всі. Він же 
встановив, що найвище благо полягає частково в мудро-
сті, частково ‒ в благополучному (стані) тіла і долі" [4, 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 39 ~ 

 

 

с. 425]. Професор переконаний, що саме таке благо мо-
же бути названо "найщасливішим щастям". 

Професор стверджує, що вчинками людини керують 
інтелект і воля як внутрішні спонукальні підстави, вони 
взаємодіють узгоджено. Зовнішні ж підстави – Бог, ан-
гели та інші люди. Свободу дій людини можуть обмежу-
вати навички – набуті схильності. 

Само собою зрозуміло, що "Бог рухає якимось не-
збагненним способом людську волю, примушуючи і 
схиляючи її", проте професор переконує, що "людська 
воля настільки вільна, що переносить насильство своєї 
влади, а не будь-якої іншої людини або ангела". Згідно 
з його вченням, людськими є лише ті вчинки, які здійс-
нюються згідно з бажанням і добровільно, "перебува-
ють у вільній владі людини" [4, с. 464‒465]. Причиною 
недобровільних і здебільшого аморальних вчинків є 
насильство, незнання, а також заздрість та пристрасть. 
В цілому ж людські вчинки професор пов'язує зі здоро-
вим глуздом: добрі справи, хороші і моральні вчинки 
узгоджені зі здоровим глуздом, а порочні – неузгоджені. 
"Етичне мистецтво, ‒ на його думку, ‒ полягає в тому, 
щоб добре і по законах розуму керувати афектами або 
пристрастями" [4, с. 467]. Пристрасті професор розгля-
дає детально, досліджуючи їхні причини, складові час-
тини, властивості і наслідки. Для більшої виразності в 
етиці Г. Кониського пристрасті розглянуті у наступних 
протиріччях: любов і ненависть, туга й огида, насолода 
і печаль (біль), надія і безнадія, страх і відвага, а також 
гнів, який по в своїй природі не має собі протиріччя. 
Професор вважає природним переживання пристрас-
тей, вони не принижують людину, апатія стоїків, з його 
точки зору, неприйнятна: "Ця догма заперечує любов 
батьків до дітей, відданість батьківщині і співчуття зне-
доленим і нещасним і під прикриттям стійкості вчить 
грубості і жорстокості" [4, с. 477]. 

Останній трактат етики Г. Кониського має назву "Че-
сноти та вади", тут професор переконує, що саме чес-
ноти "етика розглядає як свій власний і досліджуваний 
нею об'єкт". Вчення про чесноти викладено виключно 
за Аристотелем, включаючи визначення чесноти як 
"обраної властивості, що полягає в поміркованості, яка 
для нас визначена розумом". Він прихильний до спосо-
бу розподілу чеснот на чотири типи, як це запропонував 
Аристотель: розсудливість, справедливість, мужність і 
поміркованість. Розсудливість є головна чеснота, вона 
"властива для розумної дії" і керує іншими чеснотами. 
Функції розсудливості: обдумування або відкриття; ви-
бір із того, що знайдено, що більш придатне для мети, 
‒ це рішення; і рекомендація, щоб здійснилося знайде-
не і вибране, ‒ це поведінка або порада [4, с. 479]. 
Справедливість у Г. Кониського безпосередньо пов'я-
зана з правом, бо вона є чеснота, що кожному суб'єкту 
віддає його право. Професор тут коротко викладає 
співвідношення права і закону, вважаючи, що закон є 
втіленням і вираженням права, дає визначення природ-
ного, міжнародного і громадянського права. Природне 
право "є від природи і для всіх стає відомим природним 
шляхом", інші види права умовні, адже вони встановле-
ні людьми. У справжній справедливості професор ба-
чить десять головних чеснот: релігія, благочестя, шану-
вання, покірність, правдивість, подяка, відплата, щед-
рість, привітність і приязнь [4, с. 495]. 

Мужність сприймається як чеснота, яка полягає в 
приглушенні страху. За допомогою мужності, вважає 
Г. Кониський, людина долає небезпеку смерті. Само-
губство професор рішуче засуджує, стверджуючи, що 
"така рішучість духу не є справжньою мужністю, а є бі-
льше слабкістю духу, який відмовляється терпіти спра-
вжнє нещастя" [4, с. 498]. 

Помірністю, на думку професора, може бути назва-
на будь-яка чеснота, оскільки вона означає, що в будь-
якому душевному русі дотримується певна міра. Арис-
тотель визначає її як щось середнє між насолодою ося-
гання чогось і смаком, з цим професор повністю згоден. 
Вона стримує бажання там, де людина менше всього 
себе контролює ‒ в насолодах тілесних. Професор вио-
кремлює чотири види поміркованості: стриманість, тве-
резість, моральна охайність і сором'язливість. У помір-
кованості він знаходить ще чотири чесноти: помірність, 
лагідність, покірність і скромність, а також вважає за 
необхідне зарахувати сюди самовладання, дотепність, 
обачність і простоту. Ці чесноти визначають поведінку 
людини і її вчинки в сім'ї і суспільстві. Вади та гріхи 
професор вважає відхиленнями від "золотої середини" 
чесноти в сторону надлишку її або нестачі якостей чес-
нот. Вони суперечать здоровому глузду.  

Короткий огляд розділів етики в філософських кур-
сах професорів Києво-Могилянської академії свідчить, 
що в українській філософії поступово формується нове 
розуміння людини в порівнянні з попередньою добою. 
За часів панування релігійного світогляду доля і діяль-
ність людини були визначені Богом, в земному житті 
вона могла тільки виконувати волю Творця в силу єди-
ної світової детермінації. Однак професори Академії, 
аналізуючи людину як частку природи і суспільства, яка 
зобов'язана діяти відповідно до встановлених Богом 
законів, все ж вважають завданням етики допомогти 
людині не тільки розраховувати на вічне блаженство в 
загробному житті, а перш за все облаштувати земне 
життя, виконати своє призначення – гідно провести свої 
дні і досягти земного блага і щастя. 

У зв'язку з такими завданнями головні питання ети-
ки, яка вважалася в Академії практичної наукою, ‒ це 
співвідношення свободи і необхідності в моральній 
поведінці людини, проблема вибору, співвідношення 
об'єктивних умов і усвідомлених рішень. Практична 
наука повинна була дати людині конкретні поради, як 
найкраще розпорядитися своєю долею з метою досяг-
нення земного щастя. 

Важливим і в певному відношенні революційним для 
свого часу можна вважати твердження професорів ети-
ки, особливо М. Козачинського і Г. Кониського, що люди-
на в своїх вчинках керується розумом. Активність люди-
ни, вибір дій і вчинків, самостійні рішення пов'язуються в 
київських розділах етики з розумною природою людини. 

Висновок. Можна зробити висновок, що етика як 
частина філософського курсу в Києво-Могилянській 
академії бере на себе зобов'язання, що сформува-
лись ще в часи Античності: привести людину до мо-
ральної досконалості і земного блага. Знання, мірку-
вання, інтелектуальний аналіз зводяться до вищого 
етичного принципу, який визначає призначення лю-
дини в її земному бутті. З гуманістичних позицій ви-
рішується головна проблема моральної філософії: 
небесне блаженство не повинно бути зумовлено від-
мовою від усього земного. Незважаючи на те, що 
земний світ грішний, мінливий і нестійкий, його не 
можна уникати, його слід пізнати якомога повніше і 
глибше (для цього людині дано розум), і потрібно 
боротися зі злом, керуючись розсудливістю. 

Введення в філософський курс розділу етики, хоча і 
не обов'язкового для всіх професорів, обумовлювалося в 
той час практичною необхідністю, прагненням переосми-
слити систему людських відносин в нових історичних 
умовах України першої половини XVIII ст., по-новому 
оцінити значення земного буття і вищого призначення 
людини. Етика стає важливим інструментом виховання 
нової людини, формування вільної особистості. 



~ 40 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Розділи етики в філософських курсах київських 
професорів Ф. Прокоповича, С. Калиновського, С. Ку-
лябки, М. Козачинського і Г. Кониського свідчать про те, 
що у вітчизняній філософії намічається тенденція по-
долання спрощеного погляду на етику як на суто прик-
ладну дисципліну, завдання якої зводилося б тільки до 
коментування моральних настанов Біблії або інших 
авторитетів християнства. Професори не просто комен-
тують і пропагують прийняті в християнській культурі 
моральні норми, а прагнуть вивчати й аналізувати ав-
торитетні етичні вчення античних і європейських мис-
лителів, намагаючись дати практичні рекомендації що-
до вдосконалення людини і морального регулювання 
суспільства свого часу. Таку тенденцію суттєво розви-
нув і удосконалював вихованець Києво-Могилянської 
академії Григорій Сковорода. 

Отже, розділи етики у філософських курсах профе-
сорів Академії можна вважати зразком наукового осми-
слення проблем етики, що відповідало вимогам акаде-
мічного професіоналізму того часу. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Кашуба М. В. Політичний трактат Михайла Козачинского / 
М. В. Кашуба // Політологічні читання. Українсько-канадський щоквар-
тальник, 1993. ‒ № 3. ‒ С. 86–118. 

2. Козачинский М. Книга третья. Нравственная философия, или 
Этика / М. Козачинский // Памятники этической мысли на Украине XVII – 
первой половины XVIII ст. / Сост., перевод с латинского, вступительная 
статья и примечания М. В. Кашубы. ‒ К.: Наукова думка, 1987. ‒ 527 С. 

3. Огородник І. В., Русин М. Ю. Козачинський Михайло (Мануйло) 
/ І. В. Огородник, М. Ю. Русин // Українська філософія в іменах. – К., 
1997. – С. 126‒128. 

4. Памятники этической мысли на Украине XVII – первой полови-
ны XVIII ст. / Сост., перевод с латинского, вступительная статья и при-
мечания М. В. Кашубы. ‒ К.: Наукова думка, 1987. ‒ 527 С. 

5. Прокопович Ф. Предисловие к доброхотному читателю / 
Ф. Прокопович // Книга Устав морской. – СПб., 1720. – 239 с.  

6. Прокопович Феофан. Філософські твори. В 3 т. Переклад з ла-
тинської / Феофан Прокопович. ‒ К.: Наукова думка, 1980. ‒ Т. 2. ‒ 552 с. 

7. Стратий Я. М., Литвинов В. Д., Андрушко В. А. Описание кур-
сов философии и риторики профессоров Киево-Могилянской академии 
/ Я. М. Стратий, В. Д. Литвинов, В. А. Андрушко. ‒ К.: Наукова думка, 
1982. ‒ 345 с. 

8. Філософська думка в Україні. Біобібліографічний словник. – К., 
2002. ‒ С. 116‒117. 

9. Хижняк З. Плетенецький / З. Хижняк // Києво-Могилянська ака-
демія в іменах. – К., 2001. – С. 428. 

10. Чижевський Д. Нариси з історії філософії на Україні / 
Д. Чижевський // Філософські твори: У чотирьох томах. – К.: Смолоскип, 
2005. – Т. 1. – С. 3‒165. 

 
REFERENCES: 

1. Kashuba, M. V. (1993). Politychnyy traktat Mykhayla 
Kozachynskoho [Political treatise by Mikhail Kozachinsky]. Politolohichni 
chytannya. Ukrayinsʹko-kanadsʹkyy shchokvartalʹnyk, 3, 86–118.  

2. Kozachynskyy, M. (1987). Knyha tretʹya. Nravstvennaya 
fylosofyya, yly Étyka [The third book. Moral Philosophy, or Ethics]. In 
Pamyatniki eticheskoy mysli na Ukraine XVII ‒ pervoy poloviny XVIII v. 
Kiyev, Naukova dumka. 

3. Ohorodnyk, I. V., Rusyn, M. Y. (1997). Kozachynsʹkyy Mykhaylo 
(Manuylo) [Kozachinskiy Michael (Manuilo)]. In Ukrayinsʹka filosofiya v 
imenakh. Kyiv, 126‒128. 

4. Pamyatniki eticheskoy mysli na Ukraine XVII ‒ pervoy poloviny 
XVIII v. [Monuments of ethical thought in Ukraine XVII – the first half of the 
XVIII century] (1987). Kiyev, Naukova dumka. 

5. Prokopovych, F. (1720). Predyslovye k dobrokhotnomu chytatelyu 
[Preface to a friendly reader]. In Knyha Ustav morskoy. SPb. 

6. Feofan Prokopovych. (1980). Filosofsʹki tvory. V 3 t. Pereklad z 
latynsʹkoyi [Philosophical works]. Kyiv, Naukova dumka. 

7. Stratyy, Y. M., Lytvynov, V. D., Andrushko, V. A. (1982). Opysanye 
kursov fylosofyy y rytoryky professorov Kyevo-Mohylyanskoy akademyy 
[Description of the philosophy and rhetoric courses of professors of the 
Kiev-Mohyla Academy]. Kyev, Naukova dumka.  

8. Filosofsʹka dumka v Ukrayini. Biobibliohrafichnyy slovnyk [Philo-
sophical Thought in Ukraine. The bibliographic dictionary]. (2002). Kyiv, 
116‒117. 

9. Khyzhnyak, Z. (2001). Pletenetsʹkyy [Pletenetsky]. In Kyyevo-
Mohylyansʹka akademiya v imenakh. Kyyiv, 428. 

10. Chyzhevsʹkyy, D. (2005). Narysy z istoriyi filosofiyi na Ukrayini 
[Essays on the History of Philosophy in Ukraine]. In Filosofsʹki tvory: U 
chotyrʹokh tomakh. Kyiv, Smoloskip.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  18 . 1 1 . 19  

 
В. В. Семикрас, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ЭТИКО-ПРАВОВЫЕ ИДЕИ В КИЕВО-МОГИЛЯНСКОЙ АКАДЕМИИ XVIII СТ. 

 
В статье раскрывается содержание этики как части философского курса в Киево-Могилянской академии, которая берет на себя 

обязательства, сформированные еще во времена Античности, а именно привести человека к нравственному совершенству и земно-
му благу. Знания, мысли, интеллектуальный анализ сводятся к высшему принципу, который определяет назначение человека в его 
земном бытии. С гуманистических позиций решается главная проблема нравственной философии: небесное блаженство не должно 
быть обусловлено отказом от всего земного. Несмотря на то, что земной мир грешный, изменчивый и неустойчивый, его нельзя 
избегать, его следует изучать как можно полнее и глубже (для этого человеку дан разум), а со злом нужно бороться, руководствуясь 
исключительно благоразумием. 

Ключевые слова: этика, право, справедливость, христианство, свобода, воля, добродетели, благоразумие, Киево-Могилянская академия. 
 

V.V. Semykras, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
ETHIC-LEGAL IDEAS IN KYIV-MOHYLA ACADEMY IN THE 18TH CENTURY 

 
The ethics in the lecture courses of the Kyiv-Mohyla Academy was divided into theoretical and practical parts. The former dealt with the 

substantiation of a person's place in the world, considered problems of the meaning of life, free will, a degree of a person's responsibility for their 
actions. The latter pointed to ways and means to determine a destiny, achieve happiness, and developed education system according to the 
perception of a perfect person. Theophan Prokopovych, professor and rector of the Academy, considered a necessary condition for happiness to 
obtain a certain level of material well-being since poverty and deprivation are not compatible with happiness. He linked the achievements of this 
with conscientious work, which he considered to be a duty towards himself, his family, society, and the state. He recognized the benefit as the 
basis of work along with usefulness,  which he considered to be close to virtue in terms of significance, thus giving her a positive moral evaluation. 
Achievement of happiness, according to Theophan Prokopovych, is possible if a person сomply with natural, moral, civil and God's laws. Natural 
law makes a person realize the need for work and determines they inclination to a certain kind of it. However, a person must understand what kind 
of work they are inclined to; this requires the study of their bodily and spiritual needs, that is, self-knowledge. Having known themselves and 
having discovered the ability for a certain type of labour in themselves, a person works for themselves, their family, society, state. Thus a person 
obeys moral and civil laws. Introduction to the philosophical course of the section of ethics, though not obligatory for all professors, was at that 
time necessitated by the desire to rethink the system of human relations in the new historical conditions of Ukraine of the first half of the eighteenth 
century. human. Ethics becomes an important tool for educating a new person, forming a free personality. Professors do not simply comment and 
promote moral standards accepted in Christian culture, but seek to study and analyze the authoritative ethical teachings of ancient and European 
thinkers, trying to give practical guidance on improving man and the moral regulation of society in his time. This tendency was significantly 
developed and improved by the student of Kyiv-Mohyla Academy, Grigory Skovoroda. 

Keywords: ethics, law, justice, Christianity, freedom, virtues, prudence, Kiev-Mohyla Academy. 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 41 ~ 

 

 

УДК 791.6 
А. І. Тапол, магістр культурології 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  

tapol246@gmail.com 
 

КРИЗА ВІЗУАЛЬНИХ ПРАКТИК МОДЕРНУ 
 

Стаття присвячена аналізу розмивання базових настанов візуальних практик Модерну, зокрема режиму та способу сигніфікації. 
Описується загальна динаміка історичних типів візуальних практик та місце режиму бачення Модерну в ній. Визначаються візуальні 
параметри способів сигніфікації реалізму та модернізму, в логіці трансформації яких описується криза модерних візуальних практик. 
Доводиться статус фотографії як базової візуальної практики способу сигніфікації модернізму. 

Ключові слова: візуальна практика, Модерн, спосіб сигніфікації, реалізм, модернізм, фотографія. 
 

Постановка проблеми. Візуальна культура як осо-
бливе поле дослідження формується завдяки складній 
культурній трансформації, і її витоки ховаються в добі 
Модерну. Це час, коли здійснюється обмеження такти-
льного та аудіального досвіду. Модерн є відправною 
точкою в експансії візуальної рецепції світу, що коре-
лює з розвитком науки і техніки. З появою книгодруку-
вання змінюються акценти у чуттєвих орієнтаціях лю-
дини. Задля того щоб розуміти явища, які несуть за 
собою очевидні наслідки, – треба розглянути транс-
формацію процесів встановлення візуальних параме-
трів, згідно з соціокультурними процесами та зламами 
парадигмальних основ. Важливим у даному контексті 
є розуміння теорії режимів і способів сигніфікації 
С. Леша, оскільки їхня характеристика пов'язана зі 
складовими візуальних практик, репрезентацією, ди-
намікою відношень між сигніфікатом та сигніфікантом. 
Візуальна культура в цьому контексті постає вже не 
просто як об'єкт дослідження, але і як методологічна 
настанова, оскільки вписується в соціокультурне дос-
лідження як призма, крізь яку аналізуються проблема 
тотожності, криза логоцентризму, перехід до іншого 
способу сигніфікації та мінливість досвіду індивіда в 
контексті епохи, в якій він перебуває.  

Не знижується актуальність питання про своєрід-
ність Постмодерну і його параметрів, але для того щоб 
розуміти пост-, треба розуміти модерність, згідно з чим 
розглядати перший з певного ракурсу відносно другого. 
Адже відомою є позиція "модерн як незавершений про-
ект", яка потребує розгляду. 

Але оскільки в межах даного дослідження розгля-
даються візуальні практики, треба проаналізувати конк-
ретне втілення їх параметрів і того, про що вони кажуть, 
як вписуються у формування світоглядних орієнтирів та 
які наслідки мають для становлення подальших соціо-
культурних сенсів. Задля цього в роботі варто розгля-
нути фотографію як явище розрідженої форми візуаль-
них практик високого Модерну. 

Аналіз досліджень і публікацій. Теорія режимів 
сигніфікації є авторською методологією С. Леша та де-
тально розглянута ним в роботі "Соціологія постмодер-
нізму", візуальна культура в контексті історичних режи-
мів сприйняття розглядалася М. Маклюеном в його ро-
боті "Галактика Ґутенберґа: Становлення людини дру-
кованої книги". Для дослідження тематизації візуальної 
культури Модерну важливими були такі джерела, як 
П. Вірльйо "Машина зору", праця М. Мерло-Понті "Око і 
дух", К. Дженкс "Візуальна культура". Також візуальні 
практики як інтерес гуманітаристики були розглянуті 
такими авторами, як Дж. Александер, Н. Мірзоєв та ін. 
Проблематика фотографії в культурологічному дискурсі 
була досліджена В. Беньяміном у праці "Твір мистецтва 
у епоху технічного відтворення", "Коротка історія фото-
графії", особливу роль в цій тематиці зіграла праця 
С. Сонтаг "Про фотографію". 

Мета статті полягає у виявленні культурних підстав 
трансформації базових засад візуальних практик Моде-
рну у кореляції з динамікою режимів сигніфікації. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Візуа-
льна культура окреслюється як проблемне поле доби 
постмодерної гуманітаристики [18, p. XVI]. Таке виокре-
млення та автономізація відбулися завдяки іконічному 
повороту, поняття якого було введено Г. Бьомом, а 
Дж. Александер надасть цій радикальній соціокультур-
ній трансформації назву "іконічної влади" [14, с. 22]. 
Однак казати про те, що він відбувся у XX ст., буде аб-
солютно некоректним, заважаючи на те, що витоки і 
вже наявні процеси візуалізації культури почалися в 
Новий час, а постмодерні концепції лише фіксують 
зрушення доби Модерну.  

Модерн характеризується такими параметрами, як 
чітка диференціація матеріальних і духовних практик, 
вивільнення духовної культури з примату релігії, абсо-
лютизація суб'єкт-об'єктної опозиції, протиставлення 
раціонального та чуттєвого та домінування часу над 
простором (З. Бауман, С. Леш) [16; 8]. Ці параметри 
заклали основні риси культурних процесів в модерний 
час, і вони виявилися значними для формування візуа-
льного поля, яке ми можемо розглянути як відображен-
ня базисних засад цього часу.  

Перший параметр має свій чіткий прояв у мистець-
ких практиках, а саме в образотворчому мистецтві, коли 
художник отримує власну суб'єктивність, на відміну від 
середньовічного ремісника. Другий параметр дає зро-
зуміти те, як людина існує у світі, де вже не існує синк-
ретичності, як в архаїчних структурах. Індивід розуміє 
себе як суб'єкта, протиставляє себе світу, отримує ав-
тономію і перед-ставляє перед собою світ як об'єкт сво-
го споглядання й осмислення. Третій параметр пов'яза-
ний з другим, витікає з нього і призводить до спогля-
дання як головного способу контактування з середови-
щем. У контексті цього параметру візуальне домінує 
над іншими чуттєвими формами сприйняття і стає пов-
зучою ланкою між ментальними структурами людини і 
раціональною рефлексією. 

Філософія І. Канта стає визначною у визначенні ап-
ріорного статусу часу і простору в людському досвіді. 
Індивід Модерну починає лінійно і послідовно вимірю-
вати свій досвід часом. Ці детермінанти модерної епохи 
чітко показують себе і проявляються в мистецьких 
практиках, здебільшого у живописі як рецепції світогля-
ду Модерну. Саме в мистецтві відбувається секуляри-
зація культури, воно стає самодостатньою формою 
світосприйняття. Візуальні практики стають особливим 
провідником до засад цієї епохи і одночасно ареною 
для розвитку зорового способу орієнтації суб'єкта. Око 
стає базовим інструментом такої ієрархії. 

Особливою рисою у візуальних практиках Модерну є 
простір між оком та об'єктом акту бачення в тому сенсі, 
що "лінії від об'єкта проходять крізь двовимірний прос-
тір і з'єднуються всередині ока" [8, с. 6]. Це виражає 
встановлення раціоналізму у візуальному полі Модер-

© Тапол А. І., 2019



~ 42 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ну, який виражається через чітке затвердження двох 
складових погляду людини – активний суб'єкт і пасив-
ний об'єкт. Класичною формою творення в такій куль-
турній парадигмі було реалістичне мистецтво, що при-
йшло на зміну викривленому у перспективі середньові-
чному. Так і проявляється модерністська репрезентація 
дійсності, яка відрізнялася від базових орієнтацій Пре-
модерну, релігійні засади якого потребували лише фор-
ми символічності (це виражалося в баченні світу як 
творіння Божого, в якому людина могла осягати реаль-
ність переважно у символах).  

Класичне мистецтво Модерну створює спосіб сигні-
фікації реалізму, що забезпечує непроблематичну фор-
му процесу репрезентації. Таким чином, репрезентація 
дійсності є базовою засадою візуальних практик Моде-
рну, що виходить за межу диференційованості Премо-
дерну (матеріальне та духовне). Досягнення в естетиці 
Відродження лінійної перспективи було тотожним люд-
ській здатності бачити світ, адже перспектива якраз 
призвела до можливості легітимувати в творі мистецтва 
погляд власне людини, а не бога.  

Н. Мірзоєв виокремлює дві історичні форми Модер-
ну: ранній Модерн – "світ-як-картина" і пізній – "світ-як-
текст" [20, с. 8], у першій споглядач залишається авто-
номним суб'єктом, який конструює реальність, а на дру-
гому етапі цей суб'єкт "вмирає" – під постмодерніст-
ським гаслом Р. Барта про "смерть автора". Виокрем-
лення Нового часу як "картини світу" [13] належить Ма-
ртіну Гайдеґґеру. Філософ розумів під цим певну світо-
глядну парадигму – людини як суб'єкта і світу як карти-
ни – об'єкта. Сприйняття композиції світу в такому ра-
курсі не було властивим для попередніх епох. Напри-
клад, середньовічна людина не протиставляла себе 
світу в суб'єктно-об'єктному відношенні. В Новий час 
індивід стає відправною точкою усього сущого, за фор-
мулюванням німецького екзистенціаліста. Світ стає для 
людини перед-ставленим, виявляється перед людиною. 
Уява є головною вихідної силою всіх сил і здібностей 
душі людини. Це здатність сприйняття окремо взятої 
людини переводити в образ все, що потрапляє в поле 
чуттєвості. Будь-яка, навіть найелементарніша людська 
чутливість по відношенню до будь-якого зовнішнього 
предмета поспішає, "обмацуючи" рухом органів почуттів, 
вибудувати, долаючи його опір, його ж суб'єктивний мис-
леобразів образ. Візуальна картина світу – це властива 
людині здатність по-особливому бачити, сприймати й 
оцінювати навколишній світ крізь призму наявних і уста-
лених у неї світоглядних принципів і характеристик, ґрун-
туючись на ідеалах, прийнятих в тій чи іншій культурі.  

Влучною є згадка про те, що в етимології слова "ідея" 
лежить грецьке дієслово "вбачати", що показує те, як 
західна людина сприймає процес пізнання – як спогля-
дання. Антична культура заклала ґрунт для подальшого 
розвитку західної цивілізації, і в цьому сенсі зрозуміло, 
що процеси розвитку відбувалися у візуальній парадигмі. 
Таке співвідношення слів з грецькою етимологією пока-
зує, як пов'язані візуальні практики людини з її менталь-
ними структурами. Думка породжує образ, або ж образ 
народжується завдяки прагненню індивіда пізнати світ. 
К. Дженкс називає філософію Модерну "відкриттям зору" 
("opening of vision") [19, с. 22], адже вона базувалася на 
науковій спробі трансляції зовнішнього світу у внутріш-
ній. Дослідник наділяє процес спостереження методоло-
гічним значенням для соціального аналізу. 

Вже була наведена теза С. Леша про два способи 
сигніфікації Модерну – реалізм та модернізм. На цій 
диференціації варто буде зупинитися більш детально. 
Перший спосіб сигніфікації характеризується репрезен-
тативністю, "коли один тип сутностей повинен репрезе-

нтувати інший тип сутностей" [8, с. 7], розмежуванням 
естетичного від теоретичного та етичного, а також від-
діленням секуляризованої культури від релігійної.  

Так, У. Мічтел у концептах образу інтерпретує кон-
цепцію ідеології К. Маркса. На думку цього американ-
ського теоретика, метафорою Марксової ідеології є ка-
мера обскура, що постає поєднанням візуального ме-
тоду, через який розглядається соціальна система. То-
му при капіталізмі існують два типи образу – ідеологія і 
товар (як фетиш). У першого типу – створюються тіні, 
речові фантоми, у другого – матеріальні об'єкти, вирі-
зані, приховані у темряві, мають "тактильну" форму. 
Кожний з цих образів діалектично передбачає і поро-
джує інший. Маркс стверджує, що ідеологія – це діяль-
ність розуму, яка проєктує і зафіксовує себе в матеріа-
льному світі товарів, а товари – це відображені матері-
альні об'єкти, які відображають себе у знанні. "Обидва 
образи – це емблеми капіталізму в дії" [10, с. 187]. Ана-
лізуючи слова У. Мітчела щодо концепції Маркса, мож-
на сказати, що образ (як розвинена візуальна категорія) 
створює поле своєї гри за подобою "мовних ігор" Віт-
генштейна, які формують габітус капіталістичного сус-
пільства. Вони вписуються в структуру мислення і ста-
ють продовженням людини, що створює такий новий 
тип контролю над людиною, як "паноптикум" М. Фуко.  

Другий спосіб сигніфікації зазнає глибоких трансфо-
рмацій, які закладають передумови виникнення проце-
сів, що переростуть у пост-модернізацію (де-диферен-
ціацію). Відображення і втілення цього зламу варто 
прослідкувати на полі візуальних практик, а саме їхню 
трансформацію через технічну інтервенцію у цю сферу 
життєдіяльності (однією з них стане фотографія). Для 
ілюстрації доречним буде взяти феномен виникнення 
фотографії та дослідження наслідків його дієвості у 
візуальних практиках.  

Внаслідок модернізації стартує тенденція, відмінна 
від стадії реалізму, в межах якого стабілізується і роз-
поділяється вагомість означуваного, означника і рефе-
рента, ‒ картина світу починає будуватися не на реаль-
ності, а на візуальному образі. В модерному форматі 
естетики людина будує судження про прекрасне або 
потворне на ґрунті безпосереднього існування, і з пос-
туповою монополізацією візуальності не сама людина 
вбудовує матеріальний світ у певну форму, а це відбу-
вається за ініціативою іншого – зображення/знімку. 
З цього випливає те, що знімається необхідність відпові-
дати певному референту, зображення починають існува-
ти у новоствореному просторі, на власній платформі.  

У модернізмі репрезентація стає самодостатньою 
та сама стає джерелом множинних реальностей. Такі 
трансформації матимуть своє продовження у логіці 
Постмодерну.  

Якщо приймати позицію Ю. Габермаса – "модерн як 
незакінчений проєкт", то варто казати про особливий 
процес розрідження головних культурних параметрів 
модерної сигніфікації. Тут доречно розглянути теорію 
"liquid modernity" З. Баумана, який надає перевагу ви-
значенню "особлива стадія рідкого модерну" [16] перед 
терміном "Постмодерн". Сама суть цього феномена 
каже про мінливий статус модерної парадигми, що пе-
рестає бути визначеним і постійним. У межах класичної 
модерності будь-які зміни були скеровані логоцентрич-
ною раціональністю і вписувалися в модерну ієрархію. 
Умови рідкого Модерну позначають певну хаотичність і 
некерованість соціокультурних змін. Досучасний стан 
пропонував таку організацію праці і виробництва, яка 
була спрямована на людські потреби, вважаючи їх пев-
ною константою, однак переломний момент полягає в 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 43 ~ 

 

 

тому, що вони не є такими. Чим більше задовольняють-
ся потреби – тим більше вони починають зростати.  

Варто зауважити, що в межах критики філософії сві-
домості декартівський тип раціоналізму підпадає під пі-
дозру. Філософія намагається знайти нові сенси люд-
ської діяльності і досвіду на засадах, відмінних від лого-
центризму. Такою стає філософія К. Маркса, З. Фрейда 
та Ф. Ніцше. Маркс робить акцент не на розумовій діяль-
ності, а на практиці та вважає останню головним об'єк-
том дослідження будь-якого філософа. Фрейд долає 
культ універсального розуму, звертається до індивідуа-
льного підсвідомого, а його послідовник К. Юнг виходить 
за межі теорії Просвітництва, висуваючи теорію "колек-
тивного несвідомого". Тобто класичні філософські та 
онтологічні стовпи високого Модерну підриваються, в 
мистецтві це відбувається в межах романтизму.  

У свою чергу термін "модернізм" крім енциклопеди-
чно закріпленого загального позначення явищ культури 
і мистецтва XX століття, що відійшли від традицій зов-
нішньої подібності (кубізм, футуризм, примітивізм, екс-
пресіонізм, сюрреалізм і т. д.), очевидно, має своєю 
основою науково-мотивоване припинення трьох різно-
планових аспектів: культурологічного (відмова від реа-
лізму – головний естетичний принцип модернізму), со-
ціального (це своєрідна форма протесту як громадян-
ської позиції) й економічного (твір модерністів стає то-
варом). Відповідно до цього, з'єднання економіки та 
культури як результат розвитку капіталізму кінця XIX – 
початку XX століть бачиться автору фактом свідомості 
художньої та філософської парадигми некласичного 
штибу, "породжується матрицею", в рамках якої консти-
туюється ціннісний простір і проблемне поле модернізму. 

В умовах де-диференціації культурний поворот в 
соціології знаменує і нову актуалізацію візуальних дос-
ліджень. Оскільки постіндустріальне суспільство функ-
ціонує завдяки обороту інформаційного, знакового капі-
талу, перформативність знакової сили стає незапереч-
ною і неминучою для соціологічного аналізу. Й абсолют-
на модерна наука, чітко диференційована й ізольована 
від культурологічних досліджень, де-диференціюється, 
ловлячи себе на неможливості абстрагування соціаль-
ного від культурного, і навпаки. 

Якщо в Модерні індустріальне виробництво уніфіко-
ваних речей було протиставлене виробництву автоно-
мізованих форм культури (перш за все мистецтву та 
спогляданню), то в стані де-диференціації виробництво 
сплетено зі споживанням. Останнє виконує ту ж функ-
цію, що і перше, більш того, навіть змінюючи причинно-
наслідковий порядок: споживання створює потреби, 
щоб система продовжувала функціонувати. В даному 
контексті споживання виходить на новий рівень – зна-
ковий, що спричинює жорстку критику Ж. Бодріяра. Ві-
зуальні практики служать новому рівню створення пот-
реб, як матеріальних, так і культурних, знакових. І важ-
ливу роль в цьому процесі відіграє фотографія. 

"Само собою зрозуміло, фотографія не реалізує ви-
робництво відтворення в тій же мірі, що реалістичний 
живопис, – а це виробництво є художнім ідеалом прос-
тонародних класів, ідеалом для імітації" [5]. Мистецькі 
практики високого Модерну займають своє привілейо-
ване місце у просторі інших полей, фотографія зі своєю 
претензією намагається, по-перше, проникнути в цю 
автономію, по-друге, звузити функцію реалізму до тех-
нічних можливостей і внаслідок цього розмиває межі 
агентів мистецького поля [17] .  

Пафос положення художника як виробника образу 
при технізації виробництва вимагає від нього не просто 
акту створення, але і націлення на комерціалізацію, що 
за собою тягне акт "виставлення", певний спосіб презе-

нтації. Важливим аспектом місії митця стає переміщен-
ня образу з повсякденної та профанної (якщо вдавати-
ся до естетичного категоріального апарату) сфер до 
простору художнього поля. Зі старту технізованого про-
дукування з'являється можливість досягнути вищої міри 
спрощення цього процесу – фотографічний образ вини-
кає як апогей виведення повсякденності з її існування в 
суто утилітарних умовах. Модерна "картина світу", як 
ми вже побачили це, не існує без опозицій, які вона 
закладає як чітко систематизований каркас свого світо-
гляду. Мірою розмивання "високого" і "низького" в мис-
тецтві розмивається і опозиція "висока культура" і "ма-
сова", більш того, невизначеними стають простори ре-
альних речей, оскільки технічні можливості закладають 
новий порядок "бачення".  

Розглядаючи "повороти", Н. Мірзоєв каже вже про 
використання візуального в більшій мірі, ніж текстуаль-
ного, а орієнтація модерної людини – це друковане 
слово. І якщо використовувати визначення дослідника, 
то видно, як модерність розмивається у своїх парамет-
рах [20, с. 7]. Середньовічний стан (премодерний) він 
називає "світ-як-книга", і не в сенсі Маклюена, а тією 
мірою, що ця "книга" постає символічною (Біблія), дог-
матичною й ієрархізованою. У наступному означенні – 
"світ-як-картина" ‒ автор концепції має на увазі ціліс-
ність і баланс у світосприйнятті індивіда раннього Мо-
дерну. Пізній Модерн вже постає у формулі "світ-як-
текст", що втілює в собі множинність репрезентацій і 
певну децентрованість тією мірою диференційованості, 
яку дозволяє модернізм. І картина як візуальна форма 
стає в тому числі текстоцентричною, а точніше – безліч 
картинок, безліч репрезентацій. І якщо одна "картина 
світу" ‒ це те, що має бути протиставлене й осмислене 
розумним суб'єктом, то безліч репрезентацій вже не 
виставляє такої вимоги, а поступова текстуальність 
згодом (якщо вже казати про Постмодерн) стане причи-
ною "смерті автора" (Р. Барт) як смерті суб'єкта, що 
зумовить вже тотальну кризу референта. 

Симптомом підриву класичної картини Модерну 
стає кадрова фрагментарність. У цьому контексті і пот-
рібно, на нашу думку, розглянути фотографію як фор-
му, в якій втілено прагнення суб'єкта фрагментувати, 
окреслити, обмежити свій погляд рамками кадру. І таке 
бачення світу з'явилося на зламі фази рідкого Модерну 
та початку постмодернової епохи. Завдяки Скотту Лешу 
ми можемо казати про постмодерністську (мається на 
увазі процес трансформації, а не власне перехід у нову 
культурну епоху) де-диференціацію, коли сфери люд-
ського буття перестають бути автономними, тобто чітко 
диференційованими.  

У цьому контексті знаковою для нас є фігура Вальте-
ра Беньяміна, який у своєму есе "Твір мистецтва в епоху 
технічного відтворення" [4] показує, як естетична сфера 
(а в конкретному есе є орієнтація саме на естетичну 
сферу візуального) перестає бути ізольованою від соціа-
льного та політичного завдяки розчиненню аури твору, 
спричиненням якої є репродукція, що приводить до ди-
фузії чіткі межі між високим та низьким. Ось політику в 
модернізмі важко від мистецтва відрізнити, але з еконо-
мікою воно остаточно де-диференціюється лише в гло-
бальних культурних індустріях, тобто в постмодернізмі. 

Модерна диференціація втілювалася у мистецьких 
формах мімезису, який власне повністю відповідав кано-
нам класичного періоду естетики. Мімезис може існувати 
в ситуації, коли є першопочаткове джерело наслідуван-
ня, яким в класичну епоху був природний/священний 
порядок. Однак це не очевидна апріорність свідомості 
трансцендентального суб'єкта, такому порядку речей 
треба завдячувати саме модерній диференціації, яка 



~ 44 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

десекуляризувала реальність, в результаті чого з'явило-
ся відмежування природи та ідеї. З моменту старту фун-
кціонування репродукції та механізму фотографії ство-
рене зображення перестає бути репрезентативним, 
сфера диференціації Модерну розкладається.  

Фотографія стирає межі між приватним і колектив-
ним, адже зображення, що піддається репродукції, стає 
множинним продуктом, спрямованим на економічний 
еквівалент за рахунок своєї споживацької природи. Фо-
тографічна продукція знецінює синхронічність зобра-
ження, яка передавалася у творі образотворчого мис-
тецтва автором (чий статус також зазнає регресу), адже 
тепер фіксація часової миті стає доступною людині без 
будь-яких творчих навичок [3]. За рахунок процесу ти-
ражування сфери соціокультурного життя перестають 
бути автономними, відбувається саме та де-
диференціація, що стала характеристикою постмодер-
нізації, яку виокремив С. Леш. Хаос, який спричиняє 
процес постмодернізації візуального поля колишнього 
Модерну, стає характеристикою нового часу, наслідком 
якого стає і суспільство споживання, і масовізація гля-
дача в будь-якій сфері культуротворчості, і повна дифу-
зія соціальної диференціації. 

Особливо істотно і наочно це проявляється у формі 
фотографії, яка вже не містить автентичності. На прик-
ладі порівняння "справжності" часовості у творі мистец-
тва і фотографії Вірільйо згадує слова Родена, суть 
яких полягає в тому, що правдивість твору мистецтва 
виправдовується рухом людського ока, коли ж цей ін-
струмент людського тіла замінюється зовнішнім оптич-
ним інструментом, базові засади акту людського бачен-
ня деформуються і знищуються. Діяльність людського 
ока у схопленні баченого відображала синхронічність 
рецепції раціонального суб'єкта, що несла за собою 
лінійну послідовність [6]. Людина з камерою отримала 
можливість схоплювати і привласнювати минуле, що 
стало згодом відправною точкою у маніпулятивних 
практиках застосування фотографічних артефактів у 
сфері політичного. Важливим аспектом стає те, що 
шматочки минулого можна розставляти в будь-якому 
порядку і контексті, а тому – це нова форма антрополо-
гічної моделі "смерті автора", адже раніше лише великі 
митці претендували на власну картину світу, яка була 
для всіх обов'язковою, а тепер кожна людина зі своїх 
фотографій створює приватну історію, але ще не має 
доступу до розповсюдження своєї історії. 

Фотографування певних подій надає їм статус 
важливих, підносить їх до рангу вищого, фрагментує 
історичні моменти соціальної реальності і тим самим 
приватизує. 

З початку використання технічних лінз відбувається 
криза норм людського сприйняття візуального раннього 
Модерну, завдяки якому він затверджує свою здатність 
бачити. Цей принцип полягає в класичній моделі моде-
рної репрезентації, яку ніколи не порушувало образо-
творче мистецтво, яке не мало претензії точного відо-
браження і було завжди опосередковано постаттю ху-
дожника. П. Вірільйо стверджує, що криза візуальної 
репрезентації призводить до синкретизму бачення, 
який ламає елемент руху ока, замінюючи його субстра-
том відчуття. І власне іншим елементом акту погляду 
людини було наступне відчуття згадування, коли люди-
на створювала візуальний образ через ментальні стру-
ктури власної пам'яті. Технічні лінзи забирають цю мо-
жливість уяви, деорганізуючи акт бачення, роблячи 
візуальний образ нерухомим і фрагментарним [6]. Тре-
ба зазначити, що власне живопис презентував собою 
форму творчої діяльності, яка виражала культурні за-

сади свого часу як "картини світу", втілюючи цю конце-
пцію у своїй меті і сутності. 

Об'єктність погляду технічних винаходів мала мате-
ріальний субстрат, який створював можливість репре-
зентації. Фотографія дематеріалізує у своєму продукті 
образ світу. Теза Мерло-Понті про те, що бачити – це 
не значить ставити перед собою світ, а зливатися з 
ним, протирічить принципу оптичності лінзи, адже 
остання породжує ілюзорну, нематеріальну картинку, 
виходячи з тілесного поля людини. Відмінність картини 
від фотографії полягає в наступному. Якщо в мистецтві, 
за думкою Мерло-Понті, художник "привносить своє 
тіло і дух" у витвір творчості, то людина, яка фотогра-
фує, – вириває з синхронічного фрагмент, редукує зо-
бражувану дійсність до погляду лінзи. У Мерло-Понті 
важливо, що бачить не лише око людини, але й тіло в 
цілому, а це стало можливо, коли камеру несе тіло, і 
тоді бачення стає не суб'єктним, а гібридним. Недолік 
Понті, як на мене, те, що суб'єктом бачення є тіло, але 
людини, що згодом редукується до тіла оптики. 

"Моє тіло, здатне до пересування, веде облік види-
мого світу, причетне до нього, саме тому я і можу керу-
вати ним в середовищі видимого. З іншого боку, вірно 
також, що бачення, зір залежний від руху. Можна бачи-
ти тільки те, на що дивишся" [9, с. 12]. З позицій філо-
софа виходить, що справжня здатність бачити – око ‒ 
існує виключно у процесі взаємодії з тілом, адже ан-
тропологічність полягає у психофізичній здатності су-
б'єкта акту бачення. Зір є унікальною здатністю люди-
ни як форма осяжності зовнішнього світу, і, перекла-
даючи цю здатність на медіум (але кожного разу пот-
рібно дивитися, тобто бути з медіумом), вона позбав-
ляється монополії на цю виключну характеристику, на-
діляє антропологічністю штучний засіб. 

Враховуючи це, можна констатувати те, що в кон-
тексті технічного розвитку оптичних засобів порушуєть-
ся модерний принцип пізнання раціональним індивідом 
світу, адже модерна раціоналізація будується на влас-
не можливостях людського досвіду, для якого деталіза-
ція фотокамери неосяжна. М. Бенкс, один з перших 
аналітиків візуальності, вважав, що в силу об'єктивного 
характеру своєї природи фотографія викликає у нас 
почуття глибокої довіри [15, с. 14]. Ми змушені 
прийняти за реальність існування об'єкта, зображено-
го на фотографії. Фотографія не просто відображає 
реальність, вона відтворює реальність, тобто перено-
сить її від речі до репродукції речі, фотографія несе в 
собі буття сфотографованого об'єкта. І в результаті ми 
визнаємо, що фотографічний образ і є сам об'єкт. 
Означуване виступає тут одночасно й означником. Це 
дратує наше загальне очікування, яке передбачає різ-
ницю між реальністю твору і його предметом. 

Зображення починає організовувати не лише високу 
культуру, але й повсякденність. Фотографія, будучи 
основою візуальності і підґрунтям повсякденних соціа-
льних практик, трактується представниками цієї пара-
дигми "еманацією того, що трапилося". Те, що ми нази-
ваємо "візуальною" моделлю, підкреслює передбачу-
вану подібність між камерою та оком як оптичними сис-
темами і вказує на те, що фотографія показує нам (або 
повинна була показати нам), "що ми побачимо ніби са-
мі". Іншу версію того, в який спосіб працює фотографія, 
ми називаємо "механічною моделлю". Вона підкреслює 
необхідні та механічні сполучення, які існують між тим, 
що ми бачимо на фотографії, та тим, що знаходиться 
перед камерою. Згідно з цією моделлю, фотографія 
може не показати нам сцену, як ми самі її бачили, але 
це надійний показник того, що відбувалося. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 45 ~ 

 

 

Кадровість, яку спричиняє фотографія, а потім під-
силює кіномистецтво, руйнує композиційні засади кла-
сичних параметрів візуальної культури Модерну, що 
втілювалися в образотворчому мистецтві. Фіксація точ-
ки зору у фотографії призводить до деконструкції сто-
сунків суб'єкта бачення – людини – і його об'єкта. В ос-
нову візуального сприйняття зразків високого мистецт-
ва покладається той феномен, який Вальтер Беньямін 
називає аурою. Остання завжди створює почуття від-
даленості, далекості, що робить самостійним об'єкт, на 
який спрямовується погляд. Деталізація і фіксування, 
на які спрямоване призначення фотографії, цілком руй-
нують ауру за рахунок того, що фотограф намагається 
приблизити об'єкт. Важливість думок Беньяміна також у 
тому, що неможливість технічного відтворення мисте-
цького твору в модерній культурі була одним із аспектів 
легітимації поділу мистецтва на високе та низьке. 

Репродукція повністю нівелює цю дихотомію і вихо-
вує масового споживача, залишаючи при цьому критику 
важливого критерію оцінки зразка мистецтва як високо-
го або низького, призводячи до поляризації елітарної 
культури. Українська дослідниця О. Ю. Павлова каже 
про особливу роль візуальної культури для досліджен-
ня траєкторії культурних парадигмальних змін – від Мо-
дерну до Постмодерну: "Одним з головних завдань 
предметного поля візуальної культури є розуміння того, 
як народжується постмодерний режим бачення з моде-
рного. Вони не походять від одного медіума або не 
створюють гомогенного культурного простору. Постмо-
дерн розмиває опозицію елітарної та егалітарної куль-
тури Модерну тим, що екстраполює настанови високої 
культури на культуру в цілому" [11, с. 16]. 

М. Мерло-Понті ототожнює функцію художника і 
глядача (того, "хто бачить"), тому що в обох випадках 
"бачити" значить "володіти на дистанції". Філософ на-
дає художнику особливого позитивного статусу у своїй 
феноменологічній концепції, де митець зображає при-
хований сенс видимого буття, що є неможливим для 
фотографії. Якщо художник мислить живописом (дум-
ка Сезанна) і має творче у мисленні, то фотограф, 
який мислить кадрами, тільки редукує буття до одини-
чного. Жодному іншому виду мистецтва, до речі, на 
думку феноменолога, не є доступним видиме буття 
так, як художнику. 

"Оригінальність фотографії в порівнянні з живопи-
сом полягає в тому, що фотографія за самою своєю 
суттю об'єктивна. Недарма ж поєднання лінз, яке утво-
рює "очі" фотоапарата і замінює людське око, назива-
ється «об'єктивом»" [7, с. 128]. Ця цитата теоретика 
медіа Ф. Кітлера виражає ідею про претензію об'єктива 
на об'єктивність. Якраз цей аспект функціонування оп-
тичного апарата і створює проблему відображення дій-
сності, на яку ніколи не претендував живопис. Але в той 
же час "фото не піддається класифікації" [2]. 

Цілі галузі промисловості присвячені формуванню 
та побудові фотографічних зображень, щоб запропону-
вати реальність, яка часто конфліктує безпосередньо з 
нашим досвідом світу. Ми робимо погано сприйнятий 
стрибок з імовірно об'єктивного характеру фотографіч-
ного процесу як такого до фотографічної картини, це 
плутанина, яка значно знижує наші можливості критич-
ного аналізу. Р. Арнхейм ухиляється від того, що він 
вважає найсучаснішим вченням про те, що "фотографі-
чне зображення – це не що інше, як вірна копія об'єкта" 
[1, c. 122]. Він наполягає на тому, що процес фотографії 
вказує свої "візуальні особливості" в остаточній картині, 
і що картина має якось набувати форми на своєму ос-
новному рівні, щоб спілкуватися "своїм посланням". 
Також дослідник апелює до того, що фотографічні зо-

браження прив'язані до світу, який є "ірраціональним" 
та "не повністю визначеним". За своєю природою фото-
графія "обмежує творчість розуму потужними матеріа-
льними обмеженнями" [1, c. 122]. Р. Арнхейм описує 
себе як "медіа-аналітика", а не критика, але, незважаю-
чи на це, ми повинні зазначити, що він каже про роль 
фото як таку, що викликає складності в критиці, якщо 
взагалі підлягає їй. І його точка зору довгий час впли-
вала на спільноту критиків та публіку, що уповільнило 
об'єктивну рефлексію над цією проблематикою. 

Отже, з вищесказаного видно, що об'єктив стає по-
середником акту бачення людини і суб'єктно-об'єктні 
відносини зі світом ламаються через опосередкованість 
фотографічного образу, який висуває свою реальність. 

Зачіпаючи питання краси у контексті фотографічної 
реальності, С. Сонтаг порушила проблематику високо-
го і низького у кореляції з категорією краси. Камера 
нівелює взагалі ці критерії естетики, оскільки вона фі-
ксує буденне [12, c. 67]. Останнє не визначається як 
об'єкт естетичного аналізу. Здатність підтримувати 
релігійне почуття прекрасного є головною задачею 
фотографії, основою її "ідеології". Дослідниця пише 
про те, що кожного разу, коли ми беремо в руки каме-
ри, ми з їхньою допомогою вимірюємо свої дії з ідеєю 
красоти – ми намагаємося її підтвердити чи спросту-
вати. Особливість фотографії полягає в неможливості 
розрізнити профанне і піднесене, навіть коли уявлен-
ня про красу є безумовними. Фотокартка робить візуа-
льний сувенір фрагментів дійсності, що дозволяє на-
копичувати кадри, це знецінює подієвість. 

Фотодокументація створює нову форму сприйняття 
часу – фрагментами, в яких деякі події визначаються 
важливими, а деякі залишаються периферійними. Кри-
терієм вагомості події в контексті часу є суб'єктивність 
фотографа, легітимація відбувається тільки за рахунок 
фіксації об'єктивом камери. Через специфіку цієї техно-
логії зображення замінює сам об'єкт, саме зафіксована 
картинка стає вже самостійним об'єктом. 

Все вищеописане важливо розуміти в контексті мо-
дерністської природи фотографії, оскільки параметри 
візуальних практик високого Модерну розкладаються, 
але фотозображення ще звертається до реальності, 
чого не відбувається в результаті виникнення власне 
постмодерністських візуальних практик. Оскільки 
останні зовсім не звертаються до референта, вони зве-
ртаються до власноруч створених означників, запере-
чуючи референт як такий. 

Висновок. Таким чином, криза філософії свідомості з 
її засадами логоцентризму через формування ряду "фі-
лософських поворотів" проявилася в пошуку нових ме-
тодологічних орієнтирів становлення гуманітарних наук, 
зокрема становлення та вичерпання лінгвістичним пово-
ротом самого себе, а отже, некорелятивності основних 
гносеологічних принципів: суб'єкт-об'єктного поділу, ана-
лізу чуттєвого досвіду через категорії мови, домінування 
"сенсу" і забуття "присутності". Візуальний поворот з'яв-
ляється як симптом вичерпання лінгвістичного. Текст 
стає доповненням до візуальних образів. Їхнє накопи-
чення та домінація в культурному полі робить очевидним 
перехід від людини друкованої до "homo Pictor". 

Репрезентація дійсності є базовою засадою візуаль-
них практик Модерну, до цього Премодерн був зорієн-
тований на режим сигніфікації символізму, який мав 
недиференційований характер. Досягнення в естетиці 
Відродження лінійної перспективи було тотожним люд-
ській здатності бачити світ, адже перспектива якраз 
легітимувала пріоритет погляду людини та суб'єкт як 
центральну точку погляду на світ. Доба Модерну ство-
рює цілісну "картину світу", яка осягається раціонально, 



~ 46 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

що є можливим завдяки відокремленню чуттєвого та 
раціонального. Це стало можливим якраз в умовах се-
куляризованої культури Модерну. Адже завдяки секу-
ляризації стає можливим відхід від синкретизму чуттє-
вих орієнтацій, тобто органічної вплетеності зору у вза-
ємодію з іншими почуттями. Око стає головним інстру-
ментом світосприйняття та легітимації світу як "картини 
світу" (М. Гайдеґґер), яка будується в Модерні на суб'-
єктно-об'єктних опозиціях. Саме завдяки руху ока час 
виявляє свою послідовність та лінійність, що властива 
для модерної раціональності. Людина друкована висту-
пає антропологічною моделлю "високого Модерну" як 
його "жорстке ядро" (З. Бауман), тобто як виробник та 
носій дискурсивних практик читання тексту.  

Внаслідок модернізації стартує тенденція, відмінна 
від способу сигніфікації реалізму, в межах якого стабілі-
зується і розподіляється диференціація означуваного, 
означника і референта, ‒ картина світу починає буду-
ватися не на реальності, а на візуальному образі. В 
модернізмі гра означника та означуваного вже не так 
залежить від референта, як в реалізмі, відриваючись 
від реальності, тому репрезентація (як співвідношення 
означника та означуваного з референтом) проблемати-
зується. Тим самим спосіб сигніфікації модернізму ви-
ходить за межу реалізму як способу сигніфікації "висо-
кого Модерну" (термін Е. Гідденса), розмиваючи його 
базові настанови. Цей відрив згодом досягне свого апо-
гею в постмодернізмі, коли щільність означників про-
блематизує навіть статус референта.  

З початку епохи "технічного виробництва" пафос 
положення художника як виробника образу вимагає від 
нього не просто акту створення, але і націлення на ко-
мерціалізацію, що за собою тягне акт "виставлення", 
певний спосіб презентації. Важливим аспектом місії 
митця стає переміщення образу з повсякденної та про-
фанної (якщо вдаватися до естетичного категоріально-
го апарату) сфер до простору художнього поля. 

Яскравим прикладом розрідження візуальних па-
раметрів високого Модерну стає фотографія. Об'єк-
тив стає посередником акту бачення людини, і  
суб'єктно-об'єктні відносини зі світом ламаються че-
рез опосередкованість фотографічного образу, який 
висуває свою реальність. 

Фотодокументація створює нову форму сприйняття 
часу – фрагментами, в яких деякі події визначаються 
важливими, а деякі залишаються периферійними. Як-
що художник мислить живописом (думка Сезанна) і 
має творче у мисленні, то фотограф, який мислить 
кадрами, тільки редукує буття до одиничного. Фото-
графія не просто відображає реальність, вона відтво-
рює реальність, тобто переносить її від речі до репро-
дукції речі, фотографія несе в собі буття сфотографо-
ваного об'єкта. І в результаті ми визнаємо, що фото-
графічний образ і є сам об'єкт. 

Фотографія як зображення починає організовувати 
не лише високу культуру, але й повсякденність, будучи 
основою візуальності і підґрунтям повсякденних соціа-
льних практик. Ті трансформації, які фотозображення 
вносить в параметри візуальності Модерну, закладають 
основу для візуального постмодернізму. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Арнхейм Р. О природе фотографии / Р. Арнхейм // Р. Арнхейм. 
Новые очерки по психологии искусства. – Москва: Прометей, 1994. – 
C. 119–132. 

2. Барт Р. Camera lucida [Електронний ресурс] / Р. Барт. – М.: Ad 
Marginem. Режим доступу: http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Culture/ 
camera/index.php. 

3.  Беньямин В. Краткая история фотографии [Електронний ре-
сурс] / В. Беньямин // В. Беньямин. Произведение искусства в эпоху его 
технической вопроизводимости. Избранные эссе. – Москва: Медиум, 

1996. – С. 66‒92. – Режим доступу: http://www.academyphotos.ru/library/ 
benjaminkratrayaistoriya.pdf 

4.  Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его технической 
воспроизводимости / В. Беньямин // В. Беньямин. Произведение искус-
ства в эпоху его технической воспроизводимости. Избранные эссе. – 
Москва: Медиум, 1996. – С. 15‒66.  

5. Бурдье П. Варварский вкус: Пьер Бурдье о социальном приме-
нении фотографии [Електронний ресурс] / П. Бурдье. – Режим доступу: 
https://theoryandpractice.ru/posts/10084-pierre-bourdieu-photography-a-
middle-brow-art 

6. Вирильо П. Машина зрения [Електронний ресурс] / П. Вирильо. 
– СПб.: Наука РАН, 2004. – 141 с. – Режим доступу: 
https://monoskop.org/images/1/19/Virilio_Paul_ Mashina_Zreniya.pdf 

7. Киттлер Ф. Фотография / Ф. Киттлер // Ф. Киттлер. Оптические 
медиа. – Москва: Логос, 2009. – С. 128–160. 

8. Леш С. Соціологія постмодернізму / С. Леш. – Львів: Кальварія, 
2003. – 344 с. 

9. Мерло-Понти М. Око и дух / М. Мерло-Понти. – Москва: Ис-
кусство, 1992. – 61 с. 

10. Митчелл У. Иконология. Образ. Текст. Идеология / У. Митчелл. 
– Москва, Екатеринбург: Кабинетный ученый, 2017. ‒ 237 с. 

11. Павлова О. Візуальна культура як поле ліквідності модерну / 
О. Павлова // Міжнародний вісник: Культурологія. Філологія. Музико-
знавство. – 2015. ‒ Вип. 2. ‒ С. 15‒19. ‒ Режим доступу: 
http://nbuv.gov.ua/UJRN/mvkfm_2015_2_5 

12. Сонтаг С. О фотографии / С. Сонтаг. – М.: Ад Маргинем Пресс, 
2013. – 272 с. 

13. Хайдеггер М. Время картины мира [Електронний ресурс] / 
М. Хайдеггер. Режим доступу: http://www.odinblago.ru/filosofiya/ 
haydegger/khaydegger_m_vremya_kartin/vremya_kartin0/ 

14. Alexander, J., Bartmanski, D. Introduction Iconic Power: Materiality 
and Meaning in Social Life (Cultural Sociology) / J. Alexander, 
D. Bartmanski // Iconic Power: Materiality and Meaning in Social Life. – New 
York: PALGRAVE MACMILLAN, 2012. – Р. 1–15.  

15. Banks, M., Morphy, H. Introduction: rethinking visual anthropology / 
M.Banks, H. Morphy //Rethinking visual anthropology. – New Haven: Yale 
University Press, 1997. – Р. 1- 36. 

16. Bauman, Z. Liquid Modernity / Z. Bauman. – Cambridge: Polity 
Press; Blackwell, 2000. – 228 р. 

17. Bourdieu P. Photography: A Middle-brow Art. ‒ Oxford: Polity 
Press, 1998. – 217 p. 

18. Bryson, N., Holly, M., Moxey, K. Introduction / N. Bryson, M. Holly, 
K. Moxey // Visual Culture: Images and Interpretations. – Hanover, London: 
Wesleyan University Press, 1994. – P. XV–XXIX. 

19. Jenks C. Visual Culture / C. Jenks. ‒ London: Routledge, 1995. – 
207 p. 

20. Mirzoeff N. What is visual culture? // The Visual Culture Reader / 
edited by N. Mirzoeff . – L., N.-Y.: Routledge, 1995. – P. 3–13. 

 
REFERENCES: 

1. Arnheim, R. (1994). On the Nature of Photography. Moskow, 
Prometej (In Russian).  

2. Barthes, R. (1997). Camera lucida. Retrieved from 
http://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Culture/camera/index.php (In Russian). 

3. Benjamin, W. (1996). A short history of photography. Retrieved 
from http://www.academyphotos.ru/library/benjaminkratrayaistoriya.pdf [In 
Russian] 

4. Benjamin, W. (1996). The Work of Art in the Age of Mechanical 
Reproduction. Moskow, Medium [In Russian]. 

5. Bourdieu, P. (2015). Varvarskij vkus: P'er Burd'e o social'nom 
primenenii fotografii) [Varvara Taste: Pierre Bourdieu on the social 
application of photographic taste]. Retrieved from https 
//theoryandpractice.ru/posts/10084-pierre-bourdieu-photography-a-middle-
brow-art [In Russian]. 

6. Virilio, P. (2004). The Vision Machine. Retrieved from 
https://monoskop.org/images/1/19/Virilio_Paul_Mashina_Zreniya.pdf [In Russian]. 

7. Kittler, F. (1994). Photography. In Optical Media Art, 128–160. 
Moskow, Logos (In Russian).  

8. Lash, S. (2003). Sociology of Postmodernism. Lviv, Kalvariya (In 
Ukrainian). 

9. Merleau-Ponty, M. (1992). Eye and Mind. Moskow, Iskusstvo (In 
Russian). 

10. Mitchell, W. (2015). Ikonologija. Obraz. Tekst. Ideologija 
[Iconology. Image. Text. Ideology]. Moskow, Ekaterinburg, Kabinetnyj 
uchenyj. 

11. Pavlova, О. (2015). Vіzual'na kul'tura jak pole lіkvіdnostі modernu 
[Visual culture as a field of modernity liquefaction]. Mіzhnarodnij vіsnik: 
Kul'turologіja. Fіlologіja. Muzikoznavstvo, V. 2, 15–18.  

12. Sontag, S. (2013). On photography. Moskow, Ad Marginem [In 
Russian]. 

13. Heidegger, M. (1993). The Age of the World Picture. Retrieved 
from http://www.odinblago.ru/filosofiya/haydegger/khaydegger_m_vremya_kartin/ 
vremya_kartin0/ [In Russian]. 

14. Alexander, J., Bartmanski, D. (2012). Introduction Iconic Power: 
Materiality and Meaning in Social Life (Cultural Sociology) Iconic Power: 
Materiality and Meaning in Social Life. New York, PALGRAVE 
MACMILLAN, 1–15.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 47 ~ 

 

 

15. Banks, M., Morphy, H. (1997). Introduction: rethinking visual 
anthropology. Rethinking visual anthropology. New Haven, Yale University 
Press, 1‒36. 

16. Bauman, Z. (2000). Liquid Modernity. Cambridge, Polity Press; 
Blackwell. 

17. Bourdieu, P. (1998). Photography: A Middle-brow Art. Oxford, Poli-
ty Press. 

18. Bryson, N., Holly, M., Moxey, K. (1994). Introduction. In Visual 
Culture: Images and Interpretations. Hanover, London, Wesleyan University 
Press. XV–XXIX. 

19. Jenks, C. (1995). Visual Culture. London, Routledge.  
20. Mirzoeff, N. (1995). What is visual culture? In The Visual Culture 

Reader. London, New-York.,Routledge. 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  19 . 1 0 . 19  
 

А. И. Тапол, магистр культурологии, 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
КРИЗИС ВИЗУАЛЬНЫХ ПРАКТИК МОДЕРНА 

 
Статья посвящена анализу размывания базовых установок визуальных практик Модерна, в частности режима и способа сиг-

нификации. Описывается общая динамика исторических типов визуальных практик и место режима видения Модерна в ней. Опре-
деляются визуальные параметры способов сигнификации реализма и модернизма, в логике трансформации которых описывается 
кризис современных визуальных практик. Обосновывается статус фотографии как базовой визуальной практики способа сигни-
фикации модернизма. 

Ключевые слова: визуальная практика, Модерн, способ сигнификации, реализм, модернизм, фотография. 
 

A. I. Tapol, Student of the Department of Cultural Studies  
Master's Degree, Faculty of Philosophy 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
CRISIS OF MODERN VISUAL PRACTICES 

 
The article focuses on the analysis of the liquefaction of basic settings of the  modernity's visual practises, specifically of signification regime 

and mode. The general dynamics of historical types of visual practices and the role of the Modern vision regime in it are described. The visual 
parameters of the signifying modes of realism and modernism are defined. The crisis of modern visual practices is specified through the logic of 
their transformation. The status of photography as the basic visual practice of the modernism signifying mode is proved. 

From the beginning of the era of "technical production" the pathos of the position of the artist as the producer of the image requires not only 
the act of creation, but also the aim of commercialization, which entails the act of "exhibiting", a certain way of presentation. An important aspect of 
the artist's mission is to move the image from the everyday and profane (if we resort to aesthetic categorical apparatus) spheres to the space of the 
artistic field. 

A striking example of the dilution of the visual parameters of high Modernity is photography. The lens becomes the mediator of the act of see-
ing the person, and subject-object relations with the world break because of the mediocrity of the photographic image, which promotes its reality. 

Photo documentation creates a new form of perception of time – fragments in which some events are identified as important and some remain 
peripheral. If an artist thinks of painting (Cézanne's thought) and has creative thinking, then a photographer who thinks of frames only reduces 
being to the individual. A photo does not simply reflect reality, it reproduces reality, that is, it transfers it from thing to reproduction of things, pho-
tography carries the existence of a photographed object. And as a result, we recognize that the photographic image is the object itself. 

Photography as an image begins to organize not only high culture, but also everyday life, being the basis of visuality and the basis of everyday 
social practices. The transformations that photo-images make to the parameters of Modernity's visuals form the basis for visual postmodernism. 

Keywords: visual practice , Modernity, signifying mode, realism, modernism, photography. 
 
 
 
УДК 177.61 

В. Е. Туренко, канд. філос. наук, мол. наук. співроб. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
amurolog5@gmail.com 

 
НІЖНІСТЬ ЯК АТРИБУТ РОМАНТИЧНОЇ КУЛЬТУРИ ЛЮБОВІ:  

СПЕЦИФІКА ТА ОСОБЛИВОСТІ ПРОЯВУ 
 

У статті на основі класичних та сучасних філософських напрацювань концептуалізується ідея ніжності як одного з ключових ат-
рибутів дискурсу романтичної культури любові. Автор відзначає, що ідея близької спорідненості любові і ніжності сягає часів Антич-
ності, а саме платонівського "Бенкету". Через детальний аналіз фрагмента даного діалогу [Symp.195d-e] обґрунтовується думка, що, 
проявляючи себе як атрибут любові, ніжність має потужний гносеологічний потенціал, що виражається у можливості більш глибоко 
пізнавати Іншого. З урахуванням розрізнення вербального і невербального аспектів прояву ніжності у романтичній культурі любові 
висвітлюються їхні спільні та відмінні риси. Якщо вербальний аспект – це не просто слова, епітети або метафори, а елементи вла-
ди, то невербальні прояви ніжності визначаються як свого роду "слова, промова" до Іншого. Детальне розкриття феноменології ніж-
ності доводить, що вона має інтеріорний та екстеріорний рух, відтак є потреба не лише дарувати ніжність, але й приймати від тієї 
особистості, яку ми любимо. 

Ключові слова: ніжність, романтична культура любові, влада, доторк, мова, шкіра, вразливість. 
 
Постановка проблеми. Актуальність означеної теми 

дослідження обумовлена тим, що наш час, що характе-
ризується потужним проривом у науково-технічній сфері, 
разом з тим пов'язаний з дефіцитом і девальвацією фун-
даментальних людських цінностей. Однією з таких цінно-
стей в людському житті є, безумовно, любов. Любов ‒ 
багатогранний феномен, який складається з безлічі ат-
рибутів, і одним з ключових, звичайно, є ніжність. 

Аналіз досліджень і публікацій. Наукові роботи 
зарубіжних і українських мислителів К. Войтили (Івана 
Павла ІІ), Н. Кушнір, В. Малахова, С. Соловйової, 
М. Епштейна й інших стали теоретичною основою дано-
го дослідження. Однак варто зазначити, що у них від-

сутній цілісний і комплексний аналіз ніжності як атрибу-
та любові і її дискурсу. 

Отже, метою даної статті є систематичне до-
слідження філософського погляду на ніжність як атри-
бут любові. 

Поставлена мета передбачає вирішення таких за-
вдань: 

• проаналізувати онтологію любові в контексті та-
кого її атрибута, як ніжність; 

• виявити особливості вербального і невербально-
го прояву феномена ніжності; 

• розкрити феноменологію ніжності. 

© Туренко В. Е., 2019



~ 48 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Виклад основного матеріалу дослідження. Ще 
давньогрецький мислитель Платон, розглядаючи онто-
логію Ерота, у діалозі "Бенкет" говорить про те, що 
ніжність є однією з його характеристик. Через вуста 
Агафона ми чуємо таку сентенцію: "Отже, він (Ерот ‒ 
В. Т.) молодий і – на додачу до своєї молодості – 
ніжний. Щоб зобразити ніжність бога, потрібен такий 
поет, як Гомер. Стверджуючи, наприклад, що Ата боги-
ня, і до того ж ніжна, – принаймні, стопи у неї ніжні, Го-
мер висловлюється наступним чином: 

Всіх засліпляє, легкі в неї ноги, і навіть не ходить 
Ними вона по землі, по головах людських прямує 

[Див.: Il XIX 92-93]. 
Так ось, як на мене, він прекрасно довів її ніжність, 

сказавши, що ступає вона не по твердому, а по м'яко-
му. Тим самим доказом скористаємося і ми, ствер-
джуючи, що Ерот ніжний. Адже ходить він не по землі і 
навіть не по головах, які не такі вже й м'які, ні, він хо-
дить і мешкає в найм'якшій частині світу, оселяючись 
у звичаях і душах богів і людей, причому не у всіх ду-
шах поспіль, а тільки в м'яких, бо, зустрівши суворий 
характер, йде геть, коли ж зустріне м'який – зали-
шається. А якщо завжди він ступає ногами, і всім тіль-
ки нам'якішим у найм'якішому, він не може не бути 
надзвичайно ніжним" [Symp.195d-e]. 

Любов не приходить до тих, хто черствий, меркан-
тильний, жорстокий. Вона, маючи в собі такий фунда-
ментальний атрибут, як ніжність, близька до тих, хто 
добрий, милосердний, людинолюбний. Любов "не вхо-
дить в будинок" до суворих людей не через небажання, 
а тому, що найчастіше люди, які мають такий характер, 
відносяться до любові скептично або цинічно. Висновок 
напрошується такий: хто ніжний, уважний, турботливий 
– той приречений любити і бути коханим. 

Платон, розмірковуючи про зв'язок любові і ніжності, 
підкреслює – саме той факт, що Ерот ніжний і може 
непомітно для всіх з'являтися у людському житті, пока-
зує, що любов дійсно "не від світу цього". І не дивно, що 
унікальність природи Ерота (у давньогрецькій традиції) 
полягала в його всевладді, під владою даного бога бу-
ли всі – і боги Олімпу, і смертні люди. Любов – є щось 
заздалегідь задане нам. Ми не можемо полюбити з 
власної волі. У цьому контексті досить мудрим є вислів 
М. Бубера "Любов не належить ні мені, ні тобі, вона між 
нами, між Я і Ти" [4, с. 33]. Онтологічно любов має 
ніжність, а відтак завжди "трапляється" в нашому житті, 
коли ми не чекаємо її, проте наші серце і душа готові 
сприйняти її і нести відповідальність і дбати про це як 
про найбільший дар в житті. 

Розуміння ніжності як атрибута любові говорить про 
те, що остання за своєю природою є випадковою. 
Ніжність тут означає випадковість, невблаганність її 
виникнення (її дискурсу, риторики). Вона приходить 
легко, спокійно, без натиску; людина усвідомлює, що 
вона любить, вже тоді, коли вона повністю у владі лю-
бові. Відносно цього дуже точний образ застосував 
Р. Барт у "Фрагментах мови закоханого": "Любов 
настільки несподівано виникає, вривається в наше пов-
сякденне існування, як і несподівана розмова про бен-
кет в будинку Агафона, яку затіває Аполлодор з другом 
по дорозі в Афіни" [1, с. 357]. 

Дійсно, любов – завжди випадковість, однак пред-
мет любові – ні. Ми не знаємо місця і часу нашої першої 
зустрічі з любов'ю, з тією особистістю, в яку будемо 
закохані, але улюблена особистість – не випадкова, 
вона обрана нами серед сотні тисяч людей. Вона – 
найщасливіша невипадковість, яка тільки може трапи-
тися в нашому житті. Зрештою можна сказати, що лю-
бов це невипадкова випадковість, випадковість, на яку 
ми згодні, яку ми всі чекаємо. Така особливого роду 
"випадковість", заради якої ми готові пожертвувати всім 

– власним щастям, добробутом, успіхами, здоров'ям, 
тільки б бути з тією, яку ми любимо, хто наповнює наше 
життя сенсом і дає крила, тобто натхнення. 

Випадковість любові відбувається і від того, що, на 
думку Платона, Ерот відрізняється гнучкістю форм. 
Якщо б він не був гнучкий, він не міг би скрізь прокра-
датися і спершу непомітно входити в душу, а потім 
виходити з неї. Переконливим доказом пропорційності 
і гнучкості форм Ерота служить той ні з чим не 
порівнянний благородний вигляд, яким він, як всі 
визнають, володіє. Адже "між любов'ю і потворним 
вічна боротьба" [Symp.196a-b]. Під гнучкістю форм тут 
можна розуміти його багатогранність. Завдяки тому, 
що у любові ніжність є атрибутом, перша є "гнучкою" 
онтологічно, а значить, присутня нескінченна багато-
гранність історій кохання в світі. 

Отже, любов не може бути без ніжності, і навпаки. 
Якщо ніжність проявляється без любові – значить, це 
брехня, обман, нещирість і лестощі по відношенню до 
тієї чи іншої людини. Ніжність – це не просто і не тільки 
ласкаві слова, ласкаві дотики один одного, це, в першу 
чергу, онтологічна потреба кожного з нас у теплоті, 
увазі, турботі з нашого боку і з боку Іншого. 

Ніжність проявляється в любові, оскільки як любов, 
так і її фундаментальний атрибут імпліцитно пов'язаний 
з дитинством: "Ерот неодмінно юний тільки в міфах, 
романах, переказах, створених у відповідь на євгенічні 
потреби виду ("у них було багато дітей, тому що вони 
полюбили одне одного молодими"). Але любовна при-
страсть не визнає віку (як не визнає статі або об'єкта); 
вона не тільки звалюється на вас незалежно від нього, 
але ще і здійснює чарівну дію, звільнення від будь-якого 
вікового почуття: закоханий суб'єкт буквально не має 
ніякого віку (він більше не знає, що це таке – вік) – або 
наділений відразу усіма; він подорожує в часі, без попе-
редження перемежовуючи дитячу ніжність втомою" [2]. 

Даний феномен в любовному дискурсі є і проявом 
розуміння Іншого. Необхідно підкреслити – ніжність не 
завжди проявляється спонтанно; люблячі відчувають, 
"пізнають" предмет любові і, відчуваючи, що Іншому 
потрібно, здійснюють її прояв до тих пір, поки кохана 
особистість буде в стані спокою і затишку. Ніжністю 
пізнається улюблена особистість у тому сенсі, що ми 
знаємо, коли і в яких ситуаціях вона більш уразлива, і в 
цей момент необхідно проявити ніжність по відношенню 
до предмета нашої любові. Ніжністю пізнається і світ, 
оточуючі нас люди – жорстокість, злість, несправед-
ливість не мають в собі гносеологічного потенціалу, бо 
несуть  руйнівне, деструктивне начало. Ніжність як один 
з фундаментальних проявів любові, оскільки має в собі 
виключно конструктивне і позитивне начало, маючи в 
собі пізнавальну здатність, допомагає людині значно 
краще і глибинніше пізнавати світ, близьких і саму себе. 

 
Вербальні і невербальні ніжності  

в любовному дискурсі 
Ніжність, і це, зокрема, особливо видно з діалогів 

"Ромео і Джульєтти", ‒ один з найголовніших атрибутів 
дискурсу романтичної любові. Варто зауважити, що 
ніжність має ряд аспектів, а саме вербальний і невер-
бальний. Сама історія кохання між Ромео і Джульєттою 
починається безпосередньо з вербального аспекту. 
Досить згадати слова Ромео, адресовані Джульєтті: 
"Джульєтто, ти як день! Стань біля вікна, убий місяць 
сусідством... Моя душа, моя радість". 

Згідно з філософським дискурсом, всі ці ніжні слова 
на адресу коханої ‒ не просто слова, епітети або мета-
фори, але проявляються вони імпліцитно як елементи 
влади. "Ніжність, ‒ на думку С. Соловйової, ‒ є одним з 
проявів любові як феномена влади, але, підкреслює 
дослідниця, любов панує зовсім по-іншому, ніж на пер-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 49 ~ 

 

 

ший погляд може здатися. Двома силовими каналами 
любові виступає ніжність (відмова від тиску, сила, яка 
огортає Іншого) і пристрасть (відкрита демонстрація 
сили, що висувається як виклик). Ніжність як тип сили 
народжує заступницький характер влади в любові. З 
пристрастю в тісному колі знаходяться сексуальність, 
ревнощі, агресія, з ніжністю пов'язані турбота, участь, 
підтримка" [13, с. 25‒26]. 

Тому, як мудро зауважує А. Камю щодо важливості 
вербального аспекту ніжності: "...зв'язком з людьми ми 
зобов'язані лише своїм власним зусиллям: варто пере-
стати писати або говорити, варто відокремитися, і натовп 
людей навколо вас розтане; розуміємо, що велика ча-
стина цих людей насправді готові відвернутися від нас 
(не через злість, а лише з байдужості), а інші завжди за-
лишають за собою право переключити свою увагу на що-
небудь інше. У ці дні ми розуміємо, скільки збігів, скільки 
випадковостей необхідні для народження того, що нази-
вають любов'ю або дружбою, і тоді світ знову занурюєть-
ся в темряву, а ми – в той лютий холод, від якого нас 
ненадовго вкрила людська ніжність... існує на світі щось, 
до чого потрібно прагнути завжди і що іноді дається в 
руки, і це щось – людська ніжність" [7, с. 132]. 

Відносно невербального аспекту ніжності, який про-
являється в доторканні, діалозі зі шкірою, тілом предме-
та любові, можна сказати, що ніжність тут не просто до-
тик, а особливого роду "логос", "риторика", мова кохання: 
"Мова – це шкіра, ‒ підкреслює Р. Барт, ‒ я торкаюся 
своєю мовою до Іншого. Ніби у мене замість пальців – 
слова, або слова закінчуються пальцями. Сум'яття по-
роджуються подвійним контактом: з одного боку, особ-
лива діяльність дискурсу ненав'язливо, манівцями фіксує 
одне-єдине нечуване – "я хочу тебе" – звільняє його, 
підживлює, нюансує, змушує його розкритися (мова на-
солоджується, торкаючись сама себе), з іншого боку, я 
огортаю своїми словами Іншого, пестячи, торкаюся його; 
я через ці дотики всіма силами прагну продовжити це 
коментування наших відносин" [1, с. 293]. 

Прояви невербального аспекту ніжності в любов-
ному дискурсі виступають "маркером" відсутності 
страху, недовіри між його учасниками. Саме інтимна 
(тілесна) близькість (частково, хоча і не завжди) лю-
дей свідчить про те, що люди дуже довіряють одне 
одному, що кожен з них відкритий для Іншого як ні для 
кого з людей – і в цьому цінність і особливість любові і 
ніжності як її атрибута. 

Численні аспекти невербальних проявів ніжності 
обумовлені тим, що в екстремальній ("межовій", за 
К. Ясперсом) ситуації люди часто торкаються до себе 
або до співрозмовника, оскільки це допомагає впора-
тися з емоційним напруженням. За допомогою дотику 
у співрозмовників формується уявлення про простір 
свого тіла і знання про частини тіла іншої людини. До-
тики слугують додатковим засобом вираження 
емоційного стану, а також свідчать про занадто близь-
кий ступінь спілкування [8, c. 55]. 

Обидва ці прояви ніжності пов'язані онтологічно тим, 
що, на думку західного вченого С. Клерді, ніжність в 
людському бутті проявляється як відповідь на нашу 
вразливість, незахищеність [16]. У чому ж суть цієї 
вразливості? На думку В. Малахова, "це не крихкість, 
мінливість або схильність до всіляких девіацій почуття 
любові самого по собі (що в сьогоднішньому світі, без-
перечно, є проблемою найтяжчою і болісною) і не 
особливий вид людської вразливості та безпорадності, 
породжений самим фактом любовної залежності (екзи-
стенціальна потреба в Іншому, прагнення до вкоріне-
ності в чужому Я неминуче пов'язані з наївністю і ризи-
ком, які вимагають свого роду відваги). Все перерахо-
ване, безумовно, повинно було бути вказано на мапі 
наших досліджень – з тим, однак, щоб можливо рель-

єфніше представити власну траєкторію останніх. Ця 
траєкторія визначається уявленням про вразливість 
любові саме як ураженість люблячого серця страждан-
нями, кінечністю, самою онтологічною незабезпе-
ченістю улюбленої нами особистості" [10, c. 232].  

У зв'язку з цим доречно буде згадати думку 
Ж. Батая, який говорить, що "значною формою такого 
необхідного чергування між втратою і відновленням 
рівноваги є шалена і ніжна любов однієї людини до ін-
шої. Шаленість любові веде до ніжності – тривалої 
формі любові, але вона привносить в серцевий пошук 
той безладний початок, спрагу прірви і присмак смерті, 
що бувають при пошуку тілесному. За своєю суттю лю-
бов підвищує схильність однієї людини до іншої до та-
кого напруження, коли позбутися володіння іншим або 
втратити його любов – все це переживається не менше 
важко, ніж загроза смерті. Тому в основі любові – бажан-
ня жити в тривозі, в присутності такого цінного предмета, 
що серце завмирає від згадки його втратити. Лихоманка 
почуттів – це не бажання померти. Так само і любов – це 
не бажання втратити, але бажання жити в страху можли-
вої втрати, коли кохана людина тримає закоханого на 
краю прірви; тільки такою ціною ми можемо довести ко-
ханому люту силу захоплення" [3, c. 677]. 

Французький мислитель зазначає, що ніжність (не-
залежно ‒ вербальна або невербальна) робить дискурс 
любові благороднішим і недеструктивним, позбавленим 
будь-якого роду неподобств: "Ніжність пом'якшує лють 
нічних насолод, при яких найчастіше уявляють садист-
ські прагнення один до одного; ніжність може знайти 
врівноважену форму. З іншого боку, глибинна лють, 
прагнення втратити ґрунт під ногами, завжди спрямо-
вана до порушення ніжних відносин – до того, щоб від-
чувати в цих відносинах близькість смерті (це знак вся-
кої чуттєвості, нехай і облагородженої ніжністю). Така 
передумова шаленого захоплення, без якого словник 
статевої любові не міг би використовуватися для опису 
екстазу містиків" [3, c. 678]. 

Звідси можемо погодитися, що незалежно від про-
явів ніжність "майже ангелічна і разом з тим дуже тілес-
на. Це райська чуттєвість, яка не знає вогню бажання, 
не шукає вторгнення всередину, оволодіння зсередини, 
пронизливих стогонів і жалюгідних проникнень. В раю 
немає поділу на внутрішнє і зовнішнє, плоть прозора, 
вся її зовнішня сторона є і внутрішня сторона. Для 
ніжності немає нічого бажанішого, ніж шкіра, немає 
нічого більш хтивого, ніж дотик, немає нічого гарячішо-
го, ніж тепло щоки, до якої притискаєшся щокою. 
Ніжність – це надшкірна чуттєвість, яка "мандрує" 
пальцями або губами по шиї або по плечу і сприймає 
улюблену особистість перш за все як рідну, виліплену зі 
свого ж ребра" [15, c. 89]. 

Ангелічність ніжності полягає в тому, що вона асек-
суальна і часом навіть протистоїть сексуальності. 
Р. Барт щодо цього зауважує, що сексуальне задово-
лення не метонімічне: щойно воно отримане, воно і 
переривається; то було свято тимчасових заборон, 
яким щоразу приходить кінець. Навпаки, ніжність – 
суцільно нескінченна, невситима метонімія; жест, 
епізод ніжності (чудова гармонія вечора) може перер-
ватися тільки з почуттям розриву: здається, все почи-
нається заново – повернення ритму – врітті – віддален-
ня від нірвани [1, c. 204]. 

Тому логічними є роздуми відомого мислителя 
А. Маслоу про відмінність значення ніжності і сексуаль-
ності в любові між чоловіком і жінкою: "Міркування 
Фрейда на тему любові і ніжності не дають нам 
відповіді на питання: яким чином ніжність вплітається в 
генітальну любов? Статевий акт не передбачає приду-
шення сексуального прагнення (навпаки, він є втілен-
ням сексуального поклику), але звідки ж у такому разі 



~ 50 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

виникає ніжність? Крім того, Фрейд нічого не говорить 
про задоволену сексуальність. Якщо ніжність присутня 
в генітальній любові, значить, вона породжена зовсім 
не придушенням сексуального прагнення, а якимись 
іншими причинами, і ці причини, мабуть, зовсім не сек-
суального характеру" [12]. 

Отже, ласкаві слова або дотики як фундаментальні 
прояви ніжності в любові виникають, оскільки саме 
цим замінюється вже давно забута материнська лас-
ка. Ніжність – це як елемент дитинства, і любов допо-
магає знову повернутися в цей період життя. Завдяки 
цьому феномену ми перед тим, кого ми любимо, 
немов діти перед мамою; ми нічого не боїмося, у нас 
немає жодних тривог, турбот – ми повністю під вла-
дою ніжності тієї, яку ми любимо. Любов – це шлях 
повернення в дитинство. 

 
Феноменологія ніжності 

Досвід романтичної любові, любовного дискурсу, 
одним з аспектів якого є ніжність, є двовекторним, тоб-
то має "два крила": 

1) любов Я до Ти (Іншого); 
2) любов Ти (Іншого) до Я. 
Д. фон Гільдебранд відзначає наступне з приводу 

цього: "як би не розрізнялися досвід власної любові і 
досвід любові до нас, в обох випадках нам дається 
сутність любові, ми відчуваємо, що таке любов, пере-
живаємо її радісну солодкість, в обох випадках вона 
справляє на нас свій блаженний вплив. Але в незви-
чайному переживанні любові до нас сутність любові 
сприймається не тільки так, як краса природи: навпаки, 
ми долучаємося до неї, вона жваво, особисто зачіпає 
нас і приносить нам щастя" [5, c. 395]. Слідом за 
німецьким мислителем ми можемо повторити цю саму 
думку і щодо ніжності. 

Фундаментальність значення інтеріорності й 
естеріорності ніжності обумовлена тим, що, на думку 
російського мислителя Г. Померанца: "всі ми одягнуті 
панцирем, щоб захиститися від грубих поштовхів 
зовнішнього світу. Але одного разу помічаємо, що цей 
панцир захищає і від того, що дає життю сенс, – від 
зустрічі відкритого серця з відкритим серцем, від 
ніжності, якої жадає душа... Справді, буває музика до-
тиків, легких, як пух кульбаби. Вона пов'язує душу з ду-
шею, без жодних клятв. Надсон неправий: хороший не 
тільки ранок любові. Хороший і південь, і надвечір. І хо-
роша ніжність бабусь до своїх онуків. Фрейд помилився, 
зводячи всі імпульси до лібідо. Немає жодних лібідо в 
ніжності матері і дитини, бабусі й онучки. Лібідо виникає 
в належний йому час і дає новий поштовх ніжності, ство-
рює нове поле ніжних ласк. Але в круговерті ніжності і 
пристрасті не можна виділити лібідо як головне. Ніжність 
починається з утроби і триває до могили" [11]. 

Двовекторність ніжності, згідно з думкою 
М. Епштейна, відчувається і проявляється з самого по-
чатку історії кохання: "Ніжність – це ім'я самовіддачі, 
яка все придбане любов'ю тепер віддає улюбленій осо-
бистості, охороняючи кожен її крок, захищаючи її від 
будь-якого болю і негараздів" [14, c. 58]. "…любов може 
розпочатися з ніжності. Ось перед тобою істота настіль-
ки досконала, або таке палка, або настільки особлива, 
що хочеться оточити її собою, захистити від усього і від 
усіх. Часом в цій істоті відчувається ніжний паросток 
людини, дитя, яке потребує твоєї турботи або з яким 
просто хочеться грати, бавитися, влаштовувати всілякі 
витівки. Спочатку тобі щось потрібно від цієї істоти, 
потім – ні фізичної близькості, ні польоту в сферу фан-
тазії і натхнення, – тільки б воно було, яке є, тільки б 
швидше лепетати, видавати лише йому притаманні 
звуки. Хочеться довго на нього дивитися, як на морські 
хвилі або язики полум'я, з їхньою неймовірною рух-

ливістю і невичерпною новизною. Ніколи не приїдаєть-
ся дивитися, слухати, бути поруч, оберігати. І ось 
несеш це нестійке полум'я в собі – і поступово сам 
стаєш м'яким, як віск, і приймаєш форму цього полум'я, 
розплавляючись на ньому. Виникає бажання, щоб ця 
особистість увійшла в тебе, поділилася тобою своїм 
чудовим складом, щоб в тобі самому побігли ці морські 
цівки або язички полум'я" [15, c. 95]. 

Відносно інтеріорності ніжності відомий мислитель 
ХХ століття К. Войтила (Іван Павло II) в праці "Любов і 
відповідальність" акцентує увагу читача на тому, що 
"ніжність межує зі спів-відчуттям (не зі співчуттям, його 
скоріше можна вважати наслідком ніжності, хоча деколи 
воно народжується в людині незалежно від неї)… 
У відношенні людини до людини виникає при цьому 
особлива можливість, а разом з тим і потреба вчувати-
ся у її переживання і внутрішні стани, в усе життя її 
душі, а також можливість і потреба дати їй знати про 
це. Це якраз і є функція ніжності. Ніжність ‒ не тільки 
внутрішня здатність спів-відчуття, підвищена чутливість 
до чужих переживань і станів душі іншої особистості. 
Все це міститься в ніжності, але ще не складає її суті, в 
якій виражається тенденція осягнути власним почуттям 
ці чужі переживання і стан душі іншої особистості. Ця 
тенденція виражається назовні, оскільки з'являється 
потреба повідомити іншому "я" про свою схвильо-
ваність його переживаннями або внутрішнім станом, 
так, щоб ця інша людина відчула, що я все це поділяю і 
переживаю. Ніжність, як бачимо, виникає з відчуття 
внутрішньої ситуації іншої особистості (а опосередко-
вано і зовнішньої, оскільки саме в ній складається 
внутрішня) і прагне активно засвідчити свою близькість 
до тієї особистості і до її ситуації" [6]. 

Можемо відзначити, що часом ці вектори ніжності не 
відрізняються (інтер'єрний та екстеріорний з'єднуються, 
і їх важко відрізнити один від іншого). Повертаючись до 
думки Гільдебранда про інтеріорний та екстеоріорний 
аспекти (кажучи мовою феноменології – горизонти) лю-
бовного досвіду, необхідно згадати сентенцію фран-
цузького феноменолога Е. Левінаса: "Любити означає 
переживати за Іншого, бути підмогою в його слабкості. 
Любов означає буття-для-Іншого. Справжня любов є 
виявлення добра: вона не вимагає від того, кого ми 
любимо, неможливого, але, йдучи назустріч її слаб-
кості, наділяє її собою, тобто в кінці кінців пробуджує 
звернену любов. Люблячи, я не чекаю від улюбленої 
підпорядкування, підтвердження влади мого "Я", "ви-
дачі" мені таємниць її ніжності. Люблячи її по-
справжньому, я радію її радості, насолоджуюся її насо-
лодами, люблю її звернену до мене любов" [9, c. 366]. 

З цього випливає, що ніжність в дискурсі любові – 
"це не тільки потреба в ніжності, а й потреба бути 
ніжним до Іншого: ми замикаємося у взаємній доброті, 
взаємно материнствуя; ми повертаємося до коренів 
всяких відносин, туди, де сходяться потреба і бажання. 
Ніжний жест говорить: вимагай від мене чого завгодно, 
що може приспати твоє тіло, але не забувай при цьому, 
що я тебе злегка бажаю, ненав'язливо, не бажаючи 
нічим заволодіти тут же" [1, c. 203]. 

Висновок. Таким чином, зробивши систематичне і 
комплексне висвітлення ніжності як атрибута роман-
тичної культури любові і її дискурсу, можна зробити 
наступні нижчевикладені висновки: 

1) Будучи атрибутом романтичної культури любові, 
ніжність є основою її багатогранності, багатосторон-
ності в людських долях. Ніжність як одна зі складових 
любові допомагає двом люблячим ще більше дізнатися 
одне про одного, особливо що стосується вразливості 
учасників дискурсу любові. 

2) Ніжність у контексті дискурсу романтичної культу-
ри любові проявляється в двох аспектах – вербально 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 51 ~ 

 

 

(ніжні і ласкаві слова, епітети, метафори) і невербально 
(поцілунки, обійми, доторки). Ці два аспекти ніжності, 
будучи специфічними в прояві, по суті один одному не 
суперечать, а, навпаки, взаємно доповнюють один од-
ного, роблячи тим самим повноцінним і справжнім той 
чи інший дискурс любові. 

3) З феноменологічної точки зору ніжність, як і лю-
бов, – двовекторна: вона йде від Я до Ти (Іншого) і від 
Ти (Іншого) до Я. Отже, ніжність завжди передбачає 
взаємність. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Барт Р. Фрагменты речи влюбленного / Р. Барт. – М.: Ad 
Marginem, 1999. – 432 с. 

2. Барт Р. Фрагменты речи влюбленного (неизданные страницы) 
[Електронний ресурс] / Р. Барт. ‒ Режим доступу: magazines.russ.ru/ 
nlo/2011/112/ba2.html 

3. Батай Ж. Проклятая часть. Сакральная социология / Ж. Батай / 
Пер. с фр.; сост. С. И. Зенкин.– М.: Ладомир, 2006. – 742 с. 

4. Бубер М. Я и Ты / М. Бубер. Два образа веры. – М.: Республика, 
1992. – С. 16‒92.  

5. Гильдебранд Д. фон. Метафизика любви / Д. фон Гильдебранд; 
пер. с нем. А. И. Смирнов. ‒ СПб .: Алетейя, 1999. ‒ 628 с. 

6. Иоанн Павел ІІ. Нежность и чувственность [Електронний ре-
сурс] / Любовь и ответственность. – М.: Круг, 1993. ‒ Режим досту-
пу: agnuz.info/app/webroot/library/158/239/page43.htm  

7. Камю А. Записки абсурдиста / А. Камю. – М.: АСТ, 2011. – 288 с. 
8. Кушнир Н. И. Невербальные контексты коммуникации и их роль 

в речевых актах (коммуникативная ситуация "объяснение в любви") / 
Н. И. Кушнир / Вісник КНУ ім. Т. Г. Шевченка; Літературознавство, Мо-
вознавство, Фольклористика. ‒ Вип. 14. ‒ 2003. – С. 52‒56. 

9. Малахов В. А. Погляд на любов / В. А. Малахов. Етика спілку-
вання: навчальний посібник. – К.: Либідь, 2006. – С. 362–369. 

10. Малахов В. А. Уязвимость любви / В. А. Малахов // Вопросы 
философии. – 2002. – № 10. – С. 231‒237. 

11. Померанц Г. С. Круг нежности [Електронний ресурс] / 
Г. С. Померанц. ‒ Режим доступу: http://www.psychologies.ru/observers/ 
pomerants-grigoriy/krug-nejnosti/ 

12. Пушкарев Е. З. Фрейд о любви [Електронний ресурс] / 
Е. Пушкарев. ‒ Режим доступу: http://www.lyubi.ru/psy60.php 

13. Соловьева С. В. Феномены власти в бытии человека / 
С. В. Соловьева: Автореф. дис. на соиск. учен. степ. докт. философ. 
наук. 09.00.11 – социальная философия. – Самара, 2010. – С. 25‒26. 

14. Эпштейн М. Н. Пять аспектов любви / М. Н. Эпштейн // Большая 
книга о любви / Сост. Л. Борманс. – М.: Эксмо, 2015. – С. 57‒59. 

15. Эпштейн М. Н.  Четыре слагаемых любви // Человек. ‒ 2006. ‒ 
№ 2. ‒ С. 82‒96. 

16. Clardy J. L.  On tenderness  [Електронний ресурс]. ‒ Режим дос-
тупу: https://www.academia.edu/8138282/On_Tenderness 

 
REFERENCES: 

1. Barthes, R. (1999). A Lover's Discourse: Fragments. Moskow, Ad 
Marginem (In Russian). 

2. Barthes, R. (2011). A Lover's Discourse: Fragments (unpublished 
pages). Retrieved from magazines.russ.ru/nlo/2011/112/ba2.html 

3. Bataille, G. (2006). Cursed part. Sacred Sociology. Moskow, Ladomir. 
4. Buber, M. (1992). I and Thou. In M. Buber. Two Types Of Faith, 

Moskow, The Republic, 16‒92. 
5. Gildebrand, D. fon. (1999). Metaphysics of love.  Saint-Petersburg, 

Aleteyya. 
6. John Paul II. Tenderness and sensuality. In Love and Responsibil-

ity. Retrived from www.agnuz.info/app/webroot/library/158/239/page43.htm 
7. Kamus, A.  (2011). Notes of absurdist`s, Moskow, AST. 
8. Kushnir, N. I. (2003). Nonverbal communication contexts and their 

role in the speech acts (communicative situation "declaration of love"), 
Gerald Taras Shevchenko National University of Kyiv; Literature, Linguistics, 
Folklore, 14, 52‒56. 

9. Malahov, V. A. (2006). View on love. In V. A. Malahov. Ethics of 
communication: a training manual. Kyiv, Lybid, 362–369. 

10. Malahov, V. A. (2002). Vulnerabilities of love, Voprosy filosofii. 10, 
231‒237. 

11. Pomerants, G. S. Circle of tenderness. Retrieved from 
http://www.psychologies.ru/observers/pomerants-grigoriy/krug-nejnosti/ 

12. Pushkarev, E. Z. Freud on love. Retrieved from 
http://www.lyubi.ru/psy60.php 

13. Solov'eva, S. V. (2010). Phenomenon's of power in being human. 
Samara. 

14. Epstein, M. N. (2015). Five aspects of love. In Big Book of Love. 
Moskow, Eksmo, 57‒59. 

15. Epstein, M. N. (2006). Four elements of love. Human, 2, 82–96. 
16. Clardy, J. L. On tenderness. Retrieved from: https://www.academia.edu/ 

8138282/On_Tenderness 
 

Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  02 . 1 1 . 19  
 

В. Э. Туренко, канд. филос. наук, млад. науч. сотр. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
НЕЖНОСТЬ КАК АТРИБУТ РОМАНТИЧЕСКОЙ КУЛЬТУРЫ ЛЮБВИ:  

СПЕЦИФИКА И ОСОБЕННОСТИ ПРОЯВЛЕНИЯ 
 
В статье на основе классических и современных философских трудов концептуализируется идея нежности как одного из ключе-

вых атрибутов дискурса романтической культуры любви. Автор отмечает, что идея близкого родства любви и нежности восходит 
ко временам Античности, а именно платоновского "Пира". В подробном анализе фрагмента данного диалога [Symp.195d-e] обосновы-
вается утверждение, что, проявляя себя атрибутом любви, нежность имеет мощный гносеологический потенциал, который выра-
жается в возможности глубже познавать Другого. Исходя из различия вербального и невербального аспектов проявления нежности в 
романтической культуре любви освещаются их общие и отличительные черты. Если вербальный аспект ‒ это не просто слова, 
эпитеты или метафоры, а элементы власти, то невербальные проявления нежности определяются как своего рода "слова", "речь" к 
Другому. Через подробное раскрытие феноменологии нежности доказывается, что она имеет интериорний и екстериорний векторы, 
поэтому есть потребность не только дарить нежность, но и принимать от той личности, которую мы любим. 

Ключевые слова: нежность, романтическая культура любви, власть, прикосновение, речь, кожа, уязвимость. 
 

V. E. Turenko, PhD, Junior Research Fellow 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
TENDERNESS AS AN ATTRIBUTE OF THE ROMANTIC CULTURE OF LOVE: 

SPECIFICITY AND FEATURES OF MANIFESTATION 
 
Based on classical and modern philosophical works, the article conceptualizes the idea of tenderness as one of the key attributes of the dis-

course of a romantic culture of love. The author notes that the idea of a close relationship of love and tenderness dates back to antiquity, namely 
the Platonic "Symposium". By analyzing in detail a fragment of this dialogue [Symp. 195d-e], the statement is substantiated that, manifesting itself 
as an attribute of love, tenderness has a powerful epistemological potential, which is expressed in the possibility of knowing the Other more deeply. 
Distinguishing between the verbal and non-verbal aspects of the manifestation of tenderness in a romantic culture of love, their general and distinc-
tive features are highlighted. If the verbal aspect is not just words, epithets or metaphors, but acts as elements of power, then non-verbal manifesta-
tions of tenderness are defined as a kind of "words", "speech" to the Other. Revealing in detail the phenomenology of tenderness, it is proved that 
it has interior and exterior vectors, therefore there is a need not only to give tenderness, but also to accept from the person we love. 

Conclusions of the article. Being an attribute of a romantic culture of love, tenderness is the basis of its versatility in human destinies. Tender-
ness as one of the components of love, helps two loving people to know each other even more, especially regarding the vulnerability of participants 
in the discourse of love. Tenderness in the context of the discourse of the romantic culture of love is manifested in two aspects – verbal (gentle and 
affectionate words, epithets, metaphors) and non-verbal (kisses, hugs, touches). These two aspects of tenderness, being specific in manifestation, 
do not essentially contradict each other, but, on the contrary, complement each other, thus making a complete and true discourse of love. From a 
phenomenological point of view, tenderness, like love, is two-vector: it goes from I to You (Other) and from You (Other) to I. So, tenderness always 
involves reciprocity. 

Keywords: tenderness, romantic culture of love, power, touch, speech, skin, vulnerability.  
 

 



~ 52 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК394+316.7 
Р. Д. Фанагей, студент відділення культурології,  

ОР "Магістр", філософський факультет 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
 
ПРАКТИКИ ТА РЕЖИМИ БАЧЕННЯ СУЧАСНОГО УРБАНІСТИЧНОГО ПРОСТОРУ 

 
Стаття присвячена культурологічному аналізу впливу теорії постфордизму, що розглядає постфордистське виробництво із 

постіндустріальною технологією як основу відтворення індустріального виробництва на глобальному рівні та відтворення 
капіталістичних суспільних відносин після кризи фордистського способу виробництва та споживання. Досліджується абстрактний 
соціальний простір міста, який формується за рахунок абстрагування праці та фетишизації речі на рівні практики та формування 
візуально-геометричної репрезентації простору із репресивною по відношенню до реальності силою знаку. 

Здійснено аналіз дискурсу довкола міського абстрактного простору, пов'язаного із ідентичністю буржуазного класу та необ-
хідністю утворення ієрархізованої гомогенної просторової текстури виробництва. А також постфордистської глобалізації та 
постіндустріалізації, що призвели до зміни функції та структури міста при головній ролі постмодерністського режиму сигніфікації як 
логіки пізнього капіталізму в умовах програмованого споживання. 

Ключові слова: урбаністичний простір, практика, режим бачення, архітектура, постіндустріалізм, постфордизм.  
 

Постановка проблеми. Досвід ХХІ ст. вказує на 
необхідність перегляду доволі утопічних міждисци-
плінарних макротеорій другої половини ХХ століття 
стосовно принципової зміни культури та суспільства у 
післявоєнний період. Нині стає зрозумілим, що в прак-
тичному вимірі не було утворено продуктивних альтер-
натив ні модерним орієнтирам, ні капіталізму як паную-
чій економічній системі, більш того, пафос постінду-
стріального виробництва як основи загального благо-
устрою видається все більше схожим на спекулятивний 
метанаратив. Тим не менш наявність певних змін є 
очевидною, хоча в межах нових міждисциплінарних 
підходів вони розглядаються у дуже обережній формі. 
Справжньою проблемою є слабка концептуалізація 
зв'язків та протиріч між цими процесами ‒ трансфор-
мацією суспільної практики та культурних означень, які 
часто взагалі вважають синонімічними, хоча вони в ба-
гатьох аспектах є абсолютно асиметричними.  

Розгляд цих процесів у межах окремих конкретних 
галузей знання призводить до необґрунтованого реду-
кування усієї соціальної системи, в той час як 
несвідоме поєднання ‒ до спекуляції поняттями. 
Більш того, паралельний аналіз модернізму та пост-
модернізму як способів режиму означення інду-
стріального та постіндустріального суспільства потре-
бує певної цілісної теорії. Актуальність обраної в да-
ному випадку теорії виробництва соціального просто-
ру зумовлена не тільки її складною структурою чи 
можливостями її уточнення за рахунок постфордист-
ської теорії чи політекономії, але й низьким ступенем 
поширеності в національному академічному полі кон-
цептів не тільки запропонованих авторів, а й міждис-
циплінарних неомарксистських теорій в цілому. Акцент 
саме на неомарксистських теоріях зумовлений, з од-
ного боку, необхідністю виокремлення економічного 
чинника, з іншого боку, пошуком продуктивних аль-
тернатив детермінізму ортодоксального марксизму. 

Каузальні та ієрархічні зв'язки між соціальною прак-
тикою, економічною (накопичення) та культурною 
(означення) системою є самі по собі дискусійним пи-
танням. Спроба їх сформулювати вимагала конкрети-
зації предмету, зважаючи на те, що у використаній тео-
рії в центр простору капіталізму (особливо в його ор-
ганізаційному та глобалізованому вигляді) ставиться 
міський соціальний простір, більш того, структуруючими 
чинниками постають на макрорівні урбаністика, на 
мікрорівні ‒ архітектура. Поступова конкретизація пи-
тання від теорії соціального/культурного простору до 
міського простору і нарешті до архітектури постає дво-
направленим процесом, за рахунок якого усі рівні 
взаємодоповнюються розумінням неоднозначного 

взаємозв'язку сигніфікації і накопичення на кожному із 
них, а також зв'язку між ними. 

Аналіз досліджень і публікацій. Покладений в ос-
нову роботи концепт соціальності як підстави єдиної 
теорії простору був розроблений французьким філосо-
фом та соціологом А. Лефевром та в подальшому ро-
зроблявся американською соціальною географією та 
урбаністикою, зокрема у роботах Д. Харві, Е. Сойї, 
Д. Готтдієнера та інших. Послідовники Лефевра (крім 
зазначених важливим є вплив Ф. Джеймісона) відно-
сяться, зокрема, до міждисциплінарного напряму пост-
фордизму, в межах якого постмодернізм розглядається 
у зв'язку із постфордистським режимом накопичення 
(поняття розроблене марксистською регуляційною 
школою). С. Леш акцентує увагу на культурному режимі 
сигніфікації. Подібним чином Д. Гартман розглядає 
вплив постмодернізму на постфордистський режим 
капіталізму. Паоло Вірно та Паскаль Гілен розглядають 
в межах постфордизму існування в сучасних умовах 
множини. В. Мартьянов розглядає зв'язки між постфор-
дизмом та постіндустріальним/інформаційним суспіль-
ством, концептуалізованим Д. Беллом, Е. Тоффлером, 
М. Кастельсом та іншими. 

Концептуалізація міського простору на початку 
ХХ ст. була здійснена чиказькою соціологічною школою 
(Р. Парк, Е. Берджес, Л. Вірт) як модерністським продо-
вженням класичного соціологічного погляду на міську 
ідентичність у Е. Дюркгайма, Г. Зіммеля, М. Вебера та 
ін. У другій половині ХХ ст. простір міського синойкізму 
починає розглядатися як центральний чинник існування 
соціального простору як такого (зокрема завдяки 
Д. Джейкобс та знову ж таки представникам соціальної 
географії). Проблематика постмодерністської архітек-
тури вперше розкривається у знаковій роботі 
Ч. Дженкса "Мова архітектури постмодернізму". 

Метою статті є культурологічне дослідження зв'язку 
між практиками та режимами сигніфікації міського про-
стору в логіці соціології культури. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Якщо 
ми стверджуємо, що соціальний простір є продуктом та 
засобом певного режиму накопичення (способу вироб-
ництва та способу споживання), а також стверджуємо, 
що в ХХ столітті не відбулося принципової зміни режи-
му накопичення, то логічним є те, що ми продовжуємо 
існувати в усталеному в епоху Модерну капіталістично-
му абстрактному просторі. Звичайно, що його структу-
ра/текстура/організація трансформується, ускладню-
ється та по-різному реалізується на рівні репрезентацій 
та практики. Але варто зазначити, що економічна криза 
початку ХХ століття, яка спричинила необхідність відтво-
рення усталених соціально-економічних відносин на гло-

© Фанагей Р. Д., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 53 ~ 

 

 

бальному рівні через постіндустріальні монопольні цен-
три, ускладнила вже існуючі соціальні протиріччя фор-
дистського виробництва та споживання, які потребували 
нової форми вирішення та легітимації на рівні філософ-
сько-культурних репрезентацій/сигніфікацій. 

Отже, в будь-якому випадку мова йде про складну 
взаємодію практики та репрезентацій у просторі. В 
межах просторової проблематики в цьому зв'язку ак-
центуалізується різниця між репрезентаціями простору 
та просторами репрезентації. "Простори репрезентації 
не виробляють нічого, крім символічних творів ‒ 
частіше одиничних" [5, с. 56]. У даному випадку мова 
йде про мистецтво, хоча простори репрезентації ним не 
обмежуються. У той же час репрезентації простору 
впливають на просторову практику через будівництво,  
а точніше архітектуру, яка розуміється в нашому випад-
ку як "проєкт, вписаний в просторовий контекст і тексту-
ру…, який не губиться у символіці та уявному" [5, с. 56]. 

Архітектура в даному випадку набуває центрального 
значення, адже є формою втілення урбаністичних та 
проектувальних репрезентацій простору (як поєднання 
знання та ідеології) в просторовій практиці, за рахунок 
чого ці репрезентації мають сенс. Архітектура постає 
практичним мікрорівнем втілення раціональної репре-
зентації простору. У той же час архітектура як особли-
вий вид мистецтва безпосередньо пов'язана із просто-
рами репрезентації та режимом сигнифікації. 

Принципове значення у підтриманні та трансфор-
мації соціального простору архітектура має в межах 
міського соціального простору. Але саме проблематика 
урбанізації є центральною для формування модерного 
капіталістичного соціального простору. 

Саме тому в межах цього завдання нам необхідно 
окреслити фундаментальні засади абстрактного соці-
ального простору. Через історичну трансформацію 
міського соціального простору як центру його структури 
та метонімічного втілення окреслити трансформації 
самого абстрактного простору. Розглянути архітектур-
ний модернізм на перетині репрезентацій простору, 
культурних сигніфікацій та просторового втілення як 
центральний фактор специфічного стану абстрактного 
простору у ХХ столітті. 

Услід за Лефевром ми стверджуємо, що, розгляда-
ючи продукт (в даному випадку соціальний простір), 
необхідно досліджувати його виробництво, яке у випад-
ку із простором постає принципово діалектичним. Саме 
тому його розгляд необхідно є історичним. У наступно-
му пункті ми будемо розкривати становлення абстракт-
ного простору через місто та становлення міста через 
абстрактний простір, адже утворення пізньосереднь-
овічного міста є першим та центральним чинником аб-
страгування простору. Але необхідно спершу розкрити 
основні ознаки абстрактного простору та його історич-
ний зв'язок з абсолютним простором, перехід між якими 
концептуалізується через питання урбанізації. 

Сутність абстрактного соціального простору можна 
коротко розкрити через вираз Лефевра "по цю сторону 
читабельності є тіло, по іншу – влада" [5, с. 166]. Як ми 
вже зазначали, простір в будь-якому випадку є владним 
проявом дозволу чи заборони відносно тіла, але в Но-
вий час поступово втілюється логіка візуального, яка 
постає не просто новим способом медійного розширен-
ня тіла назовні в маклюенівському розумінні, але й по-
вністю змінює зв'язок тіла, простору та влади. 

Логіка візуального є центральною для абстрактного 
простору, але пануючі в ньому знаки та символи 
відносно просторової практики є значно складнішої 
природи, аніж це розуміється структурною лінгвісти-

кою та її постструктуралістським продовженням. Для 
використаної нами критичної теорії простору знак в 
абстрактному просторі втілює дві взаємопов'язані, 
але антагоністичні ілюзії – ілюзію транспарентності 
та непрозорості. Абстрактний простір є одночасно 
знаково спустошений та перенасичений. Він дає про-
читувати та розуміти себе як текст, але в той же час 
усе приховує. До цього ще треба повернутися, спер-
шу ж варто розглянути перехід від абсолютного до 
абстрактного простору через візуалізацію як вихід на 
поверхню. В цьому ж переході розкриється і супереч-
лива природа знаку. 

Абстрактний простір спирається на абсолютний 
простір та одночасно відкидає його, більш того, він 
пов'язаний одночасно із усіма історичними 
варіаціями абсолютного простору – грецькою, рим-
ською та християнською. 

Абсолютний простір, який базується на символічних 
репрезентаціях як основі прямого насилля між тілами, є 
трансцендентно локалізованим – він не має центру, а 
сакралізує усі локуси (важливим тут є внутрішній зв'язок 
сакральності і забороненості, чи навіть сакральності як 
забороненості ‒ божественності та проклятості у їх 
складній взаємодії). Абсолютний простір – це слово у 
його єдності із практикою. 

Ця синкретичність втілюється найбільш показово 
для європейської думки у грецькому синойкізмі. Антич-
ний полісний габітус поєднує ментальний та соціальний 
простір через слово. Слово як логос стає основою кос-
мосу, який втілюється на практиці як порожня раціо-
нальна просторова єдність храму чи агори. Більш того, 
особливістю синкретичного простору античного поліса є 
локалізація обсценного (в першу чергу смерті) та вне-
сення його в ієрархізовану структуру. Логос підкорює 
хаос, але не долає його та не заволодіває, а отже, не 
робить саме обсценним. Античний поліс є imago mundi, 
він є не просто окресленим простором, він є репрезен-
тацією всього простору під знаком Логосу. 

В той же час Рим вносить принципові зміни в антич-
ний соціальний простір на основі Закону та Права. 
"Pater-Rex не пасивно переживає світ, він перероблює 
його, користуючись своєю владою та своїм правом: 
Власність та Володіння" [5, с. 239]. Рим вносить в 
соціальний простір Закон Батька та Вождя як першу 
абстракцію. На формування соціального простору Риму 
вплинула структура італійського поселення, в центрі 
якого була яма mundus, яка втілювала сакральність 
фертильного. Римський Закон як абстракція розриває 
єдність грецького полісного простору. З одного боку, 
фертильність підкорюється гегемонії Батька, перено-
ситься у внутрішній простір репрезентації на противагу 
раціональному публічному закону. Подібним чином до-
лається і смерть. З іншого боку, римський соціальний 
простір руйнує грецьку єдність функції, форми та струк-
тури. Рим вносить функціональну множинність, а фор-
ма виконує тільки декоративну функцію. 

Більш того, якщо в полісі приватний простір не грав 
принципової ролі, то імперія на основі права власності 
формує приватний простір вілли, який став одним із 
чинників розпаду самої імперії та після варварських 
завоювань ‒ основою нової соціальної структури. "В ній 
закладено розуміння простору, риси якого проявляться 
пізніше: роз'єднання складових елементів і як наслідок 
диверсифікація практик, підкорення єдинообразному, 
але абстрактному принципу власності" [5, с. 248]. 
Принцип власності в даному випадку ставиться над 
переживанням простору. Приватне/публічне, диферен-
ційованість практик ‒ перший крок до Модерну. 



~ 54 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Християнство, яке виникає в надрах імперії, викори-
стовує локалізований та відторгнутий імперією локус 
смерті. Саме через смерть християнство стверджує "мир". 
В монастирі саме відхід від "миру" стає основою станов-
лення цього "миру". Основа соціального простору христи-
янства лежить у крипті на основі знаків безтілесного. 

У пізньому Середньовіччі та Відродженні через 
формування принципово нового зв'язку міста та села із 
панівною роллю першого відбувається складна ін-
версія, яка втілює в собі специфічне поєднання трьох 
описаних вище варіантів абсолютного простору. Абсо-
лютний простір руйнується, із його шматків поступово 
утворюється текстура абстрактного простору, цен-
тралізована навколо міста. 

Спершу вона ще тримається на християнських про-
сторах репрезентації, але проводить принципове "де-
криптування", "де-кодування". Готичні собори "на про-
тивагу пагубній утопії підземного "миру" проголошують 
утопію благу, світлу, ясну; знання отримує незалеж-
ність; воно буде... сприяти становленню влади розуму" 
[5, с. 252]. Про це зокрема пише Н. Хомський. Отже, 
соціальний простір виноситься на поверхню, возно-
ситься до світла розуму та починає сприйматися як 
такий, що може бути цим розумом пізнаний. 

І саме перехід до логіки візуального містить в собі 
принципові залишки абсолютного простору. В ренесан-
сному пафосі подолання знаків безтілесного знаками 
тіла та тяжінням до античного Логосу виникає ілюзія 
транспарентності ‒ уся подальша європейська філо-
софія та наука буде вважати простір раціонально 
пізнаваним. А знання буде підпорядковано Оку. Але у 
пріоритеті візуального раціональна чистота Логосу 
вступає у взаємодію із римським правом: "Погляд – це 
око бога, батька та вождя. Він підпорядковує усе, що 
йому служить" [5, с. 257]. Поєднання в абстрактному 
просторі логосу та права – це союз Ока та Фалосу. 

В той же час криптичність християнства додає новий 
погляд на знак як момент влади над річчю. До христи-
янства були знаки та символи влади, воно ж ввело 
владу знаку. Зважаючи на сакральність крипти та ста-
новлення світу через неї, можна робити висновок, що 
знак утворює повторювану репрезентацію як окремий 
світ. Але якщо провідна метафізична роль знаків 
безтілесного по відношенню до референтної дійсності є 
очевидною, зважаючи на неоплатонічність, то вихід на 
поверхню знаків тіла у пізньому Середньовіччі в по-
дальшому призводить до утворення знакового світу 
абстракції, який підкорює референт. 

Отже, ми можемо казати, що абстрактний простір 
базується на знаку ‒ як руйнівній силі поєднаного Лого-
су та Влади. Перехід від абсолютного простору христи-
янства до абстрактного простору Високого Модерну 
можна окреслити як: влада знака – влада письма – 
влада науки. Ми вважаємо, що в період панування мо-
дернізму як способу режиму сигніфікації означення та 
прочитання остаточно утверджуються як панівні прак-
тики в просторі. 

На основі вищесказаного можемо окреслити основні 
аспекти простору, який базується на репресивному аб-
страгуванні. Він має три аспекти, які одночасно підтри-
мують та ховають один одного: 

1. Геометричність. Це редукція присвоєного природ-
ного та соціального простору (у їхній взаємодії) до ев-
клідового простору, який в кінцевій редукції виходить у 
двомірний простір мапи. 

2. Візуальна оптичність. Репресивна візуалізація, 
зокрема, через друкованість заволодіває практикою. 
Соціальне життя розшифровується як текст. Дискурс 

формується на основі метафор та метонімій – скоріше 
метафоризації та метомінізації знаку у його відході від 
тіла. Вони виводять за межі тіла фігури (які виражають 
не те, що всередині, а тільки те, що може бути вираже-
ним), які одночасно і натуралізують, і приховують у 
транспарентності. Метафора та метонімія – це просто-
рові зв'язки знаків, які утворюють дискурс. 

3. Фалічність. Постає абсолютним змістом спусто-
шеного оком простору (тут по суті фалос як прояв ре-
пресивного чоловічого постає основою збереження 
попереднього абсолютного простору). Фалос – це осно-
ва простору репрезентації абстрактного простору. Фа-
лос є означуваним, складає основу міфу змістовної 
наповненості редукованого простору. 

Абстрактний простір – це насильницьке спустошен-
ня Оком та встановлення в центр Фалосу. "Насилля є 
невід'ємною складовою абстракції та її практичного 
(соціального) використання" [5, с. 281]. 

Наостанок ми можемо повернутися до питання 
подвоєності ілюзій. Абстрактний знаковий простір є ніби 
прозорим занавісом, який одночасно вказує на те, що 
він нічого не приховує, але самою своєю присутністю 
створює ілюзію того, що є що приховувати. В той час як 
в просторі немає таємниці – в ньому одна практика. 

Абстрактний простір редукує та гомогенізує, але в 
той же час він сповнений протиріччями. Соціальний 
простір завжди одночасно гомогенний, фрагментований 
та ієрархізований. 

Проблема міста як особливого способу людського 
існування в соціологічній науці була актуалізована у 
другій половині ХІХ століття зі зрозумілої причини – 
через необхідність аналізу наслідків стрімкого стягнен-
ня населення національних держав у міста через інду-
стріалізацію ХVIII‒XIX ст. Так, Е. Дюркгайм концеп-
туалізує поняття аномії – як форми соціальної ор-
ганізації в технологічному суспільстві. Аномія постає 
зворотним боком сформульованого ним поняття ор-
ганічної солідарності, характерної для розвинутих інду-
стріальних суспільств із секуляризованою культурою. 
Органічна солідарність базується на спеціалізації та 
підвищенні взаємозалежності людей через розширення 
ринку, що, з іншого боку, викликає нестабільність. 

Г. Зіммель у своїй праці "Великі міста та духовне 
життя" ще більш критично підходить до розуміння місь-
кого способу життя, стверджуючи нервозність на фоні 
швидкої зміни вражень, безособистісне відношення 
через раціональну діяльність в межах ринку тощо [3]. 

Під впливом цих поглядів у поєднанні із ідеями 
М. Вебера сформувалася чиказька соціологічна школа, 
яка концептуалізувала поняття урбанізації та урбанізму. 
Л. Вірт розглядає урбанізм як особливий спосіб люд-
ського групового існування в межах міста як "відносно 
великого, щільного та постійного об'єднання соціально 
гетерогенних індивідів" [1, с. 96]. Розглядаючи гетеро-
генність як основу міського життя, яка базується на 
ринковій спеціалізації – "Сегментарний характер та 
утилітарна тональність міжособистісних відносин в місті 
знаходять своє вираження в помноженні спеціалізова-
них задач" [1, с. 101], ‒ він вважає, що раціональність 
формується на прийнятті відмінностей. Наставник Вірта 
Р. Парк розглядає місто як "щось більше, ніж зібрана 
сутність. Ми можемо мислити його як психофізичний 
механізм – в котрому і через котрий знаходять сукупне 
вираження особисті та політичні інтереси" [7, с. 20]. 

Хоча в основі своїй чиказька школа продовжує кла-
сичний в певній мірі психосоціальний погляд на місто 
крізь призму міжособистісних відносин, певні погляди 
постають принциповими для подальшого дослідження. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 55 ~ 

 

 

Так, Л. Вірт в есе "Урбанізм як образ життя" в одно-
му місці вдається до редукування урбаністичної про-
блематики виключно до сучасних йому індустріальних 
умов та стверджує, що "урбанізація – результат інду-
стріалізації" [1, с. 95]. Хоча в цілому таке твердження 
могло б бути легітимним, якщо б він визначав ур-
банізацію як стягнення населення у межі міста в ре-
зультаті посилення масового виробництва. В той же час 
в іншому місці він стверджує: "Урбанізація – це не про-
сто стягнення населення у межі міста. Місто як концен-
трація виробництва та суспільних інститутів постійно 
кумулює та поширює характеристики міського життя по 
транспортних та комунікаційних каналах" [1, с. 96]. 

Звичайно, що в умовах урбанізації ці процеси 
надзвичайно посилилися, але, зважаючи на те, що Ве-
бер розглядає місто в поєднанні економічної функції 
ринку та ремісництва та політичної функції захисту та 
як основу полюсних відносин міста та села ще із часів 
Античності (і більш того, стверджує у "Протестанській 
етиці..." існування капіталістичних відносин і у премо-
дерну епоху), такі твердження виглядають доволі 
необґрунтованими. Але в тому ж есе в іншому місці Вірт 
виправляється: "Особливо важливо звернути увагу на 
небезпеку змішення урбанізму із індустріалізмом та 
сучасним капіталізмом... Як би не відрізнялися міста 
попередніх епох від великих міст наших днів... вони, 
тим не менш, були містами" [1, с. 101]. 

У будь-якому випадку нам необхідно обґрунтувати, 
що саме міський соціальний простір має постати в до-
слідженні глобального соціального простору в найкра-
щому випадку принциповим чинником, в найгіршому – 
найбільш показовим принципом. І вже у роботах пред-
ставників чиказької школи можна знайти тому підтвер-
дження. Л. Вірт розуміє сучасний йому час саме через 
центральну роль міської людської агрегації як не просто 
місця життя та праці, а як центру стимуляції та регуляції. 
Р. Парк вважає, що місто виставляє напоказ усі ті якості 
та риси, які зазвичай приховані у менших за розмірами 
спільнотах, саме тому він розглядає місто як "лабора-
торію" людської природи та соціальних процесів. 

Звичайно, що центральна роль міста як адміністра-
тивного та політичного центру відносно сільського госпо-
дарства є очевидною ще в цивілізаціях Давнього Сходу. 
М. Вебер у своєму дослідженні історії міста розглядає 
поступове посилення його ролі у відношенні із селом у 
переході від виключно захисної функції до торговельної 
функції та остаточного утвердження в якості соціального 
центру із утворенням на рівні виробництва гільдій та на 
рівні внутрішньої організації – братств. Але і подібний 
історичний аналіз (хоча і з багатоаспектним формулю-
ванням сутності міста), і підхід чиказької школи із акцен-
том саме на міському способі існування є недостатніми 
відносно критичної просторової теорії. 

Аби розглянути міський простір як центральний 
фактор становлення абстрактного соціального просто-
ру, ми маємо знову повернутися до Лефевра та його 
послідовників Е. Сойї та Д. Харві. 

Для Лефевра, як було зазначено у попередньому 
пункті, вже в античному полісі місто виступає образом 
світу, який конституює і себе, і свою периферію та 
створює соціальну текстуру. У XV столітті ж остаточно 
отримує економічну перевагу над селом та землево-
лодінням в цілому. Це ще необхідно обґрунтувати, але 
одразу можна стверджувати, що ранньомодерне місто 
постає першим кроком абстрагування соціального про-
стору, воно стає в центр історії та постає її метою. 

Зосередженість саме на питанні міського простору 
та архітектури як його структуруючого чинника розкри-

вається і у Д. Харві: "процес урбанізації має більш 
універсальне значення, ніж специфічний аналіз будь-
якого способу виробництва" [9]. Харві не просто підтри-
мує позицію Лефевра, але й підкріплює її емпіричними 
дослідженнями, на основі яких він стверджує, що ур-
банізація завжди супроводжувала мобілізацію, вироб-
ництво та привласнення економічного додаткового 
продукту. Урбанізація постає продуктом та засобом для 
капіталізму як режиму накопичення, що корелює із ви-
користаним нами визначенням соціального простору в 
цілому. Харві йде навіть далі та стверджує, що 
"капіталізм вимушений урбанізувати, аби відтворювати 
себе" [9]. Особливо ця теза актуальна відносно ре-
структурування міста в межах сучасного постфордист-
ського виробництва. 

Подібним до погляду Харві у продовженні ідей Ле-
февра постає погляд Сойї, який напряму стверджує: 
"Як мені здається, Лефевр каже, що людське суспіль-
ство та всі форми соціальних відношень та соціального 
життя виникають, розвиваються та змінюються в ма-
теріально реальному та соціально уявному контексті 
міст" [8, с. 4]. Він стверджує, що міста самі по собі спри-
чиняють каузальний вплив на соціальне життя. Для 
Сойї динамічним джерелом міського життя є синойкізм 
як творче спільне проживання, який постає стимулюю-
чим чинником розвитку за рахунок економії від агломе-
рації – збереження часу та сил від об'єднання. 

Подібним чином обертається заявлений Л. Віртом 
зв'язок урбанізації та соціальної практики і у 
Д. Джекобс. Вона стверджує, що саме місто породжує 
економічне зростання. Більш того, що будь-яка транс-
формація людського суспільства зумовлюється саме 
творчими засобами економії за рахунок проживання у 
щільних та сконцентрованих міських поселеннях. 

З такої точки зору можна зробити припущення, часу 
розглядати яке детально, на жаль, немає, що не сіль-
ське господарство створило надлишок, за рахунок ви-
користання якого виникло місто, а що саме місто стало 
стимулюючим чинником цього процесу. 

У попередньому пункті було розглянуто формування 
абстрактного соціального простору на рівні репрезен-
тацій, а саме перехід від попередніх просторів репре-
зентації до репрезентації простору. Як і в попередньому 
тезисі, нам необхідно постійно пов'язувати рівень ре-
презентацій із безпосередньою практикою. У такому 
випадку саме місто виступає основним джерелом 
трансформування цих двох рівнів. Із остаточним заво-
лодінням містом пріоритету виробництва у період інду-
стріалізації відбувається й остаточне формування аб-
страктного простору, але його основа закладена ще у 
пізньому Середньовіччі. На рівні репрезентацій 
поліс/Рим/монастир перестають бути imago mundi, 
формування нового капіталістичного режиму накопи-
чення відбувається навколо міста не як образу світу, а 
як центру соціальної виробничої структури по відно-
шенню до села як периферії. А. Лефевр ще не робить 
таких сміливих тверджень, як Е. Сойя, та відтворює 
класичний веберівский погляд на формування цієї 
структури (а як наслідок ‒ цілісної текстури) за рахунок 
ринку, використання надлишкового продукту села та 
ремісничої обробки його продуктів. 

Місто (Вебер уточнює це формуванням міських 
братств та накопиченням за рахунок ринкових опе-
рацій) на основі раціональної діяльності поступово 
відбирає у феодала право на експлуатацію та захист 
села. Класична ще з римського часу єдність urbs та orbs 
поступово розривається (хоча спершу міський житель 



~ 56 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

усвідомлює свій статус через співвідношення із селяни-
ном та дистанціювання від нього). 

У цей момент місто утверджує контроль над вироб-
ничими силами, в подальшому ж, із виходом капіталу за 
межі міста та його індустріалізацією, виробничі сили 
відходять до держави – і це постає другим кроком 
капіталістичного абстрагування. В межах цього перехо-
ду місто залишається структурним центром. 

Раціоналізація міської діяльності потребує і раціо-
налізації простору через його репрезентації. Це по суті 
набуває статусу трансцендентального "суб'єкта", адже 
є практично іманентним та трансцендентним у залиш-
ках абсолютного простору. 

Місто ще у Вітрувія отримує певний просторовий код 
(алфавіт, синтаксис, стилістика), але тільки з утверджен-
ням міських систем це набуває реальної сили. Його 
утворення перестає бути стихійним і набуває рис певно-
го цілісного організму, які насправді є проявом його по-
ступової політизації. Адже нові фрагменти змінюють 
структуру, а отже, мають бути політично контрольовани-
ми. Через це місто потребує урбаністичної репрезентації 
– раціонального містобудування на основі планів. 

Подібний погляд на трансформацію міського про-
стору знаходимо і у Леша крізь призму диференціації 
світської культури від релігійної, що проявилося у 
трансформації стихійного середньовічного лабіринту. 
"Не символізм, а саме секуляризовані раціональні 
принципи були покладені в основу нового типу пла-
нування вулиць, хоча символізм залишався в історич-
них асоціаціях, які викликали будинки" [6, с. 48]. 

Вкрай важливим аспектом нового типу міста постає 
фасад у взаємодії із перспективою. Фасад втілює зв'язок 
сформованої репрезентації простору і нової соціальної 
структури. Місто модерного зразка безпосередньо пов'я-
зано із формуванням міського буржуазного класу, який 
утворив принципово нові локуси проживання. Якщо ари-
стократичне житло корелює із синкретичністю "монумен-
та", то житлове середовище буржуазії повністю корелює 
із модерною логікою візуального та, більш того, поступо-
во призводить до редукування геометричності та візу-
альності абстрактного простору до поверхні. 

Буржуазна будівля утворює конкретно-символічний 
фасад, який націлений на утворення трансценденталь-
ної межі публічно-особистого – а отже, статусного. Із 
зовнішнього боку матеріальність фасаду утворює 
цілісність перспективи вулиці – а отже, міського просто-
ру. Стосовно внутрішнього фасад стає винесенням за 
скобки візуального усього тілесного. Секс, дефекація, 
їжа та слуги виносяться в глибину – в прямому сенсі 
стають знеціненими. Візуально показовий фасад та 
приміщення, які він відкриває, стають простором товар-
ного спектаклю. Фасад робить побаченим те, що має 
бути побаченим, і в той же час виступає межею між 
фетишизованим внутрішнім "сімейним затишком" та 
публічним простором. 

Фасад як основний чинник утворення нової візуальної 
репрезентації простору (яка взаємопов'язана із відно-
шенням суб'єкта до картини світу) є головним структуро-
утворюючим чинником простору, який базується на 
подвійній необхідності – демонструвати та приховувати. 

Пріоритет візуального у площині референтів 
(соціальної практики) впливає одночасно і на сам фізич-
ний простір, і на репрезентацію цього простору – формує 
геометричну структуру міста та утверджує перспективу. 

Отже, фасад та містобудівництво Нового часу ви-
ступають одним із кроків до втілення основних засад 
абстрактного простору (геометричність, оптична візу-

альність та фалічність) у просторі міста, а за нашою 
логікою, і в соціальному просторі в цілому. 

Ми майже наблизилися до розгляду модернізму як 
остаточного вираження в просторі цих засад абстракт-
ного простору. Як зазначалося, модернізм як спосіб 
режиму сигніфікації відповідав на доведені фордизмом 
до максимуму соціальні протиріччя. На рівні міського 
простору як єдності трирівневої структури соціального 
простору це протиріччя виражається в утворенні жит-
лового середовища, яке можна розглядати як історію 
формування індустріального (в крайній формі фордист-
ського) міського простору. 

Якщо формування буржуазного житла як просторо-
вого втілення диференціації та секуляризації світського 
є першим етапом цієї історії, то другим кроком утвер-
дження житлового середовища стає поступова інду-
стріалізація, посилення виробничих сил, яка стягує ве-
лику кількість робітників. Вони виносяться на пери-
ферію міста спершу у трущоби – утворюючи поступово 
структуру концентрованих кіл у місті. 

Пізніша раціоналізація урбанізації та утворення спе-
цифічних стратегій трансформують цю периферію у 
котеджі та житлові масиви. Це і є появою житлового 
середовища, яке впродовж останніх більш ніж ста років 
будуть намагатися удосконалювати і модерністи, і 
постмодерністи. 

Це простір із мінімальною житловою площею, 
мінімальною інфраструктурою та запрограмованим 
зовнішнім середовищем. Це житлове середовище є 
бінарною опозицією буржуазного житла. Опозиція 
комфорту та мінімальної межі виживання. Опозиція 
вираження та "найменшого спільного знаменника" у 
термінах Бодріяра. 

Даний пункт постає центральним в даній роботі. Його 
мета – через архітектуру як основу міського соціального 
простору показати, як модерністська фетишизація од-
норідного інверсувалася у постмодерністську фетишиза-
цію відмінностей, що призвело до остаточного втілення 
абстрактного капіталістичного соціального простору. 

Ми розглядаємо архітектуру одночасно і як прояв, і 
як джерело більш широких соціально-економічних змін 
у ХХ столітті. "Суб'єктивний простір архітектора наділе-
ний об'єктивними значеннями" [5, с. 351]. 

Архітектори і урбаністи, незважаючи на свій суб'єк-
тивний пафос, утворюють об'єктивні репрезентації (які, 
скоріш за все, пов'язані з дискурсом влади, якщо вва-
жати, за У. Еко, архітектуру масовою комунікацією), в 
той час як споживачі простору – жителі – конкретно 
проживають його. 

Необхідно розуміти архітектуру одночасно і як 
мікрорівень урбаністичних репрезентацій простору, і як 
фізичний простір втілення соціальної практики, і як спе-
цифічний прояв способу режиму сигніфікації. 

На думку Лефевра, саме в урбаністичному мо-
дернізмі – у В. Гропіуса та Ле Корбюзьє – вперше було 
актуалізоване саме виробництво простору. Раціональ-
ність та революційність їхніх задумів зробили очевид-
ним факт того, що немає необхідності створювати нові 
речі, не створюючи нового простору. Така теза розкри-
ває архітектурний модернізм, з одного боку, як ствер-
дження максимально модерної раціональної репрезен-
тації простору, яка реалізується в реальних проєктах. 
З іншого боку, це є способом пошуку вирішення 
соціальних протиріч, викликаних фордистською інду-
стріалізацією, які можна окреслити тезою Д. Гартмана: 
"єдиним способом уникнення революційних заворушень 
була переорієнтація промисловості та культури з метою 
найбільш повного задоволення потреб мас, особливо в 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 57 ~ 

 

 

сфері житлового будівництва" [2, с. 18]. В даному 
випадку архітектура необхідно була пов'язана з масо-
вим виробництвом та вірою у його спроможність прине-
сти економічний прогрес у маси. 

Підпорядковуючись принципам фордистського ви-
робництва задля вирішення питання житлового сере-
довища, архітектура приймає за основу принципи стан-
дартизації, простоти та механізації. 

Але парадоксальним в даному випадку виступає те, 
що центральною проблемою архітектури модернізму, 
яка постулює суто індустріальну функціональність та 
ніби підпорядковується способу виробництва, насправді 
є підпорядкування в межах капіталістичного режиму 
накопичення способу споживання. Як вже було зазначе-
но, фордистське масове виробництво могло існувати 
виключно за рахунок стимулювання масового споживан-
ня. С. Леш зазначає, що "міста та будівлі створюють 
простір, в якому відбувається циркуляція матеріальних 
та культурних товарів, так само як і циркуляція людей" [6, 
с. 44]. Отже, модерністські проектувальні репрезентації 
простору у підпорядкуванні режиму накопичення мали 
створити цей простір циркуляції, який би підходив для 
робочого класу як єдиного, який за своєю кількістю міг 
задовольнити запитом масову пропозицію. 

По суті, цей пріоритет споживання ще більше по-
силюється і для постмодерністської культури. І тут 
саме необхідність споживання постає спільним факто-
ром двох діаметрально протилежних (у випадку із ар-
хітектурою) режимів сигніфікації. Модернізм виник, 
згідно із Лешем, у період дестабілізації буржуазної 
ідентичності та створення колективної централізова-
ної ідентифікації робітничого класу, уніфікований за-
пит якого задовольняло масове уніфіковане вироб-
ництво та уніфікований житловий простір. Із кризою 
організаційного капіталізму робітничий клас починає 
зникати як такий, а дедиференційована ідентичність 
нового класу споживачів потребувала диференційова-
ного споживання, що спричинило фетишизацію 
відмінностей, зокрема, і у житловому будівництві. 

І саме у здійсненні цього переходу ми бачимо 
значний вплив архітектури модернізму і її парадоксаль-
ність. І представники Баухаузу, і Ле Корбюзьє як піоне-
ри модерністського функціоналізму у Європі тяжіли до 
утворення нового простору саме для представників 
посиленого робітничого класу, які у своїй колективній 
ідентичності сприймалися ними в якості універсальної 
людини. Але, як слушно зазначає Ч. Дженкс, такої су-
часної людини не існувало, і навіть якби вона виникла, 
то потребувала б реально існуючих соціальних знаків, 
"єдності у багатоманітності". Проєкт для "середньої 
людини" на практиці втілився як простір для середньо-
го класу. Середній клас, який в повоєнний період по-
чинає домінувати та є нейтральним відносно класових 
конфліктних полюсів, займає це практичне втілення 
абстрактного простору як комфортне місце, яке, за 
Лефевром, не потребує заволодіння через власну 
репрезентацію. "Середній клас не має конкретних 
намірів та має конкретні потреби" [5, с. 285]. Мо-
дернізм саме у житловому будівництві створив мож-
ливість задоволення базової потреби виживання, але 
на основі цих принципів в подальшому на рівні озна-
чення відбулося насичення конструктивно та функціо-
нально однотипних споруд диференційованими зна-
ками споживання як відновлення/встановлення у рам-
ках колективної та індивідуальної недиференційова-
ності та децентралізованості середнього класу симу-
лятивного буржуазного індивідуалізму. 

Але висування такої тези виключно на основі 
підпорядкування архітектури режиму накопичення є 
лише однією стороною проблеми, яка навіть супере-
чить погляду на архітектуру як на прояв режиму сиг-
ніфікації, зважаючи на принципові відмінності на 
цьому рівні між модернізмом та постмодернізмом. Так, 
Леш, зокрема, каже, що "ми віддамо перевагу саме 
культурному виміру, в якому міське середовище 
функціонує як символ" [6, с. 42]. 

Цей зв'язок між двома сторонами архітектури, який у 
ХХ столітті стає особливо проблематичним, ми маємо 
пояснити через трансформації міського простору в ціло-
му. В ХХ столітті спосіб режиму накопичення змінюється і 
переходить на глобальний рівень, що призводить до 
зміни ролі міста, яке втрачає роль центра. Але, як ми 
зазначили, капіталізм змушений урбанізуватися, аби 
відтворювати себе. Тобто в ХХ столітті відбувається ви-
мушена трансформація міського простору, в межах якої 
трансформується роль архітектури. Забігаючи наперед, 
це можна окреслити так: архітектура модернізму підпо-
рядковує свій вимір сигніфікації необхідності вирішення 
на рівні просторової практики соціальних протиріч, 
викликаних фордистським способом режиму накопичен-
ня. Для архітектури постмодернізму саме вимір сиг-
ніфікації стає основою вирішення кризи міста та підтри-
мання через місто постфордистського режиму накопи-
чення. Це необхідно пояснити. 

Втілення фордистського способу виробництва мало 
принципове значення для соціального простору в ціло-
му, міського простору та архітектури. Конвеєрне вироб-
ництво потребувало великих виробничих площ, через 
що фабрики почали переноситися за межі міста і нав-
коло них почали будувати нове житло робітників. Отже, 
по відношенню до міського простору "фордизм призвів 
до субурбанізації…, що фактично означало кінець ро-
звитку промислового міста ХІХ ст." [4, с. 138]. Місто по-
чинає втрачати свою центральну функцію, відбувається 
вивертання центру та периферії, що було концептуалізо-
вано ще чиказькою школою. В той же час фордизм, як ми 
вже зазначали, вплинув на формування машинної есте-
тики піонерів архітектурного модернізму. Тепер ми мо-
жемо розширити цю думку тим, що в архітектурі першою 
проявилася пануюча до 60-х років ідеологія планування 
"дім – машина життя" із чіткими функціями, подібно до 
фордівського виробництва та фордівської машини. Але в 
20‒30-х роках ці ідеї модерністів залишаються в межах 
елітарної архітектурної практики та по суті формують 
специфічний спосіб означення. 

У той же час, як ми вже зазначали, фордизм впли-
нув і на всю соціальну систему – призвів до кризи інду-
стріально розвинутих країн. У таких умовах необ-
хідність стабілізувати вільний ринок привела до фор-
мування теорій "планізму", як на рівні планової еко-
номіки Кейнса, так і формування тотальної технокра-
тичної концепції. Так, Т. Камінер зазначає, що втілення 
цієї теорії у всіх сферах життя має бути описане як "пе-
ретворення суспільства в завод-гігант або величезний 
конвеєр, тобто утворення суспільства максимальної 
ефективності та стандартизації" [4, с. 139]. 

І тут відбувається принципова трансформація ‒ 
якщо слідувати за Хільберзеймером, то архітектура 
завжди націлена на вирішення планування індивіду-
альної ланки та планування колективного міського ор-
ганізму. Але якщо раніше вирішення питання міського 
планування відбувалося стихійно за рахунок доповнен-
ня ансамблю новими елементами, то, як ми вже ствер-
джували, у Гропіуса та Корбюзьє ще у 20-х роках з'яви-
лася потреба проєктувати/виробляти простір. І в умо-



~ 58 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

вах кризи та необхідності планування суспільного життя 
в цілому на рівні міського простору та його проєктуван-
ня почали втілюватися засади, вже давно концеп-
туалізовані у теоретичних роботах модерністів. Архітек-
тор не вписує задум в міський простір, а починає його 
виробляти. Отже, ми бачимо складний зв'язок усіх 
трьох рівнів: фордизм призводить до кризи спершу 
міського, а потім загальнонаціонального простору, 
сформована ж на глобальному рівні планова теорія 
намагається реабілітувати місто через фордистські 
засади нової архітектури. 

Зважаючи на те, що плановим методом вирішити 
кризу не вдалося та відбулися описаний нами вище 
вихід капіталу на глобальний рівень та вимушена постін-
дустріалізація, ‒ сформований модернізмом раціональ-
ний міський простір став незадовільним. І в цих умовах 
перший наступ на стару систему відбувся саме у царині 
архітектури – більш того, саме відносно архітектури був 
вперше концептуалізований перехід до постмодернізму. 
Отже, саме нові засади означення (контекстуальність, 
історичність, гра) стали рушійною силою зміни погляду 
на простір, а не соціальні та економічні протиріччя, на які 
відповідав модернізм у своєму плануванні. І тут необ-
хідно знову поєднувати усі три рівня. 

Очевидно, що в умовах глобалізації економіки місто 
як центр виробництва остаточно втрачає своє значен-
ня, в той же час режим накопичення потребує міста. І 
нині стає зрозумілим, що "постфордистське місто ‒ це 
глобальний центр, орієнтований на залучення фінансо-
вого капіталу" [4, с. 154]. Розвинуте місто трансфор-
мується у центр офісів ТНК та для цього потребує 
власного брендування задля підвищення конкуренто-
спроможності ‒ місто має демонструвати "культурну 
зрілість та життєві сили суспільства, досвідченість 
керівництва та високий міжнародний статус" [4, 
с. 147]. У таких умовах саме рівень сигніфікації ар-
хітектурної практики стає основним у реорганізації 
міста: "культурна економіка", "культурна індустрія" 
роблять режим сигніфікації основою режиму накопи-
чення у постфордистських суспільствах. 

Архітектура постмодернізму реорганізовує місто, яке 
чинить спротив плановості та потребує високого "куль-
турного" рівня, за рахунок утворення інфраструктури 
"креативного міста" (Ч. Лендрі, Р. Флоріда). З одного 
боку, для власного брендування місто потребує 
будівель-символів ‒ в сучасних умовах це музеї. З ін-
шого боку – підтримання необхідної інфраструктури для 
нового інтелектуального креативного класу за рахунок 
джентрифікації маргіналізованих старих індустріальних 
районів. "Культура" як основа виявлення індивідуаль-
ності стає центральним аспектом реорганізації міста. 

За таких умов нове постфордистське місто як 
офісний центр із "окультуреною" інфраструктурою зно-
ву займає центральну роль у структурі глобального 
соціального простору. 

І тут ми маємо зробити важливий висновок: при пе-
реході від фордизму до постфордизму трансфор-
мувався і глобальний соціальний простір, і міський 
простір і архітектура, але режим накопичення принци-
пово не змінився. І більш того, можна стверджувати, що 
нині саме локальний архітектурний рівень у зв'язку із 
новим міським простором є основою відтворення 
соціального простору у підпорядкуванні режиму нако-
пичення способу режиму сигніфікації. 

Аби завершити нашу думку, необхідно повернутися 
до теорії абстрактного простору та довести, що пост-
модерністська репрезентація простору (просторовий 

рівень сигніфікації) продовжує абстрагування соціаль-
ного простору. 

Ми стверджуємо, що архітектура модернізму постає 
втіленням на практиці абсолютизованих репрезентацій 
простору, що модернізм стверджує порожній візуально-
геометричний простір. Більш того, цей простір є втілен-
ням візуальної транспарентності. Але в цій транспа-
рентності архітектури модернізму на рівні репрезентації 
втілюється зазначена нами подвоєна природа самого 
модернізму. Долаючи буржуазну ідентичність, мо-
дернізм, по суті, відмовляється від фасаду як виражен-
ня/приховування. Хоча по відношенню до архітектури 
"антираціональність" модернізму не є дуже прийнят-
ною, але її можна виразити як відмову від модернової 
субстанційності суб'єктивного, яка на практичному рівні 
повсякденності взаємодіє із публічним. У спробі подо-
лати фордистське протиріччя об'єкт-суб'єктного зв'язку 
піонери модернізму руйнують фасад як у певній мірі 
феноменологічну границю із внутрішньо спрямованим 
захистом та приховуванням та зовнішнім вираженням. 
У цьому, по суті, антимодерному подоланні ідеологіч-
ної читабельності простору, можна сказати, "було 
здійснено розрив з історією, і архітектурні означники 
взагалі перестали бути пов'язаними з будь-якими 
об'єктами в ім'я функціональності та раціональності" 
[6, с. 48]. Візуальна інтелігібельність модерністського 
простору є ствердженням за відомою модерністською 
максимою єдності форми та функції. Більш того, у 
варіантах конструктивізму у завершеній формі будівлі 
видимою залишалася і структура, яка в певній мірі 
відсилає до процесу створення. 

І тут, на нашу думку, є дві базові суперечності мо-
дерністської архітектури. Хоча вона стверджує гео-
метричність та повну візуальну транспарентність (а 
вже у варіантах американського висотного будів-
ництва Міса ван дер Рое – й абсолютну фалічність), 
ця тотальна транспарентність руйнує обов'язкову для 
абстрактного простору подвоєність ілюзій. Абстракт-
ний простір приховує свою генезу на рівні логіки у тав-
тологічності засад раціональності (П. Бурдьє), а на 
рівні практики – у приховуванні процесу виробництва 
речі. Через абстрактність грошового обміну у 
капіталістичному просторі річ перетворюється на аб-
страктний товар (без слідів праці). Звичайно, що 
будівля не є товаром, але модерністська транспа-
рентність вносить тут принципове протиріччя. 

І саме на основі цього протиріччя модернізму ми 
маємо можливість стверджувати принципове абстрагу-
вання постмодерністської архітектури на рівні означен-
ня, яке на рівні практики втілюється у товарній "фети-
шизації не речі, а у фетишизації простору" [5, с. 99]. 

Постмодерністська архітектура пориває із гомо-
генізуючими принципами модернізму та повертається 
до історичного у вигляді імітації інших стилів. Очевид-
ним нині є те, що постмодернізм на рівні еклектичного 
ігрового популізму взаємодіє одночасно і з масами, і в 
якості свідомої гри означників – з елітою. В будь-якому 
випадку це є відродженням візуальної читабельності. І 
окрім того що знак на поверхні приховує волю до вла-
ди, Леш зазначає, що "історичні референції були таки-
ми ж невиразними, як і реалізм на шовкових полотнах 
Воргола... Подібним чином означуване, на яке вказува-
ли означники постмодерної архітектури, розчиняється в 
вакуумі беззмістовності та кітчу" [6, с. 49]. 

Отже, ми можемо казати, що в архітектурі постмо-
дернізму специфічним чином відроджується буржуазна 
візуальна читабельність, але більш того, постмодернізм 
в цілому актуалізує поверхню. Поверхня ж виступає мак-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 59 ~ 

 

 

симальним абстрагуванням, і теза Лефевра: "По цю сто-
рону читабельності є тіло, по ту – влада" [5, с. 166], ‒ 
найбільш повно розкривається саме відносно постмо-
дернізму. (Демократичний варіант політизованого фаса-
ду ‒ приміський будинок із заднім та переднім подвір'ям.) 

У такому випадку постмодернізм утверджує 
відеоспеціальність, яка редукує простір до поверхні із 
вказівниками, які можна та необхідно прочитувати, ро-
бить із простору дзеркало суб'єкта, яке вводить реаль-
ного суб'єкта в задзеркалля, абстрагуючи і його. 

Утворений архітектурою постмодернізму соціальний 
простір стає "світом знаків", у якому Его виступає 
носієм знаків та взаємодіє тільки із іншими носіями. По 
суті, ця репрезентативна знакова природа простору в 
своєму тотальному абстрагуванні від референтів приз-
водить до утвердження симулятивності. Симулякр і 
симуляція – не особливість "епохи постмодерну", а до-
ведена до абсолюту ( в якому репрезентації простору 
натуралізуються в просторах репрезентації) стара 
капіталістична тенденція. 

На фоні вищесказаного ми маємо можливість по-
вернутися до проблеми, із якої почали. Хоча у вимірі 
способу сигніфікації архітектори постмодернізму ствер-
джують загальні для постмодернізму риси, зокрема 
множинність та повернення до тіла, на практичному 
рівні відбувається протилежне. 

Коли простір остаточно абстрагується та фети-
шизується у постфордистському капіталізмі, людина 
остаточно перестає його проживати, а стає споживачем і 
в цьому відмежовується від себе, власного тіла. Хоча 
класична буржуазна локалізація тіла подолана, воно вже 
не має сенсу, адже не має в собі органів як відбитків 
страждання (у варіанті тіла без органів Ж. Делеза), а 
безоб'єктна насолода остаточно заміщена знаками спо-
живання як речей у просторі, так і самого простору. 

Отже, постмодерністський міський простір не тільки є 
ілюстрацією абстрагованого виробництва, в якому на 
основі тавтології відбувається постійне відтворення. 
Постмодернізм у поєднанні просторової практики та ре-
презентацій простору призводить до абсолютного аб-
страгування соціального простору до поверхні, яка 
стверджує абстраговане споживання як основу пост-
фордистського способу режиму накопичення та са-
моідентифікації дедиференційованого середнього класу. 

Ми намагалися відтворити зв'язок теорії соціального 
простору та постфордизму та окреслити через нього 
суспільні трансформації ХХ століття. По суті, це був 
пошук підтвердження того, що режим накопичення ви-
робляє соціальний простір та відтворюється на його 
основі. Архітектура та міський простір постали тією 
важливою структурною ланкою, через яку можливо 
розглянути цей зв'язок та обґрунтувати незмінність ба-
зового режиму накопичення через відтворення аб-
страктного соціального простору, і навпаки. 

Висновок. Історія соціального простору як культур-
ного продукту потребує вивчення історії режиму нако-
пичення. Теорія постфордизму, з одного боку, дає мож-
ливість дивитися на режим сигніфікації як спробу 
вирішення соціальних протиріч, які були викликані еко-
номічним фактором. З іншого боку, розглядати пост-
фордистське виробництво із постіндустріальною техно-
логією як основу відтворення індустріального вироб-
ництва на глобальному рівні та відтворення 
капіталістичних суспільних відносин після кризи фор-
дистського способу виробництва та споживання, яке 
легітимується через іманентну постмодерністській го-
могенізуючій організацїі раціональність. 

Трансформований капіталістичний режим накопи-
чення продовжує реалізовуватися через абстрактний 
соціальний простір, який формується за рахунок аб-
страгування праці та фетишизації речі на рівні практики 
та формування візуально-геометричної репрезента-
ції простору із репресивною по відношенню до реаль-
ності силою знаку. 

Формування абстрактного простору пов'язане із 
утвердженням контролю над виробничими силами 
містом та подальшою необхідністю капіталістичного 
режиму урбанізації задля власного відтворення. Місь-
кий абстрактний простір пов'язаний із ідентичністю 
буржуазного класу та необхідністю утворення 
ієрархізованої гомогенної просторової текстури вироб-
ництва. Вимушена постфордистська глобалізація та 
постіндустріалізація призвели до зміни функції та 
структури міста при головній ролі постмодерністського 
режиму сигніфікації як логіки пізнього капіталізму в умо-
вах програмованого споживання. 

Архітектура як така, що одночасно пов'язана із без-
посередньою соціальною практикою і культурними ре-
жимами сигніфікації у просторовому вимірі, фетишизує 
індивідуаційну множинність реально порожнього гомо-
генного простору середнього класу. Саме архітектурний 
рівень урбаністичного планування у ХХ ст. стає осно-
вою посилення абстрагування соціального простору до 
симулятивної знакової поверхні, яка повністю долає 
людське тіло і бажання. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Вирт Л. Урбанизм как образ жизни / Луис Вирт. // Избранные 
работы по социологии: Сб. переводов / Луис Вирт. – Москва: ИНИОН 
РАН, 2005. ‒ С. 93‒118. 

2. Гартман Д. Постмодернизм или логика культуры постфордиз-
ма? / Дэвид Гартман. // Постфордизм: концепции, институты, практики. 
– Москва: РОССПЭН, 2015. ‒ С. 18‒52. 

3. Зиммель Г. Большие города и духовная жизнь / Георг Зи-
ммель. // Логос. – 2002. – №3. 

4. Каминер Т. Кризис планирования и постфордистский город / 
Тал Каминер. // Постфордизм: концепции, институты, практики. – Моск-
ва: РОССПЭН, 2015. ‒ С. 137‒156.  

5. Лефевр А. Производство пространства / Анри Лефевр. – Моск-
ва: StrelkaPress, 2015. – 432 с. 

6. Леш С. Соціологія постмодернізму / Скот Леш. – Львів: Кальва-
рія, 2003. – 344 с. 

7. Парк Р. Э. Город: Предложения по исследованию человече-
ского поведения в городской среде / Роберт Эзра Парк // Избранные 
очерки: Сб. переводов / Роберт Эзра Парк. – Москва: ИНИОН РАН, 
2011. – (Теория и история социологии). ‒ С. 19‒57. 

8. Сойа Э. Как писать о городе с точки зрения пространства? / 
Эдвард Сойа. // Логос. – 2008. – №3. ‒ С. 130‒140. 

9. Харви Д. Городской опыт [Електронний ресурс] / Дэвид Харви. 
– Режим доступу: http://www.redflora.org/2012/10/blog-post.html 

 
REFERENCES: 

1. Wirth, L. (2005). Urbanism as a Way of Life. In Izbrannye raboty po 
sociologii, 93‒118. Moskow, INIONRAN (In Russian).  

2. Gartman, D. (2015). Postmodernizm ili logika kul'tury 
postfordizma? [Postmodernism or the logic of the culture of postfordism?]. 
Postfordizm: koncepcii, instituty, praktiki. Moskow, ROSSPJeN. 18‒52. 

3. Zimmel, G. (2002). Bol'shie goroda i duhovnaja zhizn' [Big cities 
and spiritual life]. Logos, 3. 

4. Kaminer, T. (2015). Krizis planirovanija i postfordistskij gorod 
[Planning Crisis and Post-Fordist City]. In Postfordizm: koncepcii, instituty, 
praktiki. Moskow, ROSSPJeN. 137‒156.  

5. Lefebvre, A. (2015). The Production of Space. Moskow, 
StrelkaPress (In Russian). 

6. Lesh, S. (2003). Sociology of Postmodernism. L'vіv: Kal'varіja (In 
Ukrainian). 

7. Park, R. Je. (2011). Gorod: Predlozhenija po issledovaniju 
chelovecheskogo povedenija v gorodskoj srede [Suggestions for the 
research of human behavior in an urban environment]. In Izbrannye ocherki. 
Moskow, INIONRAN, 19‒57.  

8. Soja, Je. (2008). Kak pisat' o gorode s tochki zrenija prostranstva? 
[How to write about the city in terms of space?]. Logos, 3, 130‒140.  

9. Harvi, D. Gorodskoj opyt [City experience]. Retrieved from 
http://www.redflora.org/2012/10/blog-post.html 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 1 1 . 19  



~ 60 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Р. Д. Фанагей, студент отделения культурологии,  
ОУ "Магистр", философский факультет 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

 
ПРАКТИКИ И РЕЖИМЫ ВИДЕНИЯ СОВРЕМЕННОГО УРБАНИСТИЧЕСКОГО ПРОСТРАНСТВА 

 
Статья посвящена культурологическому анализу влияния теории постфордизма, который рассматривает постфордистское 

производство с постиндустриальной технологией как основу индустриального воспроизводства на глобальном уровне и воспроиз-
ведения капиталистических общественных отношений после кризиса фордистского способа производства и потребления. Исследу-
ется абстрактное социальное пространство города, которое формируется за счет абстрагирования труда и фетишизации вещи на 
уровне практики и формирования визуально геометрической репрезентации пространства с репрессивной по отношению к реально-
сти силой знака. 

Осуществлен анализ дискурса вокруг городского абстрактного пространства, связанного с идентичностью буржуазного класса 
и необходимостью образования иерархизированной гомогенной пространственной текстуры производства. А также постфордист-
ской глобализации и постиндустриализации, которые привели к изменению функции и структуры города при главной роли постмо-
дернистского режима сигнификации как логики позднего капитализма в условиях программированного потребления. 

Ключевые слова: урбанистическое пространство, практика, режим видения, архитектура, постиндустриализм, постфордизм. 
 

R. D. Fanagey, Student of theDepartment of Cultural Studies, 
Master's Degree, Faculty of Philosophy 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
PRACTICES AND MODES OF MODERN URBAN SPACEVISION 

 
The article is devoted to the cultural analysis of the influence of the theory of postfordism, which considers post-Fordist production with 

post-industrial technology as the basis of industrial reproduction at the global level and the reproduction of capitalist social relations after the 
crisis of the Fordist mode of production and consumption. The abstract social space of the city is studied, which is formed by abstraction of 
labor and fetishization of things at the level of practice and the formation of a visually geometric representation of space with sign power re-
pressive in relation to reality. 

The basis of the concept of sociality as the basis of a unified theory of space was developed by the French philosopher and sociologist A. 
Lefebvre and further developed by American social geography and urban studies, in particular in the works of D. Harvey, E. Soggy, D. Gottdiener 
and others. The followers of Lefebvre (apart from those important are F. Jameson's influence) refer in particular to the interdisciplinary trend of 
post-Fordism, within which postmodernism is considered in connection with the post-Fordist regime of accumulation (a concept developed by the 
Marxist regulatory school). S. Lesch focuses on the cultural mode of signaling. Likewise, D. Hartmann considers the influence of postmodernism on 
the post-Fordist regime of capitalism. Paolo True and Pascal Gillen consider within the limits of post-Fordism the existence in modern conditions of 
the plural. V. Martyanov examines the links between post-Fordism and the post-industrial / information society conceptualized by D. Bell, E. Toffler, 
M. Castels and others. 

The article deals with the reconstruction of the theory of social space and post-Fordism and outlines the social transformations of the twentieth 
century. In essence, it was a search for confirmation that the accumulation mode produces and reproduces social space. Architecture and urban 
space have become an important structural link through which to consider this connection and justify the invariance of the basic mode of accumu-
lation through the reproduction of abstract social space and vice versa. 

The analysis of the discourse around the urban abstract space associated with the identity of the bourgeois class and the need for the for-
mation of a hierarchized homogeneous spatial texture of production is carried out. As well as post-Fordist globalization and post-industrialization, 
which led to a change in the function and structure of the city with the main role of the post-modernist regime of signification as the logic of late 
capitalism in the context of programmed consumption. 

Keywords: urban space, practice, vision mod, architecture, post-industrialism, post-Fordism. 
 
 
 
УДК 904(2-55+394) 

О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
invinover19@gmail.com 

 
ТРАНСФОРМАЦІЯ ВІЗУАЛЬНИХ ПРАКТИК  
У КОНТЕКСТІ ПЕРВИННОЇ УРБАНІЗАЦІЇ 

 
Стаття присвячена вивченню процесу первинної урбанізації як контексту трансформації візуальних практик. Це передбачає дов-

гострокову перспективу вивчення міста як медіатора великої традиції. Народна культура в процесі формування цивілізації диферен-
ціювалася на сільську та міську. Місто стало простором формування нових культурних стратегій: осмислення, впорядкування та 
управління. Це потребувало зміни й антропологічної моделі. 

Якщо візуальні практики маленької традиції були включені в де-диференційовану структуру чуттєвих орієнтацій маленької куль-
тури, то велика традиція міської культури передбачала включення в свій простір через споглядання. Тим самим видовище отримало 
функцію управління підлеглими, а візуальні практики вирвалися з субстрату людських здібностей та отримали привілейований ста-
тус в ієрархії чуттєвих орієнтацій.  

Ключові слова: візуальні практики, місто, первинна урбанізація, маленька традиція, велика традиція, цивілізація. 
 

Постановка проблеми. Урбаністика в сучасній гу-
манітарній думці стає тим полем дослідження, що інте-
грує зусилля різноманітних наук, долаючи їхні предмет-
ні та методологічні обмеження. Сучасні стратегії вив-
чення міста не можуть бути лише соціальною структу-
рою, або архітектурними особливостями, або витонче-
ностями міських літературних жанрів. У цій перспективі 
методологічні орієнтації урбаністики є близькими до 
візуальної культури – полідисциплінарного поля, що 
вивчає історичні трансформації режимів бачення в 
більш широкому соціокультурному контексті. Знахо-

дження точок перетину цих нових проблемних полів не 
лише посилює сучасну гуманітаристику, але й допома-
гає прояснити постсучасні де-диференціації культури.  

Аналіз досліджень і публікацій. Для даного ракур-
су дослідження методологічно значимим є розуміння 
опозиції міста як ville/city (сукупність будівель / соціаль-
на структура), яка була сформульована як базова аме-
риканським соціологом Р. Сеннетом. Саме він редагу-
вав збірник "Класичні есе про культуру міст", який про-
понує класифікацію німецької та чиказької школи ур-
баністики. Ця класифікація сама стала широко визна-

© Павлова О. Ю., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 61 ~ 

 

 

ною та не викликає суперечки. На цьому корпусі робіт, 
які не всі є відомими для вітчизняних дослідників міста, 
буде зосереджена наша увага. Зокрема, базовими в 
цьому контексті стануть роботи представників чиказької 
школи Р. Редфілда та М. Сінглера.  

Метою статті є вивчення трансформацій візуальних 
практик у процесі первинної урбанізації. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Пред-
ставники чиказької школи урбаністики в роботі "Куль-
турна роль міст" визначають три перспективи вивчення 
міста: довгострокову, короткострокову та середньо-
строкову. Довгострокова пов'язана зі значенням міста 
як критерію цивілізації взагалі, як це було сформульо-
вано неоеволюціоністом Г. Чайлдом. Короткострокова 
висвітлює роль міста у його зв'язку з оточуючим сере-
довищем, місцевістю, що лежить навколо його. І, наре-
шті, середньострокова перспектива зорієнтована на 
визначення ролі міста в певному типі цивілізації, адже 
місто є критерієм не лише цивілізації взагалі, але й ха-
рактеристикою її певного типу.  

Різноманітність підходів свідчить про те, що місто не 
є сталим явищем, а тому поруч з темою урбанізації 
стоять теми де-урбанізації та ре-урбанізації. Адже 
адаптація самого міста під певний тип культури та 
навіть цивілізації виявляє вектор його трансформації.  

Короткострокова перспектива дослідження міста 
концентрує навколо себе інтереси багатьох наук, зо-
крема соціології, етнографії, економіки, статистики та 
ще цілого спектра прикладних досліджень. Їх об'єднує 
те, що вони мають прикладний характер. Автори чи-
казької школи зазначають, що майже всі дослідження 
так чи інакше мають потребу в такому конструкті, як 
"культурні функції" міста. Саме місто у такому ракурсі 
визначається як "культурний центр". Але зазначені 
функції зазвичай описуються як релігійні, освітні, ху-
дожні. У крайньому випадку розважальні. Такий спектр 
завдань можна віднести до більш вузького визначення 
культури як високої культури, яке було характерним для 
епохи Просвітництва. Теоретичні конструкти цієї доби 
відповідали рівню високої диференціації соціокультур-
них практик. Тому міські практики не вписувалися у 
вузькі рамки такого тлумачення культури.  

Але сучасний етап розуміння де-диференціації 
культурних форм формує нові підходи до культурних 
досліджень, а отже, створюються нові засади до ро-
зуміння культури міського середовища. Вони одночасно 
дотичні до пре-індустріальних типів міста, оскільки 
рівень диференціації тут також незначний, а отже, є 
значимим для першого етапу урбанізації, або так званої 
"першої урбанізації". 

Це термін представників чиказької школи урбаністи-
ки Роберта Редфілда та Мілтона Сінглера. Вони запро-
понували його та, відповідно, класифікацію, вивчаючи 
трансформацію народної культури в цивілізацію. Наше 
завдання полягає у тому, аби описати базові характе-
ристики міста в логіці генези цивілізації на етапі першої 
урбанізації. Така орієнтація на довгострокову перспек-
тиву в класифікації Р. Редфілда та М. Сінглера дозво-
лить виявити не лише базові характеристики міста у 
відповідності до типу цивілізації, але й його тенденції 
трансформації та перспективи розвитку. 

Місто є простором цивілізації ‒ її виникнення та 
трансформації. Тоді як позаміська територія (за неве-
ликими виключеннями на кшталт феодальних замків та 
монастирів) залишається навіть у цивілізаціях Премо-
дерна в логіці натурального господарства. Тобто фак-
тично на межі цивілізації аж до середини ХІХ століття. 
Лише в цей час індустріалізація починає проникати в 
глибини сільськогосподарських районів у вигляді заліз-

ниць, та ще більш масштабним таке проникнення стало 
лише з винайденням двигуна внутрішнього згоряння. 
Тому режим бачення цивілізації є в першу чергу візу-
альною практикою міста. Унаочнення цивілізації, від-
повідно, є результатом бачення міського простору, а 
міські практики бачення є цивілізованим режимом ба-
чення на відміну від нецивілізованих практик бачення. 
Ми зупинимося більш докладно на цьому аспекті. 

Автори роботи "Культурна роль міста" зазначають, 
що "civitas" в Римській імперії означало адміністративне 
або духовне місце. Пізніше "city" застосовується до ду-
ховного центру міста (town) – зазвичай до кафедраль-
ного собору. Це застосування досі є в іменах, подібно 
до "Іle de la City" в першій назві Парижа. З розвитком 
"free cities" city почав означати незалежне комерційне 
місто (town) із "низькими" законами (down laws), тобто 
більш світським, ніж священним статусом. Зараз сіті в 
Лондоні є фінансовим центром. Також коли американці 
говорять: підемо до міста ("going to town" або "going 
downtown"), вони мають на увазі, що підуть до цен-
трального бізнес-району. Проте вони зазвичай думають 
про будь-яке велике місто "city" як про економічний або 
виробничий центр, поки французи зазвичай відносяться 
до "city" ‒ певно до Парижа – швидше як до культурного 
центру" [8, c. 209]. Взаємна заміна та витіснення city та 
town нагадує циркуляцію термінів "голова" та "тіло" в 
експлікації капіталу, де "тіло капіталу" виявляється, на 
думку дотепного французького історика Ф. Броделя, 
тілом голови.  

З тези про взаємообмін в європейській традиції зна-
чень city та town можна зробити висновок, що незалеж-
но від того, як саме тлумачиться місто, воно є концен-
тратором неоднорідності простору. І навіть в собі при-
ховує дану неоднорідність, адже "місто є місцем, в яко-
му культурні зміни відбуваються". І тут неможливо не 
говорити про візуальні практики, адже кидається в очі, в 
першу чергу, відмінне, і навіть те, що змінюється, 
оскільки "дійсно, що світ ‒ це те, що ми бачимо, і що, 
одночасно, нам ще необхідно навчитися його бачити" 
[5, c. 10]. Це навчання певному режиму бачення і є пев-
ною культурною практикою, поза якою природне ("сире" 
або "дике") сприйняття можна лише мислено конструю-
вати філософам. Так, М. Мерло-Понті задається питан-
ням: "Як можна повернутися з обробленого культурою 
сприйняття до сприйняття "сирого" або "дикого"?" [5, 
c. 289]. Культурна практика бачення є процес констру-
ювання чуттєвих орієнтацій зору у взаємодії з іншими 
відчуттями та тілом взагалі, їх ієрархії та пріоритетів у 
процесі кореляції з культурними формами. 

Історичний режим бачення є культурною практикою, 
яка корелює з іншими практиками та рівнем їх дифе-
ренціації взагалі. Найменший рівень диференційова-
ності видимого та невидимого, бачення та інших типів 
сприйняття в цивілізаційному стилі життя існує в 
народній культурі. "…народне суспільство можна оха-
рактеризувати як поєднання з елементів, що давно 
склалися, однорідне, ізольоване і неграмотне цілісне 
співтовариство; народна культура ‒ це суспільство, що 
розглядається як система загального розуміння. Таке 
суспільство може бути приблизно реалізовано в 
племінній групі або селі; воно не може бути реалізоване 
приблизно в місті" [8, c. 213]. Конотація неграмотності 
відповідає у чиказьких дослідників не оціночному су-
дженню, а є фіксацією відсутності прошарку освічених 
людей в логіці розподілу праці. Р. Редфілд має окрему 
роботу, присвячену народній спільноті [7].  

Р. Редфілд та М. Сінглер використовують термін "ма-
ленька традиція" для характеристики сільської спільноти 
в протилежність "великій традиції", яка створювалася в 



~ 62 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

місті. Саме виникнення міста є симптомом трансфор-
мації "маленьких традицій" народної культури, не лише 
диференціації їхніх соціокультурних практик згідно з ор-
тогенним (orthogenetic) принципом, але змішання та 
навіть впорядкування цих гомогенних утворень.  

Це розрізнення ортогенної та гетерогенної транс-
формації є принципово важливим для представників 
чиказької школи. Зокрема, важлива відмінність між 
цими двома типами міста, на їхню думку, полягає в то-
му, що перший тип, не дивлячись на всі зазначені 
зміни, продовжує моральний порядок маленької тра-
диції народної культури. Тоді як гетерогенна трансфор-
мація руйнує єдність морального порядку, а тому тут 
визначальною домінантою стає технічний порядок. 

На нашу думку, таке виривання з контексту мораль-
ного порядку при трансформації маленької традиції в 
"велику" навіть при ортогенній трансформації не є до-
речним. Їхню кореляцію ми спробуємо вислідити в про-
цесі трансформації візуальних практик міста. Але для 
цього нам потрібно зробити декілька уточнень. 

Недостатність розрізнення ортогенного  та гетеро-
генного типу міста виявилася очевидною і для самих 
представників чиказької школи. Тому вони також запро-
понували ще одну класифікацію: "Попередній огляд 
різних типів міст, можливо, є задовільним в попереднь-
ому порядку, однак їхня культурна роль в цивілізаціях, 
які вони представляють, може бути повністю зрозуміла 
тільки щодо всієї моделі урбанізації в рамках цієї ци-
вілізації, тобто числа, розміру, складу, розподілу, три-
валості, послідовності, морфології, темпів зростання і 
спаду, а також зв'язку з сільською місцевістю і один з 
одним міст в рамках цивілізації. Така інформація 
рідкісна для будь-якої цивілізації. При нинішньому стані 
наших знань, можливо, було б корисно направити по-
дальші дослідження, припускаючи дві гіпотетичні мо-
делі урбанізації: первинну і вторинну" [8, c. 216]. 

Відмінність між першою та другою урбанізацією по-
яснюється при наведенні описання кожної з них. Зупи-
нимося більш детально на першій з них: "На початко-
вому етапі в результаті урбанізації доцивілізаційна 
народна спільнота перетворюється в селянську грома-
ду і міський центр, що пов'язаний з нею. Головне поля-
гає в тому, що люди, які становлять доцивілізаційний 
народ, мають більш-менш спільну культуру, яка зали-
шається матрицею і для селянської, і для міської куль-
тур, бо розвиваються з неї (цієї матриці) в процесі ур-
банізації. Такий розвиток подій, що відбувається по-
вільно в громадах, які не охоплені радикально, призво-
дить до формування "сакральної культури", яка посту-
пово трансформується освіченими у "велику традицію". 
Таким чином, первинна урбанізація відбувається майже 
повністю в рамках основної культури, яка розвивається 
мірою урбанізації та перетворення місцевих культур в 
цивілізацію корінних народів. Ця основна культура 
домінує в цивілізації, незважаючи на періодичні вторг-
нення в неї інших народів і культур. Коли зустріч з ін-
шими народами і цивілізаціями відбувається занадто 
швидко й інтенсивно в місцевій цивілізації, вона може 
бути зруйнована в результаті деурбанізації різного сту-
пеня або змішана з іншими цивілізаціями" [8, c. 216]. 

Важливим, на нашу думку, в цьому описі є 
висвітлення генетичної спільності міської та сільської 
громад, які дійсно за ортогенним принципом диферен-
ціюються з до-цивілізаційної народної спільноти. Вони 
доповнюють один одну: вихідна однаковість функцій, 
що вони виконують, лише поступово зникає під поси-
ленням значення деяких завдань у громад, що дифе-
ренціюються: сільська громада стає більш зосереджена 
на безпосередньому виконанні робіт сільського госпо-

дарства, міська – на їхній організації. Навіть якщо ор-
ганізація сільськогосподарських робіт ще не оформила-
ся в інститут бюрократії (завданням якого є раціо-
налізація меліораційних робіт та/або податкової систе-
ми, за М. Вебером [2, c. 239]).  

Виникнення міста на засадах народної культури в 
процесі первинної урбанізації є не просто результатом 
підвищення кількості населення (хоча це також необ-
хідна передумова), але й симптомом ускладнення всьо-
го культурного комплексу взагалі та соціальної структу-
ри зокрема. І симптомом, як вже відмічалося, такої 
трансформації є виникнення монументальної архітекту-
ри, яка отримує свої службові функції (в гегелівському 
сенсі терміна). Причому службовість тут проявляється 
не лише в диференціації духовного, адже монумен-
тальна архітектура служить не тільки "сакральним цен-
тром", але й виконує функції зберігання сумісного вро-
жаю. Більш точно буде сформулювати так, що функції 
збереження (а відповідно, і розподілу) врожаю ор-
ганізаційно відокремлюються від його виробництва, а 
тому потрібна специфікація цих функцій – матеріальна 
(будівля) та соціальна структури, що обслуговують, 
тобто група спеціально навчених людей.  

Культурна роль міста як простору діяльності освіче-
них неодноразово підкреслюється цими представника-
ми чиказької школи. Саме вони описують, класифіку-
ють, систематизують маленькі традиції народної куль-
тури та переплавляють її в "велику традицію" в процесі 
першої урбанізації: "Найбільш важливим культурним 
наслідком первинної урбанізації є перетворення Малої 
Традиції у Велику Традицію. Велика Традиція, втілена в 
"священних книгах" або "класичних" взірцях, освячених 
культом, виражених в пам'ятниках, скульптурі, живописі 
та архітектури, що обслуговуються іншими видами ми-
стецтва і науки, стає основною культурою цивілізації 
корінних народів і її джерелом, підставою для визначен-
ня її моральних, правових, естетичних та інших культур-
них норм. Велика Традиція описує спосіб життя і як така 
є способом і стандартом для тих, хто розділяє її, іденти-
фікуючи їх як членів спільної цивілізації. З точки зору 
суспільної структури знаменною подією є поява освіче-
них, тих, хто представляє Велику Традицію" [8, c. 220]. 

Освічені люди є виробниками такої великої традиції. 
Причому слід відмітити, що духовна та матеріальні 
функції сільськогосподарського суспільства тут ще не 
до кінця диференційовані, а тому група освічених 
поєднує як завдання виробництва духовних цінностей, 
так і організацію та керівництво в сфері матеріального 
виробництва, так само як і службова функція архітекту-
ри. Остання в своїй службовій функції ще об'єднує клас 
дому та храму одночасно в протилежність символічній 
архітектурі в гегелівському сенсі цих термінів.  

Важливим аспектом аналізу даних процесів є 
трансформація візуальних практик під час первинної 
урбанізації. Сакральний центр (пагорб, гай, храм) місь-
кої громади був розташований у місті. Можна припусти-
ти, що виникнення монументальної архітектури є симп-
томом того, що зміщений сакральний центр міста є 
спільним і для сільської громади також. Це обумовлено, 
на нашу думку, декількома факторами: спільністю по-
ходження, домінантою родової структури і в місті, і в 
селі, функціональною взаємозалежністю.  

Спільність походження є очевидною. Більш того, 
роль медіума між доцивілізаційним та цивілізаційним 
стилем культури, між народною спільнотою та містом 
відіграють саме селяни з їхніми "маленькими тра-
диціями", які укорінені в обох стилях життя: в доци-
вілізаційному – мірою збереження натурального госпо-
дарства, в цивілізаційному – потребою в більш склад-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 63 ~ 

 

 

них організаційних структурах, таких як меліорація та 
війна. Остання є особливо важливим фактором ци-
вілізаційного процесу, якого тут не дозволяють нам 
торкнутися межі нашого дослідження.  

Спільність родової структури в місті та селі випли-
ває з попередньої тези. Адже родова спільнота є 
соціокультурною одиницею традиційного, премодерно-
го суспільства взагалі. Саме настанова на підтримання 
єдності роду є базовим завданням традиції, її ритуаль-
ною основою. Роль родової структури в організації дав-
нього міста розкриває фундатор німецької школи ур-
баністики (за класифікацією Р. Сеннета) М. Вебер: 
"Приналежність до родового союзу залишалася необ-
хідною ознакою повноправного громадянина для участі 
в культових обрядах і заняття всіх посад, які вимагали 
спілкування з богами, auspicia. Вона була ритуально 
необхідною. Бо легітимний союз повинен був лежати на 
традиційній ритуальній основі традиційних ритуальних 
форм союзу: рід, військовий союз (фратрія), політичний 
племінний союз (філа), або створювати видимість цьо-
го" [1]. Родова спільнота залишалася базовою 
соціокультурною одиницею міста не лише для ситуації 
Античності, яка в даному прикладі наведена. М. Вебер 
також наголошує на тому, що каста в Індії є суто місь-
ким феноменом. Вона була покликана консервувати 
тотемічні засади харчувальних практик (адже поїдання 
разом з родичами парадоксальним чином зберігається 
навіть в Модерні) і тим самим ритуально консервувати 
родову основу індуської спільноти міста. Тоді як сільські 
мешканці самою основою сільськогосподарської діяль-
ності функціонували як родова спільнота, а тому кастові 
заборони для посилення обмежень ритуальної чистоти 
роду в селі були не потрібні.  

М. Вебер підкреслює, що лише "безрідний плебс" 
визначався за місцем проживання. Він також говорить 
про етнос як аналог римського плебсу, тобто як про 
населення міста, яке випало з родового структурування 
і тим самим з повноти громадянських прав.  

Важливим в даному ракурсі, на нашу думку, є давньо-
грецький термін "паразит". Його етимологія παρασιτέω 
будується від грецьких παρα – поряд та σιτέω – їжа. Са-
ме слово має значення співтрапезника, але зі знева-
жальною конотацією дармоїда. Це позначало людей, які 
за родовим становищем запрошувалися до спільної тра-
пези, але в результаті майнового розшарування не мог-
ли гідно запросити та частувати у відповідь. А тому вони 
порушували ритуальну єдність родової спільноти і тим 
самим з неї поступово випадали, змінюючи свій статус. 
Паразит стає класичним персонажем античних комедій 
та навіть поступово через цю негативну конотацію про-
никає в інші мови, зокрема нашу.  

Отже, поліс – це була спільнота громадян, інкорпо-
рована в структуру міста-держави лише за посеред-
ництвом роду. Це доводить ще той факт, що тери-
торіальне переміщення не руйнувало (принаймні оста-
точно) єдність полісу. Так, втеча афінян з міста на ко-
раблях під час перського вторгнення не знищіла їхнього 
полісного, а отже, і бойового духу. А тому майбутній 
реванш був за ними.  

У цілому представники чиказької школи пого-
джуються з даною тезою: "Зі сказаного про первинну та 
вторинну урбанізації слідує, що місто і країна більш 
тісно інтегровані в культуру на початковому етапі ур-
банізації, ніж на вторинному етапі. Там, де місто вирос-
ло з місцевої культури, жителі країни сприймають його 
як свою власну форму і відчувають себе більш добро-
зичливими до міста, ніж сільські жителі, керовані про-
консулом здалеку. Стереотип "нечестивого міста" буде 
сильніше у внутрішніх районах гетерогенних міст, ніж 

ортогенного. Багато з них є священними центрами віри, 
навчання, справедливості і права" [8, c. 224]. Проте 
представники чиказької школи відмічають не лише 
спільність сільської та міської культури корінних народів 
при переході до цивілізації, але й їхній розрив: "Проте 
навіть в умовах первинної урбанізації культурний ро-
зрив між містом і країною має тенденцію до зростання. 
Саме становлення Великої Традиції вводить такий ро-
зрив. Освічені люди міста розвивають цінності і світо-
гляд міської культури до такої міри узагальнення, аб-
стракції і складності, яка незрозуміла пересічному жи-
телю села. При цьому випускається з уваги багато кон-
кретних місцевих особливостей географії та специфіки 
діяльності села. Індіанець майя, який проживав в яко-
мусь сільському поселенні недалеко від Уаксактуна, не 
міг зрозуміти календарних тонкощів, розроблених свя-
щенниками в цьому святилищі, а також ритуалів, вико-
наних в міській усипальниці. Такі ритуали мали один 
високий рівень значущості для священників і інше ниж-
че значення для сільських мешканців" [8, c. 224]. Можна 
сказати, що спільні ритуали отримували складне тлу-
мачення в культурі священних текстів та спрощене для 
непосвячених селян. Але розрив між складністю зна-
чення є інструментом управління.  

Важливим є, на нашу думку, зауваження про незро-
зумілість ритуалів урбаністичного середовища для 
сільського мешканця. Саме розрив в організації ритуалу 
і є тим, що складає плоть великої традиції, яка створює 
новий стиль життя. Тоді як маленькі традиції села – це 
є консервативність (наскільки це можливо при переході 
до землеробства), архаїчність народної культури. У 
першу чергу це консервативність родової структури, тоді 
як в місті родова структура, при всіх зусиллях щодо її 
збереження, витісняється територіальною спільнотою, 
військовим братерством, економічним розшаруванням, 
аж до зазначеного позародового стану плебсу.  

Отже, культурні практики ритуалів міської та сіль-
ської громад також розрізняються: більша віддаленість 
від центру розриває первинну єдність ритуалу (бороть-
ба, хода та поїдання, за О. Фрейденберг) в логіці дифе-
ренціації сакрального і профанного. Сільськогоспо-
дарські обряди (зберігаючи магічний потенціал аграрно-
го циклу) в процесі трансформації всього суспільства 
все більше рухалися до полюса профанного. Вони 
формально консервували архаїчну простоту ритуалу, 
тоді як міські практики отримували все більш вишукану 
та видовищну форму, наприклад через взаємодію з 
більш складним простором монументальної архітекту-
ри, що була й місцем міських зібрань. Таке розрізнен-
ня ритуальних практик села і міста відбувалося через 
те, що загальносуспільні, цивілізаційні коди культури 
як раз співпадають з міськими патернами. Так, жерці є 
служителями великих храмів, носіями великої тра-
диції, тоді як сільські маги тлумачаться швидше як 
знахарі, відуни, знавці маленьких традицій. Стає оче-
видною їхня загальнокультурна значимість в логіці 
локалізації священного, тоді як сільськогосподарські 
ритуали стають локально значимими. 

Ця відмінність та навіть протиставленість сільського 
та міського стилю життя та простору знаходить себе в 
більш вишуканому естетичному оформленні останньо-
го, адже "естетичний світ необхідно описувати як 
простір трансцендентності, простір несумісностей, роз-
колу та розколювання, а не як об'єктивно-іманентний 
простір" [5, с. 294]. Адже естетичне навантаження, де-
коративність та монументальність більш складно ор-
ганізованого урбаністичного простору мають своїм зав-
данням унаочнення статусу саме міста та приховання 
соціокультурної значимості сільськогосподарських 



~ 64 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

регіонів у їхньому взаємному віддзеркаленні як видимо-
го та невидимого. Адже, як зазначав М. Мерло-Понті: 
"Видиме має каркас невидимого, а не-видиме є 
таємним дублікатом видимого" [5, с. 293]. Так відбу-
вається трансформація візуальних практик у процесі 
первинної урбанізації.  

Важливим моментом тут є формування домінанти 
візуального сприйняття статусу міста через його есте-
тичну видовищність. Якщо в класичному ритуалі базо-
вою практикою була спільність поїдання та ходи (де 
візуальна орієнтація була органічно зв'язана з іншими 
видами сприйняття), то обрядова видовищність та сама 
декоративність урбаністичного простору висувають 
привілеї режиму бачення перед іншими чуттєвими 
орієнтаціями людини.  

У принципі, домінування будь-якої чуттєвої орієнта-
ції є абстракцією, оскільки здійснення "функції, яку бере 
на себе не просто око суб'єкта як такого, а його очіку-
вання, його і його манери, його м'язові і навіть вісце-
ральні реакції – є тим, з чого складається його при-
сутність – присутність, яка характеризується так званою 
тотальною інтенціональністю" [4, с. 80]. Тобто так чи 
інакше всі сенсори людини задіяні в будь-якій куль-
турній практиці. Проте зв'язок їх буде різним.  

У народній культурі наявна не-диференційованість 
чуттєвих практик. Тактильні практики не менш важливі, 
ніж візуальні, для архаїчної людини та її ритуалів. Так, 
магічна практика ступання по слідах, їх підрізання або 
навіть спалювання (як робила київська чарівниця Ма-
ринка для спокушання Добрині Микитича) явно орієнто-
вана більш на тактильну взаємодію з тілом. Художня 
практика споглядання – на домінанту візуального. І хо-
ча в спогляданні м'язи ока корелюють з іншими м'язами 
тіла, але порядок кореляції також має значення. У лю-
дини, що рухається, м'язи ока по-іншому залучені в 
техніках тіла, ніж у нерухомого глядача.  

Так, П. Флоренський відмічав, що глядач давньо-
грецького театру ще колективний, але вже нерухомий. 
Тут зосередженість на спогляданні призводить до ніве-
лювання тактильної практики ступання. Сенсорна де-
привація (не лише тактильна, але переважно) є основ-
ним об'єктом розгляду у роботі Р. Сеннета "Плоть та 
камінь. Тіло та місто в західній цивілізації" [9, с. 5]. До 
речі, трансформація діонісійської містерії – це процес 
трансформації не лише релігійного культу в художню 
практику, але й процес призупинки домінування родової 
структури в полісі – адже, дивлячись виставу, всі гля-
дачі в першу чергу виступали мешканцями міста, поза 
їхньою приналежністю до родових об'єднань. Тому те-
атрон (видовище) є першою стратегією домінування 
візуальних практик в урбаністичному просторі. 

 Візуальний наголос мають і практики освічених як 
управлінської еліти міста. Вони зосереджені на розумо-
вому баченні як зануренні в свій власний внутрішній 
світ. Адже давньогрецьке слово "теорія" має конотацію 
споглядання також. Така візуальна практика стає стра-
тегією самоуправління інтелектуальної еліти великої 
традиції. Значення розумового споглядання як візуаль-
ної практики міста розкривається в роботі Р. Сеннета 
"Свідомість ока" [10].  

Не менш важливою є і друга стратегія. Демократич-
ність народної культури виражалася в спільності ритуа-
лу. Єдність священного центру для міської та сільської 
громад здійснюється в тому, що на свята сільські меш-
канці приходять до священного центру, але беруть 
участь в міському ритуалі переважно як глядачі (хоча 
остаточно цей процес реалізується найбільш повно 
лише в античному театрі). Їхня священна хода полягає 
переважно не в самій процесії релігійної містерії (або 

лише в певному, церемоніально визначеному, менш 
поважному за статусом місці в ній), а в ході до самого 
міста. Мірою розростання території цивілізації Премо-
дерну це переростає в ритуал паломництва, що пере-
риває буденність та перетворюється на свято. Так, 
невістка в романі українського письменника І. Нечуя-
Левицького "Кайдашева сім'я" відновлює сенс життя у 
паломництві по святих місцях.  

Ритуальна хода навколо сакрального центру з пов-
сякденної перетворюється на урочисту. Сам процес 
ритуальної ходи для селян є ритуальною практикою 
з'єднання з сакральним центром, який відтепер 
розташований в місті і сам по собі є частиною міста, 
символом міста. Тим, в чому сільська та міські спіль-
ноти є спорідненими.  

Мешканці міста також здійснюють ритуальну ходу 
навколо священного центру міста. І також варто зазна-
чити, що мешканці міста залишаються в урбаністично-
му просторі і лише змінюють режим ходи з буденного 
на урочисто-ритуальний. Тоді як немешканці міста от-
римують додаткове навантаження ходи до священного 
центру як паломництва. Це дуже важливий аспект пре-
модерного стилю життя. Адже навіть війни, наприклад 
хрестові походи, зберігали паломницькі настанови. І в 
той же час така відстань до релігійного центру у Се-
редньовіччя свідчить про розростання цивілізації за 
межі опозиції місто–селище. 

Для того щоб повсякденне пересування мешканців 
міста відрізнялося від урочистого, воно також має бути 
більш вигадливо оформлене. Тут важливу роль відіграє 
монументальна архітектура, що передбачає свій огляд 
з усіх боків в русі переважно колективним глядачем. Тут 
відсутня практика індивідуалізації споглядання, оскільки 
урбаністичний простір є принципово публічним. Навіть 
сучасний індивід, рухаючись містом, змушений ділити 
його з іншими. Натовп порушує приватність сучасного 
туриста неввічливим штовханням, що приховує атавізм 
тактильної взаємодії в публічному просторі.  

Можливим є створення великих культових центрів і 
поза містом. Але це швидше є симптом розростання 
цивілізації поза зв'язком окремого міста та його навко-
лишнього оточення в мережу міст (спочатку зв'язаних 
переважно війною, а потім і мирними зв'язками: 
торгівлею, податками). Таким центром, який перетво-
рив мережу полісів на Елладу, були Дельфи. Проте 
зв'язок міст між собою – це окреме питання, що вихо-
дить за межі проблеми первинної урбанізації. 

Повсякденна практика комунікації з сакральним у 
селян зміщується в режим бачення. Землероби зазви-
чай знаходяться не настільки далеко від сакрального 
центру, щоб можна було дійти та сховатися у монумен-
тальних будівлях під час небезпеки (адже оберіг – одне 
з базових завдань священного), а тому сакральний 
центр має перебувати в полі зору селян.  

З іншого боку, освічені люди повинні мати доступ 
для здійснення регуляції сільськогосподарських робіт, а 
тому їхня територіальна близькість також виявляється 
важливою з боку повідомлення інформації – наказів та 
інших божественних повідомлень. "Економічні інститути 
місцевих культур і цивілізацій можна розглядати як ор-
тогенні, оскільки розподіл ресурсів на виробництво і 
розподіл для споживання визначаються традиційною 
системою статусу і традиційними специфічними місце-
вими моральними нормами. Будинок вождя з ямсу на 
Тробріанах ‒ це накопичення капіталу, обумовлене 
цими культурними факторами. У стародавньому Китаї 
заробітки і "тиск" розподілялися відповідно до сімейних 
обов'язків: це ортогенні  економічні інститути і практики. 
Ринок, звільнений від контролю традиціями, статусом і 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 65 ~ 

 

 

моральним пануванням, стає всесвітнім гетерогенним 
економічним інститутом" [8, c. 221], вважають чиказькі 
теоретики. Тому територіальна близькість міста від се-
ла залежить від організаційної складності ланцюгів 
управління і зростає лише з часом.  

Важливим моментом тут є те, що бачення здалеку, 
візуалізація сакрального центру – монументальної ар-
хітектури та міста навколо нього (city) ‒ є не просто 
похідною від диференціації народної культури в логіці 
поділу на сільську та міську громади, але здійсненням 
самої візуальної практики бачення священного центру 
як базового медіуму при переході до цивілізації. Якщо з 
боку освічених людей потрібен нагляд над складними 
роботами сільської громади (переважно меліорацією, 
оскільки в натуральному господарстві землеробства 
зазвичай достатньо самоконтроля), то саме управління 
здійснюється тим, що селяни бачать значимість свого 
нового центру цивілізованого життя. Для цього воно 
має бути видиме не просто як емпірично надане, а має 
бути очевидною його загальнокультурна значимість в 
логіці "демонстративного споживання" (Т. Веблен).  

Саме цим контроль візуальних практик премодерних 
цивілізацій відрізняється від нагляду Модерну. Саме 
архітектоніка модерного паноптикуму, за М. Фуко, 
"створюється відтепер не просто для того, щоб постати 
для погляду (пишність палаців), не для забезпечення 
огляду зовнішнього простору (геометрія фортець), а 
заради здійснення внутрішнього впорядкованого і де-
тального контролю, заради того, щоб зробити видими-
ми тих, хто знаходяться всередині" [6, с. 251] 
приміщення. Отже, французький дослідник зазначає 
відмінність нагляду Модерну – влада у того, хто ди-
виться, від Премодерну – влада у того, на кого див-
ляться через практики демонстративного споживання. 
Постмодерн еклектично суміщає прозорість внутрішніх 
приміщень для робочих міст ("акваріуми офісного 
планктону") та видовищність різноманітних шоу. Есте-
тична оформленість і демонстративна значимість са-
крального центру (монументальність, декоративність, 
піднесеність) слугує функції контролю в більш складно 
диференційованому суспільстві, ніж народна спільнота. 
Проте контроль тут здійснюється не як соціальна прак-
тика (діяльність спеціального прошарку наглядачів), а 
як культурна практика (недиференційованість від ма-
теріального оформлення). Адже, не дивлячись на 
більшу результативність прямого соціального контро-
лю, він був надто коштовним, енергоємнім для ци-
вілізацій Премодерну. Навіть Рим, який замахнувся на 
таку складну соціальну структуру, зруйнувався під тис-
ком і цього тягаря.  

Тому для Премодерну, особливо для етапу первин-
ної урбанізації, характерним було перетворення міської 
культури при отриманні нею загальноцивілізаційного 
статусу через більш складні, вишукані, демонстративні 
культурні практики. "Нові форми мислення, які з'явля-
ються і розширюються, включають в себе рефлексивне 
і систематичне мислення; визначення фіксованих ідеєю 
систем (теологія, правові кодекси); розвиток езотерич-
них або інших загальнодоступних інтелектуальних про-
дуктів, які розвиваються, частково окремо від традицій 
народу; і створення інтелектуальних й естетичних форм 
(міста італійського Відродження, розвиток "рококо"-
скульптури майя в більш пізніх містах). В управлінні та 
адміністрації ортогенез міської цивілізації представле-
ний вождями, правителями і законами, які висловлюють 
і жорстко контролюються нормами місцевої культури. 
Вождь індіанців племені Воронів як типу доцивілізова-
ної спільноти і перші царі Єгипту були такого роду. Ки-
тайський імператор частково контролювався ортоген-

ним конфуціанськими навчанням і етикою; хоча в деякій 
мірі він був репрезентований гетерогенним порядком. 
Римський проконсул і індійська служба Сполучених 
Штатів, особливо на певних етапах, були більш гетеро-
генними формами політичної сфери" [8, c. 220] – пи-
шуть представники чиказької школи.  

Висновок. У процесі розвитку доцивілізаційна 
народна культура диференціюється на сільську та місь-
ку, що отримують відповідні територіальні оформлення. 
Перша продовжує бути носієм маленьких традицій, дру-
га створює велику традицію, що, власне, на думку 
представників чиказької школи урбаністики Р. Редфілда 
та М. Сінглера, є процесом первинної урбанізації: "тен-
денція первинної урбанізації полягає в координації 
політичної, економічної, освітньої, інтелектуальної та 
естетичної діяльності відповідно до норм, передбаче-
них Великими Традиціями" [8, c. 221].  

Влада відтепер справлялася як ритуал міської куль-
тури, видовищність якої здійснювалася "як демонстра-
ція знаків відмінностей, привілеїв". Спостереження за 
нею (монументальною архітектурою та самими ритуа-
лами привілейованих) було візуальною практикою 
управління населенням. Перетворення ритуалу, що 
здійснювався як гра між земним та небесним, передба-
чало відмежування частини суспільства не як учасників 
обряду, а лише як глядачів. Цей процес яскраво описав 
Г. Гадамер у роботі "Істина і метод": "Замкнений простір 
гри дає одній стіні впасти" [3, с. 109] у випадку зобра-
ження. Тим самим учасники ритуальної гри міської 
культури, що здійснюється навколо простору священ-
ної будівлі, перетворюються на глядачів, а управління 
ними здійснюється як візуальна практика спостере-
ження. У той же час, слід відзначити, що пріоритет, в 
першу чергу, монументальної архітектури як об'єкта 
споглядання для управління спільнотою свідчить про 
ще не остаточну диференційованість міста як ville та 
city. А отже, це (відносна диференційованість культур-
ного та соціального) можна вважати показником ще 
первинної урбанізації як такої.  

Проте і самі форми зображення трансформуються 
як об'єкт спостереження в логіці демонстративного 
споживання великої традиції: стають більш складними, 
спеціалізованими, вишуканими – видовищними. Зро-
зуміло, що по-різному в різноманітних великих тра-
диціях Премодерну. Самоуправління інтелектуальної 
еліти передбачає можливість розумового споглядання 
як нового типу візуальної практики. 

Домінанта візуальних практик міського простору ви-
ривається з синкретизму чуттєвих орієнтацій народної 
культури з її ритуалізованим способом самоуправління 
та стає способом впорядкування та управління в ситуації 
первинної урбанізації як базового процесу формування 
цивілізації взагалі. Причому місто в процесі первинної 
урбанізації стає медіумом між: управлінцями та підлег-
лими, людиною та державою, культурою (як маленькою 
традицією) та цивілізацією (як великою традицією).  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Вебер М. Город. [Електронний ресурс] / М. Вебер. – Режим до-
ступу: https://gtmarket.ru/laboratory/basis/3597 

2. Вебер М. Феодализм, "сословное государство" и патримо-
ниализм / М. Вебер // Ойкумена: Альманах сравнительных исследова-
ний политических институтов, социально-экономических систем и ци-
вилизаций. – 2011. – № 8. – С. 225–255.  

3. Гадамер Г. Істина і метод / Г. Гадамер. – К.: Юніверсус, 2000. – 
464 с. 

4. Лакан Ж. Четыре основные понятия психоанализа. Семинары. 
Кн. XI. 1964. / Ж. Лакан. – М.: Гнозис. 2004. ‒ 304 с. 

5. Мерло-Понти M. Видимое и невидимое / М. Мерло-Понти. – 
Минск: Логвинов, 2006. – 400 с.  

6. Фуко М. Надзирать и наказывать: Рождение тюрьмы / М. Фуко. 
– М.: Ad Marginem, 1999. – 479 с. 



~ 66 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

7. Redfield R. The Folk Society / R. Redfield // Classic essays on the 
Culture of the Cities, ed. by R. Sennett. – New-York: ACC, 1969. – P. 206–233. 

8. Redfield R., Singer M. The Cultural Role of the Cities / R. Redfield, 
M. Singer // Classic essays on the Culture of the Cities, ed. by R. Sennett. – 
New-York: ACC, 1969. – P. 180–206. 

9. Sennett R. Flesh and Stone: The Body And The City In Western 
Civilization. ‒ New York: Norton, 1994. – 431 p.  

10. Sennett R. The Conscience of the Eye: The Design and Social Life 
of Cities. ‒ New York: Norton, 1990. – 288 p.  

 
REFERENCES: 

1. Weber, M. (1990). The Nature of the City. Retrieved from 
https://gtmarket.ru/laboratory/basis/3597 

2. Weber, M. (2011). Feodalizm, "soslovnoe gosudarstvo" i 
patrimonializm [Feudalism, "class state" and patrimonialism]. Oikumena: 
Almanakh sravnitelnykh issledovanii politicheskikh institutov, sotcialno-
ekonomicheskikh sistem i tcivilizatcii. Volume 8, 225–255. 

3. Gadamer, H.-G. (2000). Truth and Method. Moscow, Unіversus (In 
Russian). 

4. Lacan, J. (2004). The Seminar, Book XI. The Four Fundamental 
Concepts of Psychoanalysis. 1964. Moscow, Gnosis. (In Russian). 

5. Merleau-Ponty, M. (2006). The Visible and the Invisible. Minsk, 
Logvinov (In Russian). 

6. Foucault, M. (1999). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. 
Moscow, Ad Marginem (In Russian). 

7. Redfield, R. (1969) The Folk Society. In Classic essays on the Cul-
ture of the Cities, 206–233. New York, ACC. 

8. Redfield, R., Singer, M. (1969). The Cultural Role of the Cities. In 
Classic essays on the Culture of the Cities, 180–206. New York, ACC. 

9. Sennett, R. (1994). Flesh and Stone: The Body And The City In 
Western Civilization. New York, Norton. 

10. Sennett, R. (1990). The Conscience of the Eye: The Design and 
Social Life of Cities. New York, Norton.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 1 1 . 19  

 
E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ТРАНСФОРМАЦИЯ ВИЗУАЛЬНЫХ ПРАКТИК В КОНТЕКСТЕ ПЕРВИЧНОЙ УРБАНИЗАЦИИ 

 
Статья посвящена изучению процесса первичной урбанизации как контекста трансформации визуальных практик. Это предпо-

лагает долгосрочную перспективу изучения города как медиатора большой традиции. Народная культура в процессе формирования 
цивилизации дифференцировалась на сельскую и городскую. Город стал пространством формирования новых культурных страте-
гий: осмысления, упорядочения и управления. Это требует изменения и антропологической модели, кроме того, трансформации 
роли визуальных практик в структуре чувственных ориентаций человека. 

Ключевые слова: визуальные практики, город, первичная урбанизация, маленькая традиция, большая традиция, цивилизация. 
 

O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
TRANSFORMATION OF VISUAL PRACTICES IN THE CONTEXT OF PRIMARY URBANIZATION 

 
The article is devoted to the study of the process of primary urbanization as a context of transformation of visual practices. This implies a long-

term perspective of studying the city as a mediator of the great tradition. Folk culture in the process of formation of civilization was differentiated 
into rural and urban one. The city has become a space for formation of new cultural strategies: comprehension, ordering and management. This 
required changes in the anthropological model. 

If visual practices of small traditions were included in the de-differentiated structure of sensual orientations of small culture, the big 
tradition of urban culture supposed inclusion in the space through contemplation. Thus, the spectacle has received the function of subor-
dinate management, and visual practices have been pulled out of the substratum of human capabilities and received a privileged status in 
the hierarchy of sensual orientations. 

For this perspective, methodologically significant is the understanding of the opposition of the city as a village/city, which was formulated as 
the basic American sociologist R. Sennett. It was he who edited the anthology of the classic essay on urban culture, which offered a classification 
of the German and Chicago Schools of Urban Studies. This classification itself has become widely recognized and does not cause controversy. Our 
work will focus on this body of work, which not all are known to domestic researchers of the city. Particularly basic in this context will be the work 
of representatives of the Chicago School of R. Redfield and M. Singler. 

The purpose of the article is to study the transformations of visual practices in the process of primary urbanization. 
The dominant of visual practices of urban space is torn from the unity of sensory orientations of folk culture with its ritualized way of self-

government and becomes a way of ordering and managing in the situation of primary urbanization as the basic process of formation of civilization 
in general. In the process of primary urbanization, the city becomes a medium between: governors and subordinates, man and state, culture (as a 
small tradition) and civilization (as a large tradition). 

Key words: visual practices, city, primary urbanization, littlel tradition, great tradition, civilization. 
 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 67 ~ 

 

 

ПРАКТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 
УДК 394.014 

G. Bayadyan, Ph.D. Sci., lecturer,  
Department of Communications and New Media,  

Department of Journalism and Mass Communications  
Yerevan State University, 

hrachb@yahoo.com 
 

RABIZ: THE UNINTENDED CHILD OF 1960S' URBAN CULTURE 
 

The article discusses the ideological, social and cultural conditions that made possible the formation and development of "rabiz," a form of ur-
ban musical folklore, in the 1960s. Rabiz is described as an undesired result of the Socialist modernization process. It had received certain im-
portant aspects from the preserved forms of pre-Soviet urban culture but for some of its key features owes to the soviet cultural policy of the 1930s 
and the socio-cultural tendencies of the Soviet Armenia of the 1960s and 1970s. Rabiz was a side effect of the industrialization and urbanization of 
the 60s and was then radically transformed and degraded during the process of post-Soviet deindustrialization.  

Keywords: urban musical folklore, folk music and its institutionalization, urbanization, industrialization/deindustrialization, colonial legacy, cultural policy. 
 
Formulation of the problem.The period of Khrush-

chev liberalization and the years following it were a time of 
transformation and extension for the capital of Soviet Ar-
menia Yerevan. Parallel to the development of a new met-
ropolitan culture, in some sense an opposite process was 
taking place–the construction of new districts and rapid 
growth of population at the expense of the rural population. 
This was partly justified by the industrial needs of Yerevan. 
If the first general plan of reconstruction and development 
of Yerevan approved in 1924 (architect Alexander Tamani-
an) was intended for 150000 inhabitants, Yerevan's popu-
lation had reached 1 million during the 1980s, which com-
prised about one-third of the country's overall population. 

Analysis  of research and publications. The soviet 
study is represented by works of such researchers as  
J. Cadiot, T. Martin, D. Hoffman, A. Nercessian, R. Stites. 

Purpose of the article. The purpose of the study isto 
analyze the phenomena of theformationanddevelopmentof 
"rabiz," a formofurbanmusicalfolklore, inthe 1960s.  

Exposition of the main material of the study.The 
emergence of a new urban culture also meant the national-
ization of the city. This was a common cultural tendency in 
literature, art, and cinema, which was also expressed in the 
process of rethinking the urban space. It was during this 
period that a few symbolic buildings and statues appeared 
in Yerevan–the statue of the hero of the national epic the 
David of Sassoun, the Mother Armenia monumental statue 
(on the pedestal of Stalin's statue, which had been re-
moved), and the memorial to the victims of the Armenian 
genocide in the Ottoman Turkey. Along with the formation 
of a new national intellectual stratum, a new national narra-
tive was being formed in literature and other fields of cul-
tural expression. This era, this process of transformation is 
commonly called a "national awakening." Nevertheless, the 
nationalist framework was too narrow to confine the cultural 
diversity of those years. It was rather eager to oppress, to 
expel, or even to assimilate than to tolerate the newly-
emerged marginal forms among which, ranging from eth-
nographic song and dance to rock music, a form of urban 
musical folklore, one might call it a subculture, came forth 
named "rabiz." There is no consensus on the emergence 
and the stages of development of rabiz.Although in the 
recent years it has often been talked and written about, it 
has actually not been studied properly, and one of the pur-
poses of this article is to outline a certain research ap-
proach to it. In this respect, two things need to be taken 
into account: rabiz, which has been gradually spreading 
and becoming popular since the 1960s, should not be con-
sidered the continuation or a simple survivor of Yerevan's 
"Eastern" folklore of the pre-Soviet and early Soviet era 
and should not be identified with the music that bears the 

same name today either. Thus, I will try to describe rabiz 
as a Soviet phenomenon, as an undesired result of the 
Socialist modernization process, which of course had re-
ceived certain important aspects from the preserved forms 
of pre-Soviet urban culture but for some of its key features 
owes to the socio-cultural tendencies of the 1960s and 
1970s. Therefore, my opinion is that rabiz came forth and 
was formed as a side effect of the industrialization and 
urbanization of the 60s and was then radically transformed 
and degraded during the process of post-Soviet deindustri-
alization and, more generally,demodernization. 

Some historical facts could be helpful to start the dis-
cussion around rabiz. For many centuries, as a result of 
being under the rule of different conquerors, Yerevan's 
Muslim (Turks, Persians, Kurds) population outnumbered 
the Armenian inhabitants significantly. For almost a centu-
ry, since Eastern Armeniajoined the Russian Empire in 
1828 up until the foundation of the first Republic of Armenia 
in 1918 and the establishment of the Soviet rule shortly 
afterwards (1920), Yerevan, despite being subjected to 
significant democratic, economic, and urbanistic transfor-
mations, mostly remained a multiethnic "Eastern city" not 
only with its crooked streets and clay houses, which are 
often mentioned in the descriptions of the city, but with its 
culture as well. One can get a clear idea of this cultural 
situation with the help of 1920s' press and fiction literature 
and memoirs of those times. During the 20th century, this 
heavy colonial heritage proved to be much more durable 
and influential (especially in the case of musical folklore) 
than many would want it to be.  

Meanwhile,in the cultural centers of the Russian Empire 
such as Petersburg, Moscow, and Tiflis, Eastern Armenian 
secular intellectuals of the 19th century, responding to the 
ideas of the Enlightenment and Romanticism, had devel-
oped a new, modern conception of Armeniannessand the 
national ideology. In 1920s, having access to this knowledge 
created during many decades and having the desire of build-
ing a modern country, a big number of intellectuals and pro-
fessionals came to Yerevan from Europe and Russia, who, 
despite difficult economic and unfavorable cultural condi-
tions, engaged in the realization of programs of institutionali-
zation and development of architecture, fine arts, classical 
music, art as well as other cultural practices. 

The New Life of Folk Music 
Even the consistent Soviet cultural policy and the ef-

forts of the intellectual elite were not sufficient for the urban 
culture characterized as "Eastern" to disappear within a 
few decades. I use quotation marks to emphasize that here 
the meaning of "Eastern" is the result of comparison with 
the capital of the Soviet Armenia that had adopted the 
modernization path and, apart from being descriptive, has 

© Bayadyan G., 2019



~ 68 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

a negative if not a contemptuous connotation. (Let us note 
that, for instance, the above-mentioned general plan of 
Yerevan was, in particular, inspired by English architect  
E. Howard's idea of a "garden city.") Andin case of 
rabiz"Eastern" first of all refers to the songs and melodies 
full of Eastern-style ornaments. Below I will try to demon-
strate the decisive role of the Soviet cultural policy and 
social transformations in the formation of rabiz. 

Decisive shifts for folk music and urban folklore took 
place in the Stalinist era. Generally, the 1930s could be 
characterized by the return of the "national" tradition into 
the Socialist modernity. The attention toward folklore in-
creased. Traditional stories borrowed from the pasts of 
different nations were being published. Cultural deka-
dy(ten-day-long art festivals) and exhibitions were being 
organized. However, they were not authentic recovered 
traditions but were invented by the state with the enthusi-
astic participation of the national elites [2, с.161-182; 1,  
с. 227].This allowed modern forms of collectivity to be 
articulated through the reconstruction and invention of 
traditions, where the nation was legitimized as a carrier of 
a national narrative, which in turn was part of the social-
ism-building meta-narrative.  

During this period, a good example of a tradition that 
emerged within the discourse of the socialist development 
of nations is the so-called folk-instrument ensemble and 
the dominant style of folk and bard songs established by 
these ensembles since the 1930s. Through these Eastern 
folk-instrument ensembles, created to resemble Western 
orchestras, this music seemed to be "raised" to the level of 
the Western model of music. The first folk-instrument en-
semble in Armenia was founded in 1926. For many years, 
the ensemble was led by Aram Merangulyan and has 
borne his name since his death in 1967. 

Pluralism was characteristic of the popular music of 
the 1930s' Soviet Union. However, as opposed to the 
1920s, "it was a carefully controlled pluralism that did not 
indicate freedom of form and style." In the center of this 
pluralism was the Stalinist "mass" song, which was also 
spread through movies ("Volga-Volga," "Circus," and oth-
ers). It "tended to affirm the happiness and enthusiasm of 
the new era of socialist construction in optimistic, humani-
tarian, and positive lyrics and accessible tunes." [4, с. 26]. 
The Cultural Revolution was in the past, jazz had been 
successfully Sovietised and neutralized, and folk music 
was once again held in high regard. At the end of the 
decade, all the republics had folk ensembles,and some 
also had pop music orchestras. 

American researcher Andy Nercessian claims that the 
Soviet cultural policy had a much more significant impact 
on folk music than on any other music genre. He describes 
this impact through a few interconnected processes–the 
"institutionalization", "professionalization", "standardiza-
tion", and "ensemblization" of folk music and its perfor-
mance. This particularly meant a transition from amateur 
groups to professional ensembles, and it was the creation 
of folkensembles that changed everything related to per-
forming and listening practices of folk music. This complex 
process meant modeling folk music based on the more 
developed pattern of classical music and required literate 
and educated musicians as well as reconstruction of in-
struments and refinement of skills based on the Western 
model (particularly in order to reach compatibility among 
different instruments) and so on. The context of playing 
and listening to music was being changed. Folk music 
moved from the rural environment to the city. It was per-
formed in recording studios and concert halls, broadcast 
through the radio and television instead of being played at 

festivities, weddings, and funerals. This music had a high 
quality and very wide audience [3, с. 154-155]. 

As Nercessian notes, the central figure of the process 
of standardization of musical practiceswas the conductor 
of the orchestra, who also carried out the work of musical 
arrangement. The harmonization of the song not only 
distorted the melodic line of Armenian monodic music but 
also eradicated the local features (mode, rhythm, and so 
on) and its whole folklore diversity for the sake of a single 
common style, which could be and in fact was considered 
"national." He concludes that the ensemblization of folk 
musicled to "ever-increasing standardization, rather than 
the preservation of individual musical dialects. The exist-
ence of a conductor-arranger culture should therefore be 
regarded as a prime factor in the process of musical 
standardization in Armenia" [3, с. 160]. Thus, Soviet Ar-
menian folk music was a result of a process that in a par-
adoxical way combined Westernization (the classical 
model), Sovietization (standardization), and nationaliza-
tion (the erasure of musical dialects). 

Let us note that the "discovery" of the ancient and orig-
inal Armenian music different from Turkish, Arabic, or Per-
sian music took place as early as in the 19th century by the 
efforts of a group of musicians and musicologists who col-
lected, performed, and popularized the folk song. Nerces-
sian notes that in the second half of the 19th century the 
attitude of Armenians toward music was formed under a 
strong influence of a nationalist ideology, bringing forth "the 
inclination to assess and perceive musical activity within a 
national framework." Further on, he notices that the collec-
tion and transcription of folk songs was carried out by mu-
sician who had received Western-type education and were 
applying corresponding technics. Their work, harmoniza-
tion in particular, inevitably led to a transformation, alt-
hough minimal, in the sense of Westernization.[3, с. 150-
151]. Thus, national and Soviet approaches to folk music 
had certain similarities, while the key difference was that 
within the Soviet project the advancement of folk music, 
cultivation of folk ensembles was done for the sake of so-
cialist interests, and "all of these national musical schools 
would eventually come together within a single Soviet mu-
sical institution."[3, с. 152]. 

The Old and Modern Rabiz 
The word "rabiz" most probably stems from the Rus-

sian abbreviation RABIS (RABotnikiISkusstva), which 
came forth in 1919 as the name of the trade union of art 
workers. Eventually, a slightly altered version of this ab-
breviation was assigned to a certain type of folklore song. 
Here, I will mostly discuss this meaning of "rabiz," alt-
hough the social and cultural meanings of the word will 
not be completely neglected either. It seems that the 
negative connotation of the word has been formed gradu-
ally, when this music gained cultural and social signifi-
cance and became a subject of discussion. 

Despite being widespread among Armenian population, 
rabiz did not have access to music halls and radio and tel-
evision and was available for unmediated listening only at 
certain restaurants, while mostly being distributed through 
home-made records. Later on, in the 1970s, due to the 
availability of record-players and tape-recorders, radical 
changes were made in the distribution and consumption of 
music and rabiz in particular. 

A more extended meaning of the word rabiz referred to a 
certain culture, mostly youth lifestyle: the speech, manners, 
clothes, values, all of which implied a certain social stratum. I 
think this aspect allows to speak about a certain subculture 
that emerged during those years, which was almost exclu-
sively masculine (rabiz musician were men as well). I em-
phasize this since in the official forms of popular music (folk, 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 69 ~ 

 

 

pop) there were a lot of women. To describe someone as 
rabiz would mean to imply that he was not progressive and 
was retrograde and tasteless. Alternatively, rabiz can be 
characterized through the opposition between a provincial 
(villager) and a civilian (Yerevanian), although the opposition 
was in fact between the center and the suburbs of the city. 
The former was a place for ardent modernization and a for-
mation of a new urban (and national) culture, while the latter 
was mainly inhabited by former villagers.  

Since in the Soviet Union such marginal forms as rabiz 
were not given an opportunity to represent themselves, tell 
a story of themselves, if such a story could be imagined at 
all, one could learn about rabiz only from others, first of all 
from the intellectuals, and it was only a rejecting, disparag-
ing opinion (even if they had a different opinion in their 
minds). Therefore, rabiz was a low, retrograde, in one word 
an "Eastern" music, although we will see that rabiz was 
actually a strange mix of the conservative and the modern. 

It is clear, and my personal experience and perceptions 
only confirm this, that such modernization of bard and folk 
culture could also, to a certain extent, distance, alienate 
this culture from the masses. My assumption is that 
rabizwas able to fill the gap resulted from the moderniza-
tion of the folk and oppression and exclusion of everything 
"Eastern." It was meant to satisfy the needs of the audi-
ence which could not be satisfied by folk and bard as well 
as Armenian and Soviet popular music. We also should not 
forget about the musicians who found in rabiz what was 
missing in or was made secondary in cultured folk music–
the amateur spontaneity, the opportunity for improvisation, 
and,after all, the "Eastern" that was loved by the masses.  
I think it can be assumed that rabiz was moving away from 
the refined folk (i.e. the national) and other forms of popular 
music in two directions–toward local musical dialects and 
toward the regional "Eastern." 

Further on, one can ask the question of what the audi-
ence of rabizwas in terms of the social class, age, gender 
and also what the actual extent of its popularity was. Alt-
hough today one can only make assumptions about these 
things, the answers to these questions should be sought 
for in the rapid demographic changes in the Soviet Armenia 
and Yerevan in particular: during the process of industriali-
zation and urbanization that gained a new momentum in 
the 60s, the population of Yerevan was multiplied and a 
new extensive urban class–the laborers–was formed at the 
expense of the rural population.I think rabiz was first of all 
the culture of this stratum–the urbanized villagers–driven 
out from the village, the traditional rural environment to 
the city. They were the key consumers of this essentially 
urban culture, or, to put it differently, rabiz was the partic-
ipant and the reflection of their experience, their process 
of socialization and was to satisfy their uncultured taste. 
Thus, in the post-Stalinist liberalization era, despite being 
officially rejected, rabiz, as a music that satisfied the cul-
tural needs of a gradually-extending audience, enjoyed its 
marginal existence. It evidenced the existence of a large 
mass of people that were neglected by the socialist and 
national ideologies as well as by the cultural policy. Final-
ly, as implied above, rabizwas not a folklore culture in the 
common sense, and it was different from the old forms of 
urban folklore. On one hand, one can observe in it signs 
of resistance against the dominant forms of cultural mod-
ernization (socialist and national). On the other hand, it 
contains elements of a newly-emerged subculture, which 
was not devoid of the modern manners. 

In this respect, one of the characteristic features of 
rabiz is the language of the songs. Since it is not the village 
dialect, one can assume that it might be the urban slang 
(and this perhaps would be yet another manifestation of 

resistance), but, in reality, it is the almost-clean literary 
Armenian. This choice becomes clear when we pay atten-
tionto the topics and plots of the songs, which were much 
closer to the urban romance and were,at the same time, 
impossible for folk and bard songs. Thus, the language 
and rhetorical forms necessary for rabiz could only be 
found in the literary language. 

Then there were the instruments with which this music 
was played: accordion, clarinet, and, later on, the violin but 
not national instruments, although duduk could be used for 
accompaniment. Those were European instruments, which 
had already been familiar and available to the musicians 
for a few decades through the pop music orchestras. How is 
it possible to explain this selection of instruments? In my 
opinion, there are a few factors that seem convincing: the 
tendency of rabiz to become a new urban culture within the 
modernizing society; the wider performing possibilities pro-
vided by these instruments(as in the case of literary Armeni-
an), which allowed the musicians to demonstrate their skills 
as well as left more space for their stylized self-expression 
and for fulfilling the expectations of the audience. 

Love, especially unrequited and disappointed love,is 
among the main themes of rabiz if not the main one: pain, 
suffering, sadness, and so on mostly expressed through 
an imaginary narrative, stereotypical topics, repeated 
phrases and rhetorical techniques, primitive lyrics. Those 
were songs that, perhaps allegorically, spoke about 
things that were not usually discussed in a country that 
was building socialism and enjoying a period of "national 
awakening": the common hardship brought by the social-
ist modernization, the heavy human consequences of the 
radical social and cultural shifts… 

Conclusion 
I will very briefly describe what happened to this music 

in the post-Soviet Armenia. First of all, it is not marginal or 
rejected any more. On the contrary, it is aggressive, ambi-
tious, and all-absorbing, having occupied the central spot 
on the popular culture scene. The post-Soviet process of 
degeneration of rabiz, which is a result of a number of fac-
tors–the extinction of the corresponding social class, the 
disappearance of the Soviet cultural canon and the "high-
low" hierarchy, the spread of consumerist culture, and so 
on–led to a new type of mass culture. A not less important 
factor was the migration of a large number of musicians to 
rabiz from other genres dictated by survival concerns dur-
ing the years of post-Soviet economic crisis. As previously, 
it borne on itself the traces of a centuries-long foreign dom-
ination that were clearly recognizable and which, once hav-
ing penetrated the cultural tissue and public taste, cannot 
be rejected or thrown away as simply something foreign. 
They perhaps canbe transformed and dissolved into new 
hybrid forms born out of the interaction of the Soviet Arme-
nian popular musical heritage with global cultural tenden-
cies. Nevertheless, the above discussion allows to con-
clude that rabiz–the unintended child of the 60s' urban cul-
ture–has now become the only legal successor of the So-
viet popular musical culture. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Кадио Ж. Лаборатория империи: Россия/СССР, 1860‒1940 /  
Ж. Кадио. ‒ М.: Новое литературное обозрение, 2010. ‒ 336 с. 

2. Martin T. Modernization or Neotraditionalism? Ascribed 
Nationalism and Soviet Primordialism / Terry Martin // Hoffman, D. L., 
Kotsonis, Y. Russian Modernity: Politics, Knowledge, Practices. – 
Houndmills: Macmillan Press, 2000. – P. 161‒182. 

3. Nercessian A. National identity, cultural policy and the Soviet folk 
music in Armenia / Andy Nercessian // Soviet Music and Society Under 
Lenin and Stalin. – London: Routledge, 2004. – P. 148‒162. 

4. Stites R. The ways of Russian popular music to 1953 / Richard 
Stites // Edmunds, N. (ed.). Soviet Music and Society Under Lenin and 
Stalin. – London: Routledge, 2004. – P. 19‒32. 



~ 70 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

REFERENCES: 
1. Cadiot, Juliette. (2010). Laboratory of Empire: Russia/USSR, 

1860‒1940. Moskow, Novoe literaturnoe obozrenie (In Russian). 
2. Martin, Terry. (2000). Modernization or Neotraditionalism? 

Ascribed Nationalism and Soviet Primordialism. In Hoffman, David L., 
Kotsonis, Yanni. Russian Modernity: Politics, Knowledge, Practices. 
Houndmills, Macmillan Press, pp. 161‒182. 

3. Nercessian, Andy. (2004). National identity, cultural policy and the 
Soviet folk music in Armenia. In Soviet Music and Society Under Lenin and 
Stalin, (pp.148‒162). London, Routledge. 

4. Stites, Richard. (2004). The ways of Russian popular music to 
1953, in Neil Edmunds (ed.), Soviet Music and Society Under Lenin and 
Stalin, (pp. 19‒32). London, Routledge. 
 

Re c e i ve d  E d i to r i a l  B oar d  30 . 10 . 19  
 

Г. Баядян, канд. физ.-мат. наук, лектор, 
кафедра коммуникаций и новых медиа,  
факультет журналистики и массовых коммуникаций,  
Ереванский государственный университет,  
ул. Алек Манукян, 1, Ереван, 0025, Армения 

 
РАБИЗ: НЕЖЕЛАННЫЙ РЕБЕНОК ГОРОДСКОЙ КУЛЬТУРЫ 1960-Х 

 
В статье рассматриваются идеологические, социальные и культурные условия, которые сделали возможным формирование и 

развитие "рабиза", формы городского музыкального фольклора, в 1960-х годах. Рабиз описывается как нежелательный результат 
процесса социалистической модернизации. Он унаследовал определенные важные аспекты от сохранившихся форм досоветской 
городской культуры, но некоторые из его ключевых особенностей обусловлены советской культурной политикой 1930-х годов и 
социально-культурными тенденциями Советской Армении 1960-х и 1970-х годов. Рабиз был побочным эффектом индустриализации и 
урбанизации 60-х годов, а затем был радикально преобразован и деградировал в процессе постсоветской деиндустриализации. 

Ключевые слова: городской музыкальный фольклор, народная музыка и ее институционализация, урбанизация, индустриализа-
ция/деиндустриализация, колониальное наследие, культурная политика. 

 
Г. Баядян, канд. фіз.-мат. наук, лектор, 
кафедра комунікацій і нових медіа,  
факультет журналістики і масових комунікацій,  
Єреванський державний університет,  
вул. Алек Манукян, 1, Єреван, 0025, Вірменія 

 
РАБІЗ: НЕБАЖАНА ДИТИНА МІСЬКОЇ КУЛЬТУРИ 1960-Х 

 
У статті розглядаються ідеологічні, соціальні і культурні умови, які зробили можливим формування і розвиток "рабіза", форми 

міського музичного фольклору, в 1960-х роках. Рабіз описується як небажаний результат процесу соціалістичної модернізації. Він ус-
падкував певні важливі аспекти від збережених форм дорадянської міської культури, але деякі з його ключових особливостей обумов-
лені радянською культурною політикою 1930-х років і соціально-культурними тенденціями Радянської Вірменії 1960-х і 1970-х років. 
Рабіз був побічним ефектом індустріалізації і урбанізації 60-х років, а потім був радикально перетворений і деградував у процесі по-
страдянської деіндустріалізації. 

Ключові слова: міський музичний фольклор, народна музика та її інституціоналізація, урбанізація, індустріалізація/деіндустріалізація, колоніаль-
на спадщина, культурна політика. 

 
 
 
УДК 130.2 (711:712)  

В. С. Гриценко, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
valentynagrytsenko@knu.ua 

 
МІСТО І ПАРК: ВІЗУАЛІЗАЦІЯ СМИСЛІВ 

 
Стаття присвячена взаємозалежній ідентифікації міста і парку, яка здійснюється шляхом візуалізації протилежності їх сутнісних 

смислів. Проаналізовано підстави для розгляду міста як простору відтворювання власне людського та необхідності його адекватно-
го, сутнісно орієнтованого, міждисциплінарного вивчення. У цьому контексті парк розглянуто як візуальний легітиматор міста, міс-
то ж – як відкриту динамічну структуру, що потребує різнорідних, у тому числі непрямих, ідентифікаторів. Таким чином, пропону-
ється нова – кореляційна – модель їх дослідження, побудована на здатності візуальності фіксувати і передавати смисли.  

Ключові слова: візуалізація cмислів, взаємозалежна самоідентифікація, мультивізуальність, візія міста, органічне бачення, зони візуального 
компромісу. 

 
Постановка проблеми. На шляху усвідомлення 

людиною простору свого буття місту належить особли-
ве місце. У той час, як світ наблизився до кожного на 
відстань простягнутої руки – дистанцію до екрану моні-
тора, воно все більше виявляє свою незвіданість. Це 
виглядає парадоксально, адже канали самоідентифіка-
ції з необхідністю пролягають й крізь означники малої 
батьківщини, залишаючи вічні мітки у людському само-
усвідомленні: мій дім, мій двір, моя вулиця, парк біля 
школи тощо. При цьому місто як сформована цілокуп-
ність залишається річчю у самому собі, будь воно міс-
течком чи мегаполісом. Цей своєрідний парадокс, звіс-
но, дочекається свого дослідника, що відкриє багато 
несподіваного, пов'язаного, зокрема, із стосунками все-
загального з одиницею людського буття. Однак і тоді, і 
сьогодні не втратить актуальності розуміння ролі міста 
у долях людства, адже, створене людиною, воно стало 
реальним "діагностом" проблем її існування і водночас 
проєктантом її майбутнього.  

Цей факт ще вповні не усвідомлений, та відчуття 
його наявності імпліцитно присутнє у багатоаспект-
ності вивчення міста. Теорія "осьового часу" відкрила 
портал наукового інтересу до нього. З того моменту 
він не тільки не вичерпався, а й суттєво розширився, 
увібравши в себе проблеми життєздатності сучасного 
людства, які неухильно нарощують свою актуаль-
ність. Поява таких проектів, як "Проект Венера" Жана 
Фреско з його ресурсо-орієнтованим стрижнем, – пе-
реконливе тому свідчення. У ньому місто виступає в 
універсально-перетворювальному значенні – як осе-
реддя й основа кардинальних змін і трансформацій 
глобального характеру.  

Хиткість "ґрунту" для самоідентифікації, сьогоднішня 
редукція духовних орієнтирів роблять місто об'єктом 
надзвичайної притягальності, індивідуально-особистісної 
та аналітичної. Звичайно, мається на увазі не територіа-
льна одиниця і не щось на кшталт індустріалізованого 
села. Йдеться про простір, здатний максимально сприя-

© Гриценко В. С., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 71 ~ 

 

 

ти людському саморозвитку і, що вкрай важливо в сучас-
них умовах, – відтворюванню матерії людськості. Маючи 
комплексну структуру, даний об'єкт аналізу є, умовно 
кажучи, "всеїдним", відкритим для будь-якого теоретич-
ного запиту. Практично все в ньому заслуговує на увагу, 
потребуючи не просто міждисциплінарного, а сутнісно 
орієнтованого міждисциплінарного бачення.  

Однак є в цій структурі те, що сприяє самоідентифі-
кації міста в його специфічній рукотворності. Це паркові 
зони, такі приємні людському оку, а отже, й людській 
душі. Їхній особливий світ, штучно сформований і щиро 
схвалений, насправді не обмежений екологічною доці-
льністю. Причини його появи закриті для побіжного пог-
ляду, адже лежать в іншій площині – у глибинних про-
цесах людинотворення. Народжені потужною енергією 
світовлаштування, місто і парк знаходяться у стосунках 
взаємозалежності, що стали продуктом їхньої історич-
ної взаємодії. Як відомо, міста не створювалися навко-
ло парків, що в існуючому тандемі забезпечує їм гене-
тичну зверхність. Попри це їхня диспозиція визначаєть-
ся іншим: парк виявився одним із головних легітимато-
рів міста, унаочнивши його креативну енергетику як 
особливого, принципово відмінного від попередніх, про-
стору людського життя, і водночас сам "отримав вірчі 
грамоти" як духовна рекреація, пов'язана з універсаль-
ними можливостями людського самовияву.  

Аналіз досліджень і публікацій. У даному аспекті 
проблема ставиться вперше, однак її постановка разом 
із начерком шляхів вирішення має враховувати дис-
курс, що склався навколо вивчення заявлених феноме-
нів – міста і парку, як кожного окремо, так і в їхньому 
функціональному співвідношенні. Звісно, йдеться про 
сучасне їх бачення у тих ракурсах, що корелюють з об-
раним напрямом дослідження. Передусім це стосується 
переконання в необхідності міждисциплінарного ви-
вчення міського простору, широко представленого в 
гуманітаристиці, а також взятого на озброєння сучас-
ною теорією архітектури та містобудівництва 
(К. Ю. Вітюк, В. Г. Ніколаєв, Я. В. Євсєєва, М. О. Ульяні-
чев, І. М. Фельд, М. С. Шилехіна та інші). Обраний фор-
мат аналізу передбачив врахування напрацювань ур-
банізму, класичного і нового, стосовно цілісності міста, 
системності його природи, органічності його складових, 
відкритої дискусійності цих проблем (П. Гаддес, Л. Вірт, 
М. Кастельс, С. Сассен та інші). 

Важливим підґрунтям розгляду питання виступили 
праці, присвячені візуальному середовищу як фактору 
соціального впливу (А. В. Дроздова, Г. Ю. Мягченко, 
Т. Середа, В. А. Філін), як цілісному явищу, яке потре-
бує лише відповідного, інтегративного, вивчення 
(Л. М. Вольська). Дотичними до обраної проблеми є 
дослідження впливу міста на людину в якості носія се-
мантично багатошарової візуальної інформації 
(К. В. Сальникова), кореляції соціальних і візуальних 
домінант його пред'явлення, сучасного містобудування 
– з позицій врахування прав та інтересів людини 
(Т. М. Ковальова).  

Значний інтерес у світлі поставленої задачі пред-
ставляє розроблена В. А. Філіним концепція автоматії 
саккар, яка склала основу його теорії відеоекології, що, 
у свою чергу, стала теоретичною платформою для 
аналізу візуального ресурсу міста багатьма іншими до-
слідниками, чия кількість постійно збільшується. Усі 
вони рухаються у межах висловлених вченим ідей що-
до специфіки візуальності міста, її значення в екології 
людини, протиприродності сучасного міського середо-
вища, наявності в ньому гомогенної й агресивної скла-
дових, чинників "міського стресу" тощо. Концепція 
В. А. Філіна зайняла окреме місце серед низки штудій 
міської візуальності, розглянутої з різних точок зору: 
філософсько-антропологічної, естетичної, культурологі-

чної, архітектурної, психологічної, соціологічної тощо 
(С. С. Аванесов, К. В. Байкова, В. В. Бахарєв, А. В. Ікон-
ніков, Д. О. Колеснікова, Л. Кязимзаде, С. В. Пирогов, 
Р. Ю. Морозов, М. В. Удалов та інші).  

У формуванні дискурсу дослідження продуктивним 
виявилось звернення до теорії паркової форми люд-
ського облаштування. Оскільки постановка проблеми 
не передбачає аналізу конструктивно-змістових особ-
ливостей паркового простору, а націлена на розгляд 
парку як смисловизначальної складової міста, у поле 
нашого інтересу потрапили праці, що торкаються їхньо-
го зв'язку, співіснування у межах спільної урбаністичної 
структури, його культурного значення (М. Б. Буланова, 
П. Данн, О. С. Мавлютова, О. С. Метьолкіна та іншф).  

Метою статті є аналіз візуальної єдності міста і па-
рку – продуктів людського світовлаштування – як стосу-
нків сутнісно-смислового взаємопроявлення. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Місто 
– явище рукотворне, в ньому немає нічого природного, 
окрім зайнятої ним території, хоча й вона, зважаючи на 
сучасні можливості, може бути штучно створеною. Міс-
та, звичайно ж, не будували навколо парків; зрозуміло 
також, що в чинниках їхньої з'яви в історії людства не 
містилося нічого, що могло б передбачати обов'язко-
вість виникнення цих специфічних зон, присутніх сього-
дні в будь-якому урбаністичному просторі. 

Кожне місто має своє обличчя, найпривабливішими 
рисами якого є саме паркові ареали, невід'ємні елемен-
ти міського середовища з його різними вимірами – від 
архітектурно-конструктивних до соціокультурних. Пар-
кові зони, корелюючи з усіма значеннями міста як впо-
рядкованої системи, виражають їх через візуальну до-
мінанту. А це означає, що розкриття паркового сутніс-
ного коду вимагає врахування його візії, чого насправді 
не відбувається, адже працювати з видимим і візуально 
пред'явленим – це різні речі. Найчастіше обмежуються 
видимим, оцінюючи в аналізі зовнішній бік привабливо-
сті парків, їхні кардинальні відмінності від індустріаль-
них "пейзажів", природно-рекреаційні ресурси тощо. 
Візія ж парку сама по собі – як окремий й самодостатній 
предмет дослідження – поки що не потрапила в межі 
теоретичного інтересу передусім через стійкість аналі-
тичних стереотипів. У дискурсі вивчення феномена па-
рку продовжують домінувати екологічні й художньо-
естетичні підходи, і, хоча для цього є підстави, важко 
подолати відчуття відсутності в них фундаментального 
відправного ґрунту, їх частковості й фрагментарності.  

Певна тенденція до зміни ситуації, хоча й у вузько-
специфічному напрямку, намітилася у межах концепції 
візуальної екології – "відеоекології", розробленої й за-
пропонованої російським дослідником В. А. Філіним, і її 
подальшого використання в якості нового наукового 
напрямку вивчення візуального сприйняття навколиш-
нього середовища. Досліджуючи з позицій розуміння 
візуального середовища як одного з головних компоне-
нтів життєзабезпечення людини явище автоматії саккад 
– мимовільних швидких рухів очей, що відіграють важ-
ливу роль у зоровому контакті людини зі світом й, від-
повідно, у цілеспрямуванні її поведінки, – В. А. Філін 
визначає зоровий оптимум, релевантний фізіологічній 
нормі, наполягаючи, що він має враховуватись при 
створенні комфортного для людини візуального сере-
довища. Необхідність його оптимізації й потребує, на 
його думку, існування відеоекології. 

Візуальне уявлення про все, що нас оточує, ми 
отримуємо завдяки постійному (за фізіологічної норми) 
здійсненню саккад. Дослідник, на наш погляд, розгля-
дає цей процес як послідовну візуальну концентрацію у 
досягненні візуальної суті: "У людини, що вперше поба-
чила об'єкт, перші саккади не мають строгої прив'язки 
до конкретного місця. Автоматія саккад – це процес 



~ 72 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

стохастичний, отже, і перші саккади мають випадкову 
орієнтацію. Пізніше, після кількох саккад, увагу людини 
може привабити якась домінанта, наприклад, шпиль 
будівлі, бокові виступи, колони і т. д. Оббігши перший 
раз по цих елементах, маршрут руху очей може повто-
ритися. Якщо будівля має прекрасний вигляд, то куди б 
очі не дивилися, кожна саккада робить свою важливу 
справу – приносить у душу квант краси. В цей час сак-
кади "сипляться" самі по собі. Користуючись військовою 
мовою, саккади здійснюють "килимове бомбардування". 
Будівля є квадратом ураження. При цьому не по всій 
будівлі і обов'язково з урахуванням вузлових компози-
цій" [6, с. 44]. Проаналізувавши міське середовище з 
позицій концепції "автоматії саккад", вчений дійшов 
висновку про існування в ньому гомогенного й агресив-
ного полів, де другі не відповідають зоровій нормі, уне-
можливлюючи повноцінну роботу очей й, таким чином, 
негативно впливаючи на те, що з нею пов'язано.  

Розробка даної теорії додала ще одну гілку до су-
часного вивчення видимої картини міста, підтвердивши 
операціональність поняття "візуальне середовище 
міста", а також те, що водночас воно є самодостатнім 
концептом. Його сенс явно переважає обсяг проблеми 
фізіологічного дискомфорту зорового сприйняття і, на 
нашу думку, полягає в уявленні про місто як про ціліс-
ність особливого порядку – мультивізуальність, де 
смисли існують в одиницях бачення, виражаються 
шляхом візуалізації.  

Здатність бачити є дарунком природи і водночас 
великою спокусою: вона здатна рятувати і спроможна 
знищувати. Немало з того, що створено людством, 
втратило б сенс та й взагалі могло б не виникнути, якби 
люди були її позбавлені. Світ без упину подає їм візуа-
льні сигнали, орієнтуючи у безпечному влаштуванні в 
ньому. Можливість бачити зоряне небо дає відчуття 
власної безмежності і водночас усвідомлення власної 
межі; фіксація зміни дня і ночі дозволяє розраховувати 
свої сили; спостереження чужої міміки застерігає від 
особистого контакту чи сприяє йому, накопичуючи у 
комунікаційному досвіді візуальні знаки застереження і 
сприяння; видимі явища, як не здається це парадокса-
льним, стимулюють процеси екзистенціального транс-
цендування, одним із супровідників якого є почуття під-
несеного – продукт бачення надміру великого. Від рівня 
буденності до рівня трансценденції шлях пролягає крізь 
силу-силенну візуальних знаків, образів, символів, які 
гальмують чи надихають людину в її саморозвитку. При 
цьому будь-який досвід утвердження у світі має свій 
візуальний слід, який відкладається у почуттєвій пам'я-
ті, спрацьовуючи надалі у схожій ситуації.  

Природно, що місто, як середовище практично бі-
льшої частини населення Землі, виступає простором 
реалізації всіх цих процесів. На жаль, розглядаючи його 
візуальну іпостась, дослідники їх не торкаються, зосе-
реджуючись переважно на зовнішній стороні візуально-
сті, хоча не менш важливо зрозуміти її внутрішній бік, 
точніше, її смисли. Першим наближенням до них є зве-
рнення до візуальних кодів як найбільш структурованих 
змістових величин, хоча і тут не можна спертися на 
якусь однозначність розуміння та тлумачення. У цій 
понятійній парі, що впевнено прокладає шлях до широ-
кого наукового вжитку, слово "код" здебільшого викори-
стовується як фігура мовлення, а не у своєму сутнісному 
значенні, що девальвує цілокупний смисл поняття, де 
об'єднання двох явищ є органічним, а не формальним.  

З іншого боку, саме сутнісний масштаб розуміння 
коду імпліцитно присутній у різноспрямованих прямих 
чи дотичних дослідженнях візуальності. Так, у форму-
ванні основ психосеміотики міжособистісного спілку-
вання (О. О. Петрова) базовими обираються типи візу-
ального самоподання образу "я", знакові системи зов-

нішнього вигляду як специфічний комунікативний засіб, 
що виявляє свою інформативну беззаперечність. Ви-
вчення структур образної репрезентації за допомогою 
методу невербального семантичного диференціалу 
(В. Ф. Петренко) стало можливим завдяки усвідомлен-
ню здатності людського мислення переводити інфор-
мацію з форми просторових образів у форму дискрет-
них знакових кодів, на чому заснована людська здат-
ність сприйняття та інтерпретації образотворчих мов. 
Саме врахування кодових візуальних структур дало 
дослідникам підстави для висновку щодо існування 
"природного" коду сприйняття як накопиченої множини 
знакових засобів, з яких здійснюється відбір посередни-
ків для оптимальної візуальної комунікації (М. С. Андрі-
анов). Робиться висновок, що вибір одних знаків при 
свідомому нехтуванні іншими, власне, і формує "форми 
бачення", що, зокрема, розрізняють художників різних 
епох, творчих напрямів та стилів. П. О. Флоренський 
переконував, що у творчості художника відбувається 
декодування реальної дійсності, зображення кодуєть-
ся у художньому творі, щоб у підсумку бути декодова-
ним глядачем. Аналіз притаманних людині форм ба-
чення, який сьогодні спирається на різні методологічні 
підходи та точки зору, з необхідністю виводить на пи-
тання універсальних візуальних образів як забезпечу-
вальної основи візуальної комунікації, що здатна під-
тримувати продуктивну людську взаємодію у повсяк-
денних соціальних практиках.  

Такі й подібні контекстуальні апеляції до рівня візу-
альних кодів є, скоріше, винятками, які засвідчують, що 
у вивченні візуальності продовжує переважати фено-
менологічний підхід, добре знайомий рекламістам, 
імідж-експертам, медійникам тощо, а отже, і тактики її 
дослідження, і отримані висновки не співвідносяться із 
загальною теорією візуального й, таким чином, – з пи-
таннями його природи та функцій. У межах даного дос-
лідження сутнісне розуміння візуальності є принципо-
вим, здатним надати належне значення явищам візуа-
льної самоідентифікації, візуалізації смислів, декоду-
вання візуальних кодів. У цьому сенсі важливим є з'ясу-
вання співвідношення кодів і смислів, яке розкриваєть-
ся у площині структурно-семіотичного аналізу культури.  

Як відомо, коди у просторі культури опосередкову-
ють глибинні смисли. Стосується це і візуальних кодів, 
чий зв'язок з реальністю є не однозначним, а багато-
шаровим, що робить їх семантично ємними при збере-
женні незмінної функції чіткого смислового розрізнення. 
Оптимізуючи зміст культурного значення, вони пере-
творюють його на смисли, забезпечуючи, таким чином, 
контакт людини зі світом ідей та цінностей. Візуалізова-
ні смисли мають здатність ставати потужними внутріш-
німи регулятивами, спроможними суттєво впливати на 
духовну структуру людини. Та, не дивлячись на так 
званий "візуальний поворот", ці спроможності залиша-
ються недооціненими і не вповні реалізованими.  

Візуальні смисли мають не тільки візуально спрямо-
вані об'єкти, ними наділено практично все навколишнє 
середовище людини. І місто, куди спрямована сьогодні 
ледь не більша частина людства, є мультивізуальним 
простором, що складається з різноманітних кластерів. 
Саме ось така реальність стоїть за поняттям "візуальне 
середовище міста", яке по суті позначає дуальну ціліс-
ність: гомогенну – за способом передачі інформації й 
гетерогенну – за сутнісною спрямованістю. Місто висту-
пає полем формування урбаністичних візуальних явищ, 
їхньої соціокультурної натуралізації та селекції, і лише 
умовно можна говорити про їхню єдність, адже наспра-
вді вона є конгломератом, тобто механічним поєднан-
ням під урбаністичним знаменником.  

Слід зазначити при цьому, що все візуальне тло мі-
ського життя експлуатує притаманну людині одвічну 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 73 ~ 

 

 

потребу "бачити, щоб діяти", яка не тільки не загуби-
лась у тривалій людській історії, а, навпаки, загостри-
лась, перетворившись на базовий орієнтир у навколи-
шньому світі, провідний спосіб бути дотичною до нього. 
Важливою її складовою виступає так зване внутрішнє 
бачення, що є результатом сублімації у духовний роз-
виток тієї напруги, яка з необхідністю виникає між зов-
нішнім візуальним і "внутрішньою" людиною. Таким чи-
ном, ми маємо справу із процесом, що є константним 
для саморозвитку людини. Відбувається він, звісно, не 
лише в урбаністичному просторі, однак специфіка міста 
сприяє кристалізації візуального тиску, який далекий від 
моделі органічного бачення.  

Незбігання цих двох різних потужних видів впливу 
потребує свого розгляду, який, на нашу думку, сутнісно 
пов'язаний з предметом аналізу. Багатовікове існування 
міст, здавалося б, вже мало зняти існуючу різницю, за-
кріпивши урбаністичну візуальну матерію у царині зо-
рової органіки. Однак органічним для візуального 
сприйняття людини залишається лише світ природи 
(навіть у випадку незнаного раніше й не освоєного нею 
природного ареалу). Місто ж має свою окрему візуальну 
історію: штучно створена, вона є зумисною на відміну 
від природи, материнського лона людства, яке, забез-
печивши фізіологічні можливості сприйняття, увійшло у 
свідомість усуспільненої істоти відчуттям невичерпності 
наданих людині резервів і їх зв'язку з об'єктивною доці-
льністю. У цьому сенсі природа назавжди залишається 
началом, що акумулює вітальну енергію як енергію са-
моздійснення, забезпечуючи формування, відтворення 
та збереження духовного геному людства. Таким чи-
ном, в усіх випадках – чи цілеспрямовано споглядаючи 
об'єкти природного середовища, чи побіжно сприймаю-
чи природне тло, людина не потерпає від агресивного 
тиску. Навіть тоді, коли незнайомий природний простір 
видається загрозливим, це лише активізує її сутнісні 
сили, відповідно мотивуючи та інтенсифікуючи процес її 
саморозвитку. Варто зазначити, що зустріч із природою 
викликає в нормі духовні імпульси, з іншого ж боку, 
природа є неперевершеною як ніша духовного віднов-
лення, чого не скажеш про урбаністичне середовище 
людського побутування.  

Зрозуміло, що у цих двох вимірах своєї дійсності 
людина отримує принципово різні візуальні сигнали: 
одні мають підстави для цілковитої довіри, інші є нав'я-
заними, адже переслідують свої конкретні цілі, оперую-
чи засобами для їх реалізації. Перші явлені такими, 
якими вони є, і не викликають відчуття насилля, сприя-
ючи, таким чином, гармонізації стосунків із собою. Другі, 
створені свідомо й, підкреслимо, проективно, несуть у 
собі виклик, народжений вже самим фактом авторства 
(байдуже, індивідуального чи колективного), адже за-
дум та його реалізація може в інших викликати не 
тільки схвалення, але й спротив. Власне, й місто як 
своєрідний сукупний простір стає примусовою терито-
рією буття для тих, хто зв'язав з ним власну долю. Для 
них неможлива позиція "ззовні" – місто втягує їх у 
свою систему: суєтну й комфортну, прагматичну і твор-
чу, ворожу й цілковито байдужу.  

У міському коловороті візуальне виступає найефек-
тивнішим способом конденсації, опосередкування й пе-
редачі смислів. Своєрідним чином це фіксує сталий ви-
раз "обличчя міста", що показує його зовнішню відкри-
тість до суспільної комунікації. Місто вступає в неї як 
"складний світ рукотворної природи, що має свої особ-
ливі закономірності розвитку, світ по-своєму природний, 
подібно до "першої" природи, і разом з тим штучний, 
який підкорюється творчій волі людей" [2, с. 297]. Цей 
складний і динамічний організм змушений постійно зна-
ходитись у стані перманентної самоідентифікації, що є 
нічим іншим, як набуттям власних смислів. Ці смисли 

давно вийшли за межі порівняння міста з селом, форму-
ючись у своїй основі всередині гомогенного урбаністич-
ного простору. Слід погодитися з тим, що "розуміння мі-
ського простору як динамічної конфігурації якихось місь-
ких контекстів та повсякденних практик (людей і різних 
спільнот), пов'язаних з конкретним середовищем, обумо-
влює перехід від спроб визначення, що є "місто взагалі", 
до роботи з різними режимами бачення" [5, с. 26].  

Споживання візуального образу міста й візуальних 
образів його окремих феноменів відбувається за різни-
ми сценаріями, які, на думку вчених, декодуються у 
межах кількох теоретичних парадигм. Аналізуючи "ме-
тодологічну оптику бачення міста", виділяє натураліс-
тичну, структуралістську, конструктивістську та фено-
менологічну російський дослідник С. В. Пирогов [4, 
с. 59], обравши операціональною основою феномен 
візуального образу як "когнітивну конструкцію, що відо-
бражує різноманітні типи досвіду" [4, с. 59]. По відно-
шенню до них візуальне виступає як "відображення 
об'єктивної соціальної реальності", як "система зон 
життєдіяльності, а також текст", як "виділення окремих 
фрагментів реальності (об'єктів)… і створення з них 
певної "картинки"… на основі завжди існуючих схем 
сприйняття: архетипів, габітуса, ідеології чи навіть про-
стих стереотипів", врешті, як те, що не тільки відобра-
жає, але й виробляє реальність [4, с. 60].  

У контексті нашого аналітичного інтересу найбільш 
продуктивним виступає бачення міста як тексту, що ва-
ріюється залежно від його суб'єктивно-особистісного 
сприйняття, адже візія міського простору переживається 
кожним як факт власного життя. Формуючись діяльними 
силами людини як частина її світу, цей багатошаровий 
текст, опосередкований численними елементами неор-
ганіки, виявляється не пенатами, а в певному сенсі тери-
торією незвіданого, яка напружує, мобілізуючи адаптивні 
механізми, внутрішні захисні ресурси. Це надає надзви-
чайної цінності міським локаціям, чиє візуальне пред'яв-
лення співпадає з органічними орієнтирами людського 
сприйняття. Cаме такими є паркові зони. 

Усвідомлення значення парків у семіосфері міста, а 
таким чином, й міста – у семіосфері парків потребує їх 
перехресного аналізу як явищ взаємозалежних, а отже, 
й взаємовизначальних. У цьому дискурсі вжите вище 
поняття органічного бачення є операціональним, пот-
ребуючи, на наш погляд, подальшого – концептуально-
го – розвитку. Візуальність за умови її сприйняття лише 
як видимого не є корелятом такого бачення, адже воно 
являє собою забезпечене зором світовідчування. Тому 
цілком зрозумілими є стагнація сучасних досліджень 
візуальності і водночас прагнення подолати її шляхом 
повороту до суб'єкта візуального сприйняття і сутнісних 
засад даного процесу, обумовлених природою людини, 
творчо-перетворювальною мотивацією її запитів до 
світу. Саме з таких позицій сформульована і розгляда-
ється поставлена нами проблема. Це означає переду-
сім, що процес смислотворення та побудованої на 
ньому соціокультурної комунікації здійснюється істо-
тою універсальною, недоконаною у цій своїй потенцій-
ній здатності через несприятливі реалії, однак спря-
мованою (усвідомлено чи інтуїтивно) на подолання 
розриву між надихаючим сутнісним ресурсом і тривіа-
льністю наявного буття. 

У цьому сенсі рядові посадки дерев, бульвари, 
сквери, звичні для ока городянина, є не тільки частиною 
екологічної програми, а й важливими візуальними ме-
седжами. Агенти природи, вони гасять агресивність 
урбаністичного середовища, мобілізуючи духовну 
остійність людини. Прагнення до гармонізації стосунків 
із природним оточенням, фундаменталізуючи людське 
світовідношення, кардинально вплинуло на людське 



~ 74 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

становлення, заклавши основи креативності і непозбут-
ність відчуття ресурсно-енергетичного зв'язку з naturа, 
захисного в умовах урбаністичного пресингу. Його 
складною, багатошаровою ремінісценцією є візії парків. 
Контрастуючи із знаками урбаністичної штучності, вони 
виконують надзвичайно важливу функцію: у межах пар-
кового простору, при його спогляданні, при вживанні у 
нього, у людини активізуються деміургічні ресурси, за-
гострюється їх духовна спрямованість, наділяючи, та-
ким чином, й візуальні знаки міста символікою людської 
перетворювальної спроможності, повновладності лю-
дини у будь-якому створеному нею просторі.  

Висновок. Постановка питання про смислову 
взаємодію міста і парку як особливих легітиматорів 
urbanus cultura може бути здійснена у межах різних 
дискурсів. Потенційним у цьому сенсі виявляється 
аналітичний ресурс досліджень візуальності в тій їх 
частині, де вона розглядається не традиційно – як 
видиме, а з позицій власне процесу людського ба-
чення, з'ясування його сутнісно-мотиваційних засад. 
З першої точки зору, місто і парк мають свої знайомі 
кожному окремішні візії, що існують у суспільній сві-
домості у формі усереднених образів. У другому ви-
падку ми маємо справу з якісно іншим "продуктом" 
зорового сприйняття – із самим цим сприйняттям як 
специфічним способом формування людських сенсів, 
які, як відомо, є навігаторами і стимулами людської 
самореалізації. Крізь призму такого розуміння місто і 
парк виявляють свою здатність до взаємозалежної 
смислової самоідентифікації. Їхня суперечлива єд-
ність представлена в урбанізованому просторі зона-
ми візуального компромісу, необхідними людині для 
утримання внутрішнього балансу: вбудована у рукот-
ворну систему урбаністичного буття з його набором 
візуальних знаків-відповідників, вона врівноважує 
себе відчуттям неперервності свого зв'язку із вселе-

нськими силами, візуалізованими у паркових локаці-
ях, агентах материнського лона природи.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Андрианов М. С. Невербальная коммуникация: психология и 
право / М. С. Андрианов. – М.: Институт общегуманитарных исследова-
ний, 2007. – 256 с.  

2. Гутнов А., Глазычев В. Мир архитектуры. Лицо города. / Серия: 
Эврика / А. Гутнов, В. Глазычев. – М.: Молодая гвардия, 1990. – 350 с.  

3. Калиненко Н. А., Сагнаева А. Т. Восприятие визуальной среды 
жителями крупного города как экологический фактор (на примере г. 
Омска) / Н. А. Калиненко, А. Т. Сагнаева // Вестник Челябинского госу-
дарственного педагогического университета. – 2009. ‒  № 11. ‒ 
C. 317‒327.  

4. Пирогов С. В. Контуры визуальных исследований города / 
С. В. Пирогов // Вестник Томского государственного университета. – 
2013. ‒ № 376. – С. 59‒63.  

5. Серто М. де. По городу пешком / М. де Серто // Социологическое 
обозрение. [Електронний ресурс] – 2008. – Т. 7. ‒ № 2. – С. 24‒38. ‒ 
Режим доступу: http://www.sociologica.hse.ru/data/2GII/G3/3G/I2IIB3429G/ 
7_2_2.pdf. 

6. Филин В. А. Визуальная среда города / В. А. Филин // Вестник 
Международной академии наук (Русская секция). – 2006. ‒ № 2. – 
С. 43‒50.  

 
REFERENCES: 

1. Andrianov, M. S. (2007). Neverbalnaya kommunikatsiya: psikhologi-
ya i pravo [Non-verbal Communication: Psychology and Law]. Moskow, 
Institut obshchegumanitarnykh issledovaniy.  

2. Gutnov, A. Glazychev, V. (1990). Mir arkhitektury. Litso goroda [The 
world of architecture. Face of the city]. Moskow, Molodaya gvardiya. 

3. Kalinenko, N. A. Sagnayeva, A. T. (2009). Vospriyatiye vizualnoy 
sredy zhitelyami krupnogo goroda kak ekologicheskiy factor (na primere g. 
Omska) [Perception of the visual environment by residents of a large city as 
an environmental factor (for example, Omsk)]. Vestnik Chelyabinskogo 
gosudarstvennogo pedagogicheskogo universiteta, 11, 317‒327. 

4. Pirogov, S. V. (2013). Kontury vizualnykh issledovaniy goroda [Con-
tours of visual studies of the city]. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo 
universiteta, 376, 59‒63. 

5. Serto M. de. (2008). Po gorodu peshkom [Walking around the city]. 
Sotsiologicheskoye obozreniye, 7, 2, 24‒38. Retrieved from 
http://www.sociologica.hse.ru/data/2GII/G3/3G/I2IIB3429G/7_2_2.pdf. 

6. Filin, V. A. (2006). Vizualnaya sreda goroda [The visual environment of 
the city]. Vestnik Mezhdunarodnoy akademii nauk (Russkaya sektsiya), 2, 43‒50. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  05 . 1 0 . 19  

 
В. С. Гриценко, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ГОРОД И ПАРК: ВИЗУАЛИЗАЦИЯ СМЫСЛОВ 

 
Статья посвящена взаимозависимой идентификации города и парка, которая осуществляется путем визуализации противопо-

ложности их сущностных смыслов. Проанализированы основания для рассмотрения города как пространства воссоздания соб-
ственно человеческого и необходимости его адекватного, сущностно ориентированного, междисциплинарного изучения. В этом 
контексте парк рассмотрен как визуальный легитиматор города, город же – как открытая динамическая структура, которая нужда-
ется в разнородных, в том числе непрямых, идентификаторах. Таким образом, предлагается новая – корреляционная – модель их 
исследования. Отдельное внимание в связи с этим уделено визуальности в её способности фиксировать и передавать смыслы. 

Ключевые слова: визуализация смыслов, взаимозависимая самоидентификация, мультивизуальность, визия города, органическое видение, 
зоны визуального компромисса. 

 
V.S. Grytsenko, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
CITY AND PARK: VIZUALIZATION OF MEANINGS 

 
The article is devoted to the interdependent identification of the city and park, which is carried out visualizing the opposition of their essential 

senses. In order to manage the traditional models of their consideration as separations, situationally constituent within the territorial union, the 
bases for examining the city as a space for the restoration of the human being and the need for its adequate, ontologically based, interdisciplinary 
studies, have been analysed. In this context, the park is considered as a visual legitimator of the city; the city is like the open dynamic structure that 
is in need of different, including indirect identificators. In such a way, a new – correlational – model of their study has been proposed, built on the 
visual ability to fix and covey the meanings.  

The visions of the city as the dominant territory of modern human implementation have real foundations resulting in the development of the 
relevant theoretical discourse, which is intended to find correct explanations. At this point, there is a connection of the city in its comprehensive 
value with the unified human being, which is the epicenter of the human matter realization – and in the processes of its permanent resurrection, and 
its own creativity as well. The force field of their attractive interaction foremost are man-made locations of the unutility nature, which represent the 
internal resource of decoding the humanistic symbolic signs.  

Absolute leaders in this essence are the parks designated in the city-building in the capacity of all recreational areas. In the visible picture of 
the city – its multivisuality – they have special words expressed by the way of visualization. Their use is optics directed to the depth of the human 
being. The park, built into the urban system, sharpens it as much as possible, facilitated by the controversy with the garden, in the visual text of 
which it fulfills a human saving function. Simultaneously, the park visions crystallize the semiosis of the city as a space of life-saving pragmatics. 

Keywords: visualization of meanings, interdependent self-identification, multivisuality, sity vision, organic vision, areas of visual compromise. 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 75 ~ 

 

 

УДК 159.9:629.735 (043.2) 
Ф. П. Власенко, канд. філос. наук, доц., 
Є. В. Левченюк, канд. філос наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

vlasenkof@ukr.net,  
levchenyuk@ukr.net  

 
ІНФОРМАЦІЙНА КУЛЬТУРА ТА КІБЕРКУЛЬТУРА  

В КОНТЕКСТІ РОЗВИТКУ СУЧАСНОГО СУСПІЛЬСТВА 
 

Метою статті є здійснити соціально-філософську концептуалізацію феномена інформаційної культури та кіберкультури як 
новітніх чинників, що обумовлюють розвиток сучасного суспільства. Автори довели, що концепти інформаційної культури та кібер-
культури постають єдністю смислів теоретичних узагальнень щодо розуміння сутності сучасного суспільства. Обґрунтовано, що 
головною умовою та наслідком розвитку сучасного суспільства є виникнення інформаційної культури і кіберкультури, які виступа-
ють єдністю ціннісних взірців технічного, інформаційного та технологічного рівнів розвитку цивілізації, що одночасно формує новий 
тип людини, яка реалізується у двох вимірах – реальному (фізичному, соціальному) та віртуальному. Сучасне суспільство знаходить-
ся у стані докорінних, масштабних, системних перетворень, наслідком яких є новий етап розвитку відношень "людина–світ", "люди-
на–суспільство", "людина–людина". Прогресивні здобутки техносфери кінця ХХ ‒ початку ХХІ ст. створили нові умови розвитку сус-
пільства і людини. Ці досягнення одночасно як ускладнили, так і спростили соціальні зв'язки і відношення. Так з'явились і розвивають-
ся – електронна економіка, електронна освіта, електронна система державного управління, електронний туризм та ін. Разом з тим 
культура набуває нового виміру розвитку. Вона переноситься у сферу Інтернету, мережевих співтовариств і характеризується як 
інформаційна культура, кіберкультура, що формує якісно новий світогляд з відповідними ціннісними установками, нормами, соціаль-
ними ролями і моделями поведінки сучасної людини.  

Ключові слова: культура, інформаційна культура, кіберкультура, суспільство, сучасне суспільство. 
 
Постановка проблеми. З другої половини 

ХХ століття людство вступило у нову еру цивілізаційно-
го поступу, що характеризується інтенсивною техно-
логізацією та інформатизацією всіх сфер суспільного 
життя. Сучасна людина не мислить себе поза технікою, 
Інтернетом, всіма можливими видами зв'язку тощо. На 
думку вчених, провідною тенденцією цивілізаційного 
розвитку людини у ХХ‒ХХІ ст. постає масовізація сус-
пільної й індивідуальної свідомості.  

Аналіз досліджень і публікацій. У філософській 
літературі в дослідженні сучасного суспільства існує 
методологічний та концептуальний плюралізм. Зокре-
ма, описуються такі типи суспільств, як: масове сус-
пільство (Х. Ортега-і-Гассет); інформаційне суспільство 
(Ф. Уебстер, Й. Масуда, Е. Тоффлер); віртуальне сус-
пільство (М. Іванов); суспільство споживання (Ж. Бод-
ріяр); глобальне суспільство (З. Бауман, У. Бек). Кож-
ному типу суспільства відповідає свій тип культури. 
Автори акцентували увагу на дослідженні інфор-
маційної культури та кіберкультури, що притаманні су-
часному етапу розвитку інформаційного суспільства, 
масового суспільства, глобального та віртуального сус-
пільства. У дослідженні розвитку кіберкультури М. Пет-
ліна стверджується, що формується нова модель ро-
звитку суспільства, обумовлена балансуванням суб'єк-
та між двома реальностями – соціальною та віртуаль-
ною. В. Воронкова зосереджує увагу на формуванні 
інформаційної культури особистості, що постає необ-
хідною умовою успішної адаптації людини в інфор-
маційному суспільстві. У дослідженні Ю. Рамського 
аналізуються різноманітні підходи щодо розуміння 
інформаційної культури як складової сучасної освіт-
ньої діяльності. Зважаючи на дані підходи, автори 
стверджують, що інформаційна культура є цілісним 
соціальним феноменом, що є найважливішим чинни-
ком розвитку загальної культури людства. Саме це 
обумовило постановку мети – здійснити соціально-
філософську концептуалізацію феномена інфор-
маційної культури та кіберкультури як новітніх чин-
ників, що обумовлюють розвиток сучасного суспіль-
ства, який характеризується інтенсифікацією процесів 
інформатизації та технологізації. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Новітні технології створюють максимально комфортні 
стандартизовані умови існування більшості людей, то-
му й формується новий тип особистості – "людина-
маса", яка задоволена ходом подій і не намагається 

вирізнятися з-поміж інших, навпаки – орієнтована на 
уніфікацію, споживання і "розчинення" в соціумі. Така 
особистість – користувач, який споживає всі блага і 
сприймає їх як дари цивілізації, їй байдуже, хто, коли, 
завдяки чому і з якою метою їх створив. "Маса – це од-
ночасно будь-хто і кожен, хто ні в добрі, ні в злості 
вимірює себе таким самим "як всі" і, при цьому, не при-
гнічений, а задоволений власною невиразністю" [14, 
c. 12]. Зважаючи на це, масове суспільство має такі ос-
новні ознаки: зростання життєвих запитів; байдуже став-
лення людини до навколишнього оточення, вона сприй-
має комфорт як даність; людина не намагається творити 
нову культуру, вона навіть не намагається сповідувати 
цінності індивідуальності, новаторства тощо. Тому й 
настає криза культури, їй бракує "життєвості", творчості 
та спонтанності зусиль людини, креативності. 

Сучасний соціум стає системою панування масової 
свідомості, де культура, політика та економіка, за посе-
редництва інформаційно-комунікаційних технологій, 
перетворюються на могутню систему виробництва 
стандартизованих споживацьких бажань, потреб та 
інтересів. Відтак технології, інформація, знання поши-
рюють своє панування над людиною, пригнічуючи її 
індивідуальність, стримуючи її критичне мислення. 

На думку сучасної дослідниці В. Корабльової, "образи 
сучасного світу породжують низку хибних потреб, тому 
сучасна людина перебуває в полоні симуляцій, які вида-
ються за істинні цілі. Формуються і нав'язуються 
індивідові надлишкові, хибні потреби, ‒ такі як агресив-
ність, розваги, орієнтація на рекламні зразки, що здатні 
створювати ілюзію щастя за його реальної відсутності. 
При переглядові одних і тих самих рекламних роликів, 
читанні однакових газет, відвідуванні однакових курортів 
багатими й бідними, створюється симуляція зрівнювання 
класових відмінностей, адже глядачі орієнтовані на од-
накові образи потенційно споживаних товарів. Ство-
рюваний засобами масової інформації спосіб життя 
здатний замінити реальне соціальне середовище. Вини-
кає модель одномірного мислення й поведінки, а життя 
наповнюється іншим реальним змістом, вираженим в 
бажаннях, споживанні, потязі, спонуканні" [8, c. 206]. 

Так з'являється ще один концепт сучасного суспіль-
ства – "суспільство споживання". Споживання у такому 
суспільстві постає не лише як один з елементів сфери 
економіки, а і як один із головних регулятивних прин-
ципів соціальних відносин, як своєрідна система, що 
охоплює економічну, політичну, культурну сфери.  

© Власенко Ф. П., Левченюк Є. В., 2019



~ 76 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Можемо констатувати, що в такому суспільстві 
здійснюється трансформація гуманістичних цінностей у 
новому світоглядному вимірі ‒ економічному, який по-
роджує низку нових важливих і нагальних проблем. На 
думку французького філософа Ж. Бодріяра, "в сучас-
ному суспільстві, з його підвищеною інтеграцією, 
індивіди вже більше не змагаються один з одним у во-
лодінні благами, вони самореалізуються у своєму спо-
живанні, кожен сам по собі" [1, c. 154]. Також мислитель 
зауважує, що сьогодні всі потреби соціально скон-
струйовані. Імперативи виробництва, що панували в 
минулі століття, поступилися місцем імперативам сиг-
ніфікації (позначення). Споживання у цьому сенсі варто 
розглядати не в контексті корисності товарів (їхньої 
споживчої вартості), а в контексті їхніх "смислових вар-
тостей" (наприклад, використання брендів, масова 
істерія після виходу нової серії iРhone тощо). Відтак 
поза технічно сконструйованими за допомогою ЗМІ 
смислами унеможливлюється функціонування сучасної 
економіки. Споживацька культура ґрунтується на ідео-
логії консумеризму, враховуючи це, економіка на пер-
ший план ставить сферу реклами і маркетингу, за до-
помогою яких встановлюються відмінності, що апелю-
ють до стилю життя й ідентичності споживача і тим са-
мим примушують його бажати і споживати. 

Це стає більш масовим за рахунок тотальної техно-
логізації та інформатизації всіх сфер життєдіяльності 
суспільства, що породжує феномен віртуалізації дійс-
ності. Для людини в реальному часі створюється ілюзія 
безпосередньої присутності в штучному (уявному) світі. 
Віртуальна реальність розглядається як простір, який 
створений за допомогою комп'ютерів та різних тех-
нічних засобів – відповідна ілюзія реального світу. Одна 
із найголовніших властивостей такої реальності ‒ це 
потужний зворотний зв'язок, інтерактивність. Глядач, 
слухач, читач перетворюється на співтворця того чи 
іншого тексту. Тим самим, на думку українського до-
слідника Д. Десятерика, "реалізуються базові постструк-
туралістські постулати про рівноправність інтерпретації 
та оригіналу, про "смерть автора" як незмінну, обов'язко-
ву і догматичну фігуру в тексті. Прямо на очах аудиторії 
відбувається масова ліквідація культурних ієрархій, а 
естетичні об'єкти втрачають цілісність, стають відкрити-
ми для втручання та тлумачення. Знімаються також тра-
диційні просторові й часові орієнтири: будь-який візуаль-
но-звуковий образ, будь-яка інформація переноситься 
миттєво, в будь-яку точку Мережі" [4, c. 1].  

Таким чином, віртуалізація створює новий тип від-
чуження людини від власного тіла, заміщення його си-
мулякром, "штучним конструктом". Занурення у вірту-
альну реальність супроводжується переідентифікацією, 
формуванням так званої віртуальної особистості, візу-
ально-графічним втіленням якої є відповідний "аватар", 
якого людина обирає, занурюючись у віртуальний світ. 
За цих умов надзвичайно гостро постає проблема іден-
тифікації особистості з її віртуальним двійником, оскіль-
ки існує небезпека втрати людиною здатності усвідом-
лювати чітку межу між реальним та уявним, справжнім і 
штучним, дійсним і можливим. Сьогодні ми можемо 
вести мову про нові субкультурні утворення: хакери, 
кіберпанки, геймери тощо. Відтак віртуалізацію не вар-
то ототожнювати виключно з технологізацією суспіль-
ства, оскільки вона зумовлює відповідні соціокультурні 
наслідки. Один із авторів концепції віртуального сус-
пільства Д. Іванов вважає, що віртуальна реальність 
включає три основні характеристики: "перша – опосе-
редкованість впливу; друга – умовність параметрів 
(об'єкти штучні й змінні); третя – примарність (свобода 
входу/виходу забезпечує можливість припинення і по-

новлення існування)" [5, c. 30]. Тому і відносини між 
людьми перетворюються на відносини між образами 
(наприклад, спілкування за допомогою соціальних ме-
реж, проведення в просторі Інтернету політичних кам-
паній тощо). Такі умови і наслідки розвитку суспільства 
зумовили виникнення нового типу культури, базисом якої 
постають наука і техніка. Тобто, на відміну від попе-
реднього століття, яке характеризувалось розвитком 
газет, радіо, телебачення, кіно, ХХІ ст. являє собою не 
просто синтез елітарної та народної, масової культури, а 
значною мірою визначається розвитком інформаційної, 
комп'ютерної культури, інтернет-культури, що має яскра-
ве екранне зображення, наповнене різноманітними об-
разами і симулякрами. Наприклад, в сучасній мульти-
плікації, кіноіндустрії запорукою успіху є не стільки про-
фесіоналізм акторів, скільки застосування новітніх тех-
нологій і наповненість відповідними спецефектами. 

У відповідності до цього цілком правомірно, що у 
ХХ ст. в науковий дискурс увійшли такі поняття, як 
теледемократія, відеодемократія, кібердемократія, 
дігітальна (цифрова) демократія, онлайн-демократія, 
віртуальна демократія тощо. Згодом, як породження 
постіндустріальної парадигми, японський теоретик 
Й. Масуда сформулював концепцію інформаційного 
суспільства [21].  

Дослідники інформаційного суспільства звертали 
увагу переважно на вдосконалення засобів поширення і 
забезпечення доступу до інформації, і в обговоренні 
домінували технологічні, інфраструктурні й економічні 
аспекти. Соціогуманітарні аспекти становлення інфор-
маційного суспільства стали активно досліджуватися в 
результаті усвідомлення того, що цей черговий якісний 
стрибок у розвитку технологій породив нову глобальну 
соціальну революцію. На перший план висуваються 
проблеми інтелектуалізації соціуму, створення і впро-
вадження нових соціальних технологій, заснованих на 
ефективному використанні головного стратегічного ре-
сурсу суспільства − інформації та знань.  

Щодо характеристик даного суспільства, то відомий 
західний теоретик Ф. Уебстер стверджував, що в кінці 
ХХ ст. характер інформації змінив спосіб життя людини, 
в основі нашої поведінки лежить теоретичне знання й 
інформація, а отже, ми спираємось не на кількісні кри-
терії, а на якісні [19, c. 34]. 

Якщо узагальнювати існуючі підходи, то інфор-
маційне суспільство визначається як якісно новий етап 
соціотехнологічної еволюції людства, що характери-
зується збільшенням ролі знань, а також формуванням 
і споживанням інформаційних ресурсів у всіх сферах 
життєдіяльності людини за допомогою розвитку інфор-
маційно-комунікаційних технологій.  

Тотальне поширення інформаційно-комунікативних 
технологій детермінує формування глобального сус-
пільства, в якому немає жодних перешкод для людини. 
Як наслідок, створюються нові умови й виклики для 
вільного діалогу культур, міжкультурної комунікації, 
збереження національної автентичності, розвитку пова-
ги до кожної культури зі всіма її етнічними особливо-
стями, традиціями, цінностями. Внаслідок міжкультур-
ної комунікації відбувається вихід за межі "рідної" куль-
тури і людина поринає в культурне різноманіття, що 
відкриває як нові можливості, так і певні загрози для 
національної ідентичності. Подібні тенденції формують 
у вчених критичне осмислення глобалізаційних про-
цесів, вказують на необхідність усвідомлення кожною 
людиною, нацією, етносом необхідності власного само-
ствердження, долаючи деструктивні впливи гло-
балізації. Наприклад, досить часто ми навіть не 
помічаємо, як іншомовні слова проникають у наш пов-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 77 ~ 

 

 

сякденний дискурс. Так, замість слів "добре", "згода" ми 
все частіше використовуємо "Ок". Для більшості країн 
серед найбільш впізнаваних "світових" знаків постають 
"McDonald's", "Coca-Cola", що свідчить про розповсю-
дження споживацької, утилітарної, масової культури. 

Разом з тим позитивним аспектом глобалізації є те, 
що вона створює зручні умови для розповсюдження 
культури, товарів, інформації, знань. Вони стають до-
ступнішими для представників різних країн. У такий 
спосіб сучасне суспільство розвивається, набуваючи 
різних смислів і характеристик. 

Окреслені концепції стверджують, що одним із ос-
новних факторів, який уможливлює суспільний розви-
ток, є культура. Саме оволодіння відповідним рівнем 
культури, що характерна саме для цього суспільства, 
уможливлює успішну діяльність як окремо взятої люди-
ни, так і суспільства в цілому. Інтенсивне впровадження 
інформаційно-комунікативних технологій в усі сфери 
життєдіяльності суспільств на сьогодні набуло світових 
масштабів. Поступово стираються кордони національ-
ного, що викликає нові загрози, з одного боку, а з іншо-
го, створює нові умови конкурентоспроможності як 
країн у міжнародних та міжнаціональних відносинах у 
громадських, економічних, політичних, безпекових сфе-
рах, так і людей у міжособистісних відносинах, що ви-
магають від кожної особистості відповідного рівня 
мобільності й обізнаності в користуванні новітніми за-
собами зв'язку і взаємодії. Нині, на початку ХХІ ст., 
людство переживає новий етап у розвитку процесів 
інформатизації. Сучасні комп'ютерні, телевізійні, радіо- 
та телефонні мережі, прискорене розповсюдження 
взаємозв'язку локального і глобального створює прин-
ципово нову трансмережеву сферу, що стає потужним 
інструментом впливу на масову свідомість, а також по-
силює соціально-психологічний та культурно-інфор-
маційний аспект глобалізації. 

Цілком логічно виникає питання: в якому напрямку 
розвивається сучасна культура, в що вона перетво-
рюється? Можемо констатувати те, що культура знахо-
диться в перехідному періоді, що, на нашу думку, 
обов'язково потребує креативних рішень для подаль-
шого розвитку, хоча є інші точки зору, зокрема 
В. Кутирьова, який стверджує, що культура перетво-
рюється на технос. Але разом з тим автор пропонує 
шлях "консервативного повороту". Основною вимогою 
для його реалізації є обов'язкове виявлення в сього-
денні тих чинників, які будуть прогресивно впливати на 
життя людини і суспільства. Так, сучасний етап розвит-
ку культури є інформаційно залежним. Він обумовлений 
мультимедійним середовищем, а саме телевізійним 
контентом, Інтернетом, мобільним зв'язком, соціальни-
ми мережами, флешмобами тощо. "Принципи інтернет-
комунікації, такі як швидкість і глобальність охоплення 
аудиторії, віртуальність та анонімність, інтерактивність, 
гіпертекстуальність, семантична множинність, а також 
симулятивність, у повній мірі виявилися обумовленими 
та "вписаними" в контекст постмодерної парадигми 
сенсовизначень та сприйняття світу і реальності як 
єдиного тексту, з можливістю гри сенсами, цінностями і 
значеннями як культури, так і в цілому людського буття" 
[10, c. 3]. З іншої сторони, прийняття нових умов ро-
звитку суспільств в цілому, і кожного індивіда зокрема, 
потребує нових методів адаптації і набуття індивідом 
комп'ютерної грамотності та культури. Тому й виникло 
нове поняття наприкінці ХХ століття, а саме "інфор-
маційна культура", і на той час його значення зводи-
лось до комп'ютерної грамотності. Зокрема, на думку 
Ю. Шрейдера, інформаційна грамотність зводилась до 
навичок елементарного поводження з персональною 

ЕОМ, а саме з ЕОМ, що застосовується для масового 
користувача, який не володіє навичками програмування 
[20, c. 124]. Враховуючи вищесказане, варто зробити 
декілька узагальнень. По-перше, інформаційну культу-
ру не можна зводити лише до отримання навичок кори-
стування комп'ютерною технікою; по-друге, не всі кори-
стувачі здатні писати програми та алгоритми; і, по-
третє, на сьогодні людина не мислить себе поза Інтер-
нетом, соціальними мережами, телефонним зв'язком 
тощо. У цьому контексті цілком слушною є точка зору 
Л. Скворцова, який зазначає, що "…досвід показує, що 
оволодіння знаннями та навичками це лише один ас-
пект інформаційної культури. Поняття інформаційної 
культури припускає вияв її об'єктивності як реальності, 
в якій живуть і діють індивіди, незалежно від того, 
наскільки досконало вони володіють комп'ютерною тех-
нікою і прийомами складання програм" [17, c. 15]. Отже, 
можна сказати, що інформаційна культура є складовою 
культури, де, з необхідністю, саме вона вказує рівень 
розвитку інформаційної взаємодії індивідів в сус-
пільстві. Іншими словами, інформаційна культура – це 
рівень досконалості як окремо взятого індивіда, так і 
суспільства в цілому. Виходячи з такого трактування 
інформаційної культури, можна сказати, що вона, по-
перше, є цілісною соціальною системою, яка на 
сьогодні є одним із найважливіших чинників розвитку 
загальної культури людства; по-друге, є своєрідним 
показником рівня задоволення потреб людей (політич-
них, економічних, духовних тощо); по-третє, постає но-
вою сферою соціалізації індивіда, що включає інфор-
маційну освіту, виховання, професійну підготовку тощо. 

Отже, інформаційна культура являє собою ком-
плексну характеристику особистісних, професійних яко-
стей, що відповідають сучасним вимогам професійної 
діяльності, визначальним чинником якої виступає 
всебічна інформація та знання, що, в свою чергу, фор-
мують відповідну систему мислення та світорозуміння. 
На думку В. Мілітарьова та І. Яглома, освоєння інфор-
маційної культури є необхідною умовою розвитку кож-
ної мислячої людини, а в епоху глобального 
розповсюдження комп'ютерних технологій її значення 
значно зростає. "Сукупність знань про основні методи 
подання знань разом з умінням застосовувати їх на 
практиці для розв'язання і постановки змістовних задач 
цілком правомірно назвати – інформаційною культу-
рою. Культурою поводження зі знаннями, даними та 
інформацією" [11, c. 103]. Отже, інформаційна культура 
– це рівень розвитку інформаційних зв'язків в сус-
пільстві; характеристика інформаційної області діяль-
ності людей. "Культура інформаційного суспільства – 
це культура, побудована на технократичній вірі в про-
грес людства, завдяки інформаційним технологіям, яка 
визначається вільною та відкритою технологічною 
творчістю, втілена у віртуальних мережах, націлених на 
створення нового мультикультурного суспільства, яке 
матеріалізоване у функціонуванні нової інформаційної 
економіки та нової глобальної культури" [2, c. 199]. От-
же, в даному контексті цілком правомірно було під-
креслено Ж. Бодріяром, що культура перестала бути 
"прив'язаною" до конкретного місця і разом з тим у 
відповідному місці вона перестала бути цілісною. Куль-
тура інформаційного суспільства фрагментувалась, 
тобто розпалася на культури окремих спільнот, які 
відрізняються між собою смаками, віруваннями, в яких 
поширюється споживання, гра, іронія тощо. 

Інформаційна культура є необхідною складовою ро-
звитку інформаційного суспільства, визначальною 
особливістю якого є збільшення інформаційної діяль-



~ 78 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ності в усіх областях суспільного виробництва, а також 
в мистецтві, бізнесі, освіті та ін.  

Близьким за значенням до інформаційної культури, 
але не тотожним є поняття кіберкультури, що увійшло в 
науковий обіг наприкінці ХХ ст. Досить поширеним є 
визначення кіберкультури як якісного стрибка, що по-
в'язаний із переходом від аналогових систем передачі 
інформації до цифрових [2, c. 200]. Отже, виникнення 
кіберкультури пов'язано із інтенсивним розвитком ко-
мунікаційних технологій сучасності. На думку таких уче-
них, як Кириллова, Негодаєв, Соловйов [7; 12; 18], 
кіберкультура – це культура самого Інтернету, це, перш 
за все, діяльність в глобальних мережах, де кожен із 
учасників виконує свою роль. Характеризуючи кібер-
культуру як сучасний тип культури, дослідники досить 
часто акцентують увагу на наступних дефініціях: по-
перше, кіберкультура – це нова культурна модель, яка 
заснована на інтернет-технологіях; по-друге, кіберкуль-
тура – спонтанна інтернет-культура, що обумовлена 
швидкоплинністю зв'язків в Інтернеті; по-третє, кібер-
культура – це продукт розвитку Інтернету; і, по-
четверте, кіберкультура як медіа-форма.  

Також кіберкультуру можна визначити як субкульту-
ру, що співвідноситься із сукупністю соціальних груп, які 
засновані на комп'ютерних технологіях. Кіберкультуру 
можуть представляти комп'ютерні клуби, фірми, інтер-
нет-провайдери, магазини комп'ютерних аксесуарів, 
радіоринки, спеціалізовані виставки ‒ це звичайні місця 
спілкування для нового інтернет-покоління. 

Кіберпростір надає нові можливості для формуван-
ня і розвитку віртуальних співтовариств, тим самим 
створюючи відповідну форму культури, а саме кібер-
культуру. "Кіберкультура – вид сучасної культури, осно-
ва якої – використання технологій віртуальної реаль-
ності" [15, c. 123]. На думку М. Дері, "комп'ютерна куль-
тура, або кіберкультура, це наслідок використання за-
собів комп'ютерізації та інформатизації" [3]. На сьогодні 
ми дійсно можемо констатувати той факт, що взаємодія 
людини і техніки постає цілком природним процесом. 
Але є й свої відчутні наслідки, які істотним чином 
змінюють структуру та якість соціалізації індивіда. 
Вдосконалення технічних засобів, завдяки яким відбу-
вається віртуальна взаємодія, створює й нові форми 
взаємодії вже не між людьми, а між персонажами, об-
разами. Як наслідок відбувається цифровізація світу 
реального, що проявляється в різних формах, таких як, 
наприклад, віртуалізація соціальних зв'язків, фор-
мування нових віртуальних товариств тощо.  

Отже, віртуальна реальність постає новою формою 
предметно-соціальної симуляції, яка існує паралельно з 
об'єктивною реальністю. Засновник віртуалістики 
Н. Носов виокремив цілу низку ознак віртуальної ре-
альності. Зокрема, це – актуальність, інтерактивність, 
автономність, переміщення. На його думку, 
віртуалізація – це процес переміщення основних видів 
діяльності людей з соціального простору у віртуальний. 
Перш за все, у віртуальний простір переміщується ін-
формаційна та комунікативна активність людини. Де 
життєдіяльність самої людини зводиться до двох ре-
жимів: онлайн та офлайн. Сучасний етап розвитку сус-
пільств в цілому, та особистості зокрема, відбувається 
у двох вимірах – реальному і віртуальному. Тим самим 
змінюється і саме пізнання світу, й соціалізація 
індивіда, розвиток всіх соціальних практик, що ство-
рювались протягом тривалого часу. Відбувається їх 
віртуалізація, сутність замінюється на образність, голо-
графічність тощо. Тим самим людина створює власний 
образ предметної реальності, якій надає своїх власних 
смислів і значень. Сам індивід "множиться", тобто він 

одночасно може виконувати декілька ролей – автора, 
спостерігача, інтерпретатора тощо. 

Висновки. Розвиток сучасного суспільства обумов-
лений інтенсивним розповсюдженням процесів інфор-
матизації та технологізації, що, в свою чергу, створює 
відповідний їм рівень культури. 

Тенденції інформатизації мають як конструктивні, 
так і деструктивні наслідки. Серед позитивних аспектів 
варто виокремити доступність, швидкість отримання 
інформації, її використання, обізнаність в усіх подіях, 
що дозволяє людині бути присутньою будь-де і будь-
коли, створення різного роду об'єднань, мережевих 
співтовариств вчених, політиків, економістів, митців. До 
негативних проявів відносяться кіберзлочини, "комп'ю-
терне піратство", розповсюдження комп'ютерних 
вірусів, злочинної реклами, хакерство. Але формування 
інформаційної культури постає своєрідним інструмен-
том боротьби зі злочинністю завдяки утворенню прин-
ципово нового світогляду та наукової картини світу. 
Сучасна людина не мислить себе поза інформаційними 
технологіями, вони займають визначальне місце в її 
життєдіяльності. Формується дійсно нова культура, що 
змінює мислення, спілкування, співіснування людей, 
різного роду організацій тощо. Комп'ютер вже давно 
перетворився з машини на своєрідний витвір культури, 
який дозволяє зв'язувати культури через простір і час, 
освіту, яка долає кордони. Вона стає динамічною, 
мобільною, глобальною, доступною. Формується новий 
рівень конкурентоспроможності сучасної людини з но-
вим типом мислення і пізнання світу, культурою спілку-
вання з іншими людьми. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Бодрийяр Ж. Система вещей: пер. с французского и сопроводи-
тельная статья С. Зенкина / Ж. Бодрийяр. – М.: Рудомино, 2001. – 219 с.  

2. Воронкова В. Г. Формування інформаційної культури особи-
стості як умова успішної адаптації людини до життя в інформаційному 
суспільстві / В. Г. Воронкова. // Збірник наукових праць "Гілея: науковий 
вісник". Філософські науки. ‒ 2014. ‒ Вип. 86. – С. 198–203. 

3. Дери М. Скорость убегания: киберкультура на рубеже веков 
[Електронний ресурс] / М. Дери [пер. с анг. Т. Парфеновой]. ‒ Екате-
ринбург: УльтраКультура; М: АСТ МОСКВА, 2008. – Режим доступу: 
http:marsexx.ru/lit/deryescape.html 

4. Десятерик Д. Віртуальна реальність [Електронний ресурс] / 
Д. Десятерик. – Режим доступу: http://www.day.kiev.ua/uk/article/ 
cuspilstvo/virtualna-realnist 

5. Иванов Д. В. Виртуализация общества / Д. В. Иванов. – СПб.: 
Петербургское Востоковедение, 2002. ‒ 224 с. 

6. Иванов М. С. Психология самореализации личности в компью-
терной игровой деятельности / М. С. Иванов. – Кемерово: Кузбас-
свузиздат, 2008. – 151 с. 

7. Кириллова Н. Б. Медиакультура: от модерна к постмодерну: 
монография (2-е изд., перераб. и доп.) / Н. Б. Кириллова. – М.: Акаде-
мический Проект, 2006. – 448 с. 

8. Корабльова В. М. Соціальні смисли ідеології: монографія / 
В. М. Корабльова. – К.: ВАДЕКС, 2014. ‒ 349 с. 

9. Куриленко І. А. Посткультура / медіакультура / кіберкультура / 
транскультура / протокультура: аспекти термінологічної семантики / 
І. А. Куриленко // Культурологія. ‒ Вип. 60. – С. 68–76. 

10. Кутырёв В. Время Mortido / В. Кутырёв. ‒ С-Пб.: Алетейа. Се-
рия (Тела Мысли), 2012. ‒ 336 с. 

11. Милитарев В. Ю. Информационная культура эпохи НТР / 
В. Ю. Милитарев, И. М. Яглом // Информатика и культура. – Новоси-
бирск: Наука, Сибирское отделение, 1990. – С. 94–108.  

12. Негодаев И. А. Информатизация культуры / И. А. Негодаев // 
Общественные науки, 2004. ‒ № 3. ‒ С. 106–112. 

13. Носов Н. А. Виртуальная психология / Н. А. Носов. – М: Ар-
граф, 2000. – 432 с. 

14. Ортега-і-Гассет Х. Бунт мас: пер. з іспанської В. Бурггардт / 
Х. Ортега-і-Гассет. – К.: Основи, 1994. – 424 с. 

15. Петлин М. А. Постмодерная культура – киберкультура / 
М. А. Петлин // Омский научный вестник, 2013. ‒ № 5 (122). ‒ С. 121–124. 

16. Рамський Ю. С. Формування інформаційної культури особи – 
пріоритетне завдання сучасної освітньої діяльності / Ю. С. Рамський // 
Комп'ютерно-орієнтовані системи навчання: Зб. наук. праць. – К.: НПУ 
ім. М. П. Драгоманова, 2004 – Вип. 8. ‒ C. 19‒42. 

17. Скворцов Л. В. Информационная культура и цельное знание: 
избранные труды / Л. В. Скворцов; РАН ИНИОН. – М., 2001. – 288 с. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 79 ~ 

 

 

18. Соловьев А. В. Динамика культуры информационной эпохи: 
монография / А. В. Соловьёв. Ряз. гос. ун-т им. С. А. Есенина. ‒ Рязань, 
2009. ‒ 228 с. 

19. Уэбстер Ф. Теории информационного общества [пер. с англ.] / 
Ф. Уэбстер. – М.: Аспект Пресс, 2004. – 400 с. 

20. Шрейдер Ю. А. Проблемы развития инфосреды и интеллект 
специалиста / Ю. А. Шрейдер // Интеллектуальная культура специали-
ста. – Новосибирск: Наука, 1988. – С. 110‒136.  

21. Masuda Y. The Information Society as Postindustrial Society. ‒ 
Wash.: WorldFuture Soc., 1983. – 178 p. 

 
REFERENCES: 

1. Baudrillard, J. (2001). The System of Objects, Moskow, Rudomino 
(In Russian). 

2. Voronkova, V. G. (2014). Formuvannia informatsiinoi kul`tury 
osobystosti iak umova uspishnoi adaptatsii liudyny do zhyttia v informatsi-
inomu suspil`stvi. [Formation of personal information culture as a condition 
for successful adaptation of a person to life in the information society]. 
Hileia: naukovyi visnyk. Filosofs`ki nauky, Vyp. 86, 198–203. 

3. Dery, M. (2008). Escape Velocity: Cyberculture at the End of 
the Century. Ekaterinburh, Ul`traKultura; Moskow, AST MOSKVA. Retrieved 
from http:marsexx.ru/lit/deryescape.html (In Russian). 

4. Desiaterik, D. (2004). Virtual`na real`nist [Virtual Reality]. Retrieved 
from http://www.day.kiev.ua/uk/article/cuspilstvo/virtualna-realnist 

5. Ivanov, D. V. (2002). Vyrtualyzatsyia obshchestva [Society virtual-
ization]. SPb., Peterburhskoe Vostokovedenie. 

6. Ivanov, M. S. (2008). Psikholohyia samorealizatsii lichnosti v 
komp`iuternoi ihrovoi deiatel`nosty [Psychology of personal self-realization 
in computer gaming]. Kemerovo, Kuzbassvuzizdat. 

7. Kirillova, N. B. (2006). Medyakul`tura: ot moderna k postmodernu: 
monohrafiia [Media Culture: From Modern to Postmodern]. Moskow, 
Akademicheskii Proekt. 

8. Korabl`ova, V. M. (2014). Sotsial`ni smisli ideologii: monohrafiia 
[Social meanings of ideology]. Kyiv, VADEKS. 

9. Kurilenko, I. A. (2018). Postkul`tura / mediakul`tura / kiberkul`tura / 
transkul`tura / protokul`tura: aspekti terminolohichnoi semantiki [Postculture 

/ Media / Cyberculture / Transculture / Protoculture: Aspects of 
Terminological Semantics]. Kul`turologiia, 60, 68–76. 

10. Kutyrev, V. (2012). Vremia Mortido [Time of Mortido]. S-Pb., 
Aleteia. 

11. Militarev, V. Iu. (1990). Informatsionnaia kul`tura epokhi NTR. In-
formatika i kul`tura [Information culture of the era of scientific research]. 
Novosibirsk, Nauka, Sibirskoe otdelenie, 94–108.  

12. Negodaev, I. A. (2004). Informatizatsiia kul`tury [Informatization of 
culture]. Obshchestvennye nauki. № 3, 106–112. 

13. Nosov, N. A. (2000). Virtual`naia psikhologiia [Virtual psychology]. 
Moskow, Arhraf. 

14. Ortega y Gasset, Kh. (1994). The Revolt of the Masses. Kyiv, 
Osnovi (In Ukrainian). 

15. Petlin, M. A. (2013). Postmodernaia kul`tura – kiberkul`tura [Post-
modern Culture – Cyber Culture]. Omskii nauchnyi vestnik, № 5 (122), 121–124. 

16. Rams`kyii, Yu. S. (2004). Formuvannia informatsiinoi kul`tury osobi 
– prioritetne zavdannia suchasnoi osvitn`oi diial`nosti. Komp`iuterno-
oriientovani sistemi navchannia [Formation of information culture of a per-
son is a priority task of modern educational activity]. Kyiv, NPU im. 
M. P. Dragomanova. 8, 19‒42. 

17. Skvortsov, L. V. (2001). Informatsionnaia kul`tura y tsel`noe 
znanie: izbrannye trudy [Information Culture and Integral Knowledge: Se-
lected Works]. Moskow. 

18. Solov`ev, A. V. (2009). Dinamika kul`tury informatsionnoi epokhi: 
monografiia [The dynamics of the culture of the information age]. Riazan, 
Riaz. gos. un-t im. S. A. Esenina. 

19. Uebster, F. (2004). Teorii informatsionnogo obshchestva [Infor-
mation Society Theories]. Moskow, Aspekt Press.  

20. Shreider, Yu. A. (1988). Problemy razvitiia infosredy i intellekt 
spetsialista [Problems of development of information environment and intel-
ligence of a specialist]. In Intellektual`naia kul`tura spetsialista, 110‒136. 
Novosibirsk, Nauka. 

21. Masuda, Y. The (1983). Information Society as Postindustrial Soci-
ety. Wash., WorldFuture Soc. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  21 . 1 1 . 19  

 
Ф. П. Власенко, канд. филос. наук, доц., 
Є. В. Левченюк, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ИНФОРМАЦИОННАЯ КУЛЬТУРА И КИБЕРКУЛЬТУРА В КОНТЕКСТЕ РАЗВИТИЯ СОВРЕМЕННОГО ОБЩЕСТВА 

 
Цель статьи – осуществить социально-философскую концептуализацию феномена информационной культуры и киберкульту-

ры как новейших факторов, обусловливающих развитие современного общества. Авторы доказали, что концепты информацион-
ной культуры и киберкультуры возникают единством смыслов теоретических обобщений относительно понимания сущности со-
временного общества. Обосновано, что главным условием и следствием развития современного общества является возникнове-
ние информационной культуры и киберкультуры, которые выступают единством ценностных образцов технического, информа-
ционного и технологического уровней развития цивилизации, одновременно формируя новый тип человека, который реализуется в 
двух измерениях – реальном (физическом, социальном) и виртуальном.  Обосновано, что современное общество находится в со-
стоянии масштабных, системных преобразований, следствием которых является новый этап развития отношений "чело-
век‒мир", "человек‒общество", "человек‒человек". Прогрессивные достижения техносферы конца ХХ ‒ начала ХХІ в. создали новые 
условия развития общества и человека. Эти достижения одновременно как усложнили, так и упростили социальные связи и отно-
шения. Вместе с тем культура приобретает новое измерение своего развития. Она переносится в сферу Интернета, сетевых со-
обществ и характеризуется как информационная культура, киберкультура, формируя качественно новое мировоззрение с соот-
ветствующими ценностными установками, нормами, социальными ролями и моделями поведения современного человека.  

Ключевые слова: культура, информационная культура, киберкультура, общество, современное общество. 
 

F. P. Vlasenko,  Ph.D., Associate Professor, 
Ye. V. Levcheniuk,  Ph.D., Associate Professor  
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
INFORMATION CULTURE AND CYBERCULTURE IN THE CONTEXT OF MODERN SOCIETY DEVELOPMENT 

 
Goal. To carry out socio-philosophical conceptualization of the phenomenon of information culture and cyberculture as the newest factors that 

determine the development of modern society and is characterized by intensification of processes of informatization and technologization. Theoret-
ical basis. The authors have proved that the concepts of information culture and cyberculture are united in the sense of theoretical generalizations 
about understanding the essence of modern society (mass, virtual, global, information) and so on. It is substantiated that the main condition and 
consequence of the development of modern society is the emergence of information culture and cyberculture, which serve as the unity of value models 
of technical, information and technological levels of civilization, which simultaneously forms a new type of person, which is realized in two dimensions – 
real (physical, social) and virtual. Scientific novelty. It is substantiated that modern society is in a state of radical large-scale, systemic transformations, 
the consequence of which is a new stage of development of the relation "man – world", "man – society", "man – man". According to the authors, the 
determining factor is the development of information culture and cyberculture, which characterize the latest achievements in the development of 
modern science, technology, education. Conclusions. Progressive achievements of the technosphere of the late 20-th – early 21-st century created 
new conditions for the development of the society and a man. These advances have both complicated and simplified social connections and rela-
tionships. This is how e-economy, e-education, e-government, e-tourism, and others have come into being and evolve. At the same time, culture is 
gaining a new dimension of development. It is transferred to the sphere of the Internet, network communities and is characterized as an information 
culture, cyberculture, forming a qualitatively new outlook with relevant values, norms, social roles and behaviors of modern man.  

Keywords: culture, information culture, cyberculture, society, modern society. 
 
 
 



~ 80 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 379.8 + 791.6 
А. В. Мішустіна, магістр культурології 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  

mishustinaanastasiya@gmail.com 
 

ГЛЯДАЦЬКІ ПРАКТИКИ СПОЖИВАННЯ СЕРІАЛІВ 
 

Стаття присвячена аналізу глядацьких практик споживання серіалу як типу візуальної культури Постмодерну. Розглядаються 
параметри трансформації візуальних практик Модерну та їхня роль у зміні антропологічної моделі в контексті формування культур-
ної індустрії серіалу. Постулюється значення споживання серіалів як типу постмодерної індустрії культури, що виробляє людину як 
глядача серіалу. Виявляються такі зображальні засоби серіальної індустрії, як спойлер, саспенс, "пасхалка", які продукують постмо-
дерні види глядацької інтерактивності. Звернення до базових концептів філософії Постмодернізму дозволяє автору дослідити на-
ступні трансформації настанов глядацьких практик споживання серіалу: фрагментарність на відміну від послідовної та завершеної 
системи як модерної форми ієрархії, виступ проти конвенційних авторитетів – "смерть автора", іронічність, рівна участь у грі ав-
торів та споживачів.  

Ключові слова: серіал, Постмодерн, візуальні дослідження, глядацькі практики споживання, культурна індустрія. 
 

Постановка проблеми. Ситуація Постмодерну, в 
якій людство опинилося внаслідок декількох поворотів 
та парадигмальних змін, переосмислює суб'єкта та фо-
рмує його як споживача культурного продукту. Загалом 
постмодерна культура як спосіб організації дозвілля 
опиняється на панівному місці в ієрархії дедиференці-
йованих сфер діяльності людини – відбувається розга-
луження тих практик, що створюють взаємодію в її полі. 
Вони не тільки конституюють суб'єкта чи підлаштову-
ються під його вимоги, але й виступають як посередни-
ки у формуванні уявлень про будь-яку дійсність.  

Аналіз досліджень і публікацій. Базові характери-
стики культури Постмодерну представлені аналізом 
робіт таких авторів, як У. Еко, І. Хасан, Т. Адорно та 
М. Хоркхаймер, З. Бауман, Ж. Бодріяр, С. Леш, 
Ф. Джеймісон, М. Фуко, П. Бурдьє, Ж. Ліотар. Дослі-
дження серіалу є продуктивним напрямком наукових 
пошуків у сфері гуманітарного знання як зарубіжних 
(Дж. Міттелл, М. Флісфедер, М. Войтина, В. Курінний, 
А. Хітров, К. Певзнер, О. Акопов, Н. Захарченко, 
І. Тузовський, Ю. Бєлєнький), так і вітчизняних 
(М. Собуцький, Л. Вознесенська та ін.) дослідників, які 
розглядають це поняття в найрізноманітніших аспектах.  

Наукова розробленість теми серіалу є достатньо 
високою, але більшою мірою стосується серіалу як 
явища масової культури чи наративного аналізу семіо-
тичних та лінгвістичних структур у самому сюжеті. В 
даному дослідженні постулюється постмодерний відхід 
від диференціації між високою та низькою культурою, 
тому питання серіалу як масової форми, на нашу думку, 
стосується його модерного прояву.  

Метою статті є культурологічне дослідження фено-
мена серіалу в якості візуальної практики, що досягає 
повноти свого прояву в умовах постмодерну. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
У Постмодерні споживання, що містилося в зоні прива-
тності, набуває характеристик індустрії: масовості, ти-
ражованості, проєктивності. Аналізуючи підхід Скотта 
Леша, О. Павлова зазначає: "Отже, модернізм є диску-
рсивним способом сигніфікації, тоді як постмодернізм – 
фігуральним. Це означає, що домінантною культурною 
формою в першому випадку є дискурс з перевагою 
слова над образом, натомість постмодернізм культивує 
візуальний образ, що превалює навіть над літератур-
ним образом. Відповідно, модернізм наголошує на фо-
рмальних якостях об'єктів культури, а постмодернізм 
знецінює формалізм та його абсолютизацію озна-
чуваного. Означники також втрачають свою само-
достатність і стають виправданням банальності повсяк-
денного, наповнюються прирученою чарівністю «дома-
шнього побуту»" [10, с. 16].  

З цього слідує, що постмодерний суб'єкт ‒ глядач 
серіалів має свої особливості у порівнянні з суб'єктом 
модерним. По-перше, він орієнтований на зчитування 
іконічних образів та краще вписаний у здійснення візуа-
льних практик – перегляд у цьому контексті як довго-
тривалий модус бачення дає простір для інтерпретації. 
Цією мірою ускладнюється навіть жанрове різноманіття 
серіалів, які проходять шлях від масових та "примітив-
них" візуально та художньо до "високих" та "артхаус-
них". По-друге, глядач формує попит на ускладнене та 
більш естетизоване рішення сюжету, вимагає цікавості 
не тільки від наративу, але й від того, що відбувається на 
екрані. При цьому цей попит можливий лише за рахунок 
формування постмодерною культурою суб'єкта візуаль-
них практик – у тому числі через їхню вписаність до про-
стору буденного, повсякденного (реклама, віртуальний 
простір, організація інтелектуальної праці та дозвілля). 
Мірою розвитку Інтернету та вписаності в нього серіалу 
сюжети стають більш складними та розгалуженими – 
якщо серіал на телебаченні має розважальний характер 
та може бути сприйнятий у якості фонового шуму, то 
онлайн-перегляд продукує рефлексивність та активну 
дію суб'єкта. Ми не тільки повинні фізично здійснити зу-
силля задля пошуку тієї чи іншої серії, але й опиняємося 
в змозі зупиняти та передивлятися серію тут і зараз – це 
стає основою найвищої рефлексивності глядача з при-
воду побаченого. Окрім цього, відбувається транспону-
вання ролі експертів на самих глядачів – вони здатні 
знаходити найменші можливі деталі, показані на екрані, 
витрачати час на пошук цікавих фактів про зйомки, акто-
рів та їхнє особисте життя, писати фанатські розповіді 
про серіальних персонажів, будувати свої теорії та при-
пущення, розповсюджувати та шукати спойлери чи уни-
кати їх, – і все це відбувається у тому ж самому віртуа-
льному просторі, де й сам перегляд. 

Як спосіб репрезентації реальності серіал намага-
ється проінтерпретувати реальність та концептуалізу-
вати її для глядача, аби створити певне семантичне та 
ціннісне поле. Таким чином він створює окремі сенси та 
орієнтири та формує глядача в рамках своєї картини 
світу. Свобода індивіда обирати серіал та загалом пов-
ністю контролювати практику його споживання, що стає 
доступною із виникненням Інтернету, конструює уяв-
лення про певне формування власної індивідуальності 
за посередництва споживання того чи іншого продукту, 
що має власне ціннісне навантаження, про абсолюти-
зацію емоційного, ірраціонального. 

Для С. Леша однією з основних ознак постмодерної 
ідентичності є також її самовизначення через спосіб 
здійснення класифікації, але при цьому належність до 
різних соціальних груп та класів, що мають різні класи-

© Мішустіна А. В., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 81 ~ 

 

 

фікаційні системи, стає більш гнучкою [8, с. 12]. Таким 
чином, суб'єкт використовує оцінювальну функцію бі-
льшою чи меншою мірою, але як основну для форму-
вання власної ідентичності. Про це свідчить наступна 
тенденція: людина не належить до однієї фанатської 
групи, а переглядає багатоманітні за жанровою та стру-
ктурною ознакою серіали – культурна практика їхнього 
перегляду заздалегідь передбачає множинність. На-
приклад, по телевізору з бабусею ми дивимося старі 
"мильні опери", що транслюються на телеканалах, з ба-
тьками спеціально збираємося задля перегляду якогось 
мелодраматичного серіалу, а з друзями – умовних сері-
альних блокбастерів. Індивідуальне споживання при 
цьому також формує уявлення суб'єкта про належність 
до умовної соціальної групи поціновувачів серіалу. При 
цьому цей суб'єкт не втрачає свого потенціалу диферен-
ціювати та відмежовувати себе від іншого суб'єкта за 
типом уподобань – просто дискретність та атомізованість 
досвідів, пов'язаних зі споживанням різних серіалів, до-
зволяє їхню компіляцію в певний універсум. Саме за ха-
рактеристикою цього "набору", а не одиничного серіалу і 
відбувається класифікація, але для кожної групи, в якій 
відбувається споживання, спосіб її здійснення визначе-
ний ціннісними та світоглядними орієнтирами. 

Ця класифікаційна функція реалізується через за-
лежність культурних практик від стилю життя, який, як 
ми вже зазначали, стає способом здійснення життєді-
яльності в рамках наслідування реальним життям куль-
турних кодів, що закладені в твори. Як зазначає 
К. Певзнер, звертаючись до вищезгаданої теорії 
З. Баумана: "Проєктна логіка поєднується з ідеєю про 
те, що у кожного члена постсучасного суспільства є 
власний особистісний потенціал, котрий він має розви-
вати на власний розсуд у відповідь на потреби, що пос-
тійно змінюються. Актуальним стає поняття стилю жит-
тя як відносно сталого набору практик, що підлаштову-
ються під світогляд, унікальні смаки та вподобання ін-
дивіда. Великим джерелом ідей для проєктів життєвого 
шляху в сучасному суспільстві є культурна індустрія. 
Вона пропонує індивіду безліч патернів, зразків у різно-
манітних формах, так, що будь-хто може обрати най-
більш доречну для себе комбінацію" [11, с. 3].  

Якщо стиль життя індивіда стає гнучким та ситуа-
тивним у відповідь на непередбачуваність повсякден-
ності (на відміну від монотонного та напередвизначе-
ного побуту Модерну), то й здатність до конструюван-
ня комбінацій рівнозначних його елементів стає осно-
вою самоідентифікації. На передній план цього проце-
су виходить сфера споживання культури та організації 
дозвілля як найбільш придатна для формування осо-
бистих смаків та схильностей. З цієї тези також можна 
вивести принципову схильність серіалу провадити 
етично-аксіологічний вплив на людину – тепер індивід 
володіє багатоманіттям культурних оптик задля фор-
мування власної картини світу. Серіал стає джерелом 
універсальних відповідей на конкретні досвідні про-
блеми та змістовно заповнює ті поведінкові та афек-
тивні сфери, до яких індивід не має доступу в реаль-
ності, при цьому інтенсифікуючи їх.  

Переплітаючись зі схильністю наратива до викли-
кання в глядача паралелей зі власним життям чи його 
можливим розвитком, серіали формують буквальну 
залежність індивіда від життя типізованих (чи не дуже) 
персонажів. Паралель "герой серіалу" – "середньоста-
тистичний глядач" змушує обидва образи зближуватися 
та певною мірою зливатися. В іншому ж прояві, коли 

персонажі зовсім не схожі на глядача, є невдахами чи 
маргінальними особистостями, дії котрих засуджуються 
мораллю, емоційне навантаження тільки збільшується 
– глядач відчуває себе етично кращим. Н. Захарченко 
описує це так: "Маючи справу з серіалами, ми самост-
верджуємося за чужий рахунок, в даному випадку, як це 
не парадоксально, за рахунок неіснуючої особистості. 
Образ "телевізійної" людини слугує для аудиторії тим 
моральнісним орієнтиром, на котрий ми починаємо рів-
нятися, чи, навпаки, чию модель поведінки не прийма-
ємо" [6, c. 2]. Серіали отримують свою вагу в якості пе-
вних соціалізаторів, що не тільки транслюють цінності, 
але й чомусь навчають – мірою засвоєння цих ідеалів 
людина стає вписаною в той тип суспільства, до якого 
належить культурний продукт. На думку української 
дослідниці О. Вознесенської, цей соціалізаційний ас-
пект серіалів має великий (і негативний) вплив на фор-
мування в дітей та підлітків уявлень про владні стосун-
ки між індивідами та ціннісну динаміку їхньої взаємодії, 
що призводить до підвищення ролі емоційного інтелек-
ту в комунікації постмодерного типу [5, с. 296].  

Однак не варто забувати про той бік непередбачу-
ваності життя, який впливає на наше бажання повер-
нення уявного контролю за власною долею – він посту-
люється через прагнення брати участь у вирішенні пи-
тань, що стосуються серіалу (як субстрату та замісника 
реальності). Тут глядач прагне бути деміургом та бути 
почутим, провадити свою владу. "Людина пізнього капі-
талізму явно страждає від витіснення недоречних ар-
хаїчних пластів етики бажання й фантазму всемогутно-
сті, тому створює серіальні світи, де витіснене поверта-
ється", ‒ стверджує М. Собуцький [12, c. 34]. Це праг-
нення індивіда повернути свою суб'єктність через вплив 
на репрезентацію (замість впливу на життя як таке) 
може бути розцінене як відхід від бодріярівського кон-
цепту "мовчазної більшості" [13]. Пасивність та інерт-
ність суб'єкта, імплозія соціального починають просіда-
ти в активну позицію в сфері культурного, що й сама 
стає всепроникною. За умов дедиференціації соціаль-
ного та культурного саме культурний аспект перетягує 
на себе здатність надати суб'єктові владу.  

Для цього якомога більше підходить простір вірту-
ального, в якому практика перегляду серіалу поєдну-
ється з практикою його коментування, обговорення на 
онлайн-форумах та слідкування за останніми новина-
ми з життя акторів чи авторів серіалу – усі ці процеси 
відбуваються одночасно та в одному місці – на екрані 
твого портативного девайсу. Інтерактивність серіалу 
викликана ризоматичністю постмодерної культури як 
основотворчою характеристикою здійснення процесу 
споживання культури. Система знання про той чи ін-
ший серіал розширюється від споживацької інтерпре-
тації до здатності глядача висловлювати свою критич-
ну думку про його якість чи доречність авторських рі-
шень. Але окремою глядацькою практикою, що стосу-
ється модусу уявної влади над наративом, стає прак-
тика створення, транслювання, споживання та уник-
нення спойлерів, яка стала вписаною в повсякденність 
кожного індивіда медіа-епохи. 

Емоційний гачок споживання та пошуку спойлерів 
виявляється достатньо парадоксальною практикою, 
адже сама назва (від англ. to spoil – "псувати") перед-
бачає зіпсування емоційного ефекту, підсиленого непе-
редбачуваністю та загадковістю майбутнього розвитку 
подій. Тим не менш бажання висловити свою "експерт-
ну" думку або закарбувати у віртуальній вічності свої 



~ 82 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

враження від перегляду зазвичай переважають над 
раціональним поважливим ставленням до іншого індиві-
да, який ще не встиг дізнатися про ті чи інші сюжетні по-
вороти. Навіть більше – така собі "перверсивна" практи-
ка пошуку спойлерів має місце набагато частіше, ніж про 
це можна було б подумати. Дж. Міттелл проводить дос-
лідження того, які модуси ставлення до спойлерів існу-
ють серед фанатів серіалів, зазначаючи, що феномен 
спойлерів взагалі має свідчити про ускладнення практик 
споживання та просування наративів – це водночас і 
втрата контролю авторів над тим, коли глядачі дізнають-
ся про сюжетний поворот, адже це може статися перед 
переглядом самої серії. Спойлер може навіть спричини-
ти те, що глядач відмовиться дивитися серію чи сезон, 
посилаючись на абсурдність чи недовершеність сюжет-
ного рішення, а в рамках культурної індустрії основною 
орієнтацією є залучення споживачів [20]. 

Умовний поділ всередині фанатської спільноти відбу-
вається за ознаками активності чи пасивності по відно-
шенню до спойлерів та гіпотетичної мотивації індивіда до 
їхнього сприйняття: ставлення до спойлерів як до гри, 
антифанатство та бажання зіпсувати цей досвід і для 
інших фанатів, відчуття належності до групи тих, хто лю-
бить і споживає спойлери, а також сприйняття спойлерів 
у якості цікавих самих по собі наративів. Міттелл виділяє 
декілька ознак, що формують таких спойлер-фанатів та 
вичерпують можливі мотиваційні стратегії [20]: 

• Спойлер-фанати шукають задоволення та ком-
форту від перегляду напередвідомого, що залучає ме-
ханізми відчуття радості від зустрічі зі знайомим текс-
том під час його першого перегляду;  

• Спойлер-фанати сприймають аспект розкриття, 
епатування рішенням сюжету та насолоду від саспенсу 
як відносно неважливі, такі, що лише заважають та 
приховують більш приємні текстуальні якості, такі як 
механіка побудови наратива, драма міжлюдських від-
носин і вартість виробництва; 

• Спойлер-фанати бачать наративні практики се-
ріалу інакше, ніж традиційні історії, використовуючи 
спойлери для участі в пошуках головоломок поза залу-
ченістю до типового оповідання; 

• Спойлер-фанати прагнуть взяти під контроль свої 
емоційні реакції та задоволення від очікування, створю-
ючи саспенс на власних умовах глядачів, а не творців. 

Можна узагальнити, що універсальним принципом 
ставлення до спойлерів у цілому є підхід до споживання 
культурного продукту як гри, в якій існують власні зма-
гання за отримання певного типу знання, що піднесе 
індивіда над усіма іншими. Навіть у цьому можна про-
гледіти відхід від модерного ставлення до розуму як до 
провідника високого акту мислення – на арену виходять 
радше хитрість, здатність до побудування зв'язків між 
різнорівневими та різношаровими подіями та, насампе-
ред, увага. Міттелл пише: "Бажаючи дізнатися, що буде 
відкрито наступного випуску програми, аудиторії знахо-
дять інформацію від "злитих" учасниками акторської чи 
авторської групи фото, супутникових знімків потенцій-
них місць зйомок, байок подорожуючих, що повернули-
ся з місця зйомки, зрештою, сподіваючись на те, що 
вдасться поєднати в одне ціле вже-розіграну реаль-
ність до того, як це встигне зробити прайм-тайм" [20].  

Це твердження можна поєднати з тим, що люди, які 
дивляться серіали в Інтернеті, зазвичай є "просунути-
ми" його користувачами саме через те, що залучені до 
сфери економіки знань і користуються даними принци-
пами в робочому житті. Серіал в цьому сенсі є проміж-

ною формою між працею та дозвіллям. Будучи вписаним 
до умовного вільного часу людини, серіальні практики, 
що виходять за межі самого перегляду, базуються на тих 
навичках, які люди отримують на роботі. Загалом залу-
ченість індивіда до сфери нематеріального виробництва 
і дозволяє таку диференціацію досвідів, які вже не мають 
чіткого поділу на дозвіллєві та зайняті за принципом дії 
самого індивіда. Окрім цього, в умовах високої зайнятості 
робітників у полі інтелектуального творення та загалом 
невеликого залишку часу на розваги перегляд кіно чи 
розвиток якихось хобі, в принципі, потребують окремо 
виділеного часу (наприклад, на вихідних), а перегляд 
однієї серії тривалістю від 30 до 50 хвилин вписується в 
ритм занять після закінчення робочого дня.  

Російський дослідник серіалу А. Хітров зазначає: 
"Люди, зайняті в переробці знань, часто читають вели-
чезну кількість текстів на роботі, і вони не готові ввече-
рі, приходячи з роботи, відкривати роман. Люди пере-
вантажені інформацією. Серіал ‒ це нетривалий шма-
ток великого наратива, що повністю вкладається у ві-
льний час, який є в проміжку між вечерею та сном у 
багатьох дійсно інтенсивно працюючих людей" [16]. На 
його думку, серіал як ключова форма сучасності відіг-
рає таку роль для містян, які мають прискорений темп 
життя та вимушені вписувати розваги до простору по-
всякденності, адже в іншому разі просто не встигати-
муть долучатися до споживання культурного продукту. 
Але він також наголошує на тому, що в природі перег-
ляду серіалу також лежить зрозуміла категорія насо-
лоди, адже деякі з серіалів ми дивимося лише для 
задоволення своїх емоційних потреб чи відпочинку, 
деякі – задля сприйняття високого естетичного чи 
драматургічного зразка, деякі – задля вписаності в 
"модну" тенденцію, деякі – з ностальгічних причин. У 
будь-якому разі серіали приносять нам задоволення, 
навіть якщо воно має дещо перверсивний характер та 
пов'язане з відчуттям дискомфорту. Задля ілюстрації 
цього процесу вважаємо за потрібне звернутися до 
прикладу серіалу "Чорне дзеркало" (2011 ‒ …). 

Сам його шоураннер та автор Чарлі Брукер зазна-
чав метою створення серіалу викликання відчуття пос-
тійного та активного дискомфорту з приводу майбут-
нього, а не звичного для людини переконання в позити-
вному векторі розвитку технологій. У сюжеті серіалу 
використовується абсолютно новий підхід, адже він 
демонструє та відображає всезагальну істерію з приво-
ду технологічного розвитку, який відбувається тут і за-
раз: ми чуємо та читаємо про це так багато, що інфор-
маційне перенавантаження починає грати проти нас, 
нівелюючи реальні страхи з цього приводу. Зав'язаність 
на позитивності технологічного прогресу та розвитку як 
одна з основоположних характеристик європейської 
культури визначає вектор конструювання суспільного 
ставлення до цього питання. Технології настільки увій-
шли до нашого досвіду, що "Чорне дзеркало" грає на 
поточних тривогах та інтерналізованих переживаннях 
індивіда, враховуючи не тільки можливі варіанти розви-
тку подій, але й жахаючі сценарії, що вже можуть існу-
вати в реальності. Вони тим і цікавлять нас, що фор-
мують естетично-емоційну зв'язку – піднесене постулю-
ється через сильний страх та відразу, почуття неприє-
много та дискомфорту. Певним чином глядач "Чорного 
дзеркала" стає залученим до емоційно-мазохістських 
практик. Кожна серія змушує глядача відчувати тривогу, 
транспонуючи на себе ті ситуації, в яких опиняються 
герої фільму, але все одно кількість фанатів серіалу є 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 83 ~ 

 

 

настільки великою, що це змушує задуматися: чому 
люди продовжують себе мучити? Однією з відповідей 
може бути постмодерний принцип роздроблення від-
чуття насолоди на окремі типи досвідів та відчуттів, що 
мають прояв у багатьох сферах, і будь-яка перверсив-
ність стає унормованою через погоню суб'єкта за нако-
пиченням різноманітних досвідів. 

Дослідник М. Флісфедер зазначає: "Нова діджита-
льна параноя, та, що поєднується з відчуттям ейфорій-
ного блаженства, чи jouissance, є відголоском відповід-
ної подвоєної естетичної категорії "істеричного піднесе-
ного" Ф. Джеймісона. Посилаючись на образ технології, 
Джеймісон пропонує концептуально сприймати її як 
замісник "відчуженої влади", яка лишається занадто 
складною для повного розуміння – це мережева, але 
при цьому не видима до кінця сила капіталу" [19]. 
Останній зазначає про заміщення загальнолюдського 
страху та зачарованості перед силою неконтрольованої 
природи відповідними чуттями "піднесеного" в кантів-
ському розумінні відносно технології.  

Власне, звертаючись до концепції паноптикуму Фуко 
як дисциплінарної візуальної практики нагляду [14], мо-
жна переносити це відчуття на суб'єкта Постмодерну, 
що завжди опиняється в об'єктиві іншого, в його владі. 
При цьому суб'єкт як той, що дивиться серіал, також 
відчуває свою владу над тим, що відбувається, – модус 
погляду надає уявлення про появу таємного знання про 
іншого (ми його бачимо, а він нас – ні). І незважаючи на 
те, що нам самим не подобається відчувати себе на 
місці тих героїв, на яких ми дивимося, ми компенсуємо 
це відчуття жагою засуджувати та жаліти тих, хто з'яв-
ляється на екрані, бо цей емоційний мікс в поєднанні з 
високими стандартами виробництва серіалу викликає у 
нас відчуття "істеричного піднесеного". Поява цієї кате-
горії можлива лише в Постмодерні, адже вона не тільки 
виникає на базі розвитку мережевих технологій, але й 
транслюється через них. 

Звичайно, варто повернутися до питання існування 
серіалу в якості тексту. Ми вже зазначали про його дис-
кретність – розподіленість на маленькі частинки, що 
формують індивідуалізовані наративи. На нашу думку, 
ця характеристика серіалу є однією з основоположних, 
що позначає його в якості постмодерної культурної фор-
ми, адже дискретність наратива підтверджує тезу 
Ж. Ліотара про кризу великих метанаративів.  

На думку російського дослідника серіалів В. Курін-
ного [7], довга тривалість серіалу, що має багато сезо-
нів і, відповідно, може займати близько десяти років, 
свідчить якраз про те, що серіал виступає як метанара-
тив. Ми не погоджуємося з даною тезою та вважаємо, 
що принциповою "постмодерністю" серіалу виступає 
його належність водночас і до мікро- і до меганаративу 
(серія – сезон), але аж ніяк не до метанаративу. Теза 
Ліотара пов'язана не тільки з подовженістю, але й з 
парадигмальною всеохопною характеристикою остан-
нього. Він формує картину бачення світу, що домінує в 
усій культурі та визначає глобальний вектор її розвитку 
(не на індивідуальному рівні) – метанаратив формує 
уніфіковану ієрархію цінностей, що не піддаються сум-
ніву. На відміну від цього, серіал як культурна форма 
відіграє роль однієї точки зору з великої множини. Його 
ризоматичність у принципі та практичний аспект перег-
ляду багатьох за жанрами та змістом серіалів свідчать 
про те, що постмодерний суб'єкт якраз не ставиться до 
нього як до чогось всепроникного. Будь-яке ціннісне 
навантаження стає легітимованим культурною практи-

кою, яка реалізується в множині форм споживання. 
Принципова націленість на плюралізм постмодерної 
культури та ідентичності підриває модерну обмеженість 
оптики дискурсивної цінності знання, свободи, рівності 
та інших метанаративів.  

З цього витікає також і постмодерна концептуаліза-
ція питань "смерті автора" та "смерті суб'єкта", які кон-
ституюють глядача серіалів як споживача культурних 
практик. Лінгвістичний поворот ХХ ст. призводить до 
сприйняття культури та ідентичності як тексту та підій-
має проблему інтерпретації. Теоретики Постмодерну, 
зазначаючи про руйнацію бінарних опозицій та ієрархі-
чності модерної культури, стверджують про кінець  
суб'єктоцентризму, який виражається у "смерті автора" 
(термін Р. Барта). Фіксується стан людини не як творця, 
а як посередника сенсів, що більше не має права ствер-
джувати про одностайність істинного. "Скриптор" Барта 
виявляється виробником культурного продукту, а не 
творцем-Автором, чия суб'єктність народжується в тво-
рі [1, с. 78]. Слідом за цим у філософському дискурсі 
формується уявлення про руйнацію суб'єкт-об'єктної 
опозиції як такої. М. Фуко екстраполює "смерть автора" 
до "смерті суб'єкта", зазначаючи про функціональність, 
а не самостійність суб'єкта – тепер індивід виконує роль 
"функції руху дискурсів" [14]. Власне, серіал у цілому 
також сприймається в сенсі тексту та гіпертексту. Функ-
ціонування культурної практики передбачає формуван-
ня суб'єкта в якості її споживача чи виробника, але 
унеможливлює його існування поза цією логікою. 

Є. Бірічєва, спираючись на теоретичний доробок 
Ж. Дельоза, постулює постмодерного суб'єкта так: 
"Суб'єкт – це збирання граней Я та дослідження дис-
курсів. Це пристосування, активне в своєму "при-", 
здатне бачити під різними кутами зору, що контр-
здійснює в події той чи інший спосіб буття та сприяє 
сходженню серій, які розходяться" [4, с. 43]. Таким 
чином, через прагнення об'єкта культури створити 
інтерактивний фон ("смерть автора" вимагає залучен-
ня нових акторів до поля культуротворення як спожи-
вання культури) глядач стає невід'ємною частиною 
культурного продукту – не тільки в якості споживача, 
але й у ролі співучасника виробництва. 

Про це можуть свідчити, наприклад, фанфіки (від 
англ. fan – "фанат" та fiction – "художня проза"), що бе-
руть за основу події чи персонажів оригінального твору 
та переосмислюють їх. Фікрайтери створюють альтер-
нативні версії розвитку стосунків героїв, переміщують їх 
у різні всесвіти та культурні контексти, вписують себе 
до тканини розповіді – граються з усіма параметрами, 
які є базою оригінального твору. У такий спосіб серіал 
як текст отримує нові нашарування та посилання, що 
іноді можуть навіть впливати на дискурс навколо твору 
в цілому – фанфіки отримують величезні аудиторії, 
розповсюджуються не тільки серед фанатів, але й мо-
жуть доходити до самих авторів серіалу. 

Таку діалогічність як ознаку постмодерної культури-
тексту визначає О. Лучінська: "Інтерактивність читача й 
полягає в його активному бажанні домислювати мож-
ливі варіанти запропонованої дилеми та реакції на 
текст. Таким чином, два (та більше) тексти, віддалені 
один від одного в часі та просторі, знаходять діалогічні 
стосунки при взаємному перетині тем. Але постмодер-
ністський текст тим і відрізняється від звичайного худо-
жнього тексту, що в цей діалог вступають не тільки ві-
домі учасники дискурсу – автор-текст-читач, але також і 
персонажі, й інші оповідні інстанції" [9, c. 387]. 



~ 84 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Насамкінець, ще Р. Барт зазначав, що "людина су-
мує, коли не може сама виробляти текст" [1, c. 422]. Ми 
використовуємо термін "автори серіалу" як збірне по-
няття, що включає в себе різних представників культу-
рної індустрії телевиробництва – від сценаристів, режи-
серів, продюсерів до костюмерів, операторів та гриме-
рів. Складна структура створення серіалу, пов'язана з 
традиційним виробництвом продукту в сфері телеба-
чення, не дозволяє виділяти одного Автора-творця, 
адже в кожному окремому випадку влада та відповіда-
льність за кінцевий продукт розподіляються в різних 
пропорціях не тільки між членами робочої команди, але 
й платформами-замовниками. Розглядати механізми 
взаємодії між ними ми не вважаємо за потрібне, адже 
фокусуватимемося на загальних принципах комунікації 
між глядачами та тими, хто приймає рішення щодо се-
ріалу – його авторами, які в даному випадку сприйма-
ються нами як функція. 

З самого початку існування серіалу форма його по-
казу передбачала можливість коректування серіальних 
рішень в залежності від вимог та потреб широкої ауди-
торії. Вписаність до серіальної структури реклами, про 
що ми вже зазначали, передбачала орієнтацію на гля-
дача як на споживача конкретних продуктів – тому його 
реакція на серіал в цілому була важливою, адже визна-
чала можливість продавати більше та краще. Мірою 
того як художня форма серіалу ускладнювалася, реак-
ція глядачів стала впливати на сюжетні та художні рі-
шення. Звичайно, слово глядачів не було остаточним 
та не визначало повністю зміни в структурі, але при 
цьому загальні настрої аудиторії стали неуникненним 
фактором, який потрібно враховувати авторам. 

Як зазначає російський дослідник Ю. Бєлєнький: 
"Продовження зйомок під час показу (що можливо лише 
за щотижневого показу) створювало та створює в тих 
країнах, де подібна практика присутня, унікальну можли-
вість модерації сюжетних ліній у відповідності з глядаць-
кими очікуваннями. Це не означає, що глядачі керують 
сюжетом. Але, з іншого боку, практика показує, що ефект 
обманутого очікування, тобто неочікувані розв'язки, та 
розчарування глядача – це не одне й те саме" [2, с. 5]. 

І дійсно, утримання аудиторії перед екранами пе-
редбачає елемент неочікуваності, а не повної відпо-
відності її запитам – про це свідчить успішне втілення 
методу clifhanger'ів (закінчення важливої структурної 
одиниці на невирішеному питанні, яке має високий 
рівень проблематичності та вирішальності для пода-
льшого розвитку подій). Тобто загадка вирішення си-
туації виявляється не тільки хорошим ходом з точки 
зору продажів та залучення глядача до подальшого 
перегляду, але й симуляцією життєвих емоційних пе-
реживань. Індивід настільки звикає до героїв, що не 
може уникнути потреби в тому, аби дізнатися, що з 
ними станеться, а підвищена драматичність заверша-
льного сюжетного повороту змушує глядача очікувати 
продовження, яке принесе йому задоволення розгад-
ки. Однак такий спосіб залучення аудиторії вже став 
достатньо стереотипним, тому постмодерні методи 
взаємодії з глядачами стають більш ускладненими та 
надають індивіду можливості більш істотної ролі в грі 
зі створення серіального дискурсу. 

Виникає так званий феномен "пасхалок" (від англ. 
Easter eggs – "пасхальні яйця", які за західною традиці-
єю мають відшукувати діти у святковий день), що пе-
редбачає поміщення авторами серіалу до кінцевого 
продукту посилань на попередні та майбутні події в 

серіальному універсумі. Це не тільки підтримує інтер-
текстуальність серіалу як твору, але й передбачає ак-
тивну роль глядача. Це постулюється як гра, в якій ли-
ше найуважніші зможуть досягти таємного знання ра-
ніше за інших. Тобто автори свідомо лишають в кадрі 
підказки, за якими можливо спрогнозувати майбутнє – 
наприклад, обведені в календарі дати відповідатимуть 
датам виходу нових сезонів, або ж графіті на стіні буде 
натякати на появу нової сюжетної лінії чи нового персо-
нажа. Головний аспект тут полягає в тому, що ці підказ-
ки не вписані в сам сюжет та не проговорюються пер-
сонажами, а мають бути віднайдені та проінтерпрето-
вані самими глядачами – адже матимуть сенс пізніше 
або, наприклад, при повторному перегляді серіалу. 
Пошук та аналіз "пасхалок" займає величезну жанрову 
нішу на YouТube, де відеоесеїсти роз'яснюють можливі 
фанатські теорії та свої прогнози. Це не тільки створює 
ажіотаж навколо серіалу, але й ще раз спонукає гляда-
чів саме до рефлексивного перегляду в боротьбі за 
першість отримання підказок. 

Як зазначає Дж. Міттелл: "Окрім цього, продюсери 
самі долучаються до гри, часто відкриваючи маленькі 
інформаційні деталі про наступні епізоди, граючи з фа-
натами, являючи їм таємничо сформульовані підказки в 
стилі Нострадамуса або навіть кричущу дезінформацію 
під виглядом справжнього спойлера (фанати називають 
їх "фойлерами")" [20]. Такі несправжні спойлери також 
покликані створити емоційне напруження навколо сері-
алу, про майбутнє котрого відомо дуже мало. Уся гля-
дацька практика постмодерного серіалу з можливістю 
спостереження за його авторами та акторами в мережі 
диктує практику розгадування загадок як гри між спожи-
вачами та виробниками. Таким чином, виникає навіть 
практика зйомки декількох альтернативних кінцівок – 
адже тоді фанати, які намагаються дізнатися про все 
навіть до виходу самого продукту, будуть знову змуше-
ні гратися та будувати нові нашарування, погоджуючись 
чи обурюючись тим, що вони бачать через репортажі 
папараці та супутникові знімки локацій зйомки. 

Практика серіалу дозволяє споживачеві культурного 
продукту впливати на хід подій чи вирішувати, що саме 
станеться з серіалом – наприклад, чи продовжиться він 
на ще один сезон, або ж у деяких випадках – в якому 
акторському складі. Глядачі стають свідками змін та 
прийняття рішень тут і зараз – всі скандали розверта-
ються у них на очах. Наприклад, питання усунення Ке-
віна Спейсі з ролі Френка Андервуда в серіалі "Картко-
вий будиночок" через секс-скандал мало величезне 
обговорення в мережі, й обурення глядачів було ваго-
мим аспектом для прийняття такого управлінського рі-
шення. Звичайно ж, існують і такі фанати, які були про-
ти такого розвитку подій, але цим і характеризується 
культура "глобального селища" (термін М. Маклюена) – 
прихильники будь-якого з варіантів вирішення пробле-
ми не просто активно захищали свою позицію з раціо-
нальної точки зору, але й обурювалися на актора чи 
захищали його, адже мали відчуття близького з ним 
знайомства. Загалом відбувається емоційна екстрапо-
ляція образу героя на реальну людину, яка його грає, і 
в глядачів існує уявлення про особистий зв'язок не тіль-
ки з серіальними персонажами, але й з акторами. Цим 
можуть маніпулювати ЗМІ та самі автори, певним чи-
ном формуючи суспільну думку шляхом заміщення об-
разу реальною людиною, і навпаки. 

 Через соціальні мережі індивід отримує можливість 
висловлювати свій фідбек авторам, які, таким чином, не 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 85 ~ 

 

 

тільки отримують пряму критику власної роботи ауди-
торією, але й можуть використовувати пропозиції чи 
теорії фанатів задля креативного рішення. Більше того, 
авторам важливо використовувати такі сюжетні поворо-
ти, які, за версією фанатів, не є передбачуваними. Че-
рез це теорії фанатів іноді виявляються навіть більш 
продуманими та деталізованими, ніж розробки сцена-
ристів. Н. Захарченко зазначає: "Варто констатувати, 
що серіальність забезпечує безпрограшність тому чи 
іншому інформаційному продукту вже на тій підставі, 
що глядач апріорі стає повноправним учасником ек-
ранного дійства. Він отримує можливість впливати на 
зміст програми, за допомогою соціальних мереж ко-
ментуючи те, що відбувається на екрані, та вносячи 
власні креативні пропозиції з покращення якості теле-
продукції, а отже, й виступати в ролі співавтора конте-
нту. У ХХІ столітті серіальність як культурний код успі-
шно інтегрована в телевізійний текст" [6]. 

Перед авторами серіалу стоїть задача сформувати 
стійкі психоемоційні зв'язки між героями та глядачами не 
тільки з причин маніпулювання суспільною думкою та 
через бажання змусити глядача повертатися до перег-
ляду знову і знову. Звичайно ж, їх цікавить питання мак-
симального розширення аудиторії та рекламування сері-
алу глядачами потенційним глядачам. Обмін думками 
про серіал відбувається не тільки з його фанатами, але й 
з колегами, друзями, приятелями, сусідами і так далі – з 
представниками різноманітних соціальних груп, до яких 
входить індивід. Як вважає М. Хрєнов: "Багато що зале-
жить не тільки від фізичного відчуття присутності інших, 
але й від чисто психологічного відчуття, що така колек-
тивна співпричетність існує. Сугестія може існувати не 
тільки в замкненому просторі, за безпосереднього спіл-
кування, але й на відстані, тобто в соціальному просторі" 
[17, с. 112]. Таким чином, індивід бажає відчути свою 
вписаність в контекст, залучитися до дискурсу, сформо-
ваного навколо серіалу, адже це дозволить йому обгово-
рювати більшу кількість тем та будувати більш стійкі со-
ціальні зв'язки з оточенням. Через це він стає вмотиво-
ваним досліджувати контекст того, про що йде мова в 
серіалі, навіть якщо він його не дивиться.  

Загалом серіал відіграє не тільки соціалізаційну та 
аксіологічну роль в індивідуальному аспекті формуван-
ня ціннісних орієнтацій, що базуються на поведінці пер-
сонажів. На думку М. Войтини: "…видається, що сучасні 
телевізійні продукти, які ми розглядаємо нижче (розпо-
всюджувані телевізійними прокатниками та стрімінго-
вими платформами), в обох випадках реагують на та 
організують специфічний габітус П. Бурдьє – «систему 
диспозицій […], що характеризують різні класи та кла-
сові розбіжності»" [21, c. 79]. Практична орієнтованість 
серіалу визначає його належність до поля "економіки 
культурних благ", що визначає правила виробництва та 
споживання і специфічну логіку взаємодії між акторами 
з обох боків. Мірою формування габітусу в людини 
з'являється певний смак як система класифікації, що 
пізніше визначає вибір нею культурних продуктів (який 
наперед детермінований умовами формування в люди-
ни соціального та культурного капіталів). П. Бурдьє по-
в'язує ці диспозиції з такими детермінантами: рівень 
освіти, соціальне становище, виховання. Саме вони і 
формують габітус, що, зокрема, має прояв і в ставленні 
індивіда до тих чи інших параметрів серіалу. Ми диви-
мося ті серіали, які відповідають нашому смаку, і осно-
вним показником цього стає наша здатність їх класифі-
кувати. Через споживання даного культурного продукту 

формується новий тип габітусу, що мірою споживання 
хорошого продукту формує гарний смак. Але сьогодні 
схема П. Бурдьє виявляється більш ускладненою, адже 
жодний набір серіалів не формує сталого уявлення про 
символічний капітал людини – розширення жанрової 
різноманітності визначає також і розширення смакових 
схильностей. Тобто людина з певним габітусом може 
споживати більшою мірою ті серіали, до яких схильна 
за соціальним становищем, але сьогодні це соціальне 
становище настільки гнучке, що суб'єкт змушений роз-
ширювати свій культурний капітал більше, ніж це за-
кладено вихованням та освітою, аби лишатися на хвилі 
актуальності. Через це можна зробити висновок, що 
практики виробництва та споживання завжди вплива-
ють одна на іншу мірою створення специфічного габіту-
су в індивіда Постмодерну. 

Висновки. Залучаючись до споживання культурного 
продукту, суб'єкт сам визначає часову демаркацію сво-
го життя і вписує його в повсякденність, враховуючи 
визначені часові характеристики власного робочого та 
дозвіллєвого розкладів. 

Споживання серіалів пов'язане з новими типами 
взаємодії між глядачем та авторами, такими як інтерак-
тивні ігри, обговорення на форумах, опитування у соці-
альних мережах та написання фанфіків. У Постмодерні 
відбувається розмиття меж між споживанням та вироб-
ництвом, адже глядачі здатні не тільки формувати ко-
мерційний попит, але й безпосередньо доносити свої 
думки авторам, тим самим стаючи співтворцями. Гля-
дач, таким чином, не просто реципієнт закінченого про-
дукту, а свідок його розвитку, творення тут і зараз – і 
впливає та коректує його в самому процесі.  

Емоційний аспект серіалів також відіграє велику 
роль у його популярності як культурної форми – сері-
али надають певну психологічну розрядку, що сприяє 
полегшенню сприйняття дійсності індивідом – його 
особисте життя сприймається як набагато простіше 
за проблематичність та трагічність підкреслено пог-
раничних ситуацій у серіалі. 

Як маленький наратив, що вписаний в повсякденне 
життя працівника інтелектуальної сфери, серіал стає 
панівною формою організації візуальних образів та со-
ціальної взаємодії в рамках солідаризованої фанатської 
групи. Як великий наратив, що поділений на частини, 
він стає транслятором ціннісних орієнтирів та формує 
світоглядну картину індивіда в багатоманітті його досві-
дів – формуючи певний габітус (термін П. Бурдьє) [18a]. 

Постмодерн, здійснюючи виробництво нового культу-
рного продукту – серіалу, і навіть виробництво нової ку-
льтурної індустрії з виробництва серіалів, не обмежуєть-
ся лише індустріалізацією культури, але здійснюється як 
культурофікація індустрії – виробляється глядач серіалів 
як постмодерна антропологічна модель. Тим самим здій-
снюється "імплозія соціального", оскільки типом вироб-
ництва нової антропологічної моделі стають не дискур-
сивні та дисциплінарні практики (суто соціальні інструме-
нти вироблення людини, тобто безпосередній тип впли-
ву людини на людину або лише за допомогою медіуму 
знання), а формуються власні культурні медіуми здійс-
нення антропологічної моделі як (глобальної) культур-
ної індустрії (власне сам серіал). У результаті однією з 
настанов такої спільноти стає "естетична рефлексив-
ність" (термін С. Леша), яка поєднує "естетику інтерпре-
тацій" та "естетику відчуттів", жагу до наративів та без-
посередність афектів. Одиницями рефлексії такого типу 
спільноти стають фанфіки, спойлери, "пасхалки", обго-



~ 86 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ворення в мережі як підстава інтеграції виробництва та 
споживання серіалу як постмодерного культурного про-
дукту, а також підстава "смерті автора". 

Звертаючись до зазначених Іхабом Хасаном ознак 
Постмодерну [15], можна таким чином підвести підсум-
ки відповідності серіалу вимогам даного типу культури: 

1. Непевності, неясності, пробіли. Залишається 
простір для інтерпретації та проведення власного до-
слідження мірою зацікавленості в предметі – інтернет-
практики серіалу дозволяють створювати власне ба-
чення тексту (за умови існування авторського кістяка, 
на який вони нашаровуються). Пробіл як постмодерна 
схильність виносити на поверхню розриви та пустоти 
вже вписана в серіал як темпоральна умова його існу-
вання. Якщо на початку своєї діяльності онлайн-
платформа Netflix випускала всі серіали власного ви-
робництва всім сезоном за один раз, то сьогодні най-
популярніші серіали знову випускаються щотижнево. 
Елемент розриву наратива в серіалі сприяє збільшен-
ню емоційного задоволення від його споживання після 
довгого очікування. 

2. Фрагментаризм на відміну від послідовної та за-
вершеної модерної форми. Дискретність серіалу як ху-
дожньої форми, його часового прояву дозволяє ство-
рювати якнайкращу його синхронізацію з буденністю 
людини, вписаної в віртуальний світ взаємодії. Серіал 
створюється з метою того, щоб ніколи не закінчитися та 
продовжуватися вічно, що вже заперечує можливість 
його довершеного існування. Безперервний споживаць-
кий попит постмодерних глядачів вимагає постійної 
його відкритості до поновлення. 

3. Виступ проти конвенційних авторитетів – "смерть 
автора". Про це говорить навіть проблематизація питан-
ня про автора серіалу як такого: не зрозуміло, чи це шоу-
раннер, менеджер, продюсер, режисер, сценаристи, 
оператори. Усі члени творчої команди відіграють роль у 
формуванні культурного продукту, що не лишає можли-
вості для розуміння серіалу як твору з одним автором. 

4. "Смерть суб'єкта", що спустошує традиційне Я та 
зміщує суб'єкта з модерної панівної позиції. Криза  
суб'єктивності визначає вектор орієнтації культури не 
на раціональне, репрезентативне та моральнісне, а на 
емоційне, реальне та естетичне. Усі з зазначених ознак 
знаходять свій прояв у серіалі як аудіовізуальній формі, 
що транслює зразки для наслідування та критичного 
сприйняття різноманітними глядацькими групами. 

5. Іронічність. Найбільш успішними серіалами 
Постмодерну виявляються ті, які усвідомлюють та відк-
рито говорять про свою вписаність в індустрію спожи-
вання культурного продукту. 

6. Рівна участь у грі авторів та споживачів. Спів-
творення серіалу відбувається через соціальні мережі, 
онлайн-форуми та форми взаємодії між авторами та 
глядачами, що уможливлюються з приходом Інтернету 
та технологічним розвитком його екранних носіїв. 

7. Гра на відміну від раціонального цілепокладан-
ня. Ускладнення співвідношення між репрезентацією та 
реальністю у Постмодерні замінюється проблематиза-
цією реальності як такої. Життя людини стає схожим на 
гру, в якій різні культурні практики визначають різні 
правила та закономірності. Окрім цього, взаємодія між 
авторами та глядачами також відбувається у форматі 
гри, що дозволяє вносити корективи в режимі реально-
го часу протягом самих зйомок. 

8. Замість жанровості та розмежованості – текстуа-
льність та гіпертекстуальність. Здатність серіалу функ-

ціонувати як текст, що посилається на самого себе та 
на особливі фрагментовані досвіди багатьох соціальних 
груп. Доступ до інформації в мережевому варіанті пот-
ребує лише бажання провадити свою владу над влас-
ною суб'єктністю та саморозвитку в якості експерта. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Барт Р. Избранные работы: Семиотика. Поэтика / Р. Барт. – 
Москва: Универс, Прогресс, 1994. – 616 с. 

2. Беленький Ю. Становление жанров отечественных сериалов: 
автореф. дис. на соиск. уч. степени канд. искусствоведения / Ю. Беле-
нький. – Москва, 2012. ‒ 31 с. 

3. Береснева Н., Кокарева Е. Развитие идеи "смерти автора" /  
Н. Береснева, Е. Кокарева // Исторические, философские, политиче-
ские и юридические науки, культурология и искусствоведение. Вопросы 
теории и практики. – Тамбов: Грамота, 2012. – С. 34–37. 

4. Биричева Е. В. Новый концепт субъекта: приспособление /  
Е. Биричева // Исторические, философские, политические и юридиче-
ские науки, культурология и искусствоведение. Вопросы теории и прак-
тики. – 2012. – № 10 (24). – С. 41–50. 

5. Вознесенська О. Система ціннісних орієнтацій персонажів су-
часних телесеріалів як чинник формування цінностей дітей та молоді / 
О. Вознесенська // Наукові студії із соціальної та політичної психології: 
Зб. статей. – Київ: Міленіум, 2013. – С. 294‒302. 

6. Захарченко Н. Принцип сериальности как способ организации 
современного телевизионного контента [Електронний ресурс] / Н. Заха-
рченко // Вестник Волжского университета имени И. Н. Татищева. – 
2017. – № 2. ‒ Том 1. – Режим доступу: https://cyberleninka.ru/article/v/ 
printsip-serialnosti-kak-sposob-organizatsii-sovremennogo-televizionnogo-
kontenta. 

7. Куренной В. Теория "большого сериального взрыва" [Елект-
ронний ресурс] / В. Куренной. – 2014. – Режим доступу: https://postnauka.ru/ 
lectures/30269.  

8. Леш С. Соціологія постмодернізму / С. Леш. – Львів: Кальварія, 
2003. – 344 с. 

9. Лучинская Е. Диалогизация как принцип интертекстуальности в 
постмодернистском дискурсе / Е. Лучинская // Теория и практика обще-
ственного развития. – 2012. – № 3. – С. 386–388. 

10. Павлова О. Ю. Оптика режимів сигніфікації в постмодерністському 
концепті С. Леша: соціокультурний вимір / О. Павлова // Наукові записки 
НАУКМА. Теорія та історія культури. – 2017. – Том 191. – С. 13–18.  

11. Певзнер К. П. Интеграция стилей жизни и потребления сериа-
лов (на примере студентов в г. Санкт-Петербурге) [Електронний ресурс] 
/ К. Певзнер. – 2017. – Режим доступу: http://fizkultika.ru/integraciya-stilej-
jizni-i-potrebleniya-serialov.html. 

12. Собуцький М. Серіальна продукція: питання референції /  
М. Собуцький // Магістеріум. Культурологія. ‒ 2017. ‒ Вип. 68. ‒ С. 32‒35. 

13. Степанова И. Недетерминируемое социальное поведение 
"молчаливого большинства" в концепции Ж. Бодрийяра / И. Степанова 
// Вестник Курганского государственного университета. – 2016. – № 1. – 
С. 70‒72.  

14. Фуко М. Око власти [Електронний ресурс] / М. Фуко. – Режим 
доступу: https://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Culture/Fuko_intel_power/ 
Fuko_12.php 

15. Хассан И. К концепции постмодернизма [Електронний ресурс] / 
И. Хассан.– Режим доступу: http://culturolog.ru/content/view/2765/ 

16. Хитров А. Сериалы – это ключевая форма современной куль-
туры [Електронний ресурс] / А. Хитров. – Режим доступу: 
https://postnauka.ru/talks/43769. 

17. Хренов H. Восприятие многосерийного телефильма как соци-
ально-психологическая проблема // Многосерийный телефильм: Исто-
ки. / Н. Хренов // Практика. Перспективы. – Москва: Искусство, 1976. – 
С. 109–131. 

18. Bourdieu, Pierre. On Television / P. Bourdieu. ‒ New York: The 
New Press: 1998. – 104 р.  

19. Flisfeder M. The Hysterical Sublime: Black Mirror, Playtest, and the 
Crises of the Present / M. Flisfeder // Black Mirror and Critical Media Theory. 
– Lanham, MD: Lexington, 2018. – Retrieved from: 
https://www.academia.edu/34504811/The_Hysterical_Sublime_Black_Mirror
_Playtest_and_the_Crises_of_the_Present 

20. Gray J. & Mittell J. Speculation on Spoilers: Lost Fandom, 
Narrative Consumption and Rethinking Textuality [Електронний ресурс] / J. 
Gray, J. Mittell // Particip@tions. – 2007. – Retrieved from: 
http://www.participations.org/Volume%204/Issue%201/4_01_graymittell.htm. 

21. Wojtyna M. Solidarity, Dystopia, and Fictional Worlds in 
Contemporary Narrative TV Series / M. Wojtyna // Beyond Philology. – 
2018. – № 15/3. – P. 163–180. 

 
REFERENCES: 

1. Barthes, R. (1994). Izbrannye raboty: Semiotika. Pojetika [Selected 
works: Semiotics. Poetics]. Moskow, Univers, Progress. 

2. Belen'kij, Ju. (2012). Stanovlenie zhanrov otechestvennyh serialov 
[Formation of genres of domestic serials]. Moskow. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 87 ~ 

 

 

3. Beresneva, N., Kokareva, E. (2012). Razvitie idei "smerti avtora" 
[Development of the idea of "author's death"]. Istoricheskie, filosofskie, 
politicheskie i juridicheskie nauki, kul'turologija i iskusstvovedenie. Voprosy 
teorii i praktiki. Tambov, Gramota, 34–37.  

4. Biricheva, E. (2012). Novyj koncept subjekta: prisposoblenie [New 
concept of the subject: adaptation of historical, philosophical, political and 
legal sciences, cultural studies and art criticism]. Istoricheskie, filosofskie, 
politicheskie i juridicheskie nauki, kul'turologija i iskusstvovedenie. Voprosy 
teorii i praktiki. 10 (24), 41–50. 

5. Voznesens'ka, O. (2013). Sistema cіnnіsnih orієntacіĭ personazhіv 
suchasnih teleserіalіv jak chinnik formuvannja cіnnosteĭ dіteĭ ta molodі [The 
system of core organizational characters of modern teleseries as the official 
formulator of values of children and young people]. Naukovі studії іz socіal'-
noї ta polіtichnoї psihologії: Kiїv, Mіlenіum, 294‒302. 

6. Zaharchenko, N. (2017). Princip serial'nosti kak sposob organizacii 
sovremennogo televizionnogo kontenta [Seriality Principle as a Method of 
Organization of Modern TV Content]. Vestnik Volzhskogo universiteta imeni 
I. N. Tatishheva. 2, V. 1. Retrieved from https://cyberleninka.ru/article/v/ 
printsip-serialnosti-kak-sposob-organizatsii-sovremennogo-
televizionnogo-kontenta 

7. Kurennoj, V. (2014). Teorija "bol'shogo serial'nogo vzryva" [The 
Big Serial Explosion Theory]. Retrieved from https://postnauka.ru/ 
lectures/30269.  

8. Lash, S. (2006). Sociology of Postmodernism. Lviv, Kalvariya. 
9. Luchinskaja, E. (2012). Dialogizacija kak princip intertekstual'-

nosti v postmodernistskom diskurse [Dialogue as a principle of 
intertextuality in postmodern discourse]. Teorija i praktika 
obshhestvennogo razvitija. 3, 386–388. 

10. Pavlova, О. (2017). Optika rezhimіv signіfіkacії v postmod-
ernіsts'komu konceptі S. Lesha: socіokul'turnij vimіr [Optics of Significance 
mod in the Postmodernist Concept of S. Lash: sociocultural dimension]. 
Naukovі zapiski NAUKMA. Teorіja ta іstorіja kul'turi. 191, 13–18.  

11. Pevzner, K. (2017). Integracija stilej zhizni i potreblenija serialov 
(na primere studentov v g. Sankt-Peterburge) [Integration of Lifestyles  
 

and Consumption of TV series (by the example of students in  
St. Petersburg)]. Retrieved from http://fizkultika.ru/integraciya-stilej-jizni-i-
potrebleniya-serialov.html. 

12. Sobuc'kij, M. (2017). Serіal'na produkcіja: pitannja referencії [TV 
Serial products: reference question]. Magіsterіum. Kul'turologіja. 68, 32‒35. 

13. Stepanova, I. (2016). Nedeterminiruemoe social'noe povedenie 
"molchalivogo bol'shinstva" v koncepcii Zh. Bodrijjara [Undeterminable 
social behavior of the "silent majority" in the concept of J. Baudrillard]. 
Vestnik Kurganskogo gosudarstvennogo universiteta. 1, 70‒72.  

14. Foucault, M. Oko vlasti [panopticon]. Retrieved from 
https://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Culture/Fuko_intel_power/Fuko_12.php 

15. Hassan, I. K koncepcii postmodernizma [Toward a Concept of 
Postmodernism]. Retrieved from http://culturolog.ru/content/view/2765/ 

16. Hitrov, A. Serialy ‒ jeto kljuchevaja forma sovremennoj kul'tury [TV 
Serials is a key form of modern culture]. Retrieved from 
https://postnauka.ru/talks/43769. 

17. Hrenov, H. (1976). Vosprijatie mnogoserijnogo telefil'ma kak 
social'no-psihologicheskaja problema [Perception of multi-part TV film as a 
socio-psychological problem]. Mnogoserijnyj telefil'm: Istoki. Praktika. 
Perspektivy. Moskow, Iskusstvo, 109–131. 

18. Bourdieu, P. (1998). On Television. New York, The New Press.  
19. Flisfeder, M. (2018). The Hysterical Sublime: Black Mirror, 

Playtest, and the Crises of the Present. Black Mirror and Critical Media 
Theory. – Lanham, MD, Lexington. Retrieved from: https://www.academia.edu/ 
34504811/The_Hysterical_Sublime_Black_Mirror_Playtest_and_the_Crises
_of_the_Present 

20. Gray, J. Mittell, J. (2007). Speculation on Spoilers: Lost 
Fandom, Narrative Consumption and Rethinking Textuality. 
Particip@tions. Retrieved from: http://www.participations.org/Volume%204/ 
Issue%201/4_01_graymittell.htm. 

21. Wojtyna, M. (2018). Solidarity, Dystopia, and Fictional Worlds in 
Contemporary Narrative TV Series. Beyond Philology, 15/3, 163–180. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  19 . 1 0 . 19  

 
А. В. Мишустина, магистр культурологии 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ЗРИТЕЛЬСКИЕ ПРАКТИКИ ПОТРЕБЛЕНИЯ СЕРИАЛОВ 

 
Статья посвящена анализу зрительских практик потребления сериала как типа визуальной культуры Постмодерна. Рассматри-

ваются параметры трансформации визуальных практик Модерна и их роль в изменении антропологической модели в контексте форми-
рования культурной индустрии сериала. Постулируется значение потребления сериалов как типа постмодернистской индустрии куль-
туры, которая является производством человека как зрителя сериала. Выявляются такие изобразительные средства сериальной ин-
дустрии, как спойлер, саспенс, "пасхалка", продуцирующие постмодернистские виды зрительской интерактивности. Обращение к базо-
вым концептам философии постмодернизма позволяет автору исследовать следующие трансформации установок зрительских прак-
тик потребления сериала: фрагментарность в отличие от законченной системы как модерной формы иерархии, выступление против 
конвенционных авторитетов ‒ "смерть автора", ироничность, равное участие в игре авторов и потребителей. 

Ключевые слова: сериал, Постмодерн, визуальные исследования, зрительские практики потребления, культурная индустрия. 
 

A. B. Mishustina, Master of Cultural Studies 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 03022, Ukraine 

 
AUDIENCE PRACTICIES OF THE TV SERIES CONSUMPTION 

 
The article is devoted to the analysis of the audience practices of the TV series as a type of visual culture of Postmodern. Parameters of the 

transformation of Modern visual practices in the context of the series presenting as a culture industry and their role in changing the anthropological 
model are considered. The significance of the consumption of TV series as a type of postmodern cultural industry, which produces a human as a 
TV series-viewer, is postulated. Such visual means of the serial industry as spoilers, suspense, Easter eggs, which are producing postmodernist 
types of visual interactivity, are revealed. Appealing to the basic concepts of postmodernist philosophy allows the author to research  the following 
transformations of the audience practices connected to the TV series: fragmentation as opposed to a consistent and complete system as a modern 
form of hierarchy, speaking out against the conventional authorities – the "death of the author", irony, equal game-like participation of both authors 
and consumers. 

The basic characteristics of Postmodern culture are represented by an analysis of the works of such authors as U. Eko, I. Hasan, T. Adorno and 
M. Horkheimer, Z. Bauman, J. Baudrillard, S. Lash, F. Jameson, M. Foucault, P. Bourdieu, J. Liotard. The study of the series is a productive area of 
scientific research in the field of humanitarian knowledge as foreign (J. Mittell, M. Fleisfeder, M. Voitin, V. Kurinny, A. Khitrov, K. Pevzner,  
O. Akopov, N. Zakharchenko, I. Tuzovsky, Y. Belenkiy), as well as domestic (M. Sobutsky, L. Voznesensky, and others) researchers who consider 
this concept in various aspects. 

Postmodern, producing a new cultural product – a series, and even the production of a new cultural industry for the production of serials is not 
only limited to the industrialization of culture, but is carried out as a culture of industry – the viewer of the series is produced as a postmodern 
anthropological model. In this way, the "social implosion" is carried out – since the type of production of the new anthropological model does not 
become discursive and disciplinary practices (purely social instruments of human production, that is, a direct type of influence of a person on the 
person, or only through the medium of knowledge), and their own cultural anthropologies of anthropology are formed. models as a (global) cultural 
industry (the series itself). 

Keywords: TV series, Postmodern, visual studies, audience practices, consumption, culture industry. 
 
 
 



~ 88 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 130.2 
І. І. Маслікова, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

i.i.maslikova@gmail.com 
 

КУЛЬТУРНА ЦІННІСТЬ ТА ПОЛІФУНКЦІОНАЛЬНІСТЬ СУСПІЛЬНОГО ПРОСТОРУ  
МІСЬКОЇ ПЛОЩІ: ІСТОРИКО-КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ КОНТЕКСТ  

 
У статті досліджуються зміни в організації та функціонуванні суспільного простору в містах у контексті соціокультурної дина-

міки – від часів Античності до сьогодення. Виявляються соціокультурні особливості відкритого міського простору в античній Греції 
і Римі, ренесансній Італії, модерній Європі, США, Латинській Америці, Україні. Аналізується досвід функціонування та управління суспі-
льним простором на конкретних прикладах всесвітньо відомих міських площ. Розглядаються трансформації церемоніальних, релігій-
них, рекреаційних, економічних, політичних, естетичних та моральних функцій відкритого суспільного простору. Наголошується на 
культурній цінності сучасної площі, яка виявляється в архітектурних формах, естетизмі рекреаційних зон та історичних пам'ятках 
та пов'язується із її здатністю бути місцем проголошення та реалізації високих моральних ідеалів порядку, рівноправ'я, солідарності, 
свободи, незалежності, гідності людини, цінності її моральних прав та громадянських чеснот.  

Ключові слова: архітектура міст, суспільний простір, міська площа, культурна цінність, архітектура міст, моральні ідеали, функції суспільного 
простору. 

 
Постановка проблеми. Сучасний суспільний простір 

міста – це вулиці, міські квартали, площі, парки, сквери, 
торговельні центри, які мають високий ступінь відкритості 
та можливостей для суспільного використання [14, 
с. 3‒4]. Активні процеси забудови сучасних міст, які в 
мегаполісах часто відбуваються за рахунок використан-
ня відкритих суспільних місць, з одного боку, та ство-
рення нових закритих локацій для проживання фінансово 
спроможної еліти, з іншого боку, призводять до занепаду 
та знищення суспільного простору. І це актуалізує необ-
хідність переосмислення ідеї сучасного суспільного про-
стору та артикуляції його культурної цінності. 

Аналіз досліджень і публікацій. Проблеми органі-
зації суспільного простору вже досліджували історики 
архітектури та будівельної справи Вітрувій, О. Шуазі. 
Відомі представники сучасної урбаністики Ш. Зукін, 
С. Лоу, Дж. Петер, Н. Сміт розглядають проблеми об-
лаштування сучасного міста та суспільного простору 
зокрема. Зрозуміти культурний контекст змін функцій 
центральних площ в містах дозволяють роботи таких 
культурологів та мистецтвознавців, як Ж. Делюмо, 
Дж. Коль, К. Куле, А. Макаров, А. МакЛін, П. Шоню та ін.  

Мета статті – дослідити трансформації організації су-
спільного простору в містах та зміни його функцій у кон-
тексті соціокультурної динаміки (від Античності до сього-
дення) та з урахуванням соціокультурних особливостей 
суспільств (антична Греція і Рим, ренесансна Італія, мо-
дерна Європа, США, Латинська Америка, Україна). 

Виклад основного матеріалу дослідження. Як ві-
домо, історично першим суспільним простором була 
давньогрецька агора, яка поставала символом грецько-
го міста та місцем єднання громадян. Спочатку агорою 
було незабудоване місце на перехресті доріг. Згодом 
на цьому просторі виникали святилища, будувалися 
суспільні споруди, та з VI ст. до н. е. розташовувалися 
торговельні лавки. Канадський дослідник міського прос-
тору Дж. М. Петер в історичному аналізі становлення та 
функціонування площ підсумовує, що агора класичної 
Греції поєднувала релігійну, політичну, торговельну та 
моральнісну функції (ethosofnation) [13, с. 51]. Проте 
більшість дослідників історії міст сходяться у тому, що 
головне призначення агори полягало в об'єднанні гро-
мадян для політичних справ [13, с. 48]. 

Зазначені особливості суспільного простору відби-
валися в специфіці архітектури міст. Кожна із вказаних 
функцій реалізувалася в конкретних приміщеннях – 
храмах, залах рад, просторах для зборів та судів, пере-
носних палатках для торгівлі [5, с. 49]. Французькій іс-
торик архітектури Огюст Шуазі в аналізі особливостей 
архітектури Давньої Греції зазначає: "Життя протікало 
на площах, в суді, під портиками; демократична рете-

льність, сприятлива для розвитку розкоші в суспільних 
будівлях, навпаки, перешкоджала виставлянню на по-
каз багатства приватних осіб" [12, с. 233]. Отже, агора 
як релігійний та політичний простір належала всім гро-
мадянам. По-перше, всі її будівлі були суспільними, там 
не дозволялося будувати приватні будинки. До суспіль-
них будівель належали "пританіум" – місце засідань 
пританів; "булеутеріон" – адміністративне приміщення 
для членів буле; "будинок фонтанів" – місце для забору 
води громадянами; "стоа" – галереї-портики, які вико-
ристовувалися для засідання архонтів, торгівлі, прогу-
лянок [13, с. 43‒44]. По-друге, доступ до агори був відк-
ритим, але в залежності від типу полісу: в олігархічних 
полісах простір агори був відкритим лише для грома-
дян, в демократичних полісах – для всіх, навіть рабів. 
Тим самим агора поставала простором, в якому вирі-
шувалися різні справи, озвучувалися новини, велися 
політичні дебати, починалися повстання, там карали 
порушників законів та виставляли їх на загальний 
огляд, демонстрували набуті у війнах трофеї [5, 
с. 50‒55]. Всі публічні будівлі мали форми портиків та 
галерей, що дозволяло не лише відчувати певний ком-
форт тим, хто займався там справами або бездіяльно 
прогулювався, але й використовувати галереї та коло-
нади для "архівації" міфічних епізодів та історичних 
подій в надписах та художніх фіксаціях на стінах (як 
приклад, Марафонська битва, перемога Тезея над ама-
зонками, взяття Трої [12, с. 231; 5, с. 54]). У такий спосіб 
суспільний простір мав візуальні механізми впливу на 
свідомість громадян, актуалізуючи відчуття належності 
до громади та "виховуючи" громадянські чесноти. 

У Давньому Римі планування суспільного простору – 
форуму залежало від географії міста. Вітрувій вказував 
на те, що якщо місто будується біля моря, то форум 
має розташовуватися поряд з гаванню, якщо в середині 
країни, то форум повинен будуватися в центрі міста [1, 
с. 32]. Архітектура римського форуму відрізнялася від 
грецької агори, оскільки часто цей простір використову-
вали й для боїв гладіаторів, і це потребувало розширен-
ня простору між колонами та галереями [1, с. 120]. Важ-
лива функціональна відмінність форуму від агори поля-
гала в тому, що до релігійної, політичної, законотворчої, 
судової та економічної функцій форуму додається інше 
амплуа – бути ще й мілітаристичним центром [13, с. 58]. 
Площі римських міст активно використовували для вій-
ськових зведень. Архітектура ж форуму доповнювалася 
тріумфальними арками, покликаними фіксувати героїчні 
перемоги, та скульптурами національних героїв, тим са-
мим виконуючи дидактичну функцію виховання грома-
дян. Форум архітектурною організацією свого простору 

© Маслікова І. І., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 89 ~ 

 

 

провіщував цінності закону, порядку, перемоги, сили, 
миру як ідеалів імперії [13, с. 60‒64].  

Кардинальна зміна ролі площі в європейських міс-
тах відбулася за часів Відродження, коли почали з'яв-
лятися нові суспільні простори, створені із міркувань 
естетизму та престижу. Як зазначає французький дос-
лідник культури Відродження Жан Делюмо, "до поняття 
commoditas [користь, зручність (лат.)] Ренесанс додає 
своє розуміння volupras [задоволення, радість, прист-
расть (лат.)]. Місто не повинне бути лише практичним. 
Воно має бути ще красивим" [2, с. 304]. Тогочасні авто-
ри трактатів про архітектуру, як-от Альберті, Франческо 
ді Джорджо, Філарете, обґрунтовували різні принципи 
облаштування суспільного простору. Низка архітекторів 
відстоювала принцип "шахівниці", план якої був успад-
кований від Гіпподама Мілетського та римських вій-
ськових таборів, краса якої полягала у синтезі ясності, 
чіткості ліній та симетрії. Головні теоретики Ренесансу 
(Анонім Детайор, Доні, Кампанелла) наполягали на не-
обхідності втілення радіально-концентричної схеми, 
відданість якій пояснювалася прагматичними військово-
інженерними причинами (легкість обстрілу ворогів із 
центру, яким була головна площа) та світоглядними 
уподобаннями. План міста, в основу якого покладене 
коло або багатокутник, пов'язувався із платонівським 
образом космосу, втіленням на землі і в камінні сфери-
чної досконалості Всесвіту [2, с. 305‒307]. 

Така радіально-концентрична схема побудови міста 
надає центральну значущість площі. На відміну від спо-
нтанно побудованої середньовічної площі, ренесансну 
площу ретельно планують, розраховують її масштаби 
(Палладіо) і пропорції (Альберті), вибудовують як пала-
цовий простір з єдиним ансамблевим декором. Зразко-
вим втіленням суспільного простору "ідеальних міст" 
постали пьяцци дель Кампо в Сієні, делла Синьйорія у 
Флоренції, Сан-Марко у Венеції, які демонструють  
зв'язок релігійної та світської архітектури. Пьяцца дель 
Кампо була побудована у вигляді напівкруглої чаші на 
нерівній площині, із арочними вікнами на верхніх пове-
рхах будівель, які повторювали аркади фасаду палаццо 
Публіко та фасаду і купола кафедрального собору. 
Флорентійці використовували подібне оздоблення, яке 
повторювало рух аркад на кафедральному соборі та 
лоджіях [9, с. 118‒119]. Основою архітектурного стилю 
Сан-Марко були візантійські традиції, вплив яких про-
слідковується в релігійних та світських будівлях. Палац 
дожів, розташований на головній площі Венеції, постав 
символом республіканської незалежності та слугував 
зразком для світської архітектури. Схожий арочний 
мотив оздоблює іншу суспільну будівлю Сан-Марко – 
Бібліотеку, покликану бути палацом гуманістичної нау-
ки й мистецтв та пам'яткою міської аристократії. "Пові-
тряна" архітектура Старих Прокурацій, яка за допомо-
гою аркад прикриває ізольованість дев'яти палаців, 
утворюючи ілюзію їхньої цілісності та повної подібнос-
ті Палацу дожів, задає не лише монотонність суспіль-
ному простору, але й слугує символом рівноправ'я, од-
нодумності, солідарності [4, с. 157‒158].  

Отже, ренесансні площі обрамляли міські палаци, 
башти, будинки гільдій та суспільні будівлі, міські мону-
менти та скульптури, які являли собою архітектурну 
єдність, свідчили про висоту естетичних смаків замов-
ників будівництва, були символом суспільного порядку, 
республіканських цінностей, проголошених гуманістами 
[10, с. 31‒35]. Важливим є й те, що прагнення до ідеа-
льної архітектури супроводжувалося прийняттям спеці-
альних законів, які регламентували забудову суспільно-
го простору та обмеження його використання. Як наслі-
док, пьяцца делла Синьйорія втратила торговельну 

функцію, пізніше центральні площі в інших містах пос-
тупово перестають використовуватися для торгівлі [9, 
с. 119]. Такі площі італійських "ідеальних міст" згодом 
постали взірцями для наслідування в містобудівництві 
інших європейських міст. 

Подальший розвиток містобудування свідчить, що 
міста з прямокутним чи радіально-концентричним пла-
нуванням із обов'язковими площами набули розповсю-
дження у всіх країнах Європи, а згодом й в Новому Сві-
ті. Епоха Просвітництва змістила акценти в універсаль-
ній моделі італійського Ренесансу. Якщо ренесансний 
суспільний простір в центрі міста, обрамлений собором, 
адміністративними та публічними будівлями, був оздо-
блений історичними та державними символами, то 
французька площа, яку почали активно відтворювати в 
інших містах, вибудовувалася навколо статуї правите-
ля. Французький історик культури Просвітництва П'єр 
Шоню зазначає, що починаючи від 1614 року, коли була 
побудована площа Дофіна із статуєю Генріха IV, по 
містах Європи покотилася хвиля облаштування "про-
грамних" площ, що слугують обрамленням статуї коро-
ля – від Парижа через всю Францію до Копенгагена та 
Лісабона [11, с. 503‒505]. Тим самим площа як суспіль-
ний простір починає відображати соціальні порядки, 
традиції, цінності та відносини влади. 

Отже, з часів Античності і до сьогодні центральні 
площі міст як публічний простір відтворюють естетику 
міста та постають символом духовної та політичної 
влади, оскільки на цьому просторі часто концентрують-
ся храми, муніципалітети, фінансові та комерційні уста-
нови, театри, ресторани. І як зазначає Сета Лоу, площа 
– це не лише фізичний, соціальний та символічний про-
стір для суспільних дебатів про управління, культурну 
ідентичність та громадянськість, це "ідеальний архітек-
турний вираз соціальної та моральної свободи" [6, 
с. 54]. У цьому публічному просторі реалізуються різно-
манітні практики – здійснюється творча та комерційна 
активність, відбувається комунікація. Площа в сучасно-
му мегаполісі – це суспільний простір для зустрічей, 
торгівлі, передачі інформації, за визначенням провідної 
американської дослідниці міст Шерон Зукін, це "безкі-
нечна галерея можливостей, яка відображає та відто-
чує творчі здатності міських жителів" [3, с. 187].  

Цікавим прикладом функціонування сучасного сус-
пільного простору є одна з головних площ Нью-Йорка – 
Юніон-сквер (Union Square), яка відображає особливос-
ті національної ідентичності, культури громадянськості, 
політичного та фінансового контролю. Сама назва цієї 
площі пов'язана із профспілками та організованими 
формами солідарності. Частину цієї площі займає парк, 
який був побудований на кшталт приватних лондон-
ських скверів та відкрився для широкої публіки в 30-х рр. 
ХІХ ст. У 1850-х рр. площа використовувалася для про-
ведення масових мітингів, політичних демонстрацій. 
Попри те, що в таких акціях брали участь представники 
міського пролетаріату, велику частку якого складали 
емігранти, будинки навколо Юніон-сквер мали високу 
вартість та утворювали місця елітного шопінгу. Проте 
з початку ХХ ст. цей елітний район поступово втрачав 
свою інвестиційну привабливість та до 70-х рр. ХХ ст. 
демонстрував соціальний занепад на тлі зростання 
криміналу та наркоторгівлі. Окрім того, муніципалітет 
скоротив видатки на утримання цього спільного про-
стору, а територіально-адміністративне розташування 
парку та площі, які знаходилися у юрисдикції 3-х тери-
торіальних громад та поліцейських відділів, призвело 
до розмивання соціальної відповідальності за суспіль-
ний простір [3, с. 192‒201].  



~ 90 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Істотні зміни відбулися у 80-х роках, коли було закла-
дено засади соціального партнерства між державою та 
бізнесом, які ґрунтувалися на традиціях місцевих купець-
ких асоціацій, що вели свій родовід з ХІХ ст. Як наслідок, 
з того часу і до сьогодні управління суспільним просто-
ром в Нью-Йорку здійснюється низкою спеціальних орга-
нізацій – територіальними асоціаціями бізнесу (ТАБ), 
місцевими корпораціями розвитку (МКР), організаціями 
охорони парків, міським управлінням парків тощо. ТАБ та 
МКР є приватними організаціями власників комерційної 
нерухомості, що знаходиться в районах, у межах яких 
існує суспільний простір. Ці організації сплачують додат-
кові податки на нерухомість, які потім повертаються до 
них та доповнюються державними коштами із міського 
бюджету для управління парками та площами – на при-
бирання, охорону, висадку квітів та газонів, проведення 
безплатних дегустацій блюд, що готують в місцевих рес-
торанах, проведення культурних івентів та встановлення 
художніх інсталяцій. Як преференції зазначені асоціації 
отримують можливості заробляти гроші на суспільному 
просторі площ – надаючи в оренду території площ та 
скверів для рекламодавців, проведення фотосесій та 
різноманітних фестивалів. Городяни отримують безпеч-
ний та чистий суспільний простір.  

Відродженню Юніон-сквер сприяв розвиток інфра-
структури освіти, зокрема Нової школи та Нью-
Йоркського університету. Будівництво гуртожитків для 
студентів та нового житла дозволило не лише залучи-
ти істотні інвестиції в розвиток району, але й привело 
до його "студентифікації" – зростання студентства та 
їхньої готовності витрачати кошти на розваги та одяг 
[3, с. 203‒204]. 

Отже, Юніон-сквер як суспільний простір на межі ХХ 
та ХХІ ст. постав втіленням ідеалу устрою міського жит-
тя, який вибудувався на основі 3-х принципів – загаль-
нодоступність, державна власність, приватний мене-
джмент [3, с. 189], а також завдяки відкритості. Відкри-
тість дозволяє реалізовувати дві важливі цілі. По-
перше, суспільний простір надає можливості для соціа-
лізації громадян через спостереження зразків належної 
поведінки, а також розвитку громадянських чеснот – 
участі в різноманітних громадянських акціях. По-друге, 
завдяки упорядкованості цього простору мінімізуються 
можливості його руйнації на противагу локаціям із "роз-
битими вікнами", які провокують до актів вандалізму 
[15, с. 103], утворюються неформальні механізми без-
посереднього взаємного спостереження відвідувачами 
парку та площі, тим самим досягається порядок та без-
пека. У такий спосіб візуальна відкритість та привабли-
вість суспільного простору здатна впливати на мораль-
нісний стан громадян, об'єднувати їх для спільних 
справ (культурні проекти, демонстрації солідарності, 
координація зусиль для надання допомоги). 

Проте, як зазначають Н. Сміт та С. Лоу, в останні 
десятиліття в США спостерігаються небезпечні процеси 
наступу на суспільний простір, викликані комерціаліза-
цією, боротьбою із тероризмом та забезпеченням по-
рядку [14, с. 10]. Низка людей "вилучається" із такого 
суспільного простору – безхатченки [14, с. 11], нон-
конформісти, асоціальні елементи. Як наслідок, такий 
суспільний простір втрачає риси суспільного блага – 
неконкурентність у долученні до нього та відкритість 
для всіх. На практиці це означає втрату демократично-
сті та підсилення соціальної нерівності. Окрім того, ре-
альні загрози тероризму призводять до того, що суспі-
льний простір постає предметом пильної уваги право-
охоронних органів, які можуть не лише закривати час-
тину простору для відвідувачів, обмежуючи тим самим 
їхнє право на його використання, але й застосовувати 

надмірну кількість технічних засобів стеження (камери 
відеоспостереження), підриваючи право громадян на 
приватність їхнього життя.  

Іншим прикладом функціонування суспільного прос-
тору є пласи (площі) Латинської Америки. Як зазначає 
американська антропологиня Сета Лоу, первісне приз-
начення головних площ в Центральній та Південній 
Америці було пов'язане із здійсненням релігійних про-
цесій, демонстрацією мистецтва вершників, торгівлею, 
поповненням запасів води та пранням. Згодом пласи 
трансформувалися в церемоніальні центри, в яких від-
бувалися релігійні, урядові та військові заходи, а також 
вирішувалися господарські справи – здійснювалася 
торгівля та найом робочої сили. Але водночас пласа 
завжди виконувала функцію комунікації, зокрема й транс-
портної, та місця суспільної взаємодії. В останню тре-
тину ХХ ст. пласи почали втрачати свою церемоніальну 
значущість та стали перетворюватися на рекреаційні 
зони із парками та алеями [6, с. 77‒78]. 

Окрему історію становлення та особливе архітекту-
рне оформлення (відсутність аркад та піднесених над 
проїзною частиною тротуарів) мають костариканські 
пласи, які починаються з відкритих ігрових майданчиків, 
часто футбольних полів, які трансформувалися в цере-
моніальний простір, а згодом в культурний центр. Але у 
будь-якому разі в критичні моменти життя суспільства 
пласи були тим простором, який "слугує засобом вира-
зу суспільної самосвідомості" [6, с. 80], де розгорталася 
боротьба за незалежність та свободу. 

Важливим є й те, що така боротьба відбувається у 
формі протесту, який може здійснюватися у різний спо-
сіб. С. Лоу зазначає, що, по-перше, протест може бути 
явним, коли постає простором страйків, демонстрацій 
та інших форм активності для виразу незгоди із чинною 
політикою. По-друге, протест може бути прихованим, 
коли люди не приймають символіку малих архітектур-
них форм, облаштування суспільного простору та на-
вколишніх будівель. Такий протест перетворює суспі-
льний простір на територію конфлікту, в якому постає 
питання планування, використання та контролю за цим 
простором. І по-третє, ритуальний протест як прове-
дення свят, парадів та карнавалів, що дозволяють тим-
часово змінити звичну соціальну структуру, символічно 
змінити значущість цього простору [6, с. 240‒242]. Хоча 
американська дослідниця наводить численні приклади 
такої боротьби за суспільний простір, що відбувається в 
Латинській Америці, схожі факти можна знайти в історії 
суспільних просторів Києва. 

Відомий історик міської культури Анатолій Макаров 
в описі благоустрою старого Києва наводить деталі 
"війни дерев", що відбулася в нашій столиці під час за-
снування Старокиївської алеї, відомої сьогодні як буль-
вар Шевченка. Бульвар був заснований у першій поло-
вині ХІХ ст., в 1842 р. відбулася його реконструкція, під 
час якої він був засаджений каштанами. Однак цар Ми-
кола І, який в той час відвідував Київ, імперативно ви-
разив свої міркування щодо необхідності використову-
вати в озелененні "ідеологічно знакові" пірамідальні 
тополі, в яких він вбачав православну візантійську сим-
воліку. Отже, генерал-губернатор Бібіков був вимуше-
ний замінити каштани на тополі, які постали символом 
процвітання міста на засадах триєдності символів 
влади – самодержавства, православ'я та народності. 
Викорчувані солдатами каштани швидко були переса-
джені міщанами у свої садиби та стали символом по-
мірної опозиції самодержавству з боку киян, символом 
незалежності та спротиву деспотизму. Як наслідок, в 
тих районах, де переважали адміністративні будівлі, 
домінували тополі як символи імперської влади, в при-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 91 ~ 

 

 

ватному секторі – каштани. Проте на утримання Бібі-
ковського бульвару міська влада щедро виділяла кош-
ти, і в 70-і роки ХІХ ст. він здобув славу найбільшої то-
полевої алеї Європи та постав візитною карткою світ-
ського Києва [8, с. 120‒125].  

Цікавою є й доля іншого суспільного простору Києва 
– Університетської площі, яка в середині ХІХ ст. була 
найбільшою площею Європи та займала територію від 
університету вздовж до Золотих воріт та поперек до су-
часної Пушкінської вулиці. Цю площу активно використо-
вували для парадів військ, навчання саперів та прове-
дення навчальних вибухів, муштри солдат з метою заля-
кування студентів, для прогулянок. В 70-х роках ХІХ ст. 
відбулися радикальні зміни цього суспільного простору у 
зв'язку із екологічними проблемами Києва – необхідністю 
термінового озеленення через пилові бурі, що часто по-
чали виникати в місті, та у зв'язку із нестачею коштів на 
будівництво приміщення Міської думи. Отже, більшу час-
тину Університетської площі було продано для приватної 
забудови, на Хрещатицькій площі почалося зведення 
будівлі Думи, а напроти університету були висаджені 
дерева. Так з'явився парк, названий Миколаївським на 
честь імператора та прикрашений його скульптурою в 
центрі, сьогодні відомий як парк Шевченка – один із най-
гарніших парків Києва [8, с. 131‒132]. 

І нарешті, не можна не навести приклад того, як сам 
суспільний простір, покликаний реалізовувати військо-
ву, політичну, економічну, моральнісну функцію, перет-
ворився на символ опору та гідності. Місцевість, істори-
чно відома під назвою Козине болото, майже до почат-
ку ХІХ ст. виконувала фортифікаційну функцію, природ-
ним шляхом захищаючи Київ від можливих ворогів. На 
початку ХІХ ст. тут був побудований тюремний острог, 
який через 15 років був перенесений на Печерськ, а 
звільнене місце під назвою Хрещатицька площа перет-
ворилося на ринок (перенесений на Бессарабську пло-
щу у 1866 р.) та згодом на суспільний простір, який мі-
щани використовували для народних гулянь та цирко-
вих вистав. Наприкінці ХІХ ст. площа була обрамлена 
приватними та адміністративними будівлями, а в її цен-
трі з'явився будинок Міської думи. Кардинальні зміни 
головної площі Києва відбулися після спецоперації 
НКВС, в якій свідомо були знищені Хрещатик та центра-
льна площа в 1941 р. Розбудова сучасної площі почала-
ся в 1946 р., і до сьогодні вона набуває видозмін в чис-
ленних реконструкціях. Хоча центральна площа міста ще 
не набула своєї цілісності як містобудівний ансамбль, 
вона вже відбулася як символ української нації [7].  

Починаючи з кінця ХІХ ст. площа використовувалася 
для проведення масових заходів, антиурядових акцій та 
мітингів (1905, 1918 р.), парадів та демонстрацій в ра-
дянський період. З 1991 р. площа набула своєї сучасної 
назви – Майдан Незалежності, на якому відбувалися не 
лише військові паради та державні свята. У 1990 р. тут 
відбулася Революція на граніті, у 2004 р. – Помаранче-
ва революція, у 2013‒2014 р. – Революція Гідності [7]. 
Ці епохальні події перетворили поняття "майдан", що 
означає площу як суспільний простір, на символ боро-
тьби за свободу, незалежність та гідність людської осо-
бистості. Майдан для українця – це не лише спеціально 
облаштована площа в місті, це стан думок, спосіб спі-
льної дії та самоорганізації, засіб виховання громадян, 
колективна пам'ять, провідник цінностей свободи, мо-
ральних прав та людської гідності.  

Висновок. Отже, проведене історико-культуро-
логічне дослідження міського простору – міської площі 
дозволило зафіксувати її поліфункціональність та куль-
турну цінність. Міська площа виконує церемоніальні, 
релігійні, рекреаційні, економічні, політичні, естетичні та 

моральнісні функції. Цей суспільний простір дозволяє 
справляти офіційні святкування та релігійні ритуали; 
слугує місцем відпочинку, реалізації творчих задумів та 
є провідником суспільної комунікації; утворює можливо-
сті для торгівлі, впливає на формування та утримання 
цін на нерухомість, є засобом залучання інвестицій та 
розвитку бізнесу на своїй та суміжних територіях; надає 
можливості для об'єднання громадян для спільних 
справ, політичних протестів або символізації влади. 
І принципово важливим є те, що площа як суспільний 
простір через посередництво архітектури, естетизм 
облаштованих відкритих суспільних рекреаційних зон, 
завдяки архівам історії, що знаходять своє втілення в 
пам'ятниках та скульптурах, виховує громадян країни, 
актуалізуючи відчуття належності до громади. Тим са-
мим центральні площі міста постають тим простором, в 
якому не просто проголошуються, але й реалізуються 
високі моральні ідеали порядку, рівноправ'я, солідарнос-
ті, свободи, незалежності, гідності людської особистості, 
цінності її моральних прав та громадянських чеснот. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Витрувий. Десять книг об архитектуре / Витрувий; [пер. 
Ф. А. Петровского]. – М.: Едиториал УРСС, 2003. – 320 с. 

2. Делюмо Ж. Цивилизация Возрождения / Ж. Делюмо; [пер. 
И. Эдьфонд]. – Екатеринбург: У-Фактория, 2006. – 720 с. 

3. Зукин Ш. Обнаженный город. Смерть и жизнь аутентичных го-
родских пространств / Ш. Зукин; [пер. с англ. А. Лазарева и 
Н. Эдельмана]. – М.: Издательство Института Гайдара, 2019. – 360 с.  

4. Коль Дж. Архитектура Позднего Ренессанса в Венеции и Вене-
то // Искусство итальянского Ренессанса. Архитектура. Скульптура. 
Живопись. Рисунок / Под ред. Р. Томана. ‒ Köln: Könemann, 2000. – 
С. 156‒174. 

5. Куле К. СМИ в Древней Греции. Сочинения, речи, разыскания, 
путешествия / К. Куле; [пер. С. В. Кулланды]. – М.: Новое литературное 
обозрение, 2004. – 256 с. 

6. Лоу С. М. Пласа: политика общественного пространства и 
культуры / С. М. Лоу; [пер. Ю. Плискиной]. – М.: StrelkaPress, 2016. – 352 с. 

7. Майдан Незалежності // Звід пам'яток історії та культури [Елек-
тронний ресурс]. – Режим доступу: http://pamyatky.kiev.ua/streets/ 
maydan-nezalezhnosti 

8. Макаров А. Благоустройство старого Киева / А. Макаров. – Ки-
ев: СкайХорс, 2017. – 192 с. 

9. МакЛин А. Архитектура Ренессанса во Флоренции и Цен-
тральной Италии // Искусство итальянского Ренессанса. Архитектура. 
Скульптура. Живопись. Рисунок / Под ред. Р. Томана. ‒ Köln: 
Könemann, 2000. – С. 98‒128. 

10. МакЛин А. Итальянская архитектура Позднего Средневековья 
// Искусство итальянского Ренессанса. Архитектура. Скульптура. Живо-
пись. Рисунок / Под ред. Р. Томана. ‒ Köln: Könemann, 2000. – С. 12‒35. 

11. Шоню П. Цивилизация Просвещения / П. Шоню; [пер. 
И. Иткина, М. Гистер]. – Екатеринбург: У-Фактория, 2008. – 688 с. 

12. Шуази О. Всеобщая история архитектуры / О. Шуази; [пер. 
Н. С. Курдюкова и Е. Г. Денисовой]. – М.: Эксмо, 2008. – 704 с. 

13. Peter, G. M. Public squares: an analysis of an urban space form 
and its functional determinants. ‒ Vancouver: University of British Columbia, 
1968. – 279 p. 

14. Smith, N., Low, S. Introduction: The Imperative of Public Space // 
The politics of public space / edited by Setha Low and Neil Smith. ‒ New 
York: Routledge Taylor & Francis Group, 2006. – Р. 1‒16. 

15. Wilson, J. Q., Kelling, G. L. Broken Windows: The Police and 
Neighborhood Safety // From Criminal Justice System: Politics and Policies. 
Seventh Edition. ‒ Belmont: Wadsworth Publishing, 1998. – P. 103‒115. 

 
REFERENCES: 

1. Vitruvij, (2003). Desyat` knig ob arkhitekture [Ten books about ar-
chitecture]. Moskow, Editoryal URSS. 

2. Delumeau, J. (2006). Czivilizacziya Vozrozhdeniya [Renaissance 
Civilization]. Ekaterinburh, U-Faktoria. 

3. Zukin, Sh. (2019). Obnazhenny`j gorod. Smert` I zhizn` auten-
tichny`kh gorodskikh prostranstv [Naked city. The death and life of authentic 
urban spaces]. Moskow, Izdatel`stvo Instituta Gajdara. 

4. Kol`, Dzh. (2000). Arkhitektura Pozdnego Renessansa v Veneczii i 
Veneto [Architecture of the Late Renaissance in Venice and Veneto]. In 
Iskusstvo ital`yanskogo Renessansa. Arkhitektura. Skul`ptura. Zhivopis`. 
Risunok, 156‒174. Köln, Könemann. 

5. Kule, K. (2004). SMI v Drevnej Greczii. Sochineniya, rechi, ra-
zy`skaniya, puteshestviya [Media in ancient Greece. Works, speeches, 
search, travel]. Moskow, Novoe literaturnoe obozrenie. 

6. Low, S. M. (2016). Plasa: politika obshhestvennogo prostranstva i 
kul`tury` [Plaza: politics of public space and culture]. Moskow, Strelka Press. 



~ 92 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

7. Majdan Nezalezhnosti`. Zvi`d pam'yatok i`stori`yi ta kul`turi [Inde-
pendence Square]. Retrieved from http://pamyatky.kiev.ua/streets/maydan-
nezalezhnosti. 

8. Makarov, A. (2017). Blagoustrojstvo starogo Kieva [Improvement 
of old Kiev]. Kyiv, SkyHorse. 

9. MakLin, A. (2000). Arkhitektura Renessansa vo Florenczii i 
Czentral`noj Italii [Renaissance Architecture in Florence and Central Italy]. 
In Iskusstvo ital`yanskogo Renessansa. Arkhitektura. Skul`ptura. Zhivopis`. 
Risunok. Köln, Könemann, 98‒128. 

10. MakLin, A. (2000). Ital`yanskaya arkhitektura Pozdnego 
Srednevekov`ya [Italian architecture of the late Middle Ages]. In Iskusstvo 
ital`yanskogo Renessansa. Arkhitektura. Skul`ptura. Zhivopis`. Risunok. 
Köln, Könemann, 12‒35. 

11. Chaunu, P. (2008). Czivilizacziya Prosveshheniya [Civilization of 
Enlightenment]. Ekaterinburg: U-Faktoriya. 

12. Choisy, A. (2008). Vseobshhaya istoriya arkhitektury` [General His-
tory of Architecture]. Moskow, E`ksmo. 

13. Peter, G. M. (1968). Public squares: an analysis of an urban space 
form and its functional determinants. Vancouver, University of British Co-
lumbia. 

14. Smith, N., Low, S. (2006). Introduction: The Imperative of Public 
Space. The politics of public space. New York, Routledge Taylor& Francis 
Group, 1‒16. 

15. Wilson, J. Q., Kelling, G. L. (1998). Broken Windows: The Police 
and Neighborhood Safety. From Criminal Justice System: Politics and Poli-
cies. Seventh Edition. Belmont, Wadsworth Publishing, 103‒115. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  03 . 1 1 . 19  

 
И. И. Масликова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
КУЛЬТУРНАЯ ЦЕННОСТЬ И ПОЛИФУНКЦИОНАЛЬНОСТЬ ОБЩЕСТВЕННОГО ПРОСТРАНСТВА ГОРОДСКОЙ ПЛОЩАДИ:  

ИСТОРИКО-КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ КОНТЕКСТ  
 
В статье исследуются изменения в организации и функционировании общественного пространства в городах в контексте со-

циокультурной динамики ‒ со времен Античности до современности. Выясняются социокультурные особенности открытого го-
родского пространства в античной Греции и Риме, ренессансной Италии, модерной Европе, США, Латинской Америке, Украине. Анали-
зируется опыт функционирования и управления общественным пространством на конкретных примерах всемирно известных го-
родских площадей. Рассматриваются трансформации церемониальных, религиозных, рекреационных, экономических, политических, 
эстетических и моральных функций открытого общественного пространства. Отмечается, что культурная ценность современной 
площади проявляется в архитектурных формах, эстетизме рекреационных зон и исторических памятниках и связывается с ее спо-
собностью быть местом провозглашения и реализации высоких моральных идеалов порядка, равноправия, солидарности, свободы, 
независимости, достоинства человека, ценности его моральных прав и гражданских добродетелей. 

Ключевые слова: общественное пространство, городская площадь, культурная ценность, архитектура городов, моральные идеалы. 
 

I. I. Maslikova, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
POLYFUNCTIONALITY AND CULTURAL VALUE OF PUBLIC SPACE:  
HISTORICAL AND CULTURAL STUDY OF AN URBAN SQUARE 

 
The article explores changes in the organization and functioning of public space in cities in the context of sociocultural dynamics – from antiq-

uity to modernшен. The sociocultural features of open urban space in ancient Greece and Rome, Renaissance Italy, modern Europe, the USA, Latin 
America, Ukraine are clarified. The experience of the functioning and management of public space is analyzed on specific examples of world-
famous urban squares – Antique agora, roman forum, piazza del Campo in Siena, piazza della Signoria in Florence, piazza San Marco in Venice, 
Union Square in New York, Latin American squares, Bibikovsky boulevard and University park in old Kyiv, "Maydan" – Independence Square in 
contemporary Kyiv. Particular attention is being given to transformations of ceremonial, religious, recreational, economic, political, aesthetic and 
moral functions of open public space. Urban squares are places for official celebrations and religious rituals. They serves as a place of a rest, reali-
zation of creative ideas and are a conductor of public communication. Public spaces create opportunities for trade, affect the formation and reten-
tion of real estate prices, and are a means of attracting investment and business development in them and adjacent territories. All these provide 
opportunities for uniting citizens for joint projects and activities, political protests or symbolization of power. It is noted that the cultural value of the 
modern square is manifested in architectural forms, aesthetics of recreational areas and historical monuments, and is associated with its ability to 
be a place for the proclamation and implementation of high moral ideals of order, equality, solidarity, freedom, independence, human dignity, the 
value of moral rights and civic virtues. From the time of antiquity to the present day, the central squares of cities, as a public space, reproduce the 
aesthetics of the city and become a symbol of spiritual and political power, since temples, municipalities, financial and commercial institutions, 
theaters, and restaurants are often concentrated in such spaces. 

Key words: public space, urban square, cultural value, city architecture, moral ideals. 
 
 
 
УДК 30:304.9 

Г. П. Подолян, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
G.Podolyan473@gmail.com 

 
ПРОБЛЕМИ СОЦІАЛЬНОЇ ПОЛЯРИЗАЦІЇ У СУЧАСНИХ МІСТАХ  

 
Статтю присвячено аналізу складних процесів соціальної поляризації як невід'ємної риси сучасного життя великих міст, що вияв-

ляється у протистоянні еліти й незаможних верств міського населення. Наголошується на спектрі основних причин, характерних 
рисах, що визначили наростання даних тенденцій у сучасних містах по всьому світу. Акцентується увага на руйнівному впливі соціа-
льної поляризації на соціотворчі засади комунікації, взаємодії й інтеграції різних верств населення в межах одного міста. Через порів-
няння практики існування міст у класичних культурах із сучасним досвідом функціонування великих міст аналізуються основні причи-
ни такого стану. Аналіз динамічного характеру міського життя дозволив виокремити основні рушійні сили соціальної поляризації – 
міксофобію та міксофілію ‒ та визначити їхні негативні впливи і позитивні можливості підтримання соціальної комунікації, взаємодії, 
домовленостей, обмінів у контексті функціонування великого міста сучасного глобального світу. 

Ключові слова: міксофілія, міксофобія, сегрегація, соціальна поляризація, урбанізація, урбанізм, урбаністика. 
 
Постановка проблеми. Наростаючі тенденції по-

ширення урбанізації та її негативних наслідків для куль-
турного життя сучасного людства є однією із характер-
них ознак плинного світу, складності якого стали пред-
метом аналізу багатьох сучасних мислителів. Поява 

урбаністики як напряму наукових досліджень, пов'яза-
ного із розвитком різних міських систем (екологія, охо-
рона здоров'я, пішохідна інфраструктура, транспорт та 
ін.), відноситься до другої половини ХХ ст. І донині ця 
тематика поповнюється за рахунок нових, незнаних 

© Подолян Г. П., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 93 ~ 

 

 

раніше глобальних проблем людства. Важливим аспек-
том у цих питаннях є соціальні й соціокультурні про-
блеми, породжені урбанізмом. До найгостріших серед 
них належать проблеми соціальної поляризації між різ-
ними верствами населення, зростання нерівності, бід-
ності й наростання протистояння між елітою й незамо-
жними містянами, що знижує, а то й унеможливлює 
усталені здавна форми соціальної кооперації, взаємодії 
й інтеграції в межах одного міста.  

Аналіз досліджень і публікацій. Серед великого 
масиву літератури з даної тематики, що складалась у 
відповідності до розвитку напрямів окремих конкретних 
досліджень різних міських систем, основна увага 
приділялась сучасним роботам, орієнтованим на 
вивчення гострих соціальних питань урбаністики, ‒ 
З. Баумана, Г. Гамперта і С. Дракера, Е. Гідденса, Нен 
Еллін, М. Кастельса, Ентоні Д. Кінга, Е. Морена, 
Стивена Фласті та ін.  

Мета статті. Дана публікація має на меті проана-
лізувати основні причини, рушійні сили, характеристики 
процесів наростання соціальної поляризації, сегрегації 
й протистояння інтересів і цінностей заможних і бідних 
містян великих міст сучасного глобального світу, 
вказуючи на можливі загрози та ймовірні варіанти 
вирішення означених проблем.  

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Відомий британський мислитель польського похо-
дження З. Бауман у збірці есеїв "Плинні часи: життя в 
добу непевности" в есеї "Втративши зв'язок одні з 
одними" із притаманним йому акцентом на значимості 
соціокультурної призми розглядає вже класичну для 
його творчості проблему руйнації основ соціальних 
інституцій, зокрема на рівні сучасного міського життя: 
наростання поляризації1 й нерівності, сегрегації2 й 
протистояння між елітою та незаможними містянами. 
Аналіз цих гострих питань провадиться в тому числі й 
через порівняння природи змін міст з часів класичних 
культур, де вони були центрами захисту, безпеки й 
інтеграції всього населення, до сучасних мегаполісів, 
які в більшій мірі сприймаються як зосередження 
небезпеки і загроз. 

Що стало рушієм даних змін? Як на них реагувати й 
пристосовуватися до них у плинній сучасності? Чи є 
вихід з цього критично нестерпного й, здавалося б, без-
вихідного становища? Ці та багато інших питань мають 
актуальне звучання не тільки стосовно життя у великих 
мегаполісах, але часто зачіпають підґрунтя міського 
життя в глобальній культурі сучасного людства, набу-
ваючи ще й обтяжливої специфіки місцевого рівня.  

Показовим у цьому зв'язку є опис кризового стану 
урбанізації в сучасному світі французьким мислителем 
Е. Мореном: "…поширюється урбаністична криза в ме-
гаполісах, що задихаються самі й душать людей, за-
бруднюються й забруднюють, де мешканці потерпають 
від незчисленних джерел стресу і де зростає кількість 
величезних гетто бідняків, а багаті гетто відгороджу-
ються мурами" [4, с. 25]. Ця сучасна тенденція стрімко 
набирає обертів, змінюючи традиційні можливості соці-
альної інтеграції і взаємодії всередині одного міста. 

                                                                  
1 Поляризація – різке розмежування двох суспільно проти-

лежних (у даному випадку еліти й незаможних верств у межах 
одного міста) сил, напрямків. 

2 Сегрегація [від лат. segregatio ‒ "відокремлення"] ‒ вид 
расової дискримінації, що полягає в обмеженні прав "кольоро-
вого населення", у штучному відокремленні його від білих. 
У даній публікації термін застосовується у новому сенсі, що 
акцентує увагу на економічному, майновому відокремленні 
незаможних міських верств населення.  

Ентоні Д. Кінг вказує на всюдисущі економічні, соці-
альні й культурні проблеми великих "модерних багато-
культурних" міст крізь призму відповіді на питання "що є 
модерн?". Критеріями визначення часових і просторо-
вих характеристик модерності є, по-перше, названі ще 
Е. Гідденсом [6] нерівномірність розвитку виробництва, 
його цілковита інтернаціоналізація та світова взаємоза-
лежність, у якій немає Інших. Другим критерієм Ентоні 
Д. Кінг називає "наявність у значній кількості міст усього 
світу етнічних груп, рас і народів майже з усіх кутків 
планети" [3, с. 166]. Це показовий компонент тих засно-
вків, що стимулюють розвиток означених вище проце-
сів. Насамперед це економічні показники: наростання 
інтернаціоналізації капіталу, зростання темпів міжнаро-
дної трудової міграції, підвищення рівня технологічних 
трансформацій, домінування низки конкурентних спо-
собів виробництва, а також нарощування залежності 
продуктивності економіки від туризму сприяють уста-
ленню антагоністичних стилів життя як прийнятних і 
буденних, на яких заробляють у багатьох великих міс-
тах. "…виникають, з одного боку, хмарочоси корпорати-
вних офісів, розкішні апартаменти й готелі, державні 
лікарні, а з іншого – місцеві говірки, халупи, картонні 
міста та безпритульники, які зігріваються в кутках крам-
ниць і біля входів у метро, засвідчуючи наявність не 
тільки глибоких економічних розколів й антагонізмів, а й 
культурної та регіональної різнорідності" [3, с. 174]. Ці 
процеси, своїми витоками сягаючи ще початку ХХ ст., 
набувають стрімкого поширення у 80‒90-х рр. ХХ ст., а 
на зараз є вже невід'ємними характерними рисами еко-
номічної, соціальної та просторової поляризації усіх 
великих міст глобального світу, зауважує дослідник. 

Міста споконвіку були центрами ремесел, торгівлі, 
науки, політики, влади тощо. Такий широкий спектр ви-
конуваних ними функцій органічно формував певний 
досвід соціальних комунікації, кооперації і підтримки 
найрізноманітніших форм взаємодії, досягнення домо-
вленостей, правил, згоди, толерантності по відношенню 
до різнорідних верств населення. На зараз міра між-
людської взаємодії у містах сягнула ще більших, незна-
них раніше висот і, відповідно, й загроз. З другого боку, 
страх, породжений незахищеністю, притаманною сьо-
годнішньому міському життю, у свою чергу, започатку-
вав різного ґатунку страхи: "вороги", "незнайомці", "зло-
дії", "переслідувачі", "нероби", "вчепливі жебраки", "во-
лоцюги" й інші типи порушників стали найлиховіснішими 
персонажами у нічних жахіттях еліти" [2, с. 113]. Стрімкі 
процеси наростання поляризації й нерівності в суспільс-
тві у містах як центрах ділової й бізнесової активності по-
особливому загострюються й даються взнаки. 

Витіснення бідніших верств населення із найкращих 
і найприємніших частин міста і переміщення їх в окремі 
квартали, подібні до гетто, філософ означає як тенден-
цію, що наростає. На противагу цьому заможні мешкан-
ці оселяються у "кондомініюмах", які також нагадують 
гетто, і перешкоджають решті оселятися там, роблячи 
усе можливе, щоб відгородити свій життєвий світ від 
життєвих світів своїх співмістян. "Найвиразнішою влас-
тивістю кондомініюму є його ізольованість і відстань до 
міста… Ізольованість означає відокремлення від тих, 
кого вважають за нижчих у суспільній ієрархії, і, як на-
полягають забудовники й агенти нерухомості, ключовим 
чинником, який це запевнить, є захищеність. Це озна-
чає огорожі та мури, що оточують кондомініюм, цілодо-
бову охорону, котра контролює входи, і масу засобів та 
послуг, аби тримати інших назовні" [2, с. 115‒116]. 

Ускладнює описану ситуацію ще й інша обставина, 
яку зауважив Мануель Кастельс, розглядаючи зростаю-
чі тенденції інформатизації суспільства ще у 1989 р. За 



~ 94 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

словами дослідника, сучасна міська еліта, займаючи 
простір верхнього ярусу, пов'язаний із мережею глоба-
льних комунікацій та обміну, що є відкритою до різних 
досвідів, що охоплюють цілий світ, сприймає місто як 
одне серед багатьох місць для своїх розваг і комфорт-
ного перебування. "У них немає інших зацікавлень, по-
в'язаних із містом, де розташовано їхні резиденції. Мі-
ське населення не є їхнім пасовищем, джерелом їхньо-
го багатства, а тому не є місцем для їхніх турбот, опіки 
та відповідальності, як це було у випадку давніх міських 
еліт у минулому, господарів фабрик і торговців товара-
ми та ідеями. Загалом нинішні міські еліти не перейма-
ються справами "свого" міста, лише одного з багатьох 
місць, бо всі вони малі й малозначні з висоти кіберпрос-
тору – їхнього справжнього, хай навіть віртуального, 
дому" [5, p. 228]. Як відомо, це є наслідком зміни індус-
тріального виробництва постіндустріальним, розвитку 
інформаційного суспільства і відповідних форм зайня-
тості, фінансування й отримання прибутків, цінностей 
та ін., що й визначили принципово інший стиль життя, 
можливостей пересування, подорожей, інших видів дія-
льності інтелектуальної й бізнесової еліти.  

 Тенденції все більшої поляризації й практично не-
баченого раніше майже повного розриву комунікацій 
між життєвими світами цих двох типів тільки посилю-
ються. Міські мешканці нижнього рівня "приречені бути 
локальними". Тому саме на них можна покладатися, що 
вони зосередять свої увагу й турботи у більшій мірі на 
"локальних питаннях". Крім цього, варто зважати й на 
ще одну невідворотну й показову тенденцію, вказану 
Е. Мореном: "усюди крайня бідність урбанізується де-
далі більше й зростає в жахливих пропорціях" [4, 
с. 160], утворюючи "мегабідонвілі". Одна із визначаль-
них причин цього збільшення, вважає мислитель, сягає 
періоду 70‒80-х рр. ХХ ст., коли політика, нав'язана 
МВФ у багатьох містах Півдня, особливо в Африці, 
спричинила зростання бідності. "Мільярд людей животіє 
у цих агломераціях ‒ нестабільному, забрудненому й 
небезпечному місці розмноження злиднів. Жоден уряд 
не дав потрібної відповіді на це явище" [4, с. 160].  

Такий стан за умови його стагнації й відсутності 
продуктивних форм вирішення з боку урядів і суспільс-
тва й надалі залишатиметься одним із джерел, що про-
дукує конфлікти й протистояння між елітою й незамож-
ними верствами.  

З. Бауман цю ворожнечу називає війною, яка, зміс-
тившись всередину міста, стала однією з його показо-
вих рис. "Тут розташовано поля бою та проведено 
лінії фронту. Наїжачені зброєю траншеї (нездоланні 
підступи) і бункери (укріплені й ретельно захищені 
будинки та комплекси), що мають на меті відокремити 
чужинців, утримувати їх на відстані й перешкоджати їм 
увійти, швидко стають одними з найвиразніших ознак 
сучасних міст" [2, с. 110]. Посилюють це протистояння 
різноманітні засоби, орієнтовані на захист від всілякої 
небезпеки. З. Бауман кваліфікує їх як такі, що мають 
двосторонню дію: з одного боку, вони нібито додають 
упевненості у власній безпеці й захисті, з другого – 
тільки підсилюють потребу шукати нових, дієвіших 
інструментів для підтримання такої впевненості. І це 
замкнене коло, вважає мислитель, змінює самі основи 
суспільного життя: "Суспільне життя змінюється тоді, 
коли люди починають жити за мурами, наймають охо-
ронців, їздять броньованими автівками, носять зброю, 
зокрема вогнепальну, і вчащають на курси бойових 
мистецтв. Проблема в тому, що така поведінка допо-
магає поширювати враження безладу і додатково змі-
цнює сам той безлад, на запобігання якому скеровані 

наші дії" [2, с. 19]. Страх часів міст класичних культур 
пов'язували із зовнішніми кордонами. Високі мури міс-
та мали захистити всіх містян від ворогів. На протива-
гу цьому в сучасних містах страх перебуває всередині 
міста, стимулюючи до вказаних вище дій.  

Розширюючи горизонти аналізу сучасних міських 
проблем, американська дослідниця урбаністичних тен-
денцій Нен Еллін також апелює до практики існування 
міст класичних культур, в яких захист від небезпеки був 
"первинним стимулом будівництва міст, чиї межі нерід-
ко визначали величезні мури або огорожі, від стародав-
ніх поселень Месопотамії до міст Середньовіччя та се-
лищ корінних американців" [8]. Проте бурхливий розви-
ток науки й техніки останніх ста років перетворив їх із 
місць відносно безпечних на місця, що асоціюються із 
загрозою. Тому "нині завдяки курйозній зміні своєї істо-
ричної ролі та всупереч первинним намірам будівничих 
міст і очікуванням їх мешканців, наші міста з притулків 
від небезпеки стрімко обертаються в її головне джере-
ло" [2, с. 110], наголошує З. Бауман.  

Підтверджують це переконання й Г. Гамперт і 
С. Дракер, вказуючи на принципову зміну функціональ-
ного призначення сучасних будинків у містах: "На бага-
тьох міських теренах по всьому світу будинки існують 
нині для того, аби оберігати своїх мешканців, а не щоб 
інтегрувати людей до їхніх спільнот" [7]. Відокремлення 
і збереження дистанції тепер стає найтиповішою стра-
тегією в міській боротьбі за виживання, особливо зважа-
ючи на страхи щодо власної безпеки й збереження свого 
дому, майна і статків. Так, Е. Морен наводить приклад 
практики появи в північноамериканських містах так зва-
них Gated Communities – закритих і приватних міст. У 
Франції з'являються деякі комуни, котрі зосереджують у 
себе найбагатших мешканців, на противагу яким, зви-
чайно ж, виникають і справжні гетто бідних та ізгоїв.  

Крім цього, варто звернути увагу й на спільні риси 
усіх великих міст світу. Ентоні Д. Кінг вказує на те, що 
риси міст "найрозвиненіших" урбаністичних економік 
стають усе більш схожими на риси великих поселень, які 
колись називали містами "третього світу", ‒ принаймні на 
рівні економічної, соціальної та просторової поляризації. 
Це можна побачити не тільки у великих містах Півдня 
(Ріо-де-Жанейро, Калькутта та Момбаса), але й у містах 
Півночі (Лондон, Лос-Анджелес або Нью-Йорк).  

Перші міста в людській культурі споруджувалися за-
для безпеки всіх мешканців. Зараз же вони радше асо-
ціюються з небезпекою, ніж із захищеністю. Доказом 
цього, на думку Нен Еллін, можуть слугувати зростання 
кількості замкнених автомобілів і дверей будинків, сис-
теми безпеки, популярність "огороджених і "захищених" 
спільнот для людей різного віку і статків, інтенсивніше 
спостереження за громадським простором" [9].  

Одним із таких неоднозначних прикладів розгор-
тання в безпрецедентних масштабах широкої мережі 
стеження за діяльністю своїх громадян, наприклад, є 
Китай, який завдяки широкому впровадженню досяг-
нень штучного інтелекту та машинного навчання на-
магається звести до мінімуму внутрішньополітичне 
інакомислення та оптимізувати політичний контроль з 
боку Комуністичної партії. 

Зигмунт Бауман з притаманним йому вмінням помі-
чати й описувати характеристики сучасного плинного 
світу вказує в цьому контексті й на глибинні світоглядні 
причини протистояння між різними верствами міських 
жителів: "непевність у майбутньому, вразливість суспі-
льного становища й екзистенційна незахищеність – ці 
повсюдні атрибути життя в світі "плинної новочасности", 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 95 ~ 

 

 

лиховісно вкорінені в далеких місцях, через що недо-
ступні для індивідуального контролю – схильні зосере-
джуватися на найближчих цілях і турботах про особисту 
безпеку; турботах, що виливаються у сегрегаційні / екс-
клюзивістські мотиви, які невблаганно спричиняються 
до міських війн за простір" [2, с. 117]. 

Посилює цю аргументацію й Стивен Фласті, архітек-
турний/урбаністичний критик, зазначаючи, що задля 
такої війни, а особливо для винайдення способів, щоб 
перекрити доступ до кращих місць наявним, потенцій-
ним або примарним злочинцям і тримати їх на безпеч-
ній відстані, наприклад, у США це спрямування розви-
вається найстрімкіше з-поміж усіх галузей архітектур-
них інновацій та містобудівництва [10, p. 48]. 

Метою будівництва таких типів "закритих просто-
рів" є спорудження компактних малих фортець, всере-
дині яких члени територіальної глобальної еліти "мо-
жуть пестити, культивувати й плекати свою тілесну 
(вкупі з духовною) незалежність та ізольованість від 
локального оточення. Поява "закритих просторів" в 
пейзажі міста стала ознакою дезінтеграції локального 
та спільного життя" [2, с. 119]. 

Вказана ознака ‒ наслідок наростання процесів інди-
відуалізації, сенс яких пов'язаний із звільненням людини 
від запропонованої, успадкованої і вродженої належності 
до певної соціальної ролі. "Це причина і наслідок фраг-
ментації соціальної дійсності і життя кожної конкретної 
людини" [1, с. 8]. І це ще одне підтвердження наростаю-
чих процесів нівелювання знаних здавна форм соціаль-
ної єдності й кооперації, що й об'єднували людей у спі-
льноти, в тому числі й на рівні міського життя.  

Наслідком розриву нової еліти, налаштованої на 
глобальний світ і слабко пов'язаної із місцем свого 
мешкання, з місцевим населенням є поява духов-
ної/комунікаційної прірви між життєвим простором тих, 
хто відійшов, і тих, кого залишили позаду. Тим не 
менше в контексті визнання складної амбівалентної 
природи плинної сучасності З. Бауман вважає цей 
процес "…можливо, найпродуктивнішою з-посеред 
усіх соціальних, культурних і політичних змін, пов'яза-
них із переходом від "твердої" до "плинної" стадії но-
вочасности" [2, с. 119]. Продуктивність тут можна вба-
чати у тому, що такий тип протистояння потенційно 
може містити в тому числі й пошуки варіантів толеран-
тного співіснування, викликів чи навіть розв'язання 
якихось спільних проблем міського життя. Наприклад, 
Е. Морен зазначає, що "наша здатність розвивати со-
ціальні зв'язки, прагнути перетворити різницю між на-
ми (етнічну, расову, культурну, економічну) на багатс-
тво, а не на фактор збідніння" [4, с. 167] може стати 
одним із варіантів позитивної відповіді на цей тип су-
часних викликів у міському житті.  

Ще один варіант використання продуктивності цього 
протистояння полягає у можливостях запуску й спряму-
вання динаміки міста "плинної новочасности" в констру-
ктивному напрямі. Наприклад, через використання про-
дуктивного потенціалу громадських об'єднань та, мож-
ливо, в перспективі досягнення й більш амбітної цілі – 
формування організованого громадянського суспільст-
ва, котрі є чіткими маркерами застосування у діяльності 
містян принципів широкої участі. Особливо плідним у 
цьому контексті є, на думку Е. Морена, врахування 
"значення людського потенціалу, яким володіють бідні 
верстви населення, шляхом підтримки ініціатив і спри-
яння посиленню можливостей. Дуже часто з огляду на 
пасивну позицію держави щодо неблагополучних райо-

нів у містах, ініціативи, висловлені самими мешканця-
ми, виявлялися вкрай ефективними" [4, с. 168].  

З іншого боку, З. Бауман вказує на особливі сприят-
ливі підстави для цього й серед нової еліти, яка, будучи 
глобальним оператором, орієнтована на мандри у кібер-
просторі, проте об'єктивно її обмежує фізичний простір 
щоденного буття, "де вони функціонують, ‒ середови-
ще, задане і невпинно встановлюване в перебігу люд-
ської боротьби за сенс, ідентичність і визнання. Саме 
довкола міст зазвичай кшталтується і зосереджується 
людський досвід, здійснюються спроби налагодити спі-
льне життя, народжуються, сприймаються й уклада-
ються життєві сенси" [2, с. 122]. Така потенційно сприя-
тлива для творчого прикладання зусиль ворогуючих 
сторін природа міського простору, на жаль, поки що 
сприймається як поле бою, на якому глобальні й лока-
льні сенси та ідентичності зустрічаються, зіштовхують-
ся і б'ються. "Саме таке протистояння, а не будь-який 
інший чинник запускає і скеровує динаміку міста «плин-
ної новочасности»" [2, с. 123]. Ці означені продуктивні 
можливості показують потенційну спроможність обох 
сторін міського протистояння шукати і знаходити точки 
спільного прикладання зусиль для розбудови міст.  

Проте фактором, що ускладнює формування навіть 
цієї хисткої, але все ж такої бажаної й потрібної спів-
праці і виступає одним із найприголомшливіших пара-
доксів, "є те, що на планеті, яка стрімко глобалізується, 
політика й надалі є зазвичай вперто та боязко локаль-
ною" [2, с. 124]. Це проявляється підвищеною увагою 
до справ "у межах досяжності": місцевих проблем, су-
сідських відносин і т. п. Якщо ж мова заходить про гло-
бальне забруднення повітря чи води, навіть про глоба-
льне виробництво "зайвих" людей і вигнанців, то тільки 
тоді це стає предметом розгляду і там, де є ця згадана 
"межа досяжності". І навіть таке важливе питання, як 
боротьба з тероризмом, часто доводиться розв'язувати 
муніципалітетам і мерам.  

Тому сучасні міста, за З. Бауманом, стали "сміттє-
звалищами глобально породжених і виношених про-
блем, а містяни та їхні обрані представники зіткнулися 
із задачею, виконання якої нездатні навіть уявити: пот-
ребою знайти локальні розв'язання для глобально по-
роджених проблем і негараздів" [2, с. 126]. 

Ще одним, напевне, найнездоланнішим усклад-
ненням міського життя є повсюдна присутність чужин-
ців, котра досить часто за своєю природою є джере-
лом латентних тривоги й агресії містян. Тим не менше 
З. Бауман у притаманному йому стилі незацікавленого 
оповідача наголошує на об'єктивній незнищенності, 
неминучості такого становища. "Близькість чужинців – 
це їхня доля, неодмінний modus vivendi, що його треба 
постійно обстежувати і контролювати, випробовувати, 
перевіряти знову й знов, аби привести до стану, кот-
рий зробить співіснування з чужинцями приємним, а 
життя в їхньому товаристві – прийнятним" [2, с. 130]. 
І в цьому, здавалось би, безнадійно обтяжливому і 
безвихідному становищі, натякає мислитель, таки мо-
же бути певний порятунок через спосіб, у який місцеві 
жителі сприймають чужинців. Зрозуміло, що безмежне 
віяло можливих сценаріїв цього сприйняття і реакції 
обов'язково містить найрізноманітніші відповіді, від 
абсолютно радикальних і людиноненависницьких до 
конструктивних і толерантних форм взаємодії з чужи-
нцями. І, знову ж таки, мислитель їх просто перерахо-
вує, не надаючи переваги жодному, залишаючи право 
вибору за безпосередніми учасниками. 



~ 96 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

 Означена З. Бауманом реакція сприйняття чужинців 
містянами великих міст корелює із описаними Стиве-
ном Фласті явищами сучасного міського життя, які він 
називає міксофобією. "Міксофобія ‒ це добре передба-
чувана і вельми поширена реакція на запаморочливе, 
приголомшливе, нервово виснажливе розмаїття люд-
ських типів і життєвих стилів, що їх спостерігаємо на 
вулицях сучасних міст не лише в офіційно оголошених 
(їх через це й уникають) "небезпечними" кварталах або 
на "поганих вулицях", але й у "звичайних" (читай: неза-
хищених "закритими просторами") житлових районах" 
[2, с. 131]. Це складний стан поступового процесу вко-
рінення людського різноманіття й культурного різноба-
рв'я, який повсюдно переживає весь глобалізований 
світ. І, напевне, це доля найближчих десятиліть, а то й 
століття для більшості мешканців великих міст, у яких 
помітні прояви міксофобії через поширення, насампе-
ред, сегрегаційних настроїв. Останні є захисним, ком-
фортно-лінивим рішенням, котре приймає більшість в 
умовах небажання пристосовуватись, кожного разу по-
новому, творчо реагувати на все незнайоме, чуже, на-
магатися знайти відповідні форми взаємодії й узго-
дження. "Міксофобія може спричиняти рух до однорід-
ного, територіально замкненого середовища, однак 
рятувальним колом і поживним ґрунтом для неї є за-
стосування територіального відокремлення, яке посту-
пово обертається на головне джерело її сил" [2, с. 133]. 

Але амбівалентність як одна із визначальних рис 
"плинної новочасности", звичайно ж, проявляється і на 
рівні міського життя не тільки як міксофобія, але й як її 
пряма протилежність – міксофілія. І такий стан  
невід'ємний від природи сучасного великого міста: "Зіт-
кнення із невпинним і повсякчас сліпучим видовищем 
міста однозначно не сприймають, отже, ані як згубу і 
прокляття, ані як порятунок від нього – як чисте благос-
ловення. Місто викликає міксофілію так само, як поро-
джує і живить міксофобію. Міське життя докорінно і не-
змінно амбівалентне" [2, с. 134]. І ця якість міського 
простору є і його перевагою, й недоліком. Їх складно 
відокремити і чітко зафіксувати, як в силу специфіки 
природи міста, так і в силу амбівалентності "плинної 
новочасности". І цей складний синтез має універсаль-
ний характер поширення, як би ми його не сприймали. 
Все, що можемо зробити, – використати його переваги 
для власного вдосконалення у вміннях комунікації, то-
лерантності, взаємодії і разом з тим для розвитку гро-
мадської активності і, звичайно ж, для поліпшення жит-
тя у місті чи його окремому районі. Притому що озна-
чені риси варто розвивати й вдосконалювати постійно з 
орієнтацією на доведення їх до мистецького рівня за-
стосування: "Міксофобія та міксофілія співіснують у 
кожному місті, як і в кожному міському мешканці. Оскі-
льки чужинці змушені жити в товаристві одні одних про-
тягом тривалого часу і в майбутньому, то хай би які 
були прийдешні перипетії міської історії, а мистецтво 
мирного та щасливого життя у зіткненні з відмінностями 
та користання з розмаїття стимулів і нагод має бути 
найважливішим серед навичок, що їх міський мешка-
нець має набувати й використовувати" [2, с. 135]. За-
пропонований варіант вирішення даної суперечності 
можна вважати однією із позитивно орієнтованих відпо-
відей, що їх не так часто пропонує З. Бауман. 

У руслі такої орієнтації мислитель згадує ґадамерів-
ську апеляцію до переваг вміння формувати взаєморо-
зуміння через злиття когнітивних горизонтів, виробле-
них і поширених під час накопичення спільного життє-
вого досвіду. А останнім неможливо ділитися, якщо 

немає спільного простору. Ось чому наскільки важли-
вими є спільні практики комунікації, взаємодії і вирішен-
ня спільних проблем для різних верств у єдиному прос-
торі сучасного міста. "Теперішні міста є звалищами 
глобально створених проблем, але їх можна сприймати 
і як лабораторії, де щодня винаходять, перевіряють, 
фіксують і засвоюють способи та засоби для життя у 
зіткненні з відмінностями, життя, що йому досі вчаться 
мешканці дедалі переповненішої планети" [2, 
с. 138‒139]. І вірогідність хоча б часткової реалізації 
величної кантівської ідеї allgemeine Vereinigung der 
Menschheit1, зазначає мислитель, саме на сцені міста в 
сучасних міських реаліях достатньо висока. 

Висновок. Складні глобалізаційні процеси уста-
лення людського різноманіття й культурної поліфоніч-
ності розгортаються зараз скрізь. Особливої специфі-
ки у цьому контексті набувають проблеми соціальної 
поляризації, сегрегації й протистояння, що пов'язані із 
наростанням настроїв страху, відторгнення, відокрем-
лення серед заможних містян від всіх інших верств 
населення сучасних великих міст. Противагою цьому є 
історія соціальних комунікації, взаємодії, єдності у 
протистоянні тогочасним загрозам у практиці існуван-
ня міст у класичних культурах. 

Основних стратегічних загроз сучасного стану кіль-
ка. Серед найвиразніших: руйнація складних соціотвор-
чих механізмів і можливостей соціальної єдності, коо-
перації, вміння домовлятися і взаємодіяти, котрі засвід-
чили свою дієвість протягом багатовікової історії існу-
вання великих міст у людській культурі; наростаючий 
стан ворожості обох сторін, який багато дослідників вже 
називають "міськими війнами" за міський простір, що 
зсередини розкладають колись потужні основи соціаль-
ної інтеграції містян як перед зовнішніми загрозами, так 
і стосовно можливостей спільної розбудови власного 
міста; збіднення й нівелювання гуманізуючих, культуро-
творчих засад самої природи міського життя, що мають 
свою багату історію розвитку наук, мистецтв і ремесел, 
що на зараз отримують протилежне спрямування. 

До визначальних причин такого стану варто віднес-
ти, найперш, універсальні: глобалізацію, НТП й урбані-
зацію. У свою чергу, кожен з цих елементів вплинув на 
складні трансформаційні процеси, які ми переживаємо 
й зараз. Серед інших, не менш значимих, наприклад, 
економічні: формування світової взаємозалежності, 
насамперед в економічній діяльності, становлення 
постіндустріального виробництва із відповідним типом, 
практиками й цінностями, підвищення рівня й можливо-
стей технологічних трансформацій, існування конкурен-
тних способів виробництва, нерівномірність розвитку 
виробництва, нарощування залежності багатьох еконо-
мік від розвитку туризму, поява "мегабідонвілів" і зрос-
тання бідності, темпів міжнародної трудової міграції; 
соціальні: поява й згодом домінування нового типу ін-
телектуальної еліти, орієнтованої на глобальний кому-
нікаційний простір (кіберпростір), формування "закритих 
просторів" для різних верств всередині одного міста, 
розрив складної мережі взаємозв'язків і взаємодії між 
різним прошарками, залишення вирішення локальних 
проблем на незаможні верстви населення, витіснення 
бідніших багатшими з кращих місць міської інфраструк-
тури, жорстка поляризація і сегрегація між різними 
                                                                  

1 allgemeine Vereinigung der Menschheit (нім.) – загальна 
єдність людства, що її, на думку Канта, висловлену ним у тра-
ктаті "До вічного миру" (1795), мала забезпечити ліга "вільних 
держав" за допомоги мирного арбітражу суперечок й відмови 
від силового розв’язання конфліктів. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 97 ~ 

 

 

прошарками; культурні: наявність у переважній більшо-
сті великих міст етнічних груп, рас і народів; світоглядні: 
страх, непевність у майбутньому, вразливість суспіль-
ного становища в умовах "плинної новочасности". 

Рушійними силами, що спрямовують ці процеси, 
можна вважати до певної міри всі означені причини, бо 
саме їхній складний симбіоз і вплив і визначають скла-
дність процесів соціальної поляризації у великих містах. 
До них можна ще додати міксофобію і міксофілію, які 
по-своєму впливають на динаміку сучасних міст.  

Зважаючи саме на динамічний характер міського 
життя, у ньому можна вбачати й позитивні аспекти, 
що формують основу для підтримання і розвитку со-
ціальної ініціативи, соціальної взаємодії, комунікації, 
об'єднання у спільних справах заради розбудови су-
часних великих міст.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Бауман З. Индивидуализированное общество [Електронний 
ресурс] / З. Бауман. ‒ М.: Логос, 2005. ‒ 182 с. ‒ Режим доступу: 
http://socioline.ru/files/5/39/bauman_zigmunt_-_individualizirovannoe_ 
obshchestvo-2005.pdf 

2. Бауман З. Плинні часи: життя в добу непевности / Пер. з англ. 
Антона Марчинського. – К.: Критика, 2013. – 176 с. 

3. Ентоні Д. Кінг. Часи й простори модерності (або кому потрібен 
постмодернізм) // Глобальні модерності / За редакції М. Фезерстоуна, 
С. Леша, Р. Робертсона; Пер. з англ. Т. Цимбала. – К.: Ніка-центр, 2013. 
– с. 158‒178.  

4. Морен Е. Шлях. За майбутнє людства / Пер. з фр. Є. Марічева. 
– К.: Ніка-центр, 2014. – 256 с. 

5. Castells, Manuel. The Informational City. ‒ Oxford: Blackwell, 
1989. ‒ 408 p. 

6. Giddens, A. The Consequences of Modernity. ‒ Cambridge: Polity 
Press, 1990. ‒ 200 p. 

7. Gumpert, G. and Drucker, S. The mediated home in a global vil-
lage // Communication Research, 4(1996). ‒ P. 422‒438. 

8. Ellin, Nan. Fear and city building // Hedgehog Review. ‒ 5/3 (Fall 
2003). ‒ P. 3‒61. 

9. Ellin, Nan. Shelter from the storm, or form follows fear and vice 
versa // Architectural Press, 1997. ‒ P. 13‒26. 

10. Flusty, Steven. Building paranoia // Architecture of Fear. ‒ 1997. 
 

REFERENCES: 
1. Bauman, Z. (2005). The Individualized Society. Moscow, Logos. (In 

Russian). 
2. Bauman, Z. (2013). Liquid Times: Living in an Age of Uncertainty. 

Kyiv, Kritika. (In Ukrainian). 
3. Kіng, Antonі D. (2013). Chasi j prostori modernostі (abo komu po-

trіben postmodernіzm) [Times and Spaces of Modernity (or Who Needs 
Postmodernism)]. In Global Modernities, 158‒178. Kyiv, Nіka-centr. 

4. Moren, E. (2014). Shljah. Za majbutnє ljudstva [Way. For the future 
of mankind]. Kyiv, Nіka-centr. 

5. Castells, Manuel. (1989). The Informational City, Oxford, Blackwell. 
6. Giddens, A. (1990). The Consequences of Modernity. Cambridge, 

Polity Press. 
7. Gumpert, G. and Drucker, S. (1996). The mediated home in a global 

village. Communication Research, 4, 422‒438. 
8. Ellin, Nan. (2003). Fear and city building. Hedgehog Review, 5/3 

(Fall 2003), 43‒61. 
9. Ellin, Nan. (1997). Shelter from the storm, or form follows fear and 

vice versa. Architectural Press, 13‒26. 
10. Flusty, Steven. (1997). Building paranoia. Architecture of Fear. 
 

На д і й шл а  д о  р е д колег і ї  0 5 .1 0 . 19  

 
Г. П. Подолян, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ПРОБЛЕМЫ СОЦИАЛЬНОЙ ПОЛЯРИЗАЦИИ В СОВРЕМЕННЫХ ГОРОДАХ 

 
Статья посвящена анализу сложных процессов социальной поляризации как неотъемлемой черты современной жизни больших 

городов, что проявляется через противостояние элиты и бедных слоев городского населения. Указывается на спектр основных 
причин, характерных черт, которые определили возрастание данных процессов в современных городах по всему миру. Акцентиру-
ется внимание на разрушительном влиянии социальной поляризации на социотворческие основания коммуникации, взаимодействия и 
интеграции разных слоев населения в пределах одного города. Благодаря сравнению практики существования городов в классических 
культурах с современным опытом функционирования больших городов анализируются основные причины такого состояния. Анализ 
динамического характера городской жизни позволил выделить основные движущие силы социальной поляризации – миксофобию и 
миксофилию и определить их негативные и позитивные возможности в поддержании социальной коммуникации, взаимодействия, 
договоренностей, обменов в контексте функционирования большого города современного глобального мира. 

Ключевые слова: миксофилия, миксофобия, сегрегация, социальная поляризация, урбанизация, урбанизм, урбанистика. 
 

G. P. Podolian, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
PROBLEMS OF SOCIAL POLARIZATION IN MODERN CITIES 

 
The article is devoted to the analysis of complex processes of social polarization as an integral feature of the modern life of big cities, 

which manifests itself in the confrontation of the elite and disadvantaged segments of the urban population. It is emphasized on the spectrum 
of the main causes, characteristic features that have determined the rise of these trends in modern cities around the world. Emphasis is placed 
on the devastating impact of social polarization on the social foundations of communication, interaction and integration of different segments 
of the population within one city. By comparing the practice of the existence of cities in classical cultures with the modern experience of func-
tioning of large cities, the main causes of such a situation are analyzed. The universal include: globalization, NTP and urbanization. Other, not 
less significant, include economic ones: formation of world interdependence, first of all, in economic activity, becoming of post-industrial pro-
duction with appropriate type, practices and values, increase of level and possibilities of technological transformations, existence of competi-
tive ways of production, uneven development of production, increasing dependence of many economies from tourism development, poverty 
growth and the emergence of megabidonville, international labor migration rates; social: the emergence and subsequent dominance of a new 
type of intellectual elite focused on global communication space (cyberspace), the formation of "closed spaces" for different layers within the 
same city, breaking a complex network of relationships and interaction between different layers, leaving the solution of local problems to solve 
poor people, displacing the poorer from the best places of urban infrastructure, rigid polarization and segregation between different layers; 
cultural: the presence in the vast majority of large cities of ethnic groups, races and peoples; worldviews: fear, uncertainty in the future, vul-
nerability of the social situation in the conditions of "current modernity". 

An analysis of the dynamic nature of urban life has allowed to identify the main drivers of social polarization – myxophobia and myxophilia and 
to determine their negative influences and positive possibilities of maintaining social communication, interaction, agreements, exchanges in the 
context of the functioning of the big city of the modern global world. 

Keywords: myxophilia, myxophobia, segregation, social polarization, urbanization, urbanism, urban science. 
 
 
 



~ 98 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 130.2:[7.035.7:7.045](4) 
С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

sstoyan1974@gmail.com 
 

ТРАНСФОРМАЦІЇ СИМВОЛІЧНОЇ МОВИ АРХІТЕКТУРИ  
В СУЧАСНОМУ ПРОСТОРІ МІСТА: 

КОЛІЗІЇ ДІАЛОГУ ТА КОНФРОНТАЦІЇ 
 
У статті здійснюється аналіз трансформації символічної мови архітектури в сучасних містах, яка пов'язана із практикою актив-

ного оновлення урбаністичного простору за рахунок реалізації інноваційних, а іноді вкрай радикальних архітектурних проєктів. Здійс-
нюється спроба з позицій часової дистанції оцінити зміну поглядів на вкрай суперечливі споруди, будівництво яких у свій час стало 
причиною потужних скандалів і нищівної критики, але зі зміною культурних пріоритетів і ціннісних орієнтирів вони перетворилися на 
культові споруди й символи відомих міст Європи. У намаганні дистанціюватися від вкрай радикальних критичних поглядів щодо су-
часних архітектурних інновацій увага акцентується на пошуку виважених рішень щодо кардинальних трансформацій історичних цен-
трів сучасних міст, що повинні прийматися із залученням експертів у галузі культури й фахівців відповідного профілю. 

Ключові слова: символізм, архітектура, місто, будівництво, традиції, інновації. 
 
Постановка проблеми. Культура постійно знахо-

диться у процесі трансформації. За останнє століття 
суттєвих, іноді радикальних змін зазнали усі без виклю-
чення її сфери, у тому числі й сфера візуального з та-
кою важливою складовою, як архітектура, що протягом 
тисячоліть завдяки візуальним символічним кодам ре-
транслювала невербальну інформацію про культурну 
специфіку минулого й забезпечувала її збереження. 
Сьогодні надзвичайно гостро постає питання доцільно-
сті й припустимості радикальних трансформацій місько-
го архітектурного простору під впливом нових техноло-
гій та інноваційних трендів. Проблема традицій і нова-
цій, питання необхідності залучення експертів у сфері 
культури для збереження унікальних історичних прос-
торів визначних міст світу потребує значної уваги з боку 
фахівців культурологів, що мають здійснювати ретель-
ний аналіз даної проблеми й формулювати практичні 
поради щодо вирішення дискусійних питань формуван-
ня архітектурного простору сучасних міст.  

Аналіз досліджень і публікацій. Дослідженням ар-
хітектурного простору в контексті його культурної тран-
сформації та специфіки символічної ретрансляції візуа-
льних кодів займалися Ж. Бодріяр, П. Бурдьє, 
В. Беньямін, М. Вільковський, Х. Делітц, У. Еко, 
М. Кастельс, Ю. Лотман, К. Лінч, О. Павлова [7], 
П. Сорокін, М. Фуко, Г. Фесенко та інші. 

Мета статті. Проаналізувати приклади конфронтації 
та діалогу традицій і новацій стосовно трансформації 
архітектурного простору сучасних міст задля пошуків 
можливих варіантів прийняття зважених рішень у цій 
сфері за допомогою залучення експертів із галузі куль-
тури й фахівців відповідного профілю. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Значна кількість сучасних міст, що мають досить 

давню історію, схожі, якщо застосувати метафоричний 
вислів, на багатошаровий пиріг, в якому взаємопоєдна-
ні іноді абсолютно несумісні елементи. На жаль, при 
формуванні "обличчя" багатьох міст на перший план 
досить часто виходять або комерційні інтереси, або 
віяння часу, або політична доцільність. Як абсолютно 
точно підмітив Ю. Лотман, якщо в літературі, музиці та 
живописі поява нових, інноваційних за підходами творів 
не призводить до фізичного знищення, наприклад, тво-
рів Моцарта, Гомера або Леонардо, то "в архітектурі ж 
старі будівлі скрізь і всюди зносяться або повністю пе-
ребудовуються" [5, с. 677]. Подібні трансформації мо-
жуть приводити до органічної діалогічності між архітек-
турними спорудами різних часів та епох, а можуть руй-
нувати архітектоніку міського простору, призводячи до 

какофонічного "звучання" несумісних будівель. Стосов-
но цього питання, як зазначає Лотман у своїй "Семіо-
сфері", навіть "у 1831 році молодий романтик Гоголь 
вказував на плідність різностильового в архітектурному 
ансамблі, тобто на поліглотизм архітектурного контекс-
ту: "сміливо поряд із готичною спорудою розташовуйте 
грецьку… Справжній ефект полягає у різкій протилеж-
ності; краса ніде не буває такою яскравою та видною, 
як на контрасті". І далі: "Місто повинно складатися із 
різнорідних мас, якщо хочемо, щоб воно доставляло 
задоволення поглядам". Звісно, порада Гоголя спору-
джувати будівлі, відтворюючи стилі різних епох, звучить 
наївно, але думка про діалог історичного контексту й 
сучасного тексту звучить досить актуально" [5, с. 677]. 
По суті, подібне міркування Гоголя на сьогоднішній 
день знаходить надзвичайно широке застосування в 
новітніх концепціях щодо осучаснення "обличчя" міст й, 
на нашу думку, перевершує усі найбільш сміливі фан-
тазії письменника, адже у багатьох урбаністичних прос-
торах співіснують настільки візуально несумісні будівлі, 
що бажаний контраст перетворюється на конфронтацію 
та стильове протистояння.  

Питання щодо подальшого розвитку міського про-
стору в контексті пошуку балансу між традиціями і 
новаціями зараз стоїть дуже гостро й потребує гли-
бокого аналізу й підключення експертів як теоретич-
ного, так і практичного спрямування для винайдення 
компромісних і збалансованих рішень. Важко не по-
годитися із тезою, що "місто, як цілісний культурний 
організм, має своє обличчя. Протягом віків будівлі 
неминуче змінюють одна одну. Зберігається виявле-
ний в архітектурі "дух", тобто система архітектурного 
символізму" [5, с. 680]. І надзвичайно важливим за-
вданням, якщо ми прагнемо не втратити цей "дух" 
міста, його століттями сформовані символічні коди, 
завдяки яким ми здатні "прочитувати" в архітектурних 
спорудах надзвичайно важливі пласти інформації, 
що не завжди присутні в писемних джерелах, є збе-
реження цього "обличчя" й виважене ставлення до 
радикально інноваційних оновлень. 

Але у даному питанні присутній і зворотний бік – 
значна кількість знакових споруд, які на сьогоднішній 
день стали, без перебільшення, символами визначних 
міст Європи, наприклад Парижа й не тільки, у свій час 
викликали величезний спротив і нищівну критику з боку 
багатьох визначних діячів культури і міського населен-
ня. Наприклад, Ейфелева вежа, яку мали демонтувати 
після проведення Всесвітньої виставки у 1889 році, ви-
кликала шалений спротив у французької еліти і пере-

© Стоян С. П., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 99 ~ 

 

 

важної більшості населення, які вважали її жахливим 
чудовиськом, що паплюжить обличчя величного міста. 
"Віктор Гюго порівнював Ейфелеву вежу із "чорнильною 
кляксою над містом", Дюма-син – із фабричною трубою, 
а Поль Верлен вважав, що, зберігаючи споруду, Париж 
«підкорить себе вигадці конструктора машин і тим са-
мим прирече себе на безчестя»" [2]. Вигляд Ейфелевої 
вежі так дратував Гі де Мопассана, що він, як не пара-
доксально, обідав виключно у ресторані "Жюль Верн", 
який був розташований саме на цій зловісній башті, з 
причини того, що це було єдине місце, з якого її не було 
видно. На сьогоднішній день, за статистичними даними, 
найбільш популярним місцем для селфі серед туристів 
з різних країн є саме місце на фоні творіння Ейфеля, 
який, незважаючи на нищівну критику, із часом здобув 
світове визнання. Зараз практично ніхто вже не може 
уявити собі столицю Франції без цього ексцентричного 
символу, який ввечері запалюється величезною кількіс-
тю світлової ілюмінації, що також постає маркером ча-
сів "мультимедіа", де одним із основних пріоритетів є 
візуальний ефект і бажано з елементами шоу (хоча 
"світлова гра" Ейфелевої вежі дійсно вражає).  

Продовжуючи використовувати Париж для демонс-
трації наочних прикладів суперечностей у спробах 
трансформації міського простору, неможливо не зга-
дати наступний скандал, що розгорівся вже у 
ХХ столітті – в 1973 році ‒ у зв'язку із будівництвом 
210-метрового хмарочоса в центрі столиці, який набув 
назви "башта Монпарнас" за місцем розташування 
саме у районі славнозвісного центру мистецького жит-
тя початку ХХ століття – Монпарнасу, в межах якого 
знайшли притулок такі всесвітньовідомі художники 
паризької школи, як Модільяні, Сутін та інші. Жахлива 
чорна будівля, побачити яку можна з усіх куточків Па-
рижа, набагато перевершила у своїй скандальності 
історію своєї попередниці – Ейфелевої вежі, що приз-
вело до повної заборони будівництва висотних споруд 
у центрі міста, яка триває вже більше ніж 40 років. Як і 
у випадку з Ейфелевою вежею, оскільки знести башту 
вже неможливо, здійснюються спроби якимось чином 
виправдати її існування, акцентуючи увагу на непере-
вершених оглядових перевагах споруди, адже, підня-
вшись на платному ліфті (що також є елементом сут-
тєвого фінансового прибутку), міські жителі й гості 
столиці отримують можливість з величезної висоти 
побачити грандіозну панораму Парижа. Все ж таки 
усвідомлюючи цю фатальну помилку із так званої 
інноваційної трансформації центру міста, влада 
прийняла рішення провести конкурс на реконструкцію 
башти Монпарнас, яку планують завершити до прове-
дення Олімпіади 2024 року. Переможцем став Консо-
рціум Nouvelle AOM, який запропонував наступний 
варіант. "Оскільки башту не можна знести, її потрібно 
перетворити на пам'ятник. Але не на пам'ятник особи-
стості, а цілій епосі. Оновлена башта стане символом 
енергетичної революції ХХІ століття. Відразу на декі-
лькох рівнях з'являться масштабні озеленені тераси, 
які на весь Париж будуть просувати нову політику міс-
та із захисту навколишнього середовища" [3]. Чи дійс-
но перетвориться ця поки що чужорідна будівля на 
черговий символ французької столиці, покаже час, а 
допоки ми можемо лише констатувати, що подібні ма-
ркери епохи вказують на глобальні трансформації, що 
відбуваються всередині сучасних суспільств під впли-
вом новітніх технологій, свідченням чого є виникнення 
нових форм "висловлювань" сучасної архітектури.  

Але із будівництвом вежі Монпарнас архітектурні 
скандали в ексцентричному Парижі не завершились. 
Наступна провокаційна споруда виникла в центрі міста 
завдяки ініціативі самого президента республіки Жоржа 
Помпіду, який вирішив у 70-х роках створити центр із 
вивчення та підтримки сучасного мистецтва. Звісно, був 
оголошений конкурс, переможцями якого стали італієць 
Ренцо Пьяно й англієць Річард Роджерс. Вони запро-
понували проєкт, ознайомившись із яким президент 
висловив далекоглядне міркування: "Це спричинить 
багато шуму" [9], й він не помилився, але при цьому не 
відмовився від ризикованого експерименту. Молоді ар-
хітектори були налаштовані на створення певного ви-
клику суспільству, що максимально відповідало духу 
сучасного мистецтва, яке у переважній більшості місти-
ло у собі провокаційні, критикоорієнтовані по відношен-
ню до минулого підходи. Пьяно і Роджерс відверто на-
звали свій витвір "провокацією невихованої молоді" [9], 
оскільки ніхто до них не наважувався вивернути усі те-
хнічні "нутрощі" споруди назовні, зробивши із викраше-
них у різні кольори водопровідних труб, водогонів та 
електромереж додаткові арт-об'єкти, які стали "окра-
сою" прилеглої вулиці. І якщо відразу після будівницт-
ва місцеві жителі були шоковані подібною відвертістю 
й ексцентричністю – одна дама навіть, за словами 
самого Роджерса, побила його парасолькою, коли діз-
налась, що він один із авторів цього "монстра" [8], то із 
часом відношення до Центру Помпіду (як його назвали 
на честь президента) суттєвим чином змінилося – він 
почав набувати значної популярності й "виправляти" 
свою скандальну репутацію. На сьогоднішній день це 
один із найбільш відвідуваних музеїв Парижу, що не 
поступається своєю популярністю Лувру й Ейфелевій 
вежі, приблизна чисельність його відвідувачів сягає 
майже 7 мільйонів на рік [9].  

При цьому думка Ж. Бодріяра з приводу Бобуру (так 
назвали Центр місцеві жителі), як і з приводу переваж-
ної більшості подібних інноваційних експериментів, є 
надзвичайно критичною. Він зазначає, що "усі задуми, 
закладені в основу проєкту Beaubourg, суперечили са-
мому об'єкту. Програма проєкту, що була заснована на 
позитивних перспективах (культура, комунікація), була 
повністю перекреслена, у кінцевому рахунку, реальніс-
тю – "гіперреальністю" об'єкта. Замість того щоб бути 
об'єктом, який ідентифікується, навколо будівлі створи-
лося ніщо інше, як вакуум" [1, c. 396]. Розуміючи причи-
ни подібного критичного ставлення, все ж таки важко 
погодитися із порівнянням простору навколо Центру із 
вакуумом, адже його атмосфера, що, звісно, суттєвим 
чином відрізняється від традиційно паризьких осеред-
ків, має власну логіку й технократичну "ауру", що ство-
рюється, в тому числі, й таким витвором Жана Тінгелі й 
Нікі де Сен-Фаль, як фонтан Стравінського, який об'єд-
нує в собі металеві кінетичні механізми – візитівки Тін-
гелі – й різнокольорові яскраві скульптури де Сен-Фаль. 
Цей фонтан, який сам по собі є доволі знаковим арт-
об'єктом, досить креативні мурали навколо нього, що 
навмисно контрастують із старовинною церковною бу-
дівлею поряд, створюють атмосферу технократичної 
какофонії, що є певного роду візуалізацією духу сучас-
ності, як би ми до нього не ставилися, але аж ніяк не 
вакуумом, як це визначає Бодріяр.  

Аналіз даних прикладів є надзвичайно важливим 
для науковців та експертів, думка яких впливає на 
прийняття рішень щодо зміни "облич" знакових, істори-
чно важливих міст світу, адже саме вони мають давати 



~ 100 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

прогнози й оцінки відносно можливості або неможливо-
сті кардинальних інноваційних трансформацій міського 
простору, особливо коли йдеться про історично цінні 
місцевості. Рішення щодо таких важливих питань не 
має приймати лише міська адміністрація (як це практи-
кується в Україні), до цього мають бути долучені фахів-
ці культурної сфери – не тільки архітектори, – що мають 
здійснювати всебічний критичний аналіз позитивних та 
негативних наслідків можливих трансформацій.  

Не поділяючи у повній мірі апокаліптичні настрої 
Ж. Бодріяра щодо так званої "віртуальної", або "клоно-
вої", архітектури, яка, на думку мислителя, активно пог-
линає усі інші види архітектурного простору, все ж таки 
є сенс погодитися, що у певних випадках прагнення до 
сучасних інновацій призводить до суттєвої шкоди уніка-
льній атмосфері старовинних вулиць, скверів та площ. 
Подібні радикальні трансформації охоплюють найбільш 
відомі міста Європи, такі як Відень, Париж, Грац, Мюн-
хен тощо, в яких поряд із соборами, унікальними будів-
лями з'являються скляні, схожі один на одного "клони", 
стаючи, на жаль, маркерами сучасності. "Мова йде про 
архітектуру, в якій більше немає загадки, яка стала 
простим оператором видимого, про "екранну" архітек-
туру, яка, замість того щоб бути "природним розумом" 
простору й міста, перетворилась на, в якомусь сенсі, їх 
«штучний розум»" [1, c. 398]. 

І дійсно, аудіовізуальна культура, яка все більше 
орієнтує нас на сприйняття цифрових візуальних зо-
бражень, знаходить своє продовження в архітектурних 
формах, які перетворюються на величезні екрани, що 
здатні, подібно до комп'ютерних моніторів або телеві-
зорів, відтворювати рекламну інформацію або просто 
віддзеркалювати навколишній світ, у такий спосіб май-
же розчиняючи власні обриси, роблячи їх незначущими. 
Продовжуючи міркування Бодріяра, який пише про те, 
що в культурі сучасності людина перетворюється на 
екран, продовжуючи ретранслювати отриману з іншого 
екрана – екрана телевізора – зовнішню по відношенню 
до неї інформацію, скляна, дзеркальна архітектура та-
кож стає "випромінювачем" інформації, що також не 
позбавлена маніпулятивної складової – хто платить, 
той і визначає аудіовізуальний потік. Таким чином, як-
що за характером давньоєгипетських споруд ми навіть 
через тисячоліття можемо завдяки символічній мові 
архітектури "зняти" інформацію про часи великої могут-
ності фараонів Давнього Царства, що були здатні за-
вдяки потужній вертикалі влади організувати будівниц-
тво величезних пірамід, а потім про поступове змен-
шення цього впливу, що почало позначатися на розмі-
рах культових споруд та їхньому характері, "символом" 
сучасної культури стає дзеркало або екран, що ховає 
справжню сутність або ховає власну порожнечу. Напри-
клад, не у центральних районах міста, у віддалених 
кварталах, абсолютно нових осередках, є більш випра-
вданим будівництво подібних споруд, що саме у такому 
просторі не створюють еклектичну і міжпоколінну плу-
танину. Але коли навпроти старовинного готичного Со-
бору Святого Стефана XII століття у Відні будують дзе-
ркальну споруду, що химерно намагається "вмонтува-
тися" у виважений і чітко продуманий архітектурний 
простір минулого на тій підставі, що в ній прекрасно 
відображається цей собор, виникає резонне запитання 
– навіщо створювати відображення, коли поряд знахо-
диться величний оригінал.  

Подібні західноєвропейські парадокси стають при-
водом і певним обґрунтуванням реалізації аналогічних 

"інноваційних" архітектурних рішень і в Україні. За цим 
же принципом була побудована на Софіївській площі у 
місті Києві скляна будівля готелю Hyatt Regency, що 
спричинило суттєві проблеми не тільки стосовно зовні-
шнього вигляду однієї із центральних площ столиці, а й 
поставило під питання міцність самого комплексу Софія 
Київська. Активісти – захисники старовинних будівель 
б'ють на сполох, адже, за даними експертів, дзвіниця 
Софії вже нахилилася на 12,5 сантиметра, й одна із 
основних причин цих загрозливих трансформацій – не-
припустиме будівництво навколо заповідника. За дани-
ми фахівців, "рівень ґрунтових вод навколо Софії під-
нявся до критично небезпечного рівня. Основна причи-
на – це масштабні будівництва поряд із собором" [4]. 
На сьогоднішній день експертам залишається лише 
вести моніторинг стосовно даних загрозливих тенден-
цій, намагаючись заздалегідь відреагувати у випадку 
погіршення ситуації. Але подібне скандальне будівниц-
тво і брутальне знищення заради нових проєктів старо-
винних будівель, на жаль, вже стало невтішною тради-
цією. Тільки під час будівництва Hyatt Regency було 
знищено три прилеглі будівлі – пам'ятки архітектури, 
адже заборона на зведення 130-метрового хмарочоса 
призвела до рішення розширити його за рахунок додат-
кових територій – тобто за рахунок руйнації історично 
цінних споруд, що були органічною частиною архітекту-
рного простору площі. "Побудований вище Софіївсько-
го й Михайлівського соборів готель порушив вісь між 
цими святинями, вніс дисонанс в історично сформова-
ний архітектурний ансамбль Софіївської площі" [6].  

І це, на жаль, не поодинокий випадок, коли під при-
криттям інноваційних трансформацій центральних 
районів міста заради власного прибутку руйнується 
історичне обличчя не тільки Києва, а й багатьох інших 
міст України. Дана проблема у черговий раз дуже гос-
тро ставить питання про необхідність залучення екс-
пертів у галузі культури до прийняття надзвичайно 
важливих для міст рішень стосовно доцільності подіб-
них архітектурних проєктів. Ми маємо дбати про те, 
щоб символічні коди нашого часу не були прикладом 
суцільної какофонії й еклектичного прагматизму, а 
ретранслювали нащадкам здатність зберігати міжпо-
колінний зв'язок між минулим і майбутнім, що завжди 
міститься у візуальній мові архітектури.  

Висновок. Необхідно зазначити, що символічна 
мова архітектури, яка виступає потужним інструмен-
том міжпоколінної комунікації, в сучасному урбаністи-
чному просторі піддається суттєвим трансформаціям 
як під впливом іноді вкрай радикальних оновлень, так і 
з причини зміни світоглядно-ціннісних орієнтирів як 
архітекторів, так і самих городян. Досить часто міський 
простір стає полем запеклих суперечок, мінімізація 
яких у певній мірі можлива завдяки залученню експер-
тної спільноти, що має виступати координатором у 
прийнятті важливих для міста рішень стосовно його 
архітектурного "обличчя". 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Бодрийяр Ж. Архитектура: правда или радикальность? / 
Ж. Бодрийяр // В кн. Вильковский М. Социология архитектуры. – М.: 
Фонд "Русский авангард", 2010. – 592 с., ил. 

2. Железная леди Парижа: 7 интересных фактов про Эйфелеву 
башню [Електронний ресурс]. ‒ Режим доступу: https://paris.zagranitsa.com/ 
article/1431/zheleznaia-ledi-parizha-7-interesnykh-faktov-pro-e 

3. Исправить "самое страшное здание Парижа": 7 финалистов 
конкурса на реконструкцию башни Монпарнас [Електронний ресурс]. ‒ 
Режим доступу: https://archspeech.com/article/ispravit-samoe-strashnoe-
zdanie-parizha-7-finalistov-konkursa-na-rekonstrukciyu-bashni-monparnas 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 101 ~ 

 

 

4. Лиховид И. Почему наклонилась колокольня Софии Киевской? 
[Електронний ресурс] / И. Лиховид ‒ Режим доступу: https://m.day.kyiv.ua/ 
ru/article/obshchestvo/pochemu-naklonilas-kolokolnya-sofii-kievskoy 

5. Лотман Ю. Архитектура в контексте Культуры / Ю. Лотман // 
Семиосфера. – СПб.: "Искусство – СПб", 2000. – 704 с. 

6. Отель Hyatt Regency – источник "пятизвездочных" проблем 
для киевлян, СБУ и Генпрокуратуры. [Електронний ресурс]. ‒ Режим 
доступу: https://znaj.ua/ru/news/otel-hyatt-regency-%E2%80%93-ystochnyk- 
%C2%ABpyatyzvezdochnyh%C2%BB-problem-dlya-kyevlyan-sbu-y-
genprokuratury 

7. Павлова О. Ю. Семантичний зсув символічної архітектури (ча-
стина 1) / О. Ю. Павлова // Збірник наукових праць "Українські культу-
рологічні студії". ‒ № 1 (4). ‒ 2019. – К.: ВПЦ "Київський університет", 
2019. – С. 17‒21. 

8. Парижский Центр Жоржа Помпиду: 8 ключевых элементов. 
[Електронний ресурс]. ‒ Режим доступу: https://archspeech.com/article/ 
parizhskiy-centr-zhorzha-pompidu-8-klyuchevyh-elementov 

9. Центр Помпиду в Париже – искусство наизнанку или "провока-
ция невоспитанной молодежи". [Електронний ресурс]. ‒ Режим доступу: 
http://www.artoblaka.ru/blog/tsentr-pompidu-v-parizhe---iskusstvo-naiznank/ 

 
REFERENCES: 

1. Baudrillard, J. (2010). Arhitektura: pravda ili radikal'nost'? [Archi-
tecture: Truth or Radicality]. In Vil'kovskij M. Sociologija arhitektury. 
Moskow, Fond "Russkij avangard". 

2. Zheleznaja ledi Parizha: 7 interesnyh faktov pro Jejfelevu 
bashnju. [Iron Lady of Paris: 7 interesting facts about the Eiffel Tower]. 
Retrieved from https://paris.zagranitsa.com/article/1431/zheleznaia-ledi-
parizha-7-interesnykh-faktov-pro-e 
 
 

3. Ispravit' "samoe strashnoe zdanie Parizha": 7 finalistov konkursa 
na rekonstrukciju bashni Monparnas [Correct the "scariest building in Paris": 
7 finalists of the competition for the reconstruction of the Montparnasse tower]. 
Retrieved from https://archspeech.com/article/ispravit-samoe-strashnoe-
zdanie-parizha-7-finalistov-konkursa-na-rekonstrukciyu-bashni-monparnas 

4. Lihovid, I. Pochemu naklonilas' kolokol'nja Sofii Kievskoj? [Why did 
the belfry of Sophia of Kiev bend?]. Retrieved from https://m.day.kyiv.ua/ru/ 
article/obshchestvo/pochemu-naklonilas-kolokolnya-sofii-kievskoy 

5. Lotman, Ju. (2000). Arhitektura v kontekste Kul'tury [Architecture in 
the context of Culture]. In Lotman Ju. Semiosfera. Sankt-Peterburg, 
Iskusstvo – SPb. 

6. Otel' Hyatt Regency – istochnik "pjatizvezdochnyh" problem dlja 
kievljan, SBU i Genprokuratury [Hotel Hyatt Regency ‒ a source of "five-
star" problems for Kiev, SBU and the Prosecutor General]. Retrieved from 
https://znaj.ua/ru/news/otel-hyatt-regency-%E2%80%93-ystochnyk-%C2% 
ABpyatyzvezdochnyh%C2%BB-problem-dlya-kyevlyan-sbu-y-genprokuratury 

7. Pavlova, O. J. (2019). Semantichnij zsuv simvolіchnoї arhіtekturi 
(chastina 1). [Semantic Shift of Symbolic Architecture (Part 1)] Zbіrnik 
naukovih prac' "Ukraїns'kі kul'turologіchnі studії". № 1 (4), 17‒21. 

8. Parizhskij Centr Zhorzha Pompidu: 8 kljuchevyh jelementov [Paris 
Center Georges Pompidou: 8 key elements]. Retrieved from 
https://archspeech.com/article/parizhskiy-centr-zhorzha-pompidu-8-klyuchevyh- 
elementov 

9. Centr Pompidu v Parizhe – iskusstvo naiznanku ili "provokacija 
nevospitannoj molodezhi" [Centr Pompidu v Parizhe – iskusstvo naiznanku ili 
"provokacija nevospitannoj molodezhi"]. Retrieved from http://www.artoblaka.ru/ 
blog/tsentr-pompidu-v-parizhe---iskusstvo-naiznank/ 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  30 . 0 8 . 19  

 
С. П. Стоян, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ТРАНСФОРМАЦИИ СИМВОЛИЧЕСКОГО ЯЗЫКА АРХИТЕКТУРЫ  

В СОВРЕМЕННОМ ПРОСТРАНСТВЕ ГОРОДА:  
КОЛЛИЗИИ ДИАЛОГА И КОНФРОНТАЦИИ 

 
В статье осуществляется анализ трансформации символического языка архитектуры в современных городах, которая связана 

с практикой активного обновления урбанистического пространства за счет реализации инновационных, а иногда крайне радикаль-
ных архитектурных проектов. Предпринимается попытка с позиций временной дистанции оценить изменение взглядов на крайне 
противоречивые сооружения, строительство которых в свое время стало причиной мощных скандалов и радикальной критики, но с 
изменением культурных приоритетов и ценностных ориентиров они превратились в культовые сооружения и символы известных 
городов Европы. В попытке дистанцироваться от крайне радикальных критических взглядов относительно современных архитек-
турных инноваций внимание акцентируется на поиске правильных решений относительно кардинальных трансформаций историче-
ских центров современных городов, которые должны приниматься с привлечением экспертов в области культуры и специалистов 
соответствующего профиля. 

Ключевые слова: символизм, архитектура, город, строительство, традиции, инновации. 
 

S. P. Stoian, Doctor of Philosophical Science, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
TRANSFORMATIONS OF THE ARCHITECTURE SYMBOLIC LANGUAGE  

IN THE MODERN CITY SPACE:  
THE DIALOGUE AND CONFRONTATION COLLISIONS 

 
The article analyzes the transformation of the architecture symbolic language in modern cities, which is associated with the practice of actively 

updating the urban space through the implementation of innovative and sometimes extremely radical architectural projects. An attempt is being 
made, from standpoint of the time distance to assess the change in views on extremely controversial structures, the construction of which at one 
time caused great scandals and  devastating criticism, but with the change of cultural priorities and values, they became houses of worship and 
symbols of famous European cities. 

Over the last century, each and all of the fields of culture have undergone significant changes, including the visual sphere, with such an 
important component as architecture, which for thousands of years has transmitted non-verbal information about the cultural specificity of the 
past through thousands of visual symbolic codes. As for now, the viability and allowability issue of radical transformations of urban architec-
tural space under the influence of new technologies and innovative trends is extremely acute. The traditions and innovations problem, the need 
to involve cultural experts in order to preserve the unique historical spaces of world-famous landmarks, requires a great deal of attention from 
cultural experts, who should carry out a thorough analysis of the problem and formulate practical advice for resolving debates on shaping the 
architectural space of modern cities.  

In an effort to distance itself from the extremely radical critical views of contemporary architectural innovations, the focus is on finding sound 
solutions to the dramatic transformations of historic centers of contemporary cities that must be made with cultural experts and professionals of 
the relevant field involvement. 

Keywords: symbolism, architecture, city, construction, traditions, innovations. 
 
 
 



~ 102 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 1:316.334 
А. М. Тормахова, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

tormakhova@ukr.net 
 

СУЧАСНА АРХІТЕКТУРА ТА ВІЗУАЛЬНИЙ ОБРАЗ МІСТА 
 

Метою статті є висвітлення актуальних тенденцій, пов'язаних з архітектурним будівництвом, та виявлення шляхів формуван-
ня візуального образу сучасного міста. Досягнення поставленої мети передбачає не лише аналіз певних унікальних архітектурних 
споруд, а й окреслення наявних у місті візуальних практик, які корелюють з міським ландшафтом. Методика дослідження пов'язана з 
використанням методу синтезу, застосуванням інструментарію культурної аналітики. Наукова новизна полягає у висвітленні спе-
цифіки архітектурних споруд, що претендують на статус мистецтва, та візуальних практик, які з ними безпосередньо взаємодіють. 
Робиться висновок про трансформацію сучасного міста. Підкреслюється, що поява унікальних публічних будівель стає провідною 
ознакою сучасного містобудівництва. Більшість архітектурних проєктів спрямовані на те, щоб привернути увагу, стати окрасою не 
лише міста, а й зазначити своє місце у світовій культурі. Практична значимість дослідження полягає у тому, що представлено особ-
ливості розвитку сучасних архітектурних споруд та висвітлено чинники, які впливають на формування візуального образу міста. 

Ключові слова: місто, архітектура, архітектурні споруди, публічний простір. 
 

Постановка проблеми. Життя сучасної людини по-
в'язане з містом. З прадавніх часів воно ставало осе-
редком економічних, політичних, релігійних, культурних, 
мистецьких подій. Його домінантне значення в культурі 
сьогодення залишається певною константою. Місто 
виступає центром, який притягує до себе, прагнучи 
створити про себе певне враження. Чималу роль у да-
ному процесі відіграє саме архітектура. Які ж тенденції 
її розвитку можна виділити? З одного боку, у більшості 
міст відбувається постійне зведення будинків, призна-
чених для людського проживання. Економічний чинник 
сприяє обранню більш функціонального та менш за-
тратного підходу до забудовування. Але на фоні мало-
примітних та стандартизованих будівель починають 
виникати ті архітектурні витвори, які кидають виклик 
очікуванням, стають символом новаторства та прагнен-
ня до відходу від стандартів. Відповідно доволі акту-
альним питанням виступає змалювання тих чинників, 
що характеризують особливості розвитку сучасних ар-
хітектурних споруд та загальні тенденції формування 
візуального образу міста. 

Аналіз досліджень і публікацій. Актуальні питан-
ня, пов'язані з розвитком міського простору, представ-
лено в роботі Дж. Ренделл [4]. Розвиток ідей органічної 
архітектури аналізується в статті Т. Бистрової [1]. Пи-
тання розвитку "інтерактивного міста", а саме взаємо-
зв'язків між мережевим суспільством та публічними 
просторами, постають в центрі наукового інтересу 
О. Лапіної-Кратасюк [2]. Специфіка роботи з медіа, в 
тому числі залучення культурної аналітики для до-
слідження міста, висвітлюється в статті П. Чубарь [3].  

Метою статті є висвітлення актуальних тенденцій, 
пов'язаних з архітектурним будівництвом, та виявлення 
шляхів формування візуального образу сучасного 
міста. Вирішення поставленої мети передбачає не ли-
ше аналіз певних унікальних архітектурних споруд, а й 
окреслення наявних у місті візуальних практик, які ко-
релюють з міським ландшафтом. 

Виклад основного матеріалу. Місто є центром 
життя більшої частини суспільства. Відповідно, воно 
виступає простором, в якому розвиваються різні форми 
людської активності, починаючи від економічних до 
соціальних. Візуальність, опора на сприйняття за допо-
могою зору, є однією з базових ознак сучасної культури. 
Мистецькі практики, що є в сучасній культурі, можуть 
приймати різні форми. Однією з них є такий "класичний" 
вимір, як архітектурне будівництво. Протягом останніх 
десятиліть виникає все більше архітектурних споруд, 
які кидають виклик стандартизованим та простим фор-
мам, які були наявні в будівництві XX століття. Мова 
йде не лише про тенденцію до створення форм, які б 
виступали стилізацією по відношенню до будівель по-
передніх століть (стиль модерн, класицизм, бароко та 

ін.), а й винайдення принципово нових, які можуть пре-
тендувати на унікальність, одиничність та неповторність. 
У цьому питанні левова частка проєктів створюється 
провідними архітекторами сучасності. Серед них можна 
згадати як цілі конструкторські бюро, як-от Herzog & de 
Meuron Architekten – швейцарське бюро, утворене в 
1978 році Жаком Герцогом та П'єром де Мевроном, так і 
окремих архітекторів (Заха Хадід, Норман Фостер, 
Сантьяго Калатрава, Рем Колхас та ряд інших).  

Творчі принципи провідних архітекторів пов'язані з 
комбінуванням нових матеріалів, створенням неповтор-
них конструкцій, прагненням інакше представити простір. 
Часто можуть використовуватись принципи конструк-
тивізму, що був представлений в архітектурі XX століття. 
Для конструктивізму було притаманне прагнення 
поєднати функціональність будівлі та художні засоби 
вираження. Дослідники виділяють в якості провідних рис 
конструктивізму наступні: масштабність, монолітність, 
наявність сегментів, об'ємні рішення та виражальні засо-
би, пов'язані з відмовою від декору. Для них характерні 
були досить масивні опори, плаский дах, подовжені 
віконні пройми. Наявним є поєднання різних фігур – па-
ралелепіпедів, циліндрів та кубів, нерідко використо-
вувались округлі обрамлення квадратних фасадів.  

Важливо відзначити, що найбільш неординарні спо-
руди досить рідко є житловими будинками, набагато 
частіше вони призначені для громадського користуван-
ня. Сама їхня сутність пов'язана з публічністю та залу-
ченням значної кількості відвідувачів, туристів. Це мо-
жуть бути музеї, бібліотеки, концертні зали, стадіони, 
торговельні центри. Окрім даних споруд надзвичайно 
вражаючі конструкції створюють у сфері транспортного 
сполучення – мости, залізничні станції. Причому пере-
обладнання старих об'єктів та створення нових стає 
таким, що неодмінно створює привід для комунікації, 
стаючи частиною медіа. "До прикладів поширення ідеї 
"мережевого міста" можна віднести особливу увагу 
міських архітекторів до автотранспорту, під- і надзем-
них ліній і форм транспорту, а також тієї особливої ін-
фраструктури і культури, що ними задається, коли 
транзитні простори ‒ зупинки, вагони, платформи, 
ліфти ‒ стають полем, перенасиченим інформацією, що 
постійно створює приводи для різних видів діяльності 
та комунікації" [2, с. 310]. 

Розмірковуючи про ті тенденції, які наявні в сфері 
архітектурного будівництва, важливо відзначити їхнє 
прагнення до новацій. Більшість дослідників вказують 
на те, що наразі відбувається процес переосмислення 
мистецьких практик. Наявні трансформації, які свідчать 
про зміну статусу мистецтва як такого. Виникнення но-
вих мистецьких форм дещо змінює і змістовні аспекти 
мистецтва. В архітектурі це проявляється у прагненні 
оминути принцип статики, що був їй іманентно прита-

© Тормахова А. М., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 103 ~ 

 

 

манний. Виникненню рухомої архітектури передувала 
кінетична скульптура, яка змінила уявлення про 
стабільність та незмінність цього виду мистецтва. Про-
явами даної тенденції в архітектурі стали спроби "ожи-
вити" будівлі, надаючи їм рухомість завдяки кон-
струкціям, які візуально передають ідею плинності 
(асиметричні конструкції, часто позбавлені прямих 
кутів, з превалюванням округлих частин). У даному 
випадку можна згадати такі архітектурні споруди, як 
хмарочос Мері-Екс у Лондоні Нормана Фостера, що 
нагадує ракету чи кулю. Динаміка підкреслюється хви-
лястими звивистими лініями, які виділяються не лише 
фактурою, а й кольором, формою. Так само наче на 
секунду застиглими у просторі здаються споруди 
Сантьяго Калатрави, чиї архітектурні форми нагадують 
тваринний та рослинний світ, де немає точних повто-
рень і переважають округлі та рухомі частини. Такими є 
його "Міста науки і техніки" у Валенсії, Оперний театр 
Тенеріфе ім. Адана Мартіна (Санта-Крус-де-Тенеріфе), 
залізнична станція Ліон-Сент-Екзюпері (Сатолас), 
станція метро, збудована на місці башт-близнюків у Нью-
Йорку. Досить часто силуети його будівель подібні до 
птахів, якихось давніх ящерів, які знаходяться в стані 
руху, вражаючи білим та іншими світлими кольорами. 

Архітектор Даніель Лібескінд у своїх роботах нама-
гається поєднувати різні матеріали. Його споруди, зо-
крема така, як Vanke Pavilion у Мілані (Італія), безумов-
но відповідають прагненню передати рух. Верхня мета-
лева частина покриття власне втілює ідею мінливості, 
адже забарвлення металу змінюється в залежності від 
точки зору та освітлення. Спектр кольорів включає пе-
рехід від малинового до срібного. Плитки встановлю-
ються таким чином, що надають еластичності формі. 
Сама будівля пов'язана з різними компонентами ки-
тайської культури: ши-тан, традиційною китайською 
їдальнею; ландшафтом; драконом. Зовсім інші ідеї 
втілено в конструкції Royal Ontario Museum (Торонто, 
Канада). Він розташований на одному з найвизначніших 
перехресть у центрі Торонто, є найбільшим музеєм 
Канади. Фасад будівлі нагадує величезні кристали, які 
перетворюють весь музейний комплекс у світловий ма-
як. Обладнання цегляного фасаду таким кристалічним 
входом не лише вражає ефектом порушення рівноваги, 
а й вторгненням природного начала (кристала) у більш 
звичну та статичну людську будівлю. 

Ефект мінливості архітектури виникає не лише за 
рахунок новаторських конструкцій, а також завдяки 
обладнанню будівель медіа-фасадами, які виконують 
як суто естетичну, так і рекламну функцію, надаючи 
можливість представляти будівлі в принципово різних 
візуальних образах. Медіа-фасад може використовува-
тись не лише задля акцентуації на естетичному компо-
ненті чи здійснення прямої реклами, а й нівелювання 
певних недоліків будівлі. Досить часто навіть за відсут-
ності медіа-фасадів звичні та стандартні будівлі почи-
нають облаштовуватись яскравим інтерактивним 
освітленням. Всі ці чинники впливають на формування 
принципово нового підходу до взаємодії будівель і спо-
руд з навколишнім середовищем. Принцип уваги до 
візуального начала починає проявлятися в місті і у на-
повненні його простору іншими видами мистецтва, при-
чому наявне опанування незвичних для цього місцин. 
Прикладом можуть слугувати балетні вистави, які впро-
ваджуються на вулицях найбільших міст світу. Розголо-
су набувають такі форми, як пряма трансляція подій на 
моніторах, розташованих на будівлі оперного театру у 
Відні. Демонстрація балетних вистав, які проходять у 
середині, отримала назву "Балет на траві", ознаме-
нувавши нові віяння в мистецькій практиці.  

Мистецтво, в тому числі і медіа-мистецтво, поступо-
во стає невід'ємною частиною архітектурного будів-
ництва та містобудування. Наявним є врахування суто 
естетичних компонентів, тобто тих, де акцентується не 
функціональне начало, а мистецьке. "Форми проблема-
тизації міських просторів можуть бути найрізно-
манітнішими: але в них завжди мистецтво, громадян-
ська активність і архітектурне (конструкторське) рішен-
ня з'єднуються в одній площині. Наприклад, способом 
такої взаємодії можуть бути "інтервенції", описані в 
книзі Джейн Ренделл «Art & Architecture: a Place 
Between»" [4, c. 314]. Подібні тенденції потребують 
ґрунтовного наукового дослідження, а саме – взаємодія 
мистецтва, практик та міського простору. Намагаючись 
дослідити, які саме унікальні будівлі найкраще викону-
ють свою функцію, пов'язану з приверненням уваги ши-
рокого загалу, можна звернутись до методології куль-
турної аналітики – нового підходу, запропонованого 
Львом Мановичем, який очолює лабораторію Software 
Studies Initiative (США). Він пропонує застосовувати 
інструмент Big Data для вивчення артефактів культури, 
в тому числі й у сфері Urban Studies. Наприклад, у 
проєкті Inequaligram ставилось питання про ту інфор-
мацію, яку ми отримуємо про місто з візуальних зобра-
жень, що присутні у соціальних медіа. "Проєкт 2016 
року Inequaligram (від англ. inequity – несправедливість) 
ставить наступні питання: що нам можуть розповісти 
зображення соціальних медіа про міста та міські райо-
ни, в яких вони зроблені? Які міста отримують більше 
уваги і тим самим стають більш видимими?" [3, с. 24]. 

На противагу тенденції, яка пов'язана з візуальною 
яскравістю, барвистістю, рухом та світлом, що харак-
терна для центральних частин міста з публічними 
унікальними будівлями, для околиць міста, де розташо-
вані житлові будинки, стає притаманною принципово 
інша, яка скоріше підпадає під визначення "органічна 
архітектура". Цей напрямок сформувався на рубежі XIX 
і XX ст., він мав досить тривалу передісторію. Його 
ознакою є прагнення протистояти знеособленню ар-
хітектури та деперсоніфікації людини. Найбільший 
вплив на даний напрямок мала модерністська архітек-
тура, яка, маючи масовий характер, створювала типові 
будівлі, стаючи ознакою урбаністичного суспільства. 
Органічна архітектура спочатку сприймалась як така, 
що наслідує природним формам. У ній враховувався 
цілий комплекс таких аспектів, як структурний, естетич-
ний та соціальний, причому важливими були й зовнішні 
зв'язки проєктування. Це проявилось у прагненні до 
створення цілісних систем, а не поодиноких будівель: 
"триває тяжіння архітекторів до створення комплексів, а 
не поодиноких споруд, що включають в себе елементи 
ландшафту, води, зелені і т. п. і дозволяють створити 
своєрідний архітектурний мікрокосмос, влаштований за 
законами природи" [1, с. 47]. У даному напрямку відбу-
вається трактування архітектурної форми як спів-
природної по відношенню до людини, а значить, 
цілісної, динамічної, що не розбивається на замінні ча-
стини, індивідуалізованої, включеної в більше природ-
но-просторове ціле. У рамках даного напрямку при-
діляється увага можливості досягнення економічного 
ефекту за рахунок використання нових технологій, при-
чому враховуються показники енергоефективності, ре-
сурсозбереження, безпеки, які безпосередньо вплива-
ють на архітектурні форми.  

Отже, наразі наявні нові художні образи, присутні в 
архітектурних роботах, які супроводжуються змінами на 
рівні форми. Поява нових жанрів, синтетичних мистець-
ких утворень почала ставати ознакою часу. Окрім цього, 
наявний процес виходу мистецтва за межі звичних місць 



~ 104 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

побутування. Існує багато проєктів, які спрямовані на 
формування міського простору нового типу, що сповне-
ний новітніми сенсами. Разом з тим прагнення до ви-
найдення чогось новаторського має рахуватися з тим, 
що будь-яка будівля має бути вписаною у міський ланд-
шафт та певним чином узгоджуватись з іншими архітек-
турними спорудами. Все це створює ряд питань, які по-
стають при вивченні міста, його візуальних вимірів, адже 
вони виступають результатом певної взаємодії, ко-
мунікації його різночасових монументальних артефактів. 

Висновок. Аналіз специфіки архітектурних споруд, 
що претендують на статус мистецтва, та візуальних 
практик, які з ними безпосередньо взаємодіють, дає 
можливість казати про трансформацію сучасного міста. 
Наявне прагнення створити публічні простори ‒ будівлі, 
які привертають увагу своїм унікальним дизайном, ста-
ючи зразком нових творчих пошуків. Більшість таких 
архітектурних проєктів спрямовані на те, щоб привер-
нути увагу, стати окрасою не лише міста, а й зазначити 
своє місце у світовій культурі. Їхні естетика та непо-
вторний образ мають підкреслювати економічну до-
цільність їх будівництва. Нерідко вони поєднуються зі 
сферою медіа. Разом з тим для житлових будинків при-
таманна інша тенденція, пов'язана з розповсюдженням 
органічної архітектури. 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 
1. Быстрова Т. Ю. Развитие идей органической архитектуры во 

второй половине XX века / Т. Ю. Быстрова // Академический вестник 
УралНИИпроект РААСН. ‒ 2014. ‒ №4. ‒ С. 44‒48. 

2. Лапина-Кратасюк Е. "Интерактивный город": сетевое общество 
и публичные пространства мегаполиса / Е. Лапина-Кратасюк // Микро-
урбанизм. Город в деталях. ‒ М.: Новое литературное обозрение, 2014. 
‒ С. 300‒315. 

3. Чубарь П. И. Методы работы с медиа: конструирование диалога 
сфер культуры и экономики / П. И. Чубарь // Медиаисследования: тео-
рии, практики, исследовательские перспективы. ‒ М.: Издательские 
решения, 2017. ‒ С. 17‒29. 

4. Rendell J. Art & Architecture: a Place Between / Jane Rendell. ‒ 
London: IB Tauris, 2006. ‒ 212 р. 

 
REFERENCES: 

1. Bystrova, T. Ju. (2014). Razvitie idej organicheskoj arhitektury vo 
vtoroj polovine XX veka [The development of ideas of organic architecture in 
the second half of the XX century]. Akademicheskij vestnik UralNIIproekt 
RAASN, 4, 44‒48.  

2. Lapina-Kratasjuk, E. (2014). "Interaktivnyj gorod": setevoe ob-
shhestvo i publichnye prostranstva megapolіsa ["Interactive city": network 
society and public spaces of megapolis]. Mikrourbanizm. Gorod v detaljah. 
Moscow, Novoe literaturnoe obozrenie, 300‒315. 

3. Chubar', P. I. (2017). Metody raboty s media: konstruirovanie dialoga 
sfer kul'tury i jekonomiki [Methods of working with media: constructing a dia-
logue between culture and economics]. Mediaissledovanija: teorii, praktiki, 
issledovatel'skie perspektivy. Moscow, Izdatel'skie reshenija, 17‒29. 

4. Rendell, J. (2006). Art & Architecture: a Place Between. London, 
IB Tauris.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  22 . 0 7 . 19  

 
А. Н. Тормахова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
СОВРЕМЕННАЯ АРХИТЕКТУРА И ВИЗУАЛЬНЫЙ ОБРАЗ ГОРОДА 

 
Целью статьи является освещение актуальных тенденций, связанных с архитектурным строительством, и выявление путей 

формирования визуального образа современного города. Достижение поставленной цели предполагает не только анализ определен-
ных уникальных архитектурных сооружений, но и определение имеющихся в городе визуальных практик, которые коррелируют с 
городским ландшафтом. Методика исследования связана с использованием метода синтеза, применением инструментария культур-
ной аналитики. Научная новизна заключается в освещении специфики архитектурных сооружений, претендующих на статус искус-
ства, и визуальных практик, которые с ними непосредственно взаимодействуют. Делается вывод о трансформации современного 
города. Подчеркивается, что появление уникальных общественных зданий становится ведущим признаком современного градо-
строительства. Большинство архитектурных проектов направлены на то, чтобы привлечь внимание, стать украшением не только 
города, но и отметить свое место в мировой культуре. Практическая значимость исследования заключается в том, что в нем пред-
ставлены особенности развития современных архитектурных сооружений и освещены факторы, которые влияют на формирование 
визуального образа города. 

Ключевые слова: город, архитектура, архитектурные сооружения, публичное пространство. 
 

A. M. Tormakhova, PhD, Associate Professor  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
MODERN ARCHITECTURE AND VISUAL IMAGE OF THE CITY 

 
The aim of the article is to highlight the actual trends associated with architectural construction and identify ways of forming a visual image of 

a modern city. The solution to this goal involves not only the analysis of certain unique architectural structures, but also the outline of the existing 
visual practices in the city which correlate with the urban landscape. The research methodology is connected with the use of the method of synthe-
sis, the use of tools of cultural analysis. 

The most extraordinary buildings are rarely residential buildings, much more often they are intended for public use. Their very essence is con-
nected with publicity and attraction of a considerable quantity of visitors, tourists. These can be museums, libraries, concert halls, stadiums, shop-
ping malls. In addition to these structures, extremely impressive structures are created in the field of transport – bridges, railway stations. The re-
equipment of old objects and the creation of new ones becomes such that necessarily creates an occasion for communication, becoming a part of 
the media. In architecture there is a desire to circumvent the principle of statics that was inherent to it. Manifestations of this tendency in architec-
ture were attempts to "revitalize" the building, giving them mobility through structures that visually convey the idea of fluidity (asymmetric struc-
tures, often deprived of straight angles with the prevalence of rounded parts). Creating the effect of architectural variability arises not only at the 
expense of innovative constructions, but also due to the equipment of the buildings by media facades, which perform as a purely aesthetic and 
advertising function, providing the opportunity to represent buildings in fundamentally different visual images. 

Scientific novelty consists in highlighting the specifics of architectural constructions claiming the status of "art" and visual practices that in-
teract with them directly. The conclusion is made about the transformation of a modern city. The practical significance of the study is that features 
of the development of modern architectural constructions are presented and the factors influencing the formation of the visual image of the city are 
highlighted. 

Key words: city, architecture, architectural structures, public space. 
 
 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 105 ~ 

 

 

НАУКОВЕ ЖИТТЯ. НОВИНИ КУЛЬТУРИ 
 
 

Є. О. Буцикіна, канд. філос. наук, асист. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
gudzenkozh@gmail.com 

 
МІЖНАРОДНА НАУКОВО-ПРАКТИЧНА КОНФЕРЕНЦІЯ  

"СИМВОЛІЧНІ ВИМІРИ ВІЗУАЛЬНОЇ КУЛЬТУРИ" 
 

Із 11 по 12 жовтня 2019 року у місті Луцьк (Україна) проходила міжнародна наукова конференція "Символічні 
виміри візуальної культури". Захід був організований Музеєм сучасного українського мистецтва Корсаків та кафед-
рою етики, естетики та культурології Київського національного університету імені Тараса Шевченка в рамках науко-
во-дослідницької теми "Візуальні практики: режими та стратегії постмодерну" та арт-проєкту "Сучасний український 
символізм", кураторкою якого виступила доцент кафедри С. П. Стоян. Партнерами конференції виступили Зелено-
гурський університет (Польща), Польсько-український центр гуманітарних досліджень Зеленогурського університету 
(Польща) та Громадська організація "Арт-центр Альтер Его".  

У заході взяли участь науковці – представники провідних українських вишів, що спеціалізуються на дослідженнях 
візуальної культури, проблем символізму у багатоманітті предметного вияву. Зокрема, у конференції взяли активну 
участь доповідачі з Київського національного університету імені Тараса Шевченка (Київ), Східноєвропейського 
національного університету ім. Лесі Українки (Луцьк), Житомирського державного університету імені Івана Франка 
(Житомир), Національного педагогічного університету імені М. П. Драгоманова (Київ) та Інституту проблем сучасного 
мистецтва (Київ). Роботу наукової конференції було розпочато з пленарного засідання, на якому виступили з допо-
відями Л. Р. Корсак, керуючий партнер Музею сучасного українського мистецтва Корсаків, З. М. Навроцька, завіду-
вач Художнього музею м. Луцька, В. Ю. Головей, професор кафедри культурології та менеджменту соціокультурної 
діяльності СНУ ім. Лесі Українки, О. П. Поліщук, професор кафедри філософії ЖДУ ім. Івана Франка, 
Є. В. Більченко, доцент кафедри культурології НПУ ім. М. П. Драгоманова. КНУ ім. Тараса Шевченка був представ-
лений доповідями професора кафедри етики, естетики та культурології О. Ю. Павлової і доцента кафедри 
С. П. Стоян, а також І. В. Хоменко, професора і завідувача кафедри логіки Київського національного університету 
імені Тараса Шевченка, яка виступала разом із студенткою кафедри К. О. Бурою. В межах даної частини конферен-
ції було представлено основні напрямки роботи конференції ("Символічні інтенції сучасного мистецтва: вітчизняний 
та світовий досвід", "Проблема символу та симулякру в сучасній візуальній культурі", "Історія символізації культур-
ного досвіду: від архаїки до сучасності", "Теоретичні концепти символізму. Національна специфіка українського сим-
волізму", "Проблема символу в контексті новітніх медіа-технологій"). Окремо важливим було для кожного з допові-
дачів зазначити на важливості аналізу і легітимізації в теоретичному дискурсі поняття "сучасний український симво-
лізм", адже конференція відбувалася в просторі Музею сучасного українського мистецтва Корсаків, де на той час 
була представлена виставка сучасних українських митців і мисткинь, що працюють у напрямі символізму, утворюю-
чи потужну плеяду, спираючись і послідовно переосмислюючи в своїй творчості елементи первісної, давньосхідної 
та християнської символіки, водночас апелюючи до актуальних проблем в сучасній Україні і світі. 

Кожен із доповідачів по-своєму виконав це завдання, розкривши у своїй доповіді окремі аспекти широкої та нага-
льної проблеми. Зокрема, В. Ю. Головей звернула увагу на процеси витіснення в сучасній художній культурі образ-
но-символічної репрезентації симулятивними практиками та на необхідність їх аналізу. В результаті звернення до 
головних постмодерністських філософських концепцій сьогодення дослідниця прийшла до висновку щодо необхід-
ності підтримки розвитку сучасного символічного мистецтва (в Україні зокрема), що може репрезентувати смисли 
буття, засади людської свідомості та символічні коди національної духовної традиції. Є. В. Більченко звернулася до 
аналізу сучасних процесів соціальної міфотворчості та за допомогою ключових постмодерністських концепцій про-
аналізувала сучасний "комунікативний міф", що отримує варіативність саме у символічних рамках. З. М. Навроцька 
запропонувала дослідити сучасні естетичні засади символізму як явища в контексті його відображення у сучасному 
українському мистецтві на прикладі доробку видатного луцького художника Миколи Івановича Кумановського. У сво-
їй доповіді О. Ю. Павлова відштовхнулася від поняття "символічної архітектури" Г. В. Ф. Гегеля для подальшого її 
аналізу в якості культурної практики становлення урбаністичного простору, звертаючись до сучасних теорій (зокре-
ма Г. Чайльда). О. П. Поліщук закцентувала увагу на багатоаспектності явища симулякру в сучасному культурному 
просторі, наслідком розповсюдження якого вона вважає надмірну комерціалізацію художньої діяльності, що відбива-
ється у розходженні феноменів естетичного та художнього. І. В. Хоменко та К. О. Бура поділилися неочікуваним ку-
том зору на проблему символізму в сучасній візуальній культурі: вони презентували результати міжнародного проє-
кту з дослідження суперечки і вимірів візуальної аргументації, зокрема, що в основі своїй має зазвичай зображення, 
відеопродукцію, body language тощо. С. П. Стоян завершила перший етап конференції, протягнувши символічний 
місток між теоретичними та практичними розвідками комплексного та багатогранного поняття символізму та його 
феноменологічного різноманіття. Дослідниця і кураторка презентувала ключові теоретичні засади арт-проєкту "Су-
часний український символізм", до якого була приурочена конференція. Учасники конференції з перших вуст почули 
аналіз концепції виставки й аспектів її відображення в творах сучасних українських художників і скульпторів – сим-
волістів (Петра Бевзи, Дмитра Грека, Олексія Малиха, Миколи Журавля, Володимира Бахтова та Оксани Чепелик, 
Леоніда Бернада, Олексія Анда, Андрія Блудова, Наталії Кумановської, Олега Денисенка та інших). 

Наступний етап роботи наукової міжнародної конференції відбувся у форматі презентацій та доповідей, зосере-
джених на прикладних аспектах виявлення та дослідження символізму в сучасній візуальній культурі. Учасники під-
няли широке коло актуальних питань, наявних у сучасному філософсько-естетичному, культурологічному, мистецт-
вознавчому, етичному, соціологічному та урбаністичному дискурсах і відповідних практиках, що вибудовуються в 
сьогоденному світі. Зокрема, А. О. Петренко-Лисак зосередила своє дослідження на присутності символу вікна в 

© Буцикіна Є. О., 2019



~ 106 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

мистецьких та дослідницьких практиках, що розглядається через форму, функцію та образ (відповідно до концепцій 
П. Вірільйо, С. Маккуайра та Л. Салміна). Є. О. Буцикіна розглянула символ саду в історії культурологічної та філо-
софської думки із метою транслювати наявний теоретичний спадок у дослідження сучасних художніх практик з реф-
лексії та перетворення міста. Додатково було акцентовано на актуальності поняття "вернакулярного саду" в межах 
співвідношення саду в якості символу і в якості концепту. В. А. Гріза загострив увагу на напрочуд актуальних питан-
нях довкола символіки минулого у сучасних музейних практиках України в контексті хвилі декомунізації. 
І. В. Живоглядова проаналізувала сучасне символічне мистецтво крізь призму надмірного потоку художньої продук-
ції та проблеми спілкування з мистецтвом, "спів-творчості" художника і глядача. Доповідачка звернула увагу на ри-
зики художньо-естетичного релятивізму, що випливають із ситуації сучасного художнього поля. Є. А. Зігура розпові-
ла про специфіку взаємозв'язку мистецтва із шрифтовою формою, що постає біля витоків формування письма.  
А також показала, яке розповсюдження отримав розвиток типографіки у загальній історії трансформації візуальних 
форм мистецтва, особливо у творчості концептуалістів ХХ та ХХІ століть. В. Г. Нападиста звернулася до актуалізації 
проблеми повсякденності в етико-естетичній теорії та художній практиці та аналізу символізації культурного досвіду, 
що постає ключовим в межах даного процесу. Г. П. Подолян дослідила символічну природу коміксу в межах основних 
сучасних філософських та культурологічних досліджень цього напрочуд популярного художнього медіума. 
О. Д. Рихліцька розкрила актуальні дослідження символів народного (зокрема українського) мистецтва, де виокремила 
в якості висхідних архаїчні зображення, язичницькі вірування та міфи. Також дослідниця прослідкувала ключові тенде-
нції до відродження сакральних символів у практиках сучасних українських агентів культурних та креативних індустрій. 
Р. М. Русін звернувся до концепту "симулякр" в контексті аналізу сучасних тенденцій до десакралізації, дематеріалізації 
та дизайнеризації мистецтва. Н. М. Столярчук присвятила доповідь аналізу історичного та актуального дискурсів щодо 
символу у творчості Олександра Архипенка, символічного виміру його концепції моделювання форми простору, а та-
кож його ідеї щодо трьох груп символів. Наостанок, А. М. Тормахова зосередилася на аналізі ролі симулякру в сучасній 
візуальній культурі, що призводить до формування феномена гіперреальності в сучасному світі.  

У цілому дана наукова конференція привела до обміну цінним досвідом та спеціалізованими знаннями між пред-
ставниками різних вищих навчальних закладів України, а також розробки можливості подальшої співпраці, яка вті-
люватиметься у спільних публікаціях, випуску збірки за матеріалами виступів на майбутніх конференціях, що продо-
вжуватимуть розробку досліджень даної тематики. Особливу цінність для учасників конференції отримали куратор-
ська екскурсія С. П. Стоян виставкою "Сучасний український символізм" у Музеї сучасного українського мистецтва 
Корсаків та екскурсія З. М. Навроцької залами постійної та тимчасової експозицій Художнього музею м. Луцька.  

 
Е. А. Буцыкина, канд. филос. наук, ассист. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  

 
МЕЖДУНАРОДНАЯ НАУЧНО-ПРАКТИЧЕСКАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ  
"СИМВОЛИЧЕСКИЕ ИЗМЕРЕНИЯ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ" 

 
Y. O. Butsykina, PhD, Assistant Professor, 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
01033, Ukraine, Kyiv, Volodymirska st., 60 

 
INTERNATIONAL RESEARCH-TO-PRACTICE CONFERENCE  

"SYMBOLIC DIMENSIONS OF VISUAL CULTURE" 
 
 
 

О. В. Шинкаренко, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
3864301@gmail.com 

 
РЕЦЕНЗІЯ НА МОНОГРАФІЮ І. І. МАСЛІКОВОЇ 

"У ПОШУКАХ СПІЛЬНОГО БЛАГА: ЕТИЧНІ КОЛІЗІЇ СОЦІАЛЬНИХ ПРАКТИК" 
(К.: МІЛЕНІУМ, 2018. – 338 С.) 

 
Монографія І. І. Маслікової є важливою подією у вітчизняному соціогуманітарному дискурсі. В ній уперше зроб-

лений комплексний аналіз так мало дослідженого в українському етичному просторі, особливо у системному підході, 
феномена спільного блага. Хоча, як наголошує автор, ідеєю спільного блага сповнений сучасний дискурс політичних 
філософів, економістів, соціальних теоретиків на всіх континентах. Вихід цієї роботи, безсумнівно, заповнює дослід-
ницькі прогалини. Та в більшій мірі проведений концептуальний аналіз сприяє актуалізації нового підходу до дослі-
дження моралі в усій повноті морально-ціннісних аспектів практики. Такий підхід потребує розгляду моралі не тільки 
в традиційно усталеному її розумінні як індивідуально-перфекціоністського самовизначення особи чи дисциплінар-
но-регулятивного соціального механізму, а й у різноманітті іншої логіки нормативного функціонування сучасних соці-
альних практик як інституціонально оформленого соціального життя. 

Автор ставить перед собою досить складне завдання. За відсутності попереднього досвіду комплексного аналізу 
феномена спільного блага, чіткої його дефініції визначити продуктивний потенціал цього концепту в моральних ме-
ханізмах, які в сучасних соціокультурних реаліях, де суб'єктами взаємодії виступають не лише окремі індивіди, що 
мають свої уявлення про благо та певні інституціональні ролі, але й групи, організації, суспільство в цілому, вже не 
можуть орієнтуватися на ідею максимізації індивідуального блага, а повинні практично сприяти продуктивному спів-
робітництву та кооперації громадян.  

© Шинкаренко О. В., 2019



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 2(5)/2019 ~ 107 ~ 

 

 

Успіху у досягненні поставленого завдання сприяє обрана автором науково-методологічна стратегія досліджен-
ня, побудована на міждисциплінарному інтегруванні історико-філософських, етико-теоретичних та етико-
прикладних, політико-філософських, теоретико-економічних, культурологічних, соціально-психологічних підходів 
щодо визначення спільного блага. Здійснюючи своє дослідження на базі ґрунтовного аналізу численних праць ети-
ків, соціальних філософів, політичних філософів, провідних економістів, зокрема тих, що отримали премії в галузі 
поведінкової економіки, соціологів, соціальних психологів, які зробили вагомі внески в галузі експериментальної пси-
хології щодо моральних проблем соціальної взаємодії, І. І. Маслікова вдало вибудовує логіку своєї роботи, збалан-
совано подаючи теоретичний та етико-прикладний матеріал. 

У теоретичній частині монографії автор, відштовхуючись від традиційної складності феномена моралі – колізії інди-
відуального та суспільного щодо уявлення про "благе життя", проблемності визначення єдиних стандартів такого бла-
гого та правильного життя для всіх, права оцінки приватного та суспільного життя з цих позицій, ‒ шукає відповідей в 
сучасних дискусіях, що розгортаються між представниками етичного консеквенціалізму, деонтологічної етики та 
етики чесноти, які прагнуть визначити критерії етичної оцінки соціальних явищ. Проведений критичний аналіз багато-
чисельних теорій спільного блага, які зростають на ґрунті античної етики чесноти (Аристотель), знаходять своє концеп-
туальне оформлення в класичному утилітаризмі (І. Бентам, Дж. Ст. Міль) та під впливом критики з боку представників 
деонтологічної етики трансформуються в сучасні консеквенціалістські моністичні (Р. Брандт, Дж. Гріффін, С. Свердлік, 
П. Сінгер, М. Слоут, Дж. Смарт, Ф. Фельдман та ін.) та плюралістичні (Р. Крістофер, М. Нусбаум, Д. Парфіт, А. Сен, 
Ш. Шварц, Р. Інглхарт та ін.) концепції благополуччя. Автору монографії переконливо вдається через виявлені транс-
формації ідей окреслити етико-теоретичний образ спільного блага та механізми його реалізації. 

Теоретичним внеском в український дослідницький простір і, безсумнівно, цінною для україномовного читача мо-
нографії є актуалізація маловідомих ракурсів англомовних розвідок щодо спільного блага, де піднімаються теми, що 
мають надзвичайну актуальність як для західного суспільства, так і для України, яка знаходиться в стані ціннісних 
трансформацій соціального життя, що супроводжуються змінами світоглядних орієнтирів, форм соціальної взаємо-
дії, які знаходять своє інституціональне закріплення. 

Не менш значущою бачиться етико-прикладна частина монографії, присвячена аналізу моральних проблем соці-
альних практик, призваних забезпечувати реалізацію спільного блага для індивідів. Оскільки змістовно спільне благо 
пов'язується із безпекою та благополуччям громадян, І. І. Маслікова розглядає моральні колізії функціонування від-
повідних інституціональних соціальних практик. У критичному розгляді функціонування соціальних інститутів, їхньої 
продуктивності та можливої легітимної шкоди автор апробує різноманіття сучасних підходів до проблематики спіль-
ного блага в етичній оцінці ключових соціальних практик (політичної, економічної, соціокультурної) з використанням 
критерію спільного блага та з'ясовує механізми інституціональних зловживань в цих сферах. Звернення до етичних 
колізій в практиці державного управління, забезпечення суспільного порядку та захисту громадян, здійснення пока-
рань, сприяння зростанню добробуту та соціальної допомоги нужденним, формування та розповсюдження знань й 
забезпечення умов для створення культурних благ та надання широкого доступу громадянам до сфери культури 
сприяє підтвердженню виявлених в теоретичних розробках проблем як обґрунтування спільного блага, так і практи-
чного його втілення. Завдяки реалізації такої дослідницької логіки робота І. І. Маслікової добре вписується у новітні 
тенденції світової етики, де теми соціальної етики, суспільної моралі та спільного блага, що висунуті на чільне місце 
в останні роки, набувають розгляду свого практично-предметного втілення. 

Вже у назві монографії задається тон роботі як вдумливому пошукові морального опертя щодо неоднозначності, 
проблемності соціальної взаємодії, часто-густо болючої в драматичних умовах соціальної реальності, зокрема, су-
часної України. Автору вдається на основі філософсько-етичних інтерпретацій ідеї спільного блага, що ґрунтуються 
на герменевтичному та компаративному методі, виявити продуктивний потенціал етико-нормативних програм, ети-
ко-філософських напрямів та традицій; встановити значення термінологічного інструментарію основних ідей та уяв-
лень про добре та гідне життя; визначити основні моральні вимоги щодо суб'єктів соціальної дії та соціальних прак-
тик. Вдале поєднання високої теорії в обґрунтуванні ідеї спільного блага з авторською інтерпретацією моральної 
колізійності інституціонально оформлених соціальних практик робить монографію І. І. Маслікової корисною та ціка-
вою не лише для фахівців з етики, але й для політологів, економістів, соціологів, культурологів, даючи стимул для 
участі в дискусії широкому колу усіх зацікавлених у моральних проблемах спільного буття та соціальної взаємодії.  

 
Е. В. Шинкаренко, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
РЕЦЕНЗИЯ НА МОНОГРАФИЮ И. И. МАСЛИКОВОЙ 

"В ПОИСКАХ ОБЩЕГО БЛАГА: ЭТИЧЕСКИЕ КОЛЛИЗИИ СОЦИАЛЬНЫХ ПРАКТИК" 
(К.: ИЗД. "МИЛЛЕНИУМ", 2018. ‒ 338 С.) 

 
O. V. Shynkarenko, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
REVIEW OF THE MONOGRAPH BY MASLIKOVA IRYNA 

"IN SEARCH OF THE COMMON GOOD: ETHICAL COLLISION OF SOCIAL PRACTICES" 
(K.: MILLENNIUM, 2018. – 338 PP.) 

 

 
 
 



 

 

Наукове видання 
 
 

 
 
 
 

УКРАЇНСЬКІ 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 

 
 
 

ЗБІРНИК НАУКОВИХ ПРАЦЬ 
 
 

 
 
 
 

№ 2(5)/2019 
 
 
 
 

Друкується за авторською редакцією 
 
 
 
 
 
 
 

Оригінал-макет виготовлено ВПЦ "Київський університет" 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Формат 60х841/8. Ум. друк. арк. 12,6. Наклад 300. Зам. № 219-9553. 
Гарнітура Arial. Папір офсетний. Друк офсетний. Вид. № Фл 34.  

Підписано до друку 26.12.19 
  

Видавець і виготовлювач 
ВПЦ ''Київський університет'' 

Б-р Тараса Шевченка, 14, м. Київ, 01030 
 (38044) 239 32 22; (38044) 239 31 72; тел./факс (38044) 239 31 28 

e-mail:vpc_div.chief@univ.net.ua; redaktor@univ.net.ua 
http: vpc.univ.kiev.ua 

С в і д о ц т в о  с у б ' є к т а  в и д а в н и ч о ї  с п р а в и  Д К  №  1 1 0 3  в і д  3 1 . 1 0 . 0 2  
 


