
 Українські культурологічні студії 
 
 
 

Засновано 2017 року 
 

 

КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
№ 1(6)/2020

Збірник наукових праць "УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ" – рецензоване наукове видання відкритого дос-
тупу, яке відображає найвагоміші результати фундаментальних та прикладних досліджень у галузі культурології, що мають 
важливе теоретичне або практичне значення для розвитку українського суспільства, української та світової культури.  

Програмні цілі та тематична спрямованість збірника: розвиток культурологічного знання в Україні; висвітлення 
актуальних проблем сучасної культурології; популяризація культурологічної проблематики; залучення молодих науковців 
до сучасного культурологічного дискурсу; публікація результатів досліджень науковців Київського національного універси-
тету імені Тараса Шевченка та інших ВНЗ у галузі культурології. Індексується в міжнародних наукометричних базах даних: 
Index Copernicus International (ICI); Ulrichweb; Open Academic Journal Index; Research Bable; Google Scholar. 

Друкується два рази на рік. 
 
"UKRAINIAN CULTURAL STUDIES" is the peer-reviewed open access journal that reflects the most significant results of 

fundamental and applied research in the field of cultural studies, with great theoretical or practical importance for the development 
of Ukrainian society, Ukrainian and world culture. 

Program objectives and thematic focus of the journal are development of cultural research in Ukraine; coverage of urgent 
problems of modern cultural studies; popularization of cultural issues; attracting young scientists to contemporary cultural 
discourse; publication of results of scientific research by scholars from Taras Shevchenko National University of Kyiv and other 
universities in the field of cultural studies. Indexed in: Index Copernicus International (ICI); Ulrichweb; Open Academic Journal 
Index; Research Bable; Google Scholar. 

Published two times per year. 
 
 

ГОЛОВНИЙ РЕДАКТОР 
 

А. Є. Конверський, д-р філос. наук, проф.,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка  
 

ЗАСТУПНИК ГОЛОВНОГО РЕДАКТОРА 
 

В. І. Панченко, д-р філос. наук, проф., Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
 

ВІДПОВІДАЛЬНИЙ СЕКРЕТАР 
 

С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц., Київський  
національний університет імені Тараса Шевченка 
 

АДРЕСА РЕДКОЛЕГІЇ 
 

01033, Київ-33, вул. Володимирська, 60,  
філософський факультет (38044) 239 34 79 
 

ЗАТВЕРДЖЕНО 
 

Вченою радою філософського факультету  
25.05.20 (протокол № 12) 
 

ЗАРЕЄСТРОВАНО 
 

Міністерством юстиції України. 
Свідоцтво про державну реєстрацію  
КВ № 22614–12514Р від 24.03.17 
 

ЗАСНОВНИК ТА ВИДАВЕЦЬ 
 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет". 
Свідоцтво внесено до Державного реєстру 
ДК № 1103 від 31.10.02. 
 

АДРЕСА ВИДАВЦЯ 
 

ВПЦ "Київський університет" (кімн. 43), 
б-р Т. Шевченка, 14, Київ, Україна, 01030 
 (38044) 239 32 22; факс 239 31 28 
Інтернет-сторінка журналу: http://www.ucs-univ.kiev.ua 

Редакційна колегія 
 
Р. Аудроне, д-р гуманіт. наук, доцент,  
Вільнюський університет (Литва) 
М. М. Бровко, д-р філос. наук, професор,  
Національна музична академія України ім. П. І. Чайковського 
П. Е. Герчанівська, д-р культурології, професор,  
Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв 
Л. М. Довга, д-р філос. наук, доцент,  
Національний університет "Києво-Могилянська академія" 
А. В. Ільїна, канд. мист., докторант,  
Інститут філософії ім. Г. С. Сковороди НАН України 
Т. Каваляускас, д-р філос. наук, професор,  
Університет Клайпеди (Литва),  
запрошений професор Університету Гельсінкі (Фінляндія) 
Н. Ю. Кривда, д-р філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
Є. В. Левченюк, канд. філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
О. І. Оніщенко, д-р філос. наук, професор,  
Київський національний університет театру,  
кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого 
О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, професор,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
І. В. Петрова, д-р культурології, професор,  
Київський національний університет культури і мистецтв 
М. М. Рогожа, д-р філос. наук, професор,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
С. В. Руденко, д-р філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
Р. Сапенько, д-р філос. наук, професор,  
Університет Зелена Гура (Польща) 
А. М. Тормахова, канд. філос. наук, доцент,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
В. Е. Туренко, канд. філос. наук, молодш. наук. співроб., 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
 
 

 
Автори опублікованих матеріалів несуть повну відповідальність за підбір, точність наведених фактів, цитат, економіко-статистичних 
даних, власних імен та інших відомостей. Редколегія залишає за собою право скорочувати та редагувати подані матеріали. 

 
 

© Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
ВПЦ "Київський університет", 2020 



ЗМІСТ 1(6)/2020 
 

Теоретична культурологія 
 

Буцикіна Є. О.  
Вернакулярний дизайн як візуальна практика організації міського простору ................................................................... 5 
 

Маслікова І. І.   
Методологічна база досліджень культурних інститутів ...................................................................................................... 8 
 

Гриценко В. С.   
"Корейська хвиля" у діалектиці культурного розвитку ...................................................................................................... 13 
 

Кохан Т. Г.   
Культурологічні орієнтири сучасного українського кінознавства ..................................................................................... 18 
 

Миленька Г. Д.   
"Лаокоон" Г. Е. Лессінга: потенціал семантичного підходу .............................................................................................. 23 
 

Нападиста В. Г.   
Етичні ідеї Георгія Івановича Челпанова: до історії університету Св. Володимира ...................................................... 27 
 

Оніщенко О. І.   
Інтуїтивізм Анрі Бергсона як каталізатор інтерпретаційних процесів ............................................................................. 32 
 

Тернова М. В.   
Мистецтвознавча концепція Р. Дж. Коллінгвуда як об'єкт теоретичного аналізу ........................................................... 36 
 

Туренко В. Е., Ярмоліцька Н. В.   
Філософська експлікація культури у творчості В. Іванова та О. Яценка ......................................................................... 41 
 

Шинкаренко О. В.   
Етичні експлікації "візуального повороту" у сучасній культурі ......................................................................................... 45 
 
 

Практична культурологія 
 

Коробко М. І.   
Проблема морального обрису сучасного телевізійного героя ........................................................................................ 50 
 

Вербівська О. О.   
Естетичний досвід як патологічні дискурси відрази та меланхолії у творчості З. Бексінського .................................... 55 
 

Живоглядова І. В.   
Дослідницькі перспективи культурологічної експертизи  
в контексті формування культурного простору міста ....................................................................................................... 59 
 

Миропольська Є. В.   
Драматургічні пошуки на теренах "філософії абсурду": досвід сучасного осмислення ................................................. 64 
 

Огнєва Т. К.   
Особливості розвитку сучасного мистецтва і кінематографу у Китаї, Кореї та Японії ................................................... 69 
 

Павлова О. Ю.   
Гроші: режими їх сигніфікації та візуалізації в ситуації нових медіа ............................................................................... 84 
 

Русін Р. М.   
Постмодерн як архітектурна практика ............................................................................................................................... 89 
 

Стоян С. П.  
Європейські коди сучасного українського символізму ..................................................................................................... 94 
 

Тормахова А. М.   
Медіа-технології та science art у контексті сучасних культурно-мистецьких практик ..................................................... 98 

 
 



CONTENTS 1(6)/2020 
 

Theoretical Cultural Studies 
 

Butsykina Y. O.   
Vernacular design as visual practice of urban space organization ......................................................................................... 5 
 

Maslikova I. I.   
Methodological basis of cultural institutions studies ............................................................................................................... 8 
 

Grytsenko V.S.   
"Korean wave" in the dialectic of cultural development ........................................................................................................ 13 
 

Kokhan T. G.   
Culturological orientators of modern Ukrainian cinema critics .............................................................................................. 18 
 

Mylenka H. D.   
G. E. Lessing's Laocoon: the potential of the semantic approach ........................................................................................ 23 
 

Napadysta V. G.   
Ethical ideas of Heorhii Ivanovych Chelpanov: to the history of University of St. Volodymyr ............................................... 27 
 

Onyschenko O. I.   
Henri Bergson's intuitionism as a catalyst of interpreting processes .................................................................................... 32 
 

Ternova M. V.  
Concept of the study of art by R.J. Collingwood as an object of theoretical analysis ........................................................... 36 
 

Turenko V. E., Yarmolitska N. V.  
Philosophical explication of culture in the works of V. Ivanov and A. Yatsenko .................................................................... 41 
 

Shynkarenko O. B.   
Ethical explications of "visual turn" in contemporary culture ................................................................................................. 45 
 
 

Applied Cultural Studies 
 

Korobko M. I.   
The problem of modern TV-hero's moral qualities ................................................................................................................ 50 
 

Verbivska H.O.   
Aesthetical experience as pathological discourses of abjection and melancholia in the Beksinski' art ................................. 55 
 

Zhyvohliadova I. V.   
Research perspectives of the cultural expertise in the context of formation of the urban cultural space .............................. 59 
 

Myropolska E. V.   
The drama searches on the fields of the "philosophy of the absurd":  
the experience of modern understanding ............................................................................................................................. 64 
 

Ognieva T. K.  
Features of the development of contemporary Chinese, Korean and Japanese art and cinema ......................................... 69 
 

Pavlova O. Y.  
Money: their modes of signification and visualization in the new media situation ................................................................. 84 
 

Rusin R. M.  
Postmodern as an architectural practice .............................................................................................................................. 89 
 

Stoian S. P.  
European codes of contemporary Ukrainian symbolism ....................................................................................................... 94 

 
Tormakhova A. M.   

Media technologies and science art in the context of modern cultural and art practices ...................................................... 98 



СОДЕРЖАНИЕ 1(6)/2020 
 

Теоретическая культурология 
 
Буцыкина Е. А.   

Bернакулярный дизайн как визуальная практика организации городского пространства .............................................. 5 
 

Масликова И. И.   
Методологическая база исследований культурных институтов ........................................................................................ 8 
 

Гриценко В. С.   
"Корейская волна" в диалектике культурного развития ................................................................................................... 13 
 

Кохан Т. Г.   
Культурологические ориентиры современного украинского киноведения ..................................................................... 18 
 

Миленькая Г. Д.   
"Лаокоон" Г. Э. Лессинга: потенциал семантического подхода ....................................................................................... 23 
 

Нападистая В. Г.   
Этические идеи Георгия Ивановича Челпанова: к истории университета Св. Владимира .......................................... 27 
 

Онищенко Е. И.   
Интуитивизм Анри Бергсона как катализатор интерпретационных процессов .............................................................. 32 
 

Тернова М. В.   
Искусствоведческая концепция Р. Дж. Коллингвуда как объект теоретического анализа ............................................ 36 
 

Туренко В. Э., Ярмолицкая Н. В.   
Философская экспликация культуры в творчестве В. Иванова и А. Яценко .................................................................. 41 
 

Шинкаренко Е. В.   
Этические экспликации "визуального поворота" в современной культуре .................................................................... 45 
 
 

Практическая культурология 
 

Коробко М. И.   
Проблема морального облика современного телевизионного героя ............................................................................. 50 
 

Вербивская Е. А.   
Эстетический опыт как патологические дискурсы отвращения и меланхолии  
в творчестве Бексинского .................................................................................................................................................. 55 
 

Живоглядова И. В.   
Исследовательские перспективы культурологической экспертизы  
в контексте формирования культурного пространства города ....................................................................................... 59 
 

Миропольская Е. В.   
Драматургические поиски на полях "философии абсурда": опыт современного осмысления ..................................... 64 
 

Огневая Т. К.   
Особенности развития современного искусства и кинематографии в Китае, Корее и Японии .................................... 69 
 

Павлова E. Ю.   
Деньги: режимы их сигнификации и визуализации в ситуации новых медиа ................................................................ 84 
 

Русин Р. М.   
Постмодерн как архитектурная практика .......................................................................................................................... 89 
 

Стоян С. П.   
Европейские коды современного украинского символизма ............................................................................................ 94 
 

Тормахова А. Н.  
Медиа-технологии и science art в контексте современных культурно-художественных практик .................................. 98 

 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 5 ~ 

 

 

ТЕОРЕТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 
УДК 008.74+1:712 

Y. O. Butsykina, PhD, assistant professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

gudzenkozh@gmail.com 
 

VERNACULAR DESIGN AS VISUAL PRACTICE OF URBAN SPACE ORGANIZATION 
 

Article discusses specific status of the vernacular design in the visual style of the modern Ukrainian city, where indigenous 
dwellers coexist with those who came recently from the country. The vernacular regions in Ukrainian cities are analyzed as 
complex, eclectic and grass-roots. The vernacular design is understood within the complex cultural environment, where different 
traditions and cultural identities coexist. The terms "vernacular life", "vernacular landscape" are explicated. The vernacular 
landscape is interpreted in the context of the everyday human activities brought into the public urban spaces. The crucial 
characteristic (amateur, brutal, trying to be visible and being invisible, economical, tactical, irrational, anachronistic) and the 
main principles (constraint, thrift, durability, commonness) of the vernacular design are studied within the interpretive context of 
urban culture collective identity. 

Key words: urban space, vernacular design, vernacular landscape, territorial identification, vernacular region. 
 
Formulation of the problem. Within the framework of 

contemporary cultural studies of Ukrainian urban 
landscapes and their spatial organization, attention is paid 
to such widespread phenomenon as vernacular design. 
This way of organizing urban space is more than 
contradictory and often criticized by researchers and 
intellectuals. On the other hand, vernacular design plays a 
big role in the visual style of the modern Ukrainian city, and 
transforms from unorganized and unregulated practices 
into the status of official transformation of the city (in 
particular, by companies responsible for the decoration of 
public urban spaces and do it for budgetary funds). 

Analysis of research and publications. Significant 
contribution to the analysis of issues around the problem of 
everyday experience, the experience of being in the city, 
urban and vernacular design was made by such researchers 
as J. B. Jackson, G. Huang, H. Lefebvre, L. Lofland,  
G. Simmel, J. Krase and T. Shortell, K. Yu, Z. Wang. Applied 
research of current practices of vernacular design in rural 
and urban environments are conducted by A. Asadpour,  
K. Bjornard, J. Palmer, E. Zielińska and J. Cieślak. Modern 
researches of the Ukrainian urban space and the issues of 
the vernacular environment in Ukraine are being conducted 
by І. Gukalova, V. Mіroshnichenko, E. Sarapіna.  

Purpose of the article. This article is devoted to the 
analysis of the vernacular design practices in the urban 
public spaces, their main characteristics and principles that 
can help professional designers in profound visual 
transformation of Ukrainian cities. 

Exposition of the main material of the study. The 
term "vernacular" is related with "native of..." or "common 
to a location or region". It can be treated as a visual 
reflection of different cultures and styles of living 
combination in one city region, especially of a combination 
of rural and urban post-soviet Ukrainian visual cultures. 
Thus, within analyzing the vernacular design we can better 
understand the complex cultural environment, where 
different (often opposite) traditions and cultural identities 
are implicit. But before this, there is a need to formulate a 
context around this notion, that is a need to explicate the 
terms "vernacular life", "vernacular landscape", which lead 
to the creation of the vernacular design and reaction to it. 

The "vernacular life" usually refers to the mundane 
urban development, the structure of streets and public 
spaces – everything that comes into the lives of residents, 
and this city is a temporary environment. As E. Sarapina 
states that the vernacular life is "…the idea of mental 
construction, which in some part coincides with the 
physical space of the city" [3, p. 52].  

This means that the city dwellers (with the specific 
history of Ukrainian cities, such as Kyiv, that have an 
eclectic architecture in the city center, transformed with the 
new high-rise buildings) have their values, tied to a specific 
urban landscape, which they usually remember from 
childhood and are not ready for its radical changing. "The 
vernacular environment is changeable and variative not 
only because of physical changes in the city, but also 
through transformation, made the inhabitants aware of the 
"authentic" image of the city. Although the vernacular urban 
environment means the modern construction, public 
spaces and urban morphology, the dwellers often formulate 
it, meaning the notion of architectural style" [3, p. 56]. 

The vernacular life means the continuous feeling of 
comfort and identification with the space a person lives in: 
"…the city dweller is aware that it is not as well known for 
architectural value structures as the usual environment as 
interaction of people with past and present, with buildings, 
spaces and among themselves necessary in urban 
dynamics and creates a spirit of life" [3, p. 57]. It's not 
homogeneous and involves many different areas and 
styles with different categories of people living there. 
Though usually talking about a city we mean a center 
historical area, which id the most popular for the dwellers 
and the tourists. But different social groups of people in 
the city have their different associations with the area: 
"Vertical inheritance is a flexible way of describing the 
historical values it shares a relatively small group of 
people. It may be locally specific in style and subject 
matter or familiar only to those who share a common 
language and set of experiences" [3, p. 59].  

That is why there is a common narrative of urban 
vernacular areas evaluation and rating. V. Mіroshnichenko 
analyses this phenomenon using the example of Kharkiv 
and its notion of prestigious regions for living (buying the 
property) and the notion of vernacular region: "The prestige 
of the vernacular region is formed by objective properties of 
the urban environment, such as aesthetic attractiveness, 
high level of social and transport infrastructure, good ecology 
status and others, then becomes such a property that begins 
to influence the mass behavior of people, becoming one of 
the leading factors shaping demand for housing" [2, p. 125].  

Speaking about the vernacular urban space, we should 
compose the spiritual and utilitarian values of the people 
living there, the main purpose of which is the spatial 
identity. I. Gukalova describes this notion in her research: 
"…spatial identity is the lived or realized meanings of 
subjective socio-geographical reality that shape a person's 
sense of belonging to a particular space and society. It is 

© Butsykina Y. O., 2020



~ 6 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

not an aggregate of individual mental impressions, but an 
awareness mediated by socio-economic, cultural and 
political factors" [1, p. 27–28]. 

The priority relevance of interconnected consideration 
of territorial identification and migration issues is due to the 
lack of experience of the place as such without movement. 
To better understand the space of one's life, people should 
see it from the outside. It is the experience of travel, work 
voyages (migration) that is significant in forming initially 
objective ideas about your place of life: "…migration should 
be considered not only as a process of mechanical 
movement of the population, but also as a process of 
moving people in "sections" of identities (professional, 
linguistic, cultural, ethnic, etc.)" [1, p. 28].  

Only identified with the territory they live in and the 
territorial community, people get a need of fighting for this 
territory, its unique and genuine view, of struggling for the 
right to determine the boundaries of these territories.  
I. Gukalova calls this "spatial identity consolidation" 
important, because it "…requires the use of strategies to 
construct it. Here are two possible directions, which differ in 
what exactly the meanings are attributed to particular 
territories: – a past-based authentication strategy, – creation 
of new brands, myths, values based on existing resources 
and history of development of the territory" [1, p. 29]. 

A space preserved and transformed by the people, who 
live that and feel identified with it, can be called "a 
vernacular landscape". This term is actively used within 
social, cultural and urban studies. J. Krase and T. Shortell 
"Urban spaces are filled with signs of collective identity. In 
the physical environment, architectural details, commercial 
signs, and graffiti, among other things, signify the flows of 
people and culture. So too do social practices, such as 
commercial transactions, socializing, and commuting in the 
public spaces of vernacular ethnic neighborhoods" [6, 
p. 375]. The researchers argue that the vernacular 
environment is always unstable and dynamic, as much as 
the city life. "Vernacular landscapes are everywhere and 
changing as a result of globalization, urbanization, 
modernization, immigration, and other forces that create 
layers, or palimpsests, of competing North American, 
European, Asian, African, and Latin American cultural 
artifacts. As people move from their home nation, they take 
signs of their culture and implant these in their 
neighborhood in the host nation through their social 
practices. This includes everything from physical changes 
in the built environment to their mere presence in the social 
spaces of the new neighborhood. Immigrants generally 
lack the power to recreate the valued spaces of their home 
cultures, but their day-to-day lives are full of expressive 
and phatic signs of their ethnic, religious, and class 
identity" [6, p. 377]. This context can be seen as crucial for 
the situation in Ukrainian cities, where indigenous livers 
coexist with those who came recently, bringing with them 
new values concerning the city and the region or their 
absence. So, the vernacular regions of the cities of Ukraine 
are complex, eclectic and often grass-roots.  

A. Asadpour, analyzing the ideas of Krase and Shortell, 
defies vernacular landscape as "…a combination of natural 
and human structures in the context of the lives of ordinary 
people that traditionally has been studied in rural and semi-
rural areas with a historical approach" [4, p. 2]. As the 
researcher states, for qualitative analysis of the vernacular 
environment, there should be an understanding of the 
different philosophical, cultural, social, historical and design 
contexts of the territory: "This interpretation of vernacular 
landscape is highly semiotic, textual, and postmodern, and 
as the ethnic and human races in the natural and climatic 
context of their geographical and ecological regions 

throughout history have been depicted, the contemporary 
interpretation of the vernacular landscape is also a product of 
marking of the variety of ethnic and race-linguistic groups in 
the metropolises and global cities of the present era, which is 
represented by neighbors and neighborhoods" [4, p. 9]. 

The vernacular landscape has to be interpreted only in 
the context of everyday: with the everyday human activities 
brought into the public urban spaces, that thus being 
transformed, sometimes in a good way and sometimes not. 
«In this view, the "urban vernacular landscapes" are 
embodied in visual data of artificial space and social data of 
urban neighborhoods. An opportunity that allows different 
city groups to adjust the spatial identity, means changing the 
paradigm of the native landscape from the "villages and 
suburbs" to the "world or global city"» [4, p. 10]. Designers 
have to deal with this situation and use the vernacular urban 
practices as the visual communication of the city dwellers. 

That is, Polish researchers E. Zielińska and J. Cieślak 
presented a case of professional designers of post-soviet 
Wroclaw, using the vernacular designs of local 
entrepreneurs as a visual and social basis. For this, they had 
to analyze the vernacular design practices to get the basic 
characteristics of it: amateur, brutal, trying to be visible and 
being invisible, economical, tactical, irrational, anachronistic.   

Firstly, vernacular design is always made by amateurs, 
not be the professional designers: "…it is mostly agnostic 
to the language of professional design. It does not know of 
the marketing terminology – that of effectiveness, 
appropriateness, ambiance, brand awareness" [8, p. 118]. 
That is why it's always unpredictable in performance and 
matching. The brutality of such a design is connected with 
no historical and aesthetical context took in account by the 
authors: "It is often described as eye poking. The subtlety 
is seldom a mean of expression. The sense of humour is 
often crude and sexist" [8, p. 120]. The vernacular design 
has nothing to do with traditions and cultural values 
connected to the territory. Visibility is very important for the 
entrepreneurs that create the vernacular design because 
that is how they see the success of the exterior designing 
itself: «"Visibility" is probably the only principle that was 
fully adopted from the mainstream language of branding, 
and then driven to the extreme» [8, p. 120]. But the irony is 
that such a shouting visibility is not seen by the people 
because it usually turns into the visual noise: "…something 
prevalent, invasive, persistent, but not worthy, devoid of 
individual value, something that must exist around us, but 
makes us turn our heads the other way. These rather 
desperate and uncoordinated attempts to get noticed lead 
to ever more visual chaos, where the individual messages 
drown, and are even more ignored" [8, p. 120]. In Ukrainian 
cities it is a common picture.  

But the next characteristic – economical – is not always 
relevant to the local specific design practices. For the 
Polish researchers, in vernacular design "…used materials 
are hardly ever considered for their quality or original 
purpose, but rather, for how they can be refitted for use in a 
current "project". Everything in vernacular sign making is 
recyclable, all elements can be repurposed, and it often 
seems that the nearby junk yard is the prime resource of 
components" [8, p. 121]. In Ukraine, there are vernacular 
design elements often made of expensive materials, or 
those that should resemble expensive ones. And they are 
vernacular because they are executed not professionally 
and not qualitatively. That is why being tactical is another 
important characteristic, because the vernacular design 
elements are always created for the narrow purpose – to 
attract the local target audience, here and now: "It does not 
know of strategic planning. It does not care about the 
broader context, or the past, or what will come after. It is an 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 7 ~ 

 

 

instant communication tool for here and now, using all 
means available at hand" [8, p. 124]. All these characteristics 
lead to the irrationality, anachronism as the main ones. 

K. Bjornard, on the contrary, sees good and essential 
characteristics in vernacular kind of urban designing, 
analyzing it as a visual communication practice that would 
help the professionals: "…it is a systematic method for 
creation that can guide us toward more sustainable 
practices. System thinking is a leading development in 
contemporary design and those systems requiring the least 
resources will best serve design on its path toward 
sustainability. Vernacular design offers a valuable model as 
its aim is accomplishing the most with the least" [5, p. 1].  

The researcher proposes three main principles of the 
vernacular design that help to transform the surroundings 
and create a more profound territory identification: 
constraint, thrift, durability. The first and second ones are 
inherent to the local small entrepreneurs, because they 
have no time, money and background to thrive for 
something bigger: "The constraint of locality may limit 
formal elements, materials, and size to vernacular builders, 
but making choices inside the presented constraints allows 
for innovation to take place outside of initial expectations" 
[5, p. 2]. Though, there is always a durability present in it, 
because such simple decisions are sufficient and 
satisfying: "The long lifespan of buildings is part of what 
allows them to grow, adapt, and evolve. With that comes 
consideration of material and maintenance" [5, p. 3]. That 
is why, the result of these three principles being applied is 
the commonness of the elements and of the tastes of 
people living in the neighborhood: "Common features 
survive the passage of time when they are generally 
understood as "good." Over years, the vernacular 
incorporates more and more "good" features while 
eradicating "bad" ones. While we (as professional 
designers) cannot always behave as conservatively as 
vernacular designers, that doesn't mean we cannot adopt 
their "common" ideals of constraint, durability, and thrift" [8, 
p. 5]. So, as K. Bjornard shows, there is a real way for the 
designers to get helpful and inspirational characteristics of 
the vernacular visual practices.  

To continue this, J. Palmer analyses the rural 
vernacular creative practices to see how they can change 
the community, and to transfer it on the city: "… the notion 
of the creative countryside has the potential to gain 
credence. Such creativities are distinctively different from 
highbrow or commercially driven creativities; they are 
everyday creative activities that use local materials, 
practices, and the specificities of the geographic location 
within which they are created. They are interesting 
because of the person/people, place, materials, and time 
involved in their creation" [7, p. 239].  

It deserves paying huge attention because in Ukrainian 
cities there are a lot of cases of brining the rural vernacular 
public space designing elements into the urban space, 
because a lot of urban dwellers in Ukraine came from the 
countryside and brought with them the special aesthetics 
and values: "…a rural vernacular creativity that helps people 
make connections – whether it is the producer or the 
apprehender – and makes aspects of place and time visible 
in ways that have the potential to change perceptions of 
place and landscape. it is through this getting to know and 
care about places that people begin to pay attention and 
explore development options in more conscientious and 
responsible ways" [7, p. 253]. J. Palmer is optimistic talking 
about such practices, because they are realized consciously 
and adherently. In Ukraine cities, we can see sporadic and 
chaotic ways of applying it: either it comes from the city 
government, or it is a grassroots initiative. 

Conclusion 
The term "vernacular" is related with "native of..." or 

"common to a location or region".  It can be treated as a visual 
reflection of different cultures and styles of living combination 
in one city region, especially of a combination of rural and 
urban post-soviet Ukrainian visual cultures. Thus, within 
analyzing the vernacular design we can better understand the 
complex cultural environment, where different (often opposite) 
traditions and cultural identities are implicit. 

The crucial characteristic of the vernacular design is 
that it is practiced by non-professionals. Other main 
characteristics of vernacular design are: (in)visibility and 
visual pollution; chaotic; tactical approach; the aesthetics 
of ugliness; the definition of local, everyday aesthetics; 
popular in the developing cities, which seek to reestablish 
their own visual identity (dealing with post-communist 
architectural and urban planning heritage); breaking the 
rules and offending the burgher/professional taste; 
creates hybrid culture. 

These urban spaces are filled with signs of collective 
identity and, often, inter-group competition. In the 
physical environment, architectural details, commercial 
signs, and graffiti, among other things, signify the flows of 
people and culture. So too do social practices, such as 
commercial transactions, socializing, and commuting, in 
the public spaces of ethnic vernacular neighborhoods. 
Our analysis, based on the images shown here and 
hundreds of others, reveals distinctive visual 
representations of social differences. Observing these 
characteristics of vernacular design can bring us the 
interpretive context of urban culture collective identity.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Гукалова І. В. Просторова ідентичність населення у руслі нових 
напрямів дослідження у суспільній географії [Електронний ресурс]  
/ І. В. Гукалова // Український географічний журнал. ‒ 2015. ‒ № 4. ‒ 
С. 24‒30. ‒ Режим доступу: http://nbuv.gov.ua/UJRN/UGJ_2015_4_6.В.  

2. Мірошниченко В. В. Оцінка ступеня престижності вернакуляр-
них районів м. Харкова [Електронний ресурс] / В. В. Мірошниченко  
// Вісник Харківського національного університету імені В. Н. Каразіна. 
Серія: Екологія. ‒ 2014. ‒ № 1104. ‒ Вип. 10. ‒ С. 117‒125. ‒ Режим 
доступу: http://nbuv.gov.ua/UJRN/VKhNU_2014_1104_10_18 

3. Сарапіна Євгенія. Вернакулярний Київ: місто мого уявного  
// Місто й оновлення. Урбаністичні студії [Текст] / Представництво Фон-
ду імені Гайнріха Бьолля; [ред. С. Шліпченко [та ін.]. ‒ К.: ФОП Моска-
ленко О. М., 2013. – С. 51‒62. 

4. Asadpour, Ali. Vernacular Landscape; The Transition of the Past 
Concepts to the Contemporary Context [Електронний ресурс] / Ali 
Asadpour // The IFLA Middle East Conference (MELAC 2018): Landscape 
in Transition, At 07‒08 May 2018, Tehran, IRAN. ‒ Режим доступу: 
https://www.researchgate.net/publication/325114659_Vernacular_Landscape_
The_Transition_of_the_Past_Concepts_to_the_Contemporary_Context 

5. Bjornard, Kristian. Spectacular Vernacular Principles (and their 
application today) [Електронний ресурс] / Kristian Bjornard, 2009. ‒ Режим 
доступу: https://www.researchgate.net/publication/299576039_Spectacular_ 
Vernacular_Principles_and_their_application_today 

6. Krase, Jerome, Shortell, Timothy. On the Spatial Semiotics of 
Vernacular Landscapes in Global Cities / Jerome Krase, Timothy Shortell // 
Visual Communication. ‒  2011. ‒ 10(3). ‒ P. 367–400. 

7. Palmer, Joni M. Rural Public Arts: Vernacular Materials, 
Landscape, and Time [Електронний ресурс] / Joni M. Palmer // Senses 
and Society. ‒ 2015. ‒ Issue 2. – P. 237‒255. ‒ Режим доступу: 
https://www.academia.edu/17376882/Rural_Public_Arts_Vernacular_Materi
als_Landscape_and_Time  

8. Zielińska, Ewa & Cieślak, Jan. Approaching vernacular design in a 
post-socialist city [Електронний ресурс] / Ewa Zielińska, Jan Cieślak // 
Drafts from sociology of design. Introduction to discussion. Editors: Paulina 
Rojek-Adamek, Grzegorz Gawron. ‒ Krakow, 2016. – P. 117‒136. ‒ Режим 
доступу: https://repozytorium.ka.edu.pl/bitstream/handle/11315/9131/Drafts_ 
From_Sociology_of_Design_Rojek-Adamek_Gawron_2016.pdf?sequence= 
8&isAllowed=y 

 
REFERENCES: 

1. Gukalova, І. V. (2015). Prostorova іdentichnіst' naselennja u ruslі 
novih naprjamіv doslіdzhennja u suspіl'nіj geografії [Spatial identity of the 
population in line with new directions of research in social geography]. 
Ukraїns'kij geografіchnij zhurnal, 4, 24‒30. Retrieved from 
http://nbuv.gov.ua/UJRN/UGJ_2015_4_6.  

2. Mіroshnichenko, V. (2014). Ocіnka stupenja prestizhnostі 
vernakuljarnih rajonіv m. Harkova [Assessment of the prestige of the 



~ 8 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

vernuclear districts of Kharkiv]. Vіsnik Harkіvs'kogo nacіonal'nogo 
unіversitetu іmenі V. N. Karazіna. 1104(10), 117‒125. Retrieved from 
http://nbuv.gov.ua/UJRN/VKhNU_2014_1104_10_18 

3. Sarapіna, E. (2013). Vernakuljarnij Kiїv: mіsto mogo ujavnogo 
[Vernacular Kyiv: the city of my imaginary]. Mіsto j onovlennja. Urbanіstichnі 
studії. Kyїv, FOP Moskalenko O. M., 51‒62. 

4. Asadpour, Ali. (2018). Vernacular Landscape; The Transition of the 
Past Concepts to the Contemporary Context. The IFLA Middle East 
Conference (MELAC 2018): Landscape in Transition, At 07‒08 May 2018, 
Tehran, IRAN. Retrieved from https://www.researchgate.net/publication/ 
325114659_Vernacular_Landscape_The_Transition_of_the_Past_Concepts
_to_the_Contemporary_Context. 

5. Bjornard, Kristian. (2009). Spectacular Vernacular Principles (and 
their application today). Retrieved from https://www.researchgate.net/ 
publication/299576039_Spectacular_Vernacular_Principles_and_their_appli
cation_today. 

6. Krase, Jerome; Shortell, Timothy. (2011). On the Spatial Semiotics 
of Vernacular Landscapes in Global Cities. Visual Communication, 10(3), 
367–400.  

7. Palmer, Joni M. (2015). Rural Public Arts: Vernacular Materials, 
Landscape, and Time. Senses and Society, 2, 237‒255. Retrieved from 
https://www.academia.edu/17376882/Rural_Public_Arts_Vernacular_Materi
als_Landscape_and_Time 

8. Zielińska, Ewa & Cieślak, Jan. (2016). Approaching vernacular 
design in a post-socialist city. Drafts from sociology of design. Introduction 
to discussion. Krakow, AFM Publishing House, 117‒136. Retrieved from 
https://repozytorium.ka.edu.pl/bitstream/handle/11315/9131/Drafts_From_ 
Sociology_of_Design_Rojek-Adamek_Gawron_2016.pdf?sequence= 
8&isAllowed=y 

 
Re c e i ve d  E d i to r i a l  B oar d  20 . 04 . 20  

 
Є. О. Буцикіна, канд. філос. наук, асист. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  

 
ВЕРНАКУЛЯРНИЙ ДИЗАЙН ЯК ВІЗУАЛЬНА ПРАКТИКА ОРГАНІЗАЦІЇ МІСЬКОГО ПРОСТОРУ 

 
Стаття присвячена дослідженню особливого статусу вернакулярного дизайну в візуальному стилі сучасного українського міста, 

де корінні жителі сусідять з тими, хто недавно приїхав у місто з периферії. Вернакулярні райони в українських містах визначені як 
комплексні, еклектичні і низові. Вернакулярний дизайн досліджений у складному культурному середовищі, де співіснують різні традиції 
і культурні особливості. Дане визначення термінам "вернакулярне життя", "вернакулярний ландшафт". Вернакулярний ландшафт 
проінтерпретований у контексті повсякденної людської діяльності, що внесена в суспільний міський простір. Основні характеристи-
ки (аматорський, брутальний, той, що прагне бути видимим і при цьому непомітний, економний, тактичний, ірраціональний, анахроні-
чний) і головні принципи (стриманість, ощадливість, витривалість, типовість) вернакулярного дизайну досліджені в інтерпретацій-
ному контексті міської культури та створюваної в ній колективної ідентичності. 

Ключові слова: міський простір, вернакулярний дизайн, вернакулярний ландшафт, територіальна ідентифікація, вернакулярний район. 
 

Е. А. Буцыкина, канд. филос. наук, ассист. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  
 

ВЕРНАКУЛЯРНЫЙ ДИЗАЙН КАК ВИЗУАЛЬНАЯ ПРАКТИКА ОРГАНИЗАЦИИ ГОРОДСКОГО ПРОСТРАНСТВА 
 
Статья посвящена исследованию особого статуса вернакулярного дизайна в визуальном стиле современного украинского горо-

да, где коренные жители соседствуют с теми, кто недавно приехал в город с периферии. Вернакулярные районы в украинских горо-
дах определены как комплексные, эклектичные и низовые. Вернакулярный дизайн исследован в сложной культурной среде, где сосу-
ществуют различные традиции и культурные особенности. Дано определение терминам "вернакулярная жизнь", "вернакулярный 
ландшафт". Вернакулярный ландшафт проинтерпретирован в контексте повседневной человеческой деятельности, вносимой в 
общественное городское пространство. Основные характеристики (аматорский, брутальный, стремящийся быть видимым и при 
этом незаметный, экономный, тактический, иррациональный, анахроничный) и главные принципы (сдержанность, бережливость, 
долговечность, типичность) вернакулярного дизайна изучены в интерпретационном контексте городской культуры и создаваемой в 
ней коллективной идентичности. 

Ключевые слова: городское пространство, вернакулярный дизайн, вернакулярный ландшафт, территориальная идентификация, вернакуляр-
ный район. 

 
 
 
УДК 316.74 

І. І. Маслікова, д-р філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
i.i.maslikova@gmail.com 

 
МЕТОДОЛОГІЧНА БАЗА ДОСЛІДЖЕНЬ КУЛЬТУРНИХ ІНСТИТУТІВ 

 
У статті досліджуються "атомістичні", "голістичні", "телеологічні" теорії соціальних інститутів, які заклада-

ють методологічну базу досліджень культурних інститутів. У розгляді основних підходів до визначення соціального 
інституту з'ясовуються сутнісні характеристики культурного інституту, які виявляються у трьох аспектах:  
нормативно-регулятивному (комплекс цінностей, норм, правил), поведінково-процесуальному (поведінкові моделі, 
інституційні ролі, форми спільної взаємодії), діяльнісно-організаційному (заклади культури, які виробляють, зберіга-
ють та просувають культурне благо). Окреслюється проблемне поле досліджень культурних інститутів, що вби-
рає в себе дескриптивний опис інституційних практик, з'ясування закономірностей функціонування культурних  
інститутів, прогнозування майбутніх змін інституційних культурних практик у контексті економіки культури та 
культурної політики.  

Ключові слова: дослідження культурних інститутів, соціальний інститут, спільна діяльність, соціальні практики, економіка  
культури, культурна політика.  

 
Постановка проблеми. У наш час все частіше в 

науковому дискурсі та в громадських дискусіях поста-
ють питання реформування культурних інститутів у на-
прямі їхньої комерціалізації. Проте саме поняття "куль-
турний інститут" не є однозначним. Пояснити причини 
їхньої появи, розвитку та трансформацій, надати про-
гнози майбутніх змін можна, спираючись на виявлені 
закономірності їхнього функціонування.  

Оскільки дослідження інститутів знаходяться ще в 
стадії свого становлення та розвитку, сучасні теорії соці-
альних інститутів не є однорідними. Низка з них прагне 
пояснити специфіку соціального інституту з огляду на 
універсальні закони функціонування суспільства. Інші 
теорії інститутів пояснюють їх через партикулярні, спе-
цифічні чинники, беручи до уваги особливий соціокуль-
турний контекст та можливі збіги у розвитку подій. Інша 

© Маслікова І. І., 2020



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 9 ~ 

 

 

низка теорій намагається поєднувати обидва зазначених 
підходи в поясненні специфіки соціальних інститутів, 
наголошуючи на основних цілях і завданнях інституцій-
них практик. Тому звернення до сучасних теорій соціаль-
них інститутів дозволить окреслити методологічну базу 
для з'ясування специфіки культурних інститутів та вияви-
ти проблемне поле їх досліджень.  

Аналіз досліджень і публікацій. Проблематика 
соціальних інститутів актуалізувалася в класичних пра-
цях соціологів (Г. Спенсер, Е. Дюркгейм, А. Редкліфф-
Браун, Т. Парсонс), сучасних економістів (Д. Норт, 
Е. Остром, Д. Ходжсон та ін.), сучасних філософів 
(С. Міллер, Дж. Сьорл, Ч. Тейлор та ін.). Специфіка 
мистецьких та освітніх інститутів розкривається в робо-
тах П. Гілена, М. Нуссбаум та ін. Економічна складова 
функціонування культурних інститутів постає предме-
том дослідження представників "економіки культури": 
А. Рубінштейна, Д. Тросбі, Д. Хезмондалша, В. Хазічка, 
П. Чмука, Т. Зембіласа та ін.  

Мета статті – аналіз теорій, які закладають методо-
логічну базу дослідження культурних інститутів.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Аналіз 
широкої літератури із соціальних і поведінкових наук 
дозволяє виявити певну тенденцію пояснення специфі-
ки інститутів, які вслід за австралійським соціальним 
філософом Сеумасом Міллером можна класифікувати 
як "атомістичні", "голістичні", "телеологічні" теорії [14]. 
"Атомістичні" теорії ґрунтуються на соціологічному під-
ході, згідно з яким інститути є певними нормативними 
моделями та рамками соціальної поведінки. Найбіль-
шою мірою такі пояснюючі теорії представлені в сучас-
ній інституційній економічній теорії [11, c. 190‒219]. 
Найяскравіший представник інституційної економічної 
теорії Дуглас Норт виходить з того, що суспільство є 
сукупністю окремих індивідів, а інститути набувають 
свою значущість як похідну від індивіда, з огляду на 
свою спроможність задовольняти потреби та вимоги 
атомізованих індивідів. Інститут, за визначенням Норта, 
є сукупністю "правил, механізмів, що забезпечують вико-
нання соціальних, економічних, політичних взаємодій та 
норм поведінки, які структурують міжлюдську взаємодію" 
[5, с. 17]. Проте для економічного аналізу важливим є не 
лише значущість правил, але й спосіб їх встановлення та 
реалізації. Інакше кажучи, центральною є проблема зв'я-
зку між змістом правил і суб'єктами, що їх встановлюють. 
І це постає предметом прискіпливого аналізу нобелівсь-
кої лауреатки в галузі економіки Еліонор Остром, яка 
крізь призму "теорії фірми" та "теорії держави" пояснює 
процеси створення нових інституційних домовленостей 
та виявляє продуктивність добровільних об'єднань, за-
вдяки яким уможливлюється колективна дія [7].   

У такому сенсі колективні суб'єкти, які приймають 
рішення та імплементують їх в інституційні дії, набува-
ють ознак людини, а саме колективного розуму, колек-
тивної волі, колективних переконань. Тим самим є під-
стави стверджувати, що різноманітні об'єднання, як-от 
підприємства, корпорації, уряди, політичні партії, про-
фесійні або громадянські спільноти, є носіями свідомо-
сті, а відтак і носіями людських якостей. Такі теорії по-
яснюють інститути як дещо подібне молекулам, які ма-
ють певний ступінь автономії, але в певних умовах мо-
жуть формувати унітарну систему, наприклад лібера-
льно-демократичну державу, яка складається із держа-
вних та приватних інститутів, що функціонують у взає-
мозв'язку із метаінститутом уряду [15, с. 28].  

Отже, "атомістичні" теорії розглядають спільну дія-
льність як таку, що складається із низки особливих дій 

та відносин, що виникають у процесі комплексної діяль-
ності. Суб'єкти такої дії усвідомлюють свою особливість 
та мають міжособистісні взаємовідносини, які можуть 
бути безпосередніми або опосередковуватися інститу-
тами. Хоча відносини між членами суспільства опосе-
редковуються інститутами, всередині інституту актуа-
льності та значущості набувають характерні власне для 
нього певні інституційні ролі та обов'язки, які не є істот-
ними поза цим інститутом. Так, функціональна роль ба-
тька реалізується лише в інституті сім'ї, роль судді ‒ ли-
ше в інституті судочинства. Однак деякі інститути перед-
бачають різні інституційні ролі індивіда всередині однієї 
організації. Так, інститут вищої освіти дає можливість 
одній і тій самій людині реалізовувати себе в амплуа 
дослідника, викладача, наукового керівника, адміністра-
тора. Це підриває атомістське розуміння колективного 
суб'єкта як суми індивідуумів, оскільки окремий індивід 
не є повністю тотожним одній-єдиній інституційній ролі. 
Ба більше, варто й визнати, що індивіди, які постають 
учасниками спільної діяльності, виявляють різні якості 
своєї поведінки. У своїх інституційних амплуа індивіди 
здатні демонструвати іншу поведінку, ніж у приватному 
житті чи у безпосередніх міжособистісних відносинах. У 
розгляді спільної дії виявляється нетотожність станів 
індивідуальної та колективної свідомості, зокрема само-
свідомості, совісті, добровільності, переконань, намірів, 
цілей. Спільні, інституційно оформлені дії засвідчують і 
свою власну специфіку обов'язків та відповідальності. 

Представники "голістичних" теорій інститутів, зокре-
ма структурно-функціональних теорій (Г. Спенсер, 
Е. Дюркгейм, А. Редкліфф-Браун, Т. Парсонс), підкрес-
люють зв'язок інститутів ("структури") та їхнього внеску 
в суспільство ("функція"). Відповідно, інститут розгля-
дається як похідний від системи суспільства, як частина 
цілого. Г. Спенсер використовував поняття інституту 
для позначення основних підсистем суспільства, яке 
розумілося ним як складний організм. Інститути ним 
мислилися як органи, що виконують життєві функції 
регулювання та стабілізації соціальних процесів (про-
довження роду, економічний розподіл, політична та 
релігійна регуляція). Е. Дюркгейм розглядав інститути 
як механізми, що забезпечують цілісність комплексного 
диференційованого суспільства. Т. Парсонс визначав 
інститути як нормативні моделі, що задають уявлення 
про належне. У всіх цих підходах окремі інститути опи-
суються як взаємозалежні, необхідні для функціонуван-
ня інших інститутів та суспільства загалом [3, с. 64].  

Гострі проблеми сучасного суспільства, які мають 
моральне забарвлення, виникають через розпад міцних 
об'єднуючих інститутів, і тому тією мірою, як індивід за-
лишається на самоті, він звільняється від соціальних і 
моральних обмежень. Тому вкрай важливим для здоро-
вого функціонування суспільства у цілісності та взаємо-
пов'язаності функцій інститутів є існування об'єднань та 
спільнот, прикладами яких були і є професійні групи.  

Представники третього, "телеологічного", підходу в 
поясненні сутності соціальних інститутів (П. Гілен, 
С. Міллер, Ч. Тейлор тощо) зосереджують увагу на 
центральному об'єкті спільної діяльності, яка є дією за 
участі низки агентів, що здійснюють взаємопов'язані дії 
задля реалізації спільної мети. Спільна дія – це дія пе-
вної кількості індивідів, які свідомо прагнуть спільної 
колективної мети. Така колективна мета є набором вза-
ємопов'язаних індивідуальних цілей, які усвідомлюють-
ся окремими індивідами як своя персональна мета, але 
реалізуються в одній ситуації або наборі обставин, і 



~ 10 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

має сенс лише у взаємодії всіх учасників. Такі дії найбі-
льшою мірою знаходять своє втілення у сфері культу-
ри: командні ігри, танці, театральні вистави, музичні 
заходи, академічна діяльність тощо.  

Важливим моментом у розумінні інституту в цьому 
аспекті є те, що зазначені теорії розглядають спільну 
діяльність як таку, що здійснюється агентами, які  
обов'язково мають пропозиційні установки (переконан-
ня, наміри) у "ми-формі". Деякі агенти такої спільної дії 
можуть являти собою нову надіндивідуальну сутність, 
яка не зводиться до окремого індивіда та міжособистіс-
них відносин. Хоча наміри та бажання усвідомлюються 
кожною людиною окремо її власною свідомістю, визна-
чальним елементом у колективній інтенційності є від-
чуття спільної діяльності та усвідомлення спільних на-
мірів в термінах "ми": "ми маємо намір", "ми робимо так 
і так" як частина команди чи колективу [16, с. 23‒26]. 

У сучасному світі саме інститути постають медіато-
ром та гарантом функціонування суспільства. Вони за-
кладають ціннісний фундамент для взаємодії різних 
сфер – політики, економіки, культури, релігії, родинного 
життя. Як зазначає сучасний бельгійський соціальний 
філософ Паскаль Гілен, інститути слугують посередни-
ками між реальністю та вигадкою, оскільки кожний ін-
ститут підтримує цінності та ідеали, які відображають 
високі цілі. Такі високі цілі задають вектор та зміст спі-
льного життя, генерують ідеальні висоти та історичну 
глибину. Отже, за Гіленом, інститути – це "завжди "кон-
ституції", від латинського кореня "con-" чи "com-": діяти 
спільно. Шлях до такого уявного покладають колектив-
но, й асоціюється він із цінностями, які забезпечує та 
санкціонує колектив. Тому інституції генерують – чи 
генерували колись – відчуття певності, ба навіть безпе-
ки й захищеності" [1, с. 60]. 

Отже, спільні дії мають наступні характеристики: дії 
індивідів, що здійснюють спільну дію, можуть бути од-
нотиповими, окремими або комплексними, що знахо-
дять втілення в інституційній дії, діяльності, справі. Такі 
дії можуть відбуватися одночасно або бути розірваними 
в просторі і часі (будівництво соборів, фортифікаційних 
споруд). Колективна мета може бути самоціллю, або 
постійним процесом, або засобом для досягнення іншої 
мети, тоді колективні цілі можуть бути в певній субор-
динації одна щодо іншої (реалізації політики або управ-
лінських процесів на рівні організацій та суспільства 
загалом). Колективна мета може бути явною із самого 
початку або усвідомлюватися в процесі спільної дії. 
Спільні дії передбачають інтерактивність та корекцію 
окремих індивідуальних дій в залежності від реакції 
учасників такої комплексної дії. 

Такі "телеологічні" теорії розглядають спільну діяль-
ність і в нормативному сенсі, оскільки спільна дія зав-
жди містить в собі нормативні установки (цілі, наміри, 
переконання, бажання). Однак не завжди такі установки 
отримують інституційне оформлення. Так, незнайомці 
можуть опинитися перед викликом шляхом спільних 
зусиль подолати певні перешкоди. І якщо така дія є 
одиничною, то вона не потребує додаткових регулято-
рів, як-от правила, конвенції. Проте якщо така спільна 
дія буде мати повтор, вона знаходить своє інституційне 
закріплення в організаційній поведінці із набором пев-
них санкцій (моральних та адміністративних).  

Звісно, в дослідженні специфіки інститутів не можна 
ігнорувати критику, яка в широкому контексті виникає на 
ґрунті ідей "атомістичного" лібералізму та "методологіч-
ного індивідуалізму". Індивідуалістично налаштовані лі-

берали (Р. Дворкін, В. Кімліка, Т. Нагель, Р. Нозік, 
Дж. Ролз та ін.) в обґрунтуванні засад кращого соціаль-
ного устрою виходять з двох підстав: по-перше, гоббсів-
ського варіанту методичного індивідуалізму та інструме-
нтального раціоналізму, по-друге, з кантівської етики, у 
центрі якої є принципи розумності та свободи. Ліберали 
стверджують, що соціальне життя має дві умови: а) від-
повідність внутрішнім ціннісним переконанням індивідів; 
б) такі переконання не можуть нав'язуватися ззовні, а 
повинні критично осмислюватися індивідами. Отже, соці-
альні практики постають можливими завдяки свободі у її 
різних проявах (свобода освіти, інформації, художньої 
творчості, обмінів та інші свободи), яка є необхідною 
умовою мислення та діяльності [4, с. 46‒49].  

На противагу "лібералам" прибічники "комунітариз-
му" (Е. Макінтайр, М. Нуссбаум, М. Сендел, Ч. Тейлор 
та ін.) зосереджують увагу на виявленні таких інститу-
тів, які здатні об'єднувати громадян для продуктивної 
діяльності. Здійснюються спроби обґрунтування заходів 
щодо державної підтримки культурних, зокрема освітніх 
та мистецьких, інститутів, покликаних виховувати у гро-
мадян критичне мислення та здатність до емпатії, фор-
мувати судження про цінне і значуще [4, с. 49‒53; 6]. 

У вужчому контексті критика інститутів виникла в колі 
культурних діячів, які особисту свободу протиставляли 
буржуазній моралі та мистецькому канону. Така критика 
культурних інститутів набирає обертів із 70-х років ХХ ст. 
в мистецьких колах (М. Ашер, Р. Смітсон, Д. Бюрен та 
ін.) та зосереджується на вимогах ширшої демократії, 
руйнації ієрархії цінностей, проте не надає конкретних 
альтернатив та нових стратегій. Справа в тому, що кла-
сичні інститути мистецького життя (музеї, академії, творчі 
майстерні), освітні інститути через чітку ієрархію ціннос-
тей давали змогу оцінювати творчість, майстерність, 
здібності, які сьогодні втрачають якісну значущість та 
редукуються до кількісних показників інвестиційної при-
вабливості в логіці ринкових відносин. Процеси комерці-
алізації культурних практик призводять до втрати їхніх 
"внутрішніх" цінностей, зменшення творчого складника 
та зростання розповідей про себе. Рух до глибини, реф-
лексії, занурення в роботу заміщується ексгібіціонізмом, 
інститути замінюються соціальними мережами, які про-
кламують: якщо тебе немає в соціальних мережах, тебе 
не існує! Проте очевидно, що кількісні бізнес-показники 
діяльності, якими оперує ринок, не можуть бути відобра-
женням якості соціокультурної діяльності.  

Саме тому критика культурних інститутів повинна 
бути продуктивною в тому сенсі, що вона має пропону-
вати окреслення цінностей власне культурних практик 
згідно з логікою їхнього розвитку, а не логікою ринку, 
орієнтованою на зростання економічної вартості та роз-
важальний контент [1, с. 62‒72; 4, с. 280‒293]. 

В останні десятиліття на перехресті культурології, 
соціології, економіки культури з'являються спроби дос-
лідження інституційної сфери культури. Група австрій-
ських дослідників (В. Хазічка, П. Чмук, Т. Зембілас) 
пропонує їх визначати як Cultural Institutions Studies 
(німецькою мовою – Kulturbetriebslehre, українською – 
"Дослідження культурних інститутів") [13, с. 147]. Оскі-
льки проблеми культурних інститутів та ширше сфери 
культури, в якій відбуваються відносини між професіо-
налами – виробниками / зберігачами культурних благ та 
їх реципієнтами, потребують не лише позитивістського 
кількісного економіко-математичного аналізу, але й ро-
зуміння ціннісно-нормативного складника, вміння інтер-
претувати складні культурні явища та процеси, такі до-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 11 ~ 

 

 

слідження виходять на рівень філософсько-культуро-
логічного аналізу. 

Предметне поле дослідження культурних інститутів 
охоплює наступну проблематику:  

• дескриптивне дослідження появи, історії станов-
лення, розвитку та трансформацій культурних інститу-
тів у їхніх різновидах; 

• з'ясування закономірностей у функціонуванні ку-
льтурних інститутів з метою прогнозування майбутнього 
розвитку культурних практик у зв'язку із широким соціо-
культурним, політичним та економічним контекстом; 

• інтерпретація та оцінка культурних явищ, арте-
фактів, яка має містити як естетичні, символічні, так і 
економічні показники; 

• аналіз відносин між професіоналами та реципіє-
нтами культурних благ в умовах змін конфігурації соці-
альних відносин загалом і поширення мережевих струк-
тур та індивідуалізації певних практик зокрема; 

• пошук ефективності у взаємодії між окремими 
культурними інститутами та владними структурами, яка 
базується на артикуляції достеменних цілей та "внутрі-
шніх" цінностей інституційних культурних практик, ви-
значенні відповідної структури культурного інституту, 
яка дозволяла б ефективно досягати цих цілей; 

• з'ясування специфіки економічного обміну куль-
турних благ не лише для зростання його продуктивнос-
ті, але й можливостей інновацій та розширення доступу 
громадян до нього на тлі нульової економічної вартості; 

• пошук кращих шляхів здійснення професіоналі-
зації культурних практик через освіту, підвищення ква-
ліфікації кадрів культурних інститутів, підсилення моти-
вації персоналу, можливостей входження в інтернаціо-
нальне культурне середовище, технологізації процесів; 

• аналіз культурної політики, напрямів та форм 
реалізації культурної дипломатії, визначення стратегій 
розвитку культурної політики та управління культурни-
ми інститутами. 

Визначати в такій спосіб предметне поле дослі-
дження культурних інститутів є всі підстави, оскільки 
вже існує певний масив здійснених досліджень, відкри-
тих для української наукової спільноти. Дослідження в 
галузі "економіки культури" (В. Баумоль, В. Боуен, 
О. Беннет, Р. Масгрейв, А. Моль, М. Олсон, Р. Таус, 
Д. Тросбі, Б. Фрей, Д. Хезмондалш; О. Долгін, 
А. Рубінштейн та ін.) дають підстави для узагальнень 
щодо специфіки культурного блага як суспільного / пуб-
лічного / меріторного блага та організації процесів його 
виробництва і просування; необхідності державної під-
тримки функціонування закладів культури; заходів куль-
турної політики; процесів комерціалізації культурних ін-
ститутів та розвитку культурних індустрій; перспектив 
розвитку культурних інститутів [2; 9; 10; 12; 4, с. 263‒280].  

Очевидно, що прогнозування перспектив соціокуль-
турних практик в інституційних умовах може здійснюва-
тися лише в опорі на ті показники, які підлягатимуть 
раціоналізації та формалізації. І тут критеріями оціню-
вання та прогнозів постають а) заявлені цілі та наміри 
дії закладів культури; б) правила, конвенції, закони, 
соціальні норми, які регулюють такі дії. Доповненням 
тут можуть бути вже описані та проаналізовані історичні 
прецеденти, проте цей матеріал може слугувати радше 
факультативним інструментом, аніж генералізованим 
знанням про перспективи соціальної взаємодії. 

Є приклади теорій, які переконливо пояснюють за-
кономірності соціальної взаємодії. Проте це не означає,  
 

що можна з високим ступенем вірогідності робити про-
гнози щодо майбутніх подій, на чому наголошує Насім 
Талеб [8]. Ситуація пандемії коронавірусу, в якій опини-
вся сьогодні весь світ, є як раз таким прикладом "чор-
ного лебедя" – надзвичайно рідких, неочікуваних по-
дій, які здатні кардинально змінити життя мільйонів 
людей і функціонування інститутів. Інститути освіти, 
вищої освіти зокрема, з подивом для себе виявили 
нові технологічні можливості для реалізації своєї ос-
новної мети, не втрачаючи її ціннісних засад. І вже 
зараз відбуваються зміни в організації освітньої діяль-
ності, які навряд чи були можливими в ординарній 
ситуації рутинної інституційної діяльності. 

Висновок. Аналіз сучасних теорій соціальних інсти-
тутів дозволив визначити сутність культурних інститутів 
та позначити предметне поле їх дослідження. Культурні 
інститути слід розуміти в трьох аспектах. По-перше, в 
нормативно-регулятивному аспекті культурний інститут 
є комплексом цінностей, правил, принципів, норм, який 
обумовлює, визначає та регулює соціокультурну діяль-
ність у її різновидах. По-друге, в поведінково-процесу-
альному аспекті культурні інститути є стійким типом 
соціальної поведінки, що реалізується в соціокультурній 
діяльності та знаходить свій вираз у певних поведінко-
вих моделях, інституційних ролях, формах спільної вза-
ємодії. По-третє, в діяльнісно-організаційному аспекті 
культурні інститути – це спеціальні організації / заклади, 
певним чином організовані об'єднання людей, у межах 
яких продукується, накопичується, зберігається, презе-
нтується та просувається культурне благо для забезпе-
чення культурних потреб громадян. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Гілен П. Інституційна уява: інституціоналізація сучасного мис-
тецтва (мінус "сучасного") / П. Гілен // Переформатування спільного 
міста. На перетині мистецтва, політики й громадського життя: зб. статей 
[пер. с англ. Я. Стріха]. – Харків: IST Publishing, 2019. – С. 57‒82. 

2. Культура и рынок. Опекаемые блага [под ред. 
А. Я. Рубинштейна, В. Ю. Музычук]. – СПб.: Алетейя, 2013. – 400 с. 

3. Маслікова І. І. До визначення поняття культурного інституту  
/ І. І. Маслікова // Науковий часопис НПУ ім. М. П. Драгоманова. – 2007. 
– Серія 7, №12 (25). – С. 63‒70.  

4. Маслікова І. І. У пошуках спільного блага: етичні колізії соці-
альних практик: монографія / І. І. Маслікова. – К.: Вид. "Міленіум", 
2018. – 338 с. 

5. Норт Д. Институты, институциональные изменения и функ-
ционирование экономики [пер. с англ. А. Н. Нестеренко] / Д. Норт. – М.: 
Фонд экономической книги "Начала", 1997. – 180 c. 

6. Нуссбаум М. Не ради прибыли. Зачем демократии нужны гу-
манитарные науки [пер. с англ. М. Бендет; под науч. ред. А. Смирнова]  
/ М. Нуссбаум. – М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2014. – 192 с. 

7. Остром Э. Управляя общим: эволюция институтов коллектив-
ной деятельности [пер. с англ. А. Нестеренко] / Э. Остром. – М.: 
ИРИСЭН, Мысль, 2010. – 447 с. 

8. Талеб Н. Н. Черный лебедь. Под знаком непредсказуемости 
[пер. с англ. В. Сонькина, А. Бердичевского, М. Костионова, О. Попова; 
2-е изд., дополненное] / Н. Н. Талеб. – М.: КоЛибри, Азбука-Аттикус, 
2017. – 736 с. 

9. Тросби Д. Экономика и культура [пер. с англ. И. Кушнаревой] / 
Д. Тросби. – М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2013. – 256 с.  

10. Хезмондалш Д. Культурные индустрии [пер. с англ. 
И. Кушнаревой] / Д. Хезмондалш. – М.: Издательство Высшей школы 
экономики, 2014. – 456 с. 

11. Ходжсон Д. Экономическая теория и институты [пер. с англ. 
М. Я. Каждана] / Д. Ходжсон. – М.: Издательство "Дело", 2003. – 464 с.  

12. Handbook of Cultural Economics. Edited by Ruth Towse, second 
edition. – Cheltenham: Edward Elgar Publishing Limited, 2011. – 439 р. 

13. Hasitschka W., Tschmuck P., Zembylas T. Cultural Institutions 
Studies: Investigating the Transformation of Cultural Goods / W. Hasitschka, 
P. Tschmuck, T. Zembylas // The Journal of Arts Management, Law and 
Society. – Vol. 35. – Nr. 2. – 2005. – P. 147‒158. 

14. Miller S. Social Institutions / S. Miller // The Stanford Encyclopedia 
of Philosophy (Summer 2019 Edition), [Edward N. Zalta (ed.)]. Retrieved 
from: https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/social-institutions/. 

 
 



~ 12 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

15. Miller S. The moral foundations of social institutions: a 
philosophical study / S. Miller. – New York: Cambridge University Press, 
2010. – 371 p. 

16. Searle J. The Construction of Social Reality / J. Searle. – New 
York: Free Press, 1995. – 241 p.  

 
REFERENCES: 

1.  Gielen, P. (2019). Instituczijna uyava: instituczionalizacziya 
suchasnogo mistecztva (minus "suchasnogo") [Institutional Imagination: 
Institutionalization of Contemporary Art (minus "contemporary")]. In 
Pereformatuvannya spil'nogo mista. Na peretini mistecztva, politiki j 
gromads'kogo zhittya: zb. statej. Kharkiv, IST Publishing. 

2. Rubinshtejn, A. Ya., Muzychuk, V. Yu. (2013). Kultura i rynok. 
Opekaemye blaga [Culture and the market. Trustees of good]. 
St. Petersburg. Aletejya.  

3. Maslikova, I. I. (2007). Do viznachennya ponyattya kulturnogo 
institutu [To defining the concept of cultural institution]. Naukovij chasopis 
NPU im. M. P. Dragomanova. Seriya 7, #12 (25), 63‒70.  

4. Maslikova, I. I. (2018). U poshukakh spil'nogo blaga: etichni koliziyi 
soczialnikh praktik [In search of the common good: ethical collision of social 
practices]. Kyiv, Vid. "Milenium". 

5. North, D. (1997). Instituty, instituczionalnye izmeneniya i 
funkczionirovanie ekonomiki [Institutions, Institutional Change and 
Economic Performance]. Moskow, Fond ekonomicheskoj knigi "Nachala".  

6. Nussbaum, M. (2014). Ne radi pribyli. Zachem demokratii nuzhny 
gumanitarnye nauki [Not for profit. Why democracy needs the Humanities]. 
Moskow, Izd. dom Vysshej shkoly e'konomiki.  

7. Ostrom, E. (2010). Upravlyaya obshhim: evolyucziya institutov 
kollektivnoj deyatelnosti [Governing the commons. The evolution of 
institutions for collective action]. Moskow, IRISEN, Mysl'. 

8. Taleb, N. N. (2017). Chernyj lebed'. Pod znakom 
nepredskazuemosti [The black swan. The impact of the highly improbable]. 
Moskow, KoLibri, Azbuka-Attikus. 

9. Throsby, D. (2013). Ekonomika i kultura [Economics and culture]. 
Moskow, Izd. dom Vysshej shkoly ekonomiki.  

10. Hesmondhalgh, D. (2014). Kulturnye industrii [The cultural 
industries]. Moskow, Izdatelstvo Vysshej shkoly ekonomiki. 

11. Hodgson, D. (2003). Ekonomicheskaya teoriya i instituty 
[Economics and institutions. A manifesto for a modern institutional 
economics]. Moskow, Izdatel'stvo "Delo". 

12.  Towse, Ruth. (2011). Handbook of Cultural Economics. 
Cheltenham: Edward Elgar Publishing Limited.  

13. Hasitschka, W., Tschmuck, P., Zembylas, T. (2005). Cultural 
Institutions Studies: Investigating the Transformation of Cultural Goods. The 
Journal of Arts Management, Law and Society. Vol. 35, 2, 147‒158. 

14. Miller, S. (2019). Social Institutions. The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy (Summer 2019 Edition), Edward N. Zalta (ed.). Retrieved from 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/social-institutions/. 

15. Miller, S. (2010). The moral foundations of social institutions: a 
philosophical study. New York: Cambridge University Press. 

16. Searle, J. (1995). The Construction of Social Reality. New York, 
Free Press.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  23 . 0 4 . 20  

 
И. И. Масликова, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
МЕТОДОЛОГИЧЕСКАЯ БАЗА ИССЛЕДОВАНИЙ КУЛЬТУРНЫХ ИНСТИТУТОВ 

 
В статье исследуются "атомистические", "холистические", "телеологические" теории социальных институтов, закладываю-

щие методологическую базу для исследований культурных институтов. В рассмотрении основных подходов к определению соци-
ального института выясняются сущностные характеристики культурного института, которые проявляются в трех аспектах: 
нормативно-регулятивном (комплекс ценностей, норм, правил), поведенчески-процессуальном (поведенческие модели, институцио-
нальные роли, формы совместного взаимодействия), деятельностно-организационном (учреждения культуры, производящие, сбере-
гающие и продвигающие культурное благо). Определяется проблемное поле исследований культурных институтов, которое вклю-
чает в себя дескриптивные описания институциональных практик, выяснение закономерностей функционирования культурных ин-
ститутов, прогнозирование будущих изменений институциональных культурных практик в контексте экономики культуры и куль-
турной политики. 

Ключевые слова: исследование культурных институтов, социальный институт, совместная деятельность, социальные практики, экономика 
культуры, культурная политика. 

 
I. I. Maslikova, Doctor of Philosophical Sciences, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
METHODOLOGICAL BASIS OF CULTURAL INSTITUTIONS STUDIES 

 
The article deals with the "atomistic", "holistic", "teleological" theories of social institutions, which form the methodological basis for the 

Cultural Institutions Studies. The "atomistic" theories of institutions (D. North, D. Hodgson, E. Ostrom) relate to the conclusions of the institutional 
economics put emphasize on the importance of certain normative models and frameworks of social behavior, which are the institutions. 
Representatives of the "holistic" theories of institutions (G. Spencer, E. Durkheim, T. Parsons) highlight the connection between institutions 
("structures") and their contribution to a society ("function"), and distinct institution are described as interdependent and necessary for functioning 
of the society in general. Representatives of the "teleological" approach in explaining the essence of social institutions (P. Gielen, S. Miller, 
Ch. Taylor, etc.) focus on the realization of a common goal, which is a set of interrelated individual goals, which are perceived by distinct 
individuals as their personal goal, but which makes sense only in the interaction of all participants of joint actions. Such actions most find their 
expression in the cultural sphere: team games, dances, theatrical performances, musical events, academic activities, etc. 

Recourse to these concepts allows us to outline the problematic field of cultural institutions studies as a research area, which is based on the 
latest investigation in cultural studies, sociology, and cultural economics. The main tasks of cultural institutions studies are related to the creation 
of descriptions of institutional practices, the elucidation of the patterns of functioning of cultural institutions, the prediction of future changes in 
institutional cultural practices in the context of cultural economy and cultural policy. 

In consideration of the basic approaches to the definition of a social institute, the essential characteristics of a cultural institute are revealed, 
which are manifested in three aspects: normative and regulatory aspect (complex of values, norms, rules), behavioral and procedural aspect 
(behavioral models, institutional roles, forms of joint interaction), organizational aspect (cultural institutions that produce, preserve and promote 
cultural good). 

Key words: Cultural Institutes Studies, social institution, joint activity, social practices, Cultural Economics, cultural economy, and cultural policy. 
 

 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 13 ~ 

 

 

УДК 130.2 
В. С. Гриценко, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
 вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

valentynagrytsenko@knu.ua 
 

"КОРЕЙСЬКА ХВИЛЯ" У ДІАЛЕКТИЦІ КУЛЬТУРНОГО РОЗВИТКУ 
 
Статтю присвячено розгляду "корейської хвилі" як однієї з маніфестацій діалектичних закономірностей розвит-

ку культури. Шляхом аналізу спростовано як некоректне невиправдано звужене розуміння даного феномену лише як 
ситуативної моделі державної культурної політики. "Корейську хвилю" розглянуто як варіант культурної хвилі, яка у 
загальних процесах культурного розвитку людства є елементом константним; обґрунтовано підстави для її дослі-
дження з позицій діалектичної єдності внутрішніх і зовнішніх чинників. Показано, що з'ясовані у такий спосіб особли-
вості її формування та функціонування мають експертну здатність в аналізі процесів культуротворення, що сього-
дні надзвичайно пришвидшені. Таким чином, запропоноване бачення проблеми та адекватне її природі розуміння вияв-
ляють свою ресурсність для польової культурології.  

Ключові слова: халлю, "корейська хвиля", політика "м'якої сили", соціокультурні трансформації, культурна динаміка, цикліч-
ність, культурна хвиля, солітон.  

 
Постановка проблеми. Сучасний етап розвитку ку-

льтури, як і будь-який інший, має свої особливості. Їх 
вивчення, проливаючи світло на нюанси сьогоднішнього 
її буття, водночас поглиблює розуміння закономірностей 
загального культурного руху. Таким чином, у даному 
дискурсі часткових питань не існує, вони різняться лише 
мірою інформативності щодо внутрішніх механізмів цьо-
го процесу. Одним із них, недооцінених у такому своєму 
пізнавальному потенціалі, є явище культурної хвилі. В 
культурологічних дослідженнях прямої апеляції до нього 
немає, однак вона присутня в його реплікаціях, зокрема у 
зверненнях публіцистичної, а слідом за нею й наукової 
думки до так званої "корейської хвилі", чи халлю. Здебі-
льшого популістський інтерес до цієї специфічної моделі 
державної культурної політики народжує відповідний – 
досить поверховий – рівень її аналітики, залишаючи си-
льне відчуття невиправданості цієї неповноти, хоча б 
тому, що явище має свої аналоги в інших культурах. 

Перед дослідником постає непросте питання: з од-
ного боку, ми маємо справу з політично ангажованим 
вибором культурної стратегії, з іншого – культура – це 
живий організм зі своїми сутнісними характеристиками 
й динаміко-морфологічними особливостями, непідвла-
дний прямому раціональному впливу і зовнішньому 
диктату, чим в аналізі нехтувати неприпустимо. Праг-
нення і сама можливість "розібратися по суті" спряму-
ють будь-кого у сутнісне річище, де тільки і можна ви-
значити природу даного феномену, з'ясувати, що стоїть 
за яскравим образом хвилі, створеним журналістами 
для його позначення. Вже його первинне аналітичне 
сприйняття робить очевидними бодай три моменти: на-
явність загального масиву руху; збудження і локальний 
хвилеподібний викид його енергії; необхідність існування 
процесів, здатних приводити до його формування та 
здійснювання. Таким чином, кожна така хвиля, окрім кон-
кретно-історичних передумов появи, має внутрішню ку-
льтурно-родову мотивацію, а отже, є транспарентною по 
відношенню до загальних механізмів розвитку культури. 
Це робить її вивчення суттєвим кроком у поглибленні 
знань про органіку культури, яких явно бракує.  

Власне, через це у сучасному культурознавстві й 
домінує описова фактологія. З її позицій явище на 
кшталт "корейської хвилі" стає не більш ніж засобом 
атрибуції суспільно-політичних процесів, не пов'язаних 
напряму з культуротворенням. Культурології слід це по-
долати, повернувши собі експертний ресурс, який втра-
чається при ігноруванні культурмісткого змісту соціаль-
них явищ. "Корейська хвиля" є одним із них – її розгляд із 
зазначених позицій дає підстави вести мову про фено-
мен культурної хвилі загалом, вбачаючи в ній закономір-
ний етап діалектичного розвитку культури. Її територіа-
льна прив'язка не змінює цього значення, збагачуючи 

наші уявлення про різноманіття його виявів й наближа-
ючи тим самим до розуміння сутності самого феномену.  

Аналіз досліджень і публікацій. Досвід такого 
аналізу у культурології відсутній, передусім, через брак 
польових досліджень живої діалектики розвитку культу-
ри. Відповідно, обрана постановка проблеми потребує 
формування власного дискурсу, що через нестачу її 
прямих досліджень можна зробити опосередковано, 
скориставшись продуктивними лініями вже напрацьо-
ваної загальнотеоретичної логістики.  

Діалектична природа культури – продукту людського 
саморозвитку – є фактом беззаперечним. Ставши ба-
зовим і водночас загальним місцем в її теорії, це розу-
міння досить швидко відсунулось у нішу пасивної аксі-
оматики, тієї, що нібито й не потребує моніторингу. В 
операціональному, широко експлуатованому, просторі 
залишився лише макрорівень, присутній імпліцитно (у 
спиранні аналітичної культурології на визнання факту 
перманентності соціокультурних трансформацій) та 
експліцитно (у розробці моделей динаміки культури, 
спробах її типологізації).  

Цей рівень принципово важливий як конститутивна 
основа необхідної нам аналітики. З обраною нами по-
зицією корелює авторитетна культурно-семіотична про-
грама Ю. Лотмана, побудована на розумінні культури як 
безперервного динамічного процесу, що здійснюється 
як діалектична взаємодія семіотизації і десеміотизації. 
Зауважимо, що за першим і другим стоїть явище зна-
ченнєвості, яке формується у духовному тиглі людини. 
І навіть ті зміни в культурі, що відбуваються під явним 
тиском зовнішніх стимулів, отримують життєздатність 
за умови їх внутрішньої легітимації. Значний інтерес у 
цьому плані представляє антропоцентричний концепт 
культури, в якому вона постає як простір можливостей, 
який передбачає свідомий вибір і свідому людську дію 
(М. Фуко, Н. Луман, інші).  

На це слід зважати при вивченні будь-яких культур-
них трансформацій, включаючи й ті, що розглядаються 
нами. Процес саморозвитку людини є запорукою їх не-
перервності, що робить культуру живим організмом. 
В останні роки зросла кількість досліджень, що апелю-
ють до такого, близького нам, її бачення (В. І. Пантін, 
В. І. Петров, О. М. Тарасов, інші). З ними цілком приро-
дно пов'язаний дотичний до даного аналізу інтерес до її 
динаміки, який, звісно, не є новим у науковій думці. Од-
нак цінність сьогоднішнього пошуку обумовлена його 
зв'язком із сучасним етапом розвитку людства, що ро-
бить його діагностичним і водночас проєктивним. Небу-
валі темпи культурних трансформацій максимально 
зближують їх, створюючи базу для обґрунтованого со-
ціокультурного прогнозу.  

© Гриценко В. С., 2020



~ 14 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Показовими в цьому плані є фундаментальні напра-
цювання дійсного члена Міжнародної академії дослі-
джень майбутнього Ю. В. Яковця, що розвивають ідею 
можливості становлення стійкого світоустрою на основі 
міжцивілізаційного партнерства. Для нас важливо, що 
головні результати у пошуку способів подолання цивілі-
заційної кризи вчений отримав на шляху вивчення цик-
лічної динаміки у процесах розвитку суспільства і при-
роди, наділивши цим значенням й царину культури. 
Продовжуючи традиції російського циклізму, він актуа-
лізував відповідний, принциповий для нашого дослі-
дження, дискурс, що склався з ідей та концепцій його 
сучасників і попередників стосовно соціокультурної ди-
наміки, культурної еволюції, культурних трансформацій, 
динамізму культурного виробництва, динаміки ціннісних 
трендів тощо. Біля його витоків – "Соціальна і культур-
на динаміка" П. О. Сорокіна, теорія довгих хвиль 
М. Д. Кондратьєва, історіософська позиція Е. Тоффлера, 
що надали теоретичної впевненості майбутнім прихи-
льникам циклічно-хвильового підходу до культури, 
якими б інтересами вони не керувалися: прагненням 
з'ясувати витоки соціокультурних трансформацій 
(О. М. Тарасов, інш.), встановити парадигму циклічного 
розвитку культури (О. Чучин-Русов, інш.) чи історії 
(В. І. Пантін), розкрити соціокультурну динаміку з тео-
ретико-інформаційної платформи (В. М. Петров) тощо. 
Слід констатувати, що всі ці та аналогічні позиції в ці-
лому виявляють свою продуктивність у формуванні 
необхідної нам теоретичної логістики, посилюючи її 
своєю різновекторністю.  

Метою статті є спроба здійснити аналіз явища "ко-
рейської хвилі" адекватно його природі як специфічного 
вияву загальної діалектики розвитку культури. 

Виклад основного матеріалу дослідження. За 
найбільш поширеною версією, поняття "корейської хви-
лі" введено в обіг журналістами. Вже сама ця назва 
засвідчує непересічний характер явища, здатного ви-
кликати такі яскраві образні асоціації. Чим же воно є 
насправді? Спираючись на щедру інформацію, що пе-
реважно множиться у ЗМІ, ми маємо справу із продук-
том поп-культури, наділеним всіма її ознаками, що 
отримав широкий міжнародний резонанс і несподівано, 
попри своє азійське коріння, спромігся стати складовою 
повсякденного життя людей у різних частинах світу. По 
суті, і цього знання було б достатньо, щоб зосередити 
погляд на даному феномені, тим більше, що його кура-
тором виступає сама південнокорейська держава, ви-
знавши в ньому другий поряд з розвитком технологій 
головний ресурс і свого сьогоднішнього, і свого майбут-
нього процвітання. Халлю, дослівно ‒ "потік Кореї" чи 
"корейська хвиля", є формою культурної експансії на 
світові ринки, яка приносить Південній Кореї не лише 
економічний, а й великий іміджевий зиск. 

Особливим чином її значення посилює міждержавна 
розділеність корейського етносу, сусідня частина якого 
живе в умовах тоталітарного суспільства диктатор-
ського типу, де контролюється все і вся, де життя і впо-
добання окремої людини нічого не варті. На тлі повної 
відрізаності КНДР від усіх глобальних мереж південно-
корейська відкритість до світу стає особливо принад-
ною, спрацьовуючи і як суспільно-перетворювальний 
стимул. Слід визнати, що чучхе – північнокорейська 
ідеологія самостійності держави – виглядає на її тлі як 
головна перепона, а не стимул пафосно оголошеного 
cамодостатнього переможного розвитку. Для некорей-
ського ж світу ця кричуща біполярність виступає не ли-
ше приводом вкотре пересвідчитись, що "Схід – справа 
тонка", але й надією на згортання моделей жорсткого 
політико-ідеологічного диктату і, врешті, – на можли-
вість глобальних змін на людиноцентричній основі.  

При цьому залишаються відкритими багато питань. 
Одне з найсуттєвіших – як у даному випадку поводиться 
загальнокультурна основа, адже не слід забувати, що 
корейська культура займає місце в ряду традиційних 
культур, на Далекому Сході – культур конфуціанського 
ареалу. Здавалося б, тоталітарний характер і закритість 
КНДР мають бути більш сприятливими для утримання 
сформованого конфуціанством ядра корейського мента-
літету, ніж зовнішня спрямованість Республіки Корея. Та, 
як засвідчують факти, жорстка політична диктатура ста-
ла ґрунтом для догматизації конфуціанських принципів 
на кшталт вимог партійної дисципліни: покора, прищеп-
лена з народження, супроводжує людину впродовж її 
життя як домінанта, що визначає і світовідчуття, і соціа-
льну поведінку. Таким чином вихолощується людинотво-
рчий потенціал конфуціанства, а передбачений ним ви-
сокий моральний стандарт ставиться у залежність не від 
особистої духовної роботи, а від "більш надійного" дже-
рела – зовнішнього впливу, постійного суспільного конт-
ролю і, врешті, примусу. Від етично загостреної конфуці-
анської філософії як однієї з основ корейського менталі-
тету залишається, таким чином, демонстраційна оболон-
ка, досить зручна в ідеологічному оперуванні, адже ав-
торитет Кун-цзи є беззаперечним, а в останні роки – у 
часи перемін – він помітно зріс в усьому світі. 

Отже, такий варіант використання традиційної осно-
ви не є експертним у питаннях загальної культурної 
тектоніки. Виведена за межі духовної мотивації, вона 
потребує іншої аналітики, в той час як нас цікавить ку-
льтурна органіка – у даному випадку це з'ясування того, 
як справжнє, неспотворене традиційне начало корелює 
з новаціями, свідомо введеними у цілісну етнокультур-
ну систему, що викликає таку необхідність і чим забез-
печені її процесуальна реалізація, а у подальшому – 
функціонування підживленого у такий спосіб корейсько-
го культурного комплексу. В цьому сенсі головний ев-
ристичний потенціал знаходиться на боці сучасної пів-
деннокорейської культурної моделі, де відкритість на-
зовні стає водночас кристалізацією споконвічних духов-
них цінностей, визнанням їх невтраченої потужності.  

Це повертає нас до феномену "корейської хвилі", 
що зібрала немалу літературу як вияв політики "м'якої 
сили" – державної стратегії розвинутих країн Східної 
Азії: КНР, РК, Японії. За місцевих відмінностей в її реа-
лізації вона вирішує загальну задачу – ненасильницько-
го просування на міжнародну арену національного ре-
сурсу і власних культурних цінностей для їх визнання та 
утвердження в якості "вірчих грамот" для подальшого 
потужного розвитку й державного процвітання у світовій 
економічній системі. Стоїть за цим, звичайно, і значний 
політичний інтерес, що робить західний аналог поняття 
м'якої сили – "soft power" (м'яка влада), введений в обіг 
американським політологом Дж. Наємом, більш точним.  

Показово, що назвою хвилі модель сучасної культу-
ри РК наділив Китай, найкращий експерт у даному пи-
танні – країна, де здавна було сформовано засади по-
літики такої всепереможності, апробовано її можливості 
у сучасних умовах, отримано прогнозовані позитивні 
результати. Отже, маємо справу не з пустою метафо-
рою, а з фактом визнання реалізації даної політичної 
стратегії. Залишаючи у спокої Лао-цзи з його часто зга-
дуваним образом води як найслабшого й найніжнішого 
з усього, що існує на світі, і водночас непереможного, 
зауважимо, що китайці, нащадки філософа, даючи таку 
оцінку, керуються об'єктивними показниками, які змогли 
оцінити першими. Південнокорейську культурну експан-
сію вони відчули на собі з середини 1990-х років, коли 
Китай почала стрімко захоплювати корейська індустрія 
розваг, зробивши його постійним її імпортером й, таким 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 15 ~ 

 

 

чином, у певному сенсі промоутером продукту "корей-
ської хвилі" в різних частинах Азії.  

Китай вміє рахувати, розуміючи зв'язок між зростан-
ням іміджу і приростом експорту, однак у випадку пів-
деннокорейського прориву головним уроком стала 
стрімко реалізована можливість його власних амбітних 
сподівань – стати не лише світовим економічним ліде-
ром, але й духовним авторитетом. В історичній пам'яті 
Китаю, підкріпленій сучасним знанням історії, живе яск-
равий спогад про "китайський бум", пережитий Старим 
світом у ХVІІІ столітті. Він залишив глибокий слід у то-
гочасній європейській думці, що визнала Піднебесну 
гідною інтересу і навіть захоплення. Мрія про можли-
вість його повторення, вже у світовому масштабі, під-
тримується прикладом Республіки Корея, що активно 
використовує культурний брендінг у формуванні бажа-
ного образу своєї країни. І хоча в цьому Китай поки що 
програє, ставши на шлях культурної експансії останнім 
– після Японії й Південної Кореї, в його ресурсах м'якої 
сили є свій, ще не реалізований, потенціал – актуаліза-
ція у своєму сучасному посланні світу засадових зміс-
тових ядер китайської культурної традиції. Про це свід-
чить, зокрема, обрана політичною елітою КНР лінія на 
боротьбу проти формалізації принципів конфуціанства, 
за відродження їх свідомого і щирого наслідування.  

У сучасній китайській гуманітаристиці сформовано 
відповідний міждисциплінарний дискурс, де ця ідея 
граниться як запорука досягнення Китаєм статусу сві-
тової держави. Не дарма навіть молоді китайські полі-
тологи, підкреслюючи його високу здатність "до від-
творення традиційних конфуціанських цінностей та їх 
розповсюдження за межі країни" [8, с. 48], політику 
"м'якої сили" китайського зразка називають політикою 
"мирного піднесення", що для китайців, звичайно ж, 
асоціюється з Піднебесною.  

Однак всі ці суттєві факти, дотичні до нашої пробле-
ми, є лише її поверхнею. Політична сторона орієнтована 
обставинами суспільного буття, а отже, керована зовні-
шніми стимулами, нехай і пропущеними крізь людські 
душі і голови. Та є інша сторона – внутрішнє життя куль-
тури, яке "дає допуск" тому, що лежить на поверхні. У 
тому числі – і "корейській хвилі". Широко відомо, що її 
головним агентом на культурному подіумі світу виступає 
поп-культура, а в ній – жанр k-pop, що створив абсолют-
но новий вид музичної індустрії. Звісно, корейський наці-
ональний проєкт цим не обмежується, функціонуючи, 
окрім свого мистецького формату, як складний мікс різ-
них векторів впливу – ідеологічних, технологічних, коме-
рційних тощо. Однак в них креативний імпульс людсько-
го саморозвитку – двигун культури – не діє напряму, опо-
середкований прагматикою задач, чого немає у мистецт-
ві, де потреба у зиску завжди є вторинною або й зовсім 
відсутня. Це – портал у внутрішній тигль культури, де 
виплавляється її суспільне тіло в усіх його різноманітних 
виявах, формуються тенденції і закономірності її розвит-
ку, зароджуються зміни і трансформації. З'ява нового на 
соціокультурній поверхні є, таким чином, сальдо цих 
складних процесів і не може розглядатися без урахуван-
ня цього – лише як відповідь на зовнішні спонуки. Будь-
яке культурне явище, не дивлячись на його масштаб і 
суспільний резонанс, є інформантом стосовно внутріш-
ньої діалектики загального культурного руху.  

У повній мірі це стосується і "корейської хвилі", об'є-
кта даного дослідження. В колізіях її появи задіяні скла-
дні відносини між старим і новим, традицією і ситуатив-
ністю, закритістю і відкритістю, зваженістю і зухвальст-
вом і ще багато-багато чим. Зосередимось на цьому, 

свідомо залишаючи у стороні фактори політико-
економічного запиту, що формуються в іншій – прагма-
тичній – системі значень.  

Багатовікова корейська культура, крім очікуваних 
відмінностей від інших культур, має принципову, визна-
чальну для неї, особливість – вона є культурою тради-
ційною, що належить до конфуціанського культурного 
ареалу. У південнокорейському випадку вона не підіг-
нана під комуністичну ідеологію, як у північних сусідів, 
залишаючись простором особистого добровільного 
вибору під схвальним патронатом спільноти. Таким 
чином, для її дослідження саме цей варіант є по-
справжньому референтним. І хоча йдеться про буття і 
вплив духовної традиції у суспільстві третього тисячо-
ліття, можна впевнено констатувати її цілковиту життє-
здатність і подальші культурні перспективи.  

Що ж представляла собою культура Республіки Ко-
рея напередодні перемін, які згодом отримали назву 
"корейського дива"? Ця точка відліку принципово важ-
лива для розуміння ресурсу, сенсу і дійсного духовного 
масштабу тих культурних процесів, що викликали до 
життя явище "корейської хвилі", натуралізували його в 
автохтонному культурному комплексі, зробивши водно-
час притягальним для представників інших культур не 
лише в Азії, а й у багатьох частинах світу. Вивчення 
загального руху культури засвідчує, що поява таких 
феноменів не є випадковою і, врешті, наш випадок не є 
виключенням на довгому шляху людства. Саме тому 
сучасна теорія культури приділяє окрему прискіпливу 
увагу вивченню змін, що у традиційному культурному 
виробництві викликає вторгнення новацій. У призмі 
проблем глобалізації це питання набуває особливої 
актуальності і ваги, знаходячи різні вектори свого роз-
гляду та напрямки вирішення. 

 
"Великий корейський народе, 
Не звертай з Корейського шляху! 
Як вікова сосна на горі Намсан 
Пручається вітрам і снігам, 
Непохитний наш дух". 
 
Ці слова, взяті з державного гімну РК, показові у 

контексті нашої розмови: співаючи або слухаючи їх, 
сучасний кореєць отримує патріотичний імпульс через 
конфуціанський символ стійкості й незламності, той, 
що впродовж віків надихав його попередників на мо-
ральну і соціальну дисципліну. Що вже казати про гору 
Намсан, одну з найвищих в Азії, вище якої, за словами 
сеульців, лише небеса. Як зазначають дослідники, 
"гори – значуща частина корейської культури, її 
″колиска″, що знайшла відображення у конфуціанстві, 
буддизмі і даосизмі, а тому глибоко вкорінена у корей-
ське традиційне світосприйняття" [9], ставши однією з 
натхненників корейської духовності. 

Історія Кореї ще до поділу у 1945 році сповнена 
втрат і запеклої боротьби. Саме в ній склалися духовні 
скрижалі, що продовжують визначати ціннісно-
орієнтаційну структуру особистості, всотуючись в неї 
через канали суспільної комунікації й забезпечуючи, 
таким чином, її внутрішню стабільність та остійність, 
чинну всередині власної спільноти. Домінуючі в них 
принципи конфуціанства стали духовною основою у 
відтворюванні традиційних цінностей, забезпечуючи не 
лише запас ментальної міцності, але й ресурсну базу 
для можливого культуротворення, звичайно ж, центробі-
жного характеру. Перші спроби західного "щеплення" 
тільки укріпили цей духовний редут, давши водночас 



~ 16 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

сильний імпульс до збереження власної культурної іден-
тичності, можливого лише за умов встановлення само-
захисного діалогу національного й інтернаціонального.  

По-своєму таку ж проблему переживали й інші наро-
ди далекосхідного культурного ареалу, взяти хоча б 
Японію, що, як відомо, не змогла її вирішити шляхом 
прямого закриття від світу. І сьогодні поряд із традицій-
ною культурою, шанованою у суспільстві і захищеною з 
боку держави та патріотично налаштованих спілок й то-
вариств, запроваджена стратегія Cool Japan, спрямована 
на розповсюдження японської культури по всьому світу. 
Прояв політики "м'якої сили" ‒ це своєрідний антидот, що 
попри зміни у нових умовах має зберегти споконвічне 
ядро японської самосвідомості – саму душу Японії. 

Західна цивілізація в особі США, з якою вимушено 
зустрілась звільнена від окупації південна частина Ко-
реї, не мала схожих духовних кодів, була чужою і не-
зрозумілою. Та попри це вона показувала шлях можли-
вого порятунку від вічних злиднів і постійного відчуття 
меншовартості. Не будучи зрозумілою у своїх духовних 
перевагах, вона вабила іншим – великими практичними 
досягненнями і завойованою свободою та загальнови-
знаним міжнародним авторитетом. Усе меркло перед 
другою обставиною: керована конфуціанством тради-
ційна духовна основа, заклавши в систему виховання 
відповідальне ставлення до праці, в силу історичних 
причин, що призвичаїли до підкорення та слухняного 
підпорядкування, суттєво просідала у частині амбітності 
самопред'явлення (не забуваймо, що конфуціанство 
було отримано не в автохтонно-концентрованому ви-
гляді, а, так би мовити, із других рук!).  

До того ж без зовнішніх стимулів до розвитку звичні 
духовні настанови викликали пасивний автоматизм та 
інертність. Вони потребували живої, активної реалізації, 
що було неможливо, адже для ситуативно складеного 
американо-корейського міксу вони були неорганічні. Це 
стало зрозумілим досить швидко через незбіг корінних 
мотивів та пріоритетів. Та, крім цього, реально постала 
небезпека втрати заповітного духовного коду, а з ним – 
не лише майбутнього, але й вистражданого теперіш-
нього. Зійшлися дві потуги: одна явна, що вже заявила 
про себе як світова сила, друга ‒ внутрішньо гранично 
сконцентрована, готова до саморозкриття як до можли-
вості свого нового відтворення.  

Початкова спроба прямого наслідування американ-
ських зразків на доступній на той час дуже слабкій полі-
тико-економічній основі виявила свою нежиттєздат-
ність, але водночас вона збудила у ментальній пам'яті 
корейців здорову амбітність, народжену самим цим 
непростим зусиллям, відродила призабуту самоповагу, 
змусивши їх шукати власну точку сили, в якій на необ-
хідному напрямку сконцентруються найвищі духовні і 
фізичні здібності. Сила і напрям, два головні питання, 
що постали перед Південною Кореєю, мали вирішити 
проблему її самозбереження і, звичайно ж, її майбуття.  

Джерелом сили виявився духовний субстрат, закла-
дений в основу традиційної культури, що впродовж 
століть відтворювався у ментальності нових і нових 
поколінь корейців, виконуючи функцію їх ідентифікато-
ра. Починаючи з отримання першої після капітуляції 
Японії легітимної влади, Південна Корея стала свідомо 
використовувати цей ресурс, надаючи йому якомога 
більше важелів: спочатку для зміцнення національної 
самосвідомості, а згодом, з усвідомленням переваги 
духовного над технологічним, – як складову зовнішньої 
політики. Він мав стати захистом від тиску іншокультур-
ного і водночас корейським меседжем західному світу, 

але меседжем, зрозумілим для нього, введеним в сис-
тему звичних для нього культурних координат. Це і ви-
значило напрям прикладення корейської сили – експорт 
не лише високих технологій, але й корейського варіанту 
поп-культури: поп-музики, телесеріалів, кінофільмів, 
ігор. Так зародилася й покотилася світом "корейська 
хвиля", накриваючи все більше і більше його територій.  

За цим стоїть певна закономірність. Ми маємо спра-
ву із зустріччю двох культурних потоків, кожний з яких 
має різний рівень взаємодії зі своїм духовним ядром. Як 
показує людська історія, культурна хвиля народжується 
там, де ця відстань найкоротша. З позицій сучасної фі-
зичної теорії солітонів, що універсально працює у ви-
вченні різних сфер та живих організмів, культурна хви-
ля – це класичний солітон, тобто хвиля, яка при будь-
якій взаємодії, у нашому випадку – із західним культур-
ним потоком, не руйнується, а продовжує свій рух, за-
лишаючи свою структуру незмінною. Усамітнена і лока-
лізована, вона здатна проходити великі відстані без 
внутрішнього і зовнішнього викривлення. При цьому 
вона має здатність вторгнення в інші культури, впливу 
на їхнє культурне виробництво й загалом – на систему 
цінностей. Підтвердженням цього у далекосхідному 
культурному ареалі виступає не лише корейська, а й 
китайська і японська хвилі культурного впливу; немало 
переконливих прикладів зберігають аннали світової 
культури, народжуючи численні теорії хвильового чи 
маятникового характеру світового культурного процесу. 

Що ж до можливості в цьому русі суттєво впливати 
на зустрічні культури, то "корейська хвиля" виступає тут 
найбільш переконливою. Її культурні агенти – k-pop, 
дорами та кінофільми – користуються шаленим успі-
хом, займаючи у своїх жанрах перші позиції, отримуючи 
найвищі міжнародні нагороди. Використовуючи звичну 
для західної публіки жанрово-видову обгортку, оволоді-
вши нею з усією ретельністю вихованої конфуціанством 
наполегливості, корейці під стягом Республіки Корея 
послідовно і безупинно надсилають світу своє духовне 
послання. Народжене у надрах традиційної культури, 
актуалізоване моментом історичної суттєвості, збагаче-
не концентрацією внутрішніх духовних зусиль, воно 
несе в собі нових культурний досвід, корисний для сьо-
годнішнього людства й водночас для власної духовної 
основи. Вона ж збагачується енергією кожної культуро-
творчої дії, кожного культурного відкриття, збільшуючи 
число тих духовних кодів, якими майбутні покоління 
корейців скористаються у подальшому поступі. Так 
працює діалектика культурного розвитку, що потай пле-
те своє дивовижне мереживо, яке визначає маршрути й 
масштаби людського самоздійснення. 

Висновок. Потреба у розгляді "корейської хвилі" 
як частини дискурсу, сформованого навколо проблем 
діалектики культури, має під собою дві важливі під-
стави: сучасні процеси етнокультурних трансформацій 
у світі, що рушив шляхом глобалізації, та інертність 
сьогоднішньої культурології у вивченні питань діалек-
тики культурного розвитку, а надто – на сучасному 
етапі її реального розгортання. 

Дослідження явища "корейської хвилі" дозволяє по-
бачити в ньому реалізований приклад культурної хвилі 
як константи руху культури, викликаного процесами 
людського саморозвитку, виявляє закономірність фор-
мування та дії хвильової потуги в її залежності від мас-
штабу духовного стимулу. Традиційна корейська куль-
тура, внутрішній двигун "корейського дива", у своїй діа-
хронії і синхронії демонструє здатність зберігати та від-
творювати свій духовний субстрат, відновлюючи його 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 17 ~ 

 

 

активність в залежності від обставин історичної суттє-
вості. Більш того, як засвідчують розглянуті факти, її 
агенти при зустрічі з іншими культурними потоками ви-
казують свою всепроникність, домінантність свого внут-
рішнього впливу, непідвладність процесам акультурації, 
незмінність своєї культурної локальності. Це підтвер-
джує, що такий діалектично здійснюваний рух назовні є, 
врешті, умовою існування будь-якої культури, адже 
тільки так може бути збережено її духовне ядро. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Лотман Ю. М. Культура и взрыв / Ю. М. Лотман. – М.: Гнозис; 
Издательская группа "Прогресс", 1992. – 272 с.  

2. Пантин В. И. Циклы и волны глобальной истории. Глобализация 
в историческом измерении / В. И. Пантин. – М.: Издательский дом 
"Новый век", 2003. – 276 с. 

3. Петров В. М. Волнообразные социальные процессы: к методике 
прогнозирования / В. М. Петров // Социология: методология, методы, 
математическое моделирование (4М). – 2004, № 18. – С. 130‒153. 

4. Сорокин П. А. Социальная и культурная динамика / 
П. А. Сорокин. – М.: Астрель, 2006. – 1176 с. 

5. Струк Е. Н. Циклическо-волновой подход к природе социальных 
изменений [Електронний ресурс] / Е. Н. Струк // Современные про-
блемы науки и образования. – 2011. – № 6. ‒ Режим доступу: 
https://www.science-education.ru/ru/article/view?id=4915 

6. Тарасов А. Н. Проблема модели динамики культуры в аспекте 
аналитики социокультурных трансформацій / А. Н. Тарасов // Общест-
во: философия, история, культура. – 2016. – С. 45‒48. 

7. Тоффлер Э. Третья волна / Э. Тоффлер. – М.: ООО "Фирма 
″Издательство АСТ″", 1999. – 261 с. 

8. Цзи Ювшен. Приоритеты внешней культурной политики Китая в 
условиях глобализации / Ювшен Цзи. // Власть. – 2017, № 10. – 
С. 148‒154. 

 

9. Чеснокова Н. А. Горы Пэктусан, Кымгансан, Халласан: старые 
новые символы единой Кореи [Електронний ресурс] / Н. А. Чеснокова. – 
Режим доступу: https://hum.hse.ru/news/25 

10. Яковец Ю. В. Глобализация и взаимодействие цивилизаций / 
Ю. В. Яковец. ‒ Изд. 2. – М.: Экономика, 2003. – 411 с. 

 
REFERENCES: 

1. Lotman, Yu. M. (1992). Kultura i vzryv [Culture and explosion]. 
Moskow, Gnozis; Izdatelskaya gruppa "Progress". 

2. Pantin, V. I. (2003). Cikly i volny globalnoj istorii. Globalizaciya v 
istoricheskom izmerenii [Cycles and waves of global history. Globalization in 
the historical dimension]. Moskow, Izdatelskij dom "Novyj vek". 

3. Petrov, V. M. (2004). Volnoobraznye socialnye processy: k metodike 
prognozirovaniya [Wave-like social processes: to the forecasting technique]. 
Sociologiya: metodologiya, metody, matematicheskoe modelirovanie (4M), 
№ 18, 130‒153. 

4. Sorokin, P. A. (2006). Socialnaya i kulturnaya dinamika [Social and 
cultural dynamics]. Moskow, Astrel. 

5. Struk, E. N. (2011). Ciklichesko-volnovoj podhod k prirode socialnyh 
izmenenij [The cyclical-wave approach to the nature of social change]. 
Sovremennye problemy nauki i obrazovaniya. № 6. Retrieved from 
https://www.science-education.ru/ru/article/view?id=4915 

6. Tarasov, A. N. (2016). Problema modeli dinamiki kultury v aspekte 
analitiki sociokulturnyh transformacij [The problem of the model of the 
dynamics of culture in the aspect of the analysis of sociocultural 
transformations]. Obshestvo: filosofiya, istoriya, kultura, 45‒48. 

7. Toffler, E. (1999). Tretya volna [Third wave]. Moskow, OOO "Firma 
"Izdatelstvo ACT". 

8. Сzi Yuvshen. (2017). Prioritety vneshnej kulturnoj politiki Kitaya v 
usloviyah globalizacii [Priorities of China's foreign cultural policy in the 
context of globalization]. Vlast. № 10, 148‒154. 

9. Chesnokova, N. A. Gory Pektusan, Kymgansan, Hallasan: starye 
novye simvoly edinoj Korei [Mount Pektusan, Kimgansan, Hallasan: old new 
symbols of united Korea]. Retrieved from https://hum.hse.ru/news/25 

10. Yakovec, Yu. V. (2003). Globalizaciya i vzaimodejstvie civilizacij 
[Globalization and the interaction of civilizations]. Moskow, Ekonomika. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  20 . 0 4 . 20  

 
В. С. Гриценко, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  
 

"КОРЕЙСКАЯ ВОЛНА" В ДИАЛЕКТИКЕ КУЛЬТУРНОГО РАЗВИТИЯ 
 
Статья посвящена рассмотрению "корейской волны" как одной из манифестаций диалектических закономерностей развития 

культуры. Путем анализа опровергнуто как некорректное неоправданно суженное понимание данного феномена лишь как ситуатив-
ной модели государственной культурной политики. "Корейская волна" рассмотрена как вариант культурной волны, которая в общих 
процессах культурного развития человечества является элементом константным; даны обоснования для ее исследования с позиций 
диалектического единства внутренних и внешних факторов. Показано, что выясненные таким способом особенности ее формирова-
ния и функционирования имеют экспертную способность в анализе процессов созидания культуры, которые сегодня чрезвычайно 
ускорены. Таким образом, предложенное видение проблемы и адекватное ее природе понимание обнаруживают свою ресурсность для 
полевой культурологии.  

Ключевые слова: халлю, "корейская волна", политика "мягкой силы", социокультурные трансформации, культурная динамика, цикличность, ку-
льтурная волна, солитон.  

 
V.S. Grytsenko, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
"KOREAN WAVE" IN THE DIALECTIC OF CULTURAL DEVELOPMENT 

 
The article covers the consideration of the "Korean Wave" as one of the manifestations of dialectical laws of culture development. The 

interpretation of the phenomenon only as a situational model of state cultural policy is refuted through the analysis as an incorrect and 
unreasonably narrowed understanding. We consider the "Korean Wave"as a variant of the cultural wave, which is a constant element in general 
processes of cultural development of mankind; we substantiate the grounds for its studying from the point of view of dialectical unity of internal 
and external factors. We show that the features of its formation and functioning determined by this way have expert ability in the analysis of the 
processes of culture creation, which are extremely accelerated today. 

In this connection, essential comprehension of the culture as living organism, caused by spiritual and generic motivations of a man and 
connected with his continuous self-development, displays its principality.   In this sense, the "Korean Wave",a phenomenon of modern stage of 
culture development, shows itself as its regular stage, connected with its dynamicmorphological features. It displays an example of the cultural 
wave as a component of general cultural cyclicality, caused by permanent motionfraught with excitationand wavyoutbursts. Every such wave, 
having its historically specific motivation, is transparent regarding general mechanisms of cultural development. 

The absence of direct studies of culture dialectics, one component of which is shown by the phenomenon of the cultural wave, is the cause of 
dominating in modern culture studies of a descriptive factology principle. From the position of understanding the dialectics of general cultural 
movement, the appearance of a new one, the"Korean Wave"in this case, is a result of complicated multistage processes happening in the public 
culture body, where quantity is transformed into quality, trends into laws in response to spiritual needs of a man. It completely concerns the 
"Korean Wave"as well, as in collisions of its appearance, the complicated relations between the old and the new, tradition and situationality, 
closeness and openness, emotional and rational issues are involved. 

Key words: hallyu, "korean wave", "soft policy power", sociocultural transformations, cultural dynamics, cyclicality, cultural wave, soliton. 
 
 



~ 18 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 791.43.01 
Т. Г. Кохан, канд. мист., доц. 

Інститут культурології НАМ України,  
б-р Тараса Шевченка, 50‒52, м. Київ, 01032, Україна 

 kokhan–t@ukr.net 
 

КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ ОРІЄНТИРИ  
СУЧАСНОГО УКРАЇНСЬКОГО КІНОЗНАВСТВА 

 
У статті аналізується позиція українських науковців, представлена в їхніх напрацюваннях протягом перших двох 

десятиліть ХХІ ст., коли став відчутним вплив засад культурологічного аналізу на розвиток кінознавства. Наголо-
шено на нових підходах як до історії українського кіно, в осмисленні якої переважає персоналізований підхід, так і до 
оцінки тематичної спрямованості стрічок, знятих на межі ХХ–ХХІ ст. Підкреслено, що увага фахівців сконцентрована 
на подальшому удосконаленні понятійно-категоріального забезпечення кінознавчих досліджень. Показано, що кінозна-
вці окреслюють низку смисложиттєвих проблем, які, маючи історико-культурні традиції, здатні виступати есте-
тико-художніми орієнтирами у творчому процесі.  

Ключові слова: культурологічні орієнтири, українське кінознавство, персоналізований підхід, час, простір, художня правда, на-
ціональний контекст. 

 
Постановка проблеми. Розвиток українського кіно-

знавства перших десятиліть ХХI ст. у багатьох аспектах 
збігається з основними тенденціями сучасної гуманісти-
ки в цілому. Аналізуючи – у форматі цієї статті – куль-
туротворчий потенціал українського кінознавства, нако-
пичений між 2000 та 2020 роками, зосередимо увагу на 
кількох ключових моментах. Так, теоретики активно 
використовували потенціал взаємодії кінознавства з 
іншими гуманітарними науками, зокрема культуроло-
гією, філософією, естетикою, психологією, етикою і, 
частково, з педагогікою. Зона перетину кінознавства з 
іншими сферами гуманітарного знання коливалася від-
повідно до проблематики поточної кінопродукції. Окрім 
цього, в українському кінознавстві чітко простежується 
інтерес до персоналізації матеріалу, до творчого вико-
ристання можливостей біографічного методу, а у дослі-
дницькому просторі "біографізму", який інтерпретується 
в найширшому значенні цього поняття, аналіз творчості 
українських митців є всебічним.  

Слід завважити, що певним дослідженням окресле-
них десятиліть властивий теоретико-практичний пари-
тет структурних елементів кінознавства: історії кінема-
тографу, його теорії та кінокритики. При цьому – в тео-
ретико-методологічному аспекті – на перший план ви-
сувається низка культурологічних проблем, осмислення 
яких впливатиме на кінознавство, визначаючи для ньо-
го певні орієнтири: дослідницький потенціал міжнауко-
вості, понятійно-категоріального забезпечення кінозна-
вчих досліджень, яка набуває особливого значення у 
зв'язку з досвідом постмодерністського кіно, персоналі-
зація досліджуваного матеріалу.  

Слід враховувати і те, що за роки незалежності в 
дослідницький простір кінознавства поступово входять 
роботи, напрацьовані кінознавцями-емігрантами, які 
представляють позаматерикову культуру. Оскільки про-
тягом століття Україна пережила п'ять "хвиль" еміграції, 
звернення до цієї частини культурної спадщини пред-
ставляється важливим. У становленні діалогу між вітчи-
зняним та позаматериковим кінознавством помітну 
роль відіграло видання "Історії українського кінемато-
графу" (2005) Любомира Госейка – французького кіно-
знавця українського походження.  

Розгляд та оцінка окреслених напрямів і визначають 
актуальність даної статті. 

Аналіз досліджень і публікацій. Слід підкреслити, 
що напрацювання з проблем українського кінознавства 
означеного періоду носили як загальнотеоретичний 
характер, так і торкалися вузькопрофесійної сфери, а 
саме: авторське кіно, полістилізм, творчі портрети дія-
чів кіномистецтва, співвідношення художнього й науко-
во-технічного аспектів у структурі сучасного фільму, 

кінематограф і телебачення, тематична спрямованість 
сучасного кінематографу. Означені проблеми – тією чи 
іншою мірою – присутні в публікаціях М. Братерської-
Дронь, Л. Брюховецької, О. Брюховецької, І. Зубавіної, 
О. Мусієнко, Г. Погребняк, Р. Росляка, В. Скуратівського, 
М. Собуцького, С. Тримбача, Г. Черкова, Г. Чміль та ін. 

Метою статті є систематизація та аналіз наріжних 
культурологічних орієнтирів сучасного українського кіно-
знавства, які відбиті в публікаціях двох десятиліть ХХІ ст. 

Виклад основного матеріалу дослідження. На 
нашу думку, аналіз культуротворчого потенціалу укра-
їнського кінознавства, яке формувалося протягом двох 
десятиліть ХХІ ст., доцільно розпочати з окреслення 
засад культурологічного аналізу, що здатні вплинути як 
на мистецтвознавство в цілому, так і на таку його скла-
дову, як кінознавство. Як відомо, у переліку наріжних 
засад культурологічного аналізу одне з перших місць 
посідає міжнауковість – становлення культурологічно-
го знання на перетині кількох гуманітарних наук. Ана-
ліз інтерпретаційних моделей такої побудови сучасної 
культурології представлений в напрацюваннях 
М. Бровка, В. Герасимчук, В. Панченко, Ю. Сабадаш, 
С. Холодинської, Р. Шульги.  

Оскільки теоретична спрямованість статті зосере-
джена на виявленні потенціалу міжнаукового руху "ку-
льтурологія – мистецтвознавство – кінознавство", вкрай 
важливо наголосити на тих позиціях, що підтверджують 
раціональність взаємодії та взаємовпливу гуманітарних 
наук на формування культурологічного знання. У наших 
попередніх публікаціях, які торкалися можливого діало-
гу "культурологія – мистецтвознавство", ми акцентували, 
що ці науки здатні взаємодіяти найбільш активно, оскіль-
ки, по-перше, мають спільне дослідницьке завдання, а 
по-друге – спираються на низку понять, які успішно вико-
ристовуються і в культурології, і в мистецтвознавстві, а 
саме: творчість, мотив, час, простір, образ, тілесність, 
чуттєвість, досвід, синтез та спадкоємність. 

Подальше опрацювання проблеми входження мис-
тецтвознавства в контекст культурології переконливо 
показало неможливість трансформувати набутий "куль-
турологічно-мистецтвознавчий" теоретичний матеріал у 
сферу кінознавства, оскільки кінематограф – принципово 
новий вид мистецтва – почав своє існування від 1895 р., 
а кінознавство, передусім на рівні кінокритики, – це над-
бання перших десятиліть ХХ ст. На нашу думку, станов-
лення кінознавства як теорії кіномистецтва слід відрахо-
вувати від постаті Урбана Гада (1879–1947) – данського 
режисера, котрий розпочав кінематографічну кар'єру у 
1910 р. Активно працюючи як режисер, він – паралельно 
– осмислював теоретичні проблеми нового мистецтва. 
Монографія У. Гада "Кіно, його засоби й цілі" (1919) ви-

© Кохан Т. Г., 2020



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 19 ~ 

 

 

явилася першим кінознавчим дослідженням. Внаслідок 
цього використання історико-культурологічних надбань 
як орієнтирів для сучасного кінознавства потребує обе-
режності й дослідницької коректності. 

Означені нами позиції переконливо підтверджує логі-
ка виявлення культуротворчого потенціалу мистецтво-
знавства, запропонована Ю. Сабадаш, котра – достат-
ньо ретельно – реконструює зони перетину історії куль-
тури та історії мистецтва, приділяючи особливу увагу 
XVIII ст., коли німецьке Просвітництво підготувало "низку 
принципово важливих культуротворчих процесів наступ-
ного цивілізаційного етапу" [8, с. 182]. Витоки наступного 
етапу Ю. Сабадаш пов'язує з постатями швейцарця 
Якоба Бурхардта (1818–1897) та американця Леслі Алві-
на Уайта (1900–1975), котрі стояли у витоків культуроло-
гії, і підкреслює наступне: "…процеси, що "супроводжу-
вали" ХІХ–ХХ століття, потребують самостійного аналізу, 
оскільки – в окремих випадках – кардинально відрізня-
ються від досвіду попередніх сторіч" [8, c. 182–183]. 

Слід визнати, що чітке окреслення засад, спираю-
чись на які доцільно здійснювати культурологічний ана-
ліз історико-культурних процесів, і є надбанням культу-
рології кінця ХХ – початку ХХІ ст. В означений період 
засадами культурологічного аналізу виступають не ли-
ше міжнауковість, а й біографічний метод, структурним 
елементом якого є персоналізація. Як відомо, різні ас-
пекти і біографічного методу, і персоналізації ґрунтовно 
опрацьовані в роботах О. Валевського, Т. Добіної, 
Н. Жукової, В. Менжуліна, О. Оніщенко, С. Холодинської. 
Усі заявлені засадні принципи плідно використовуються 
у кінознавстві, виступаючи для нього певними теорети-
чними орієнтирами.  

Задля підтвердження наших тез доцільно сконцен-
трувати увагу на монографіях С. Тримбача, 
І. Зубавіної, М. Братерської-Дронь, О. Мусієнко, які 
вийшли друком в означений період і зафіксували пев-
ний науково-дослідницький рівень кінознавчих дослі-
джень. Наш вибір визначається, по-перше, теоретич-
ною глибиною цих монографій і деяким збігом підходів 
щодо взаємодії кінознавства з іншими гуманітарними 
науками, а по-друге, прикладами використання біо-
графічного методу і – як наслідок – більш-менш послі-
довною персоналізацією матеріалу. 

Оприлюднені протягом 2007–2008 рр. праці 
С. Тримбача "Олександр Довженко. Загибель богів. 
Ідентифікація автора в національному часо-просторі" 
(2007) та І. Зубавіної "Час і простір у кінематографії" 
(2008) стимулюють професійний інтерес у кількох аспе-
ктах. На наш погляд, доцільно звернути увагу на деякі 
збіги, що присутні в названих нами роботах, а саме: 
обидва кінознавця методологічним підґрунтям своїх 
досліджень обирають філософські категорії "час" і "про-
стір". Оскільки ж текст цих монографій був підписаний 
до друку з інтервалом у кілька місяців, факт впливу од-
ного автора на іншого виключається повністю. 

Симптоматичним є і наступний момент: столітня іс-
торія кінематографу об'єктивно вимагає дослідження 
специфіки його "присутності" у просторово-часових ви-
мірах. При цьому І. Зубавіну цікавить загальноісторич-
ний контекст і вона розглядає художні процеси в кіне-
матографі цілісно: від зародження "сьомого мистецтва" 
до початку ХХІ ст. 

Мета ж, яку ставить перед собою С. Тримбач, дещо 
інша. Філософські категорії "час" – форма послідовної 
"зміни матеріальних явищ", що характеризує тривалість 
їх існування, – і "простір" – "засіб співіснування матері-
альних утворень" [5, с. 529] – присутні в монографії 
С. Тримбача і самі по собі, тобто як наріжні філософські 
константи, і як межі визначення життєво-творчого шля-

ху конкретної особистості – видатного українського ре-
жисера Олександра Довженка (1894–1956). 

Слід наголосити, що спадщина О. Довженка може 
аналізуватися як в соціально-політичному, конкретно-
історичному, світоглядному, так і естетико-художньому 
аспектах. У праці ж С. Тримбача загальнофілософські 
категорії "час" і "простір" виявляють свій потенціал, з 
одного боку, стосовно меж життєво-творчого шляху 
конкретної особистості, а з другого, враховуючи націо-
нальний параметр. У цьому зв'язку С. Тримбач відзна-
чає: "…ця книга про становлення, про сам процес фо-
рмування й розвитку ідентичності автора – від момен-
ту самонаходження, самофіксації себе в сімейному 
хронотопі (тобто у часі-просторі) і до усвідомлення 
власного космосу, його взаємозв'язаності із світом 
українства як такого" [10, с. 14].  

Задля аргументації "робочої гіпотези" власного до-
слідження С. Тримбач включає в аналіз життя і твор-
чості О. Довженка представників того соціокультурно-
го середовища, які "перехрещувалися" з ним і у "часі", 
і у "просторі". Так, у поле зору кінознавця, котрий ана-
лізує світоставлення українського режисера у 20-ті рр. 
ХХ ст., потрапляють Віллі Екель та Георг Грос – відомі 
німецькі художники. У колі його друзів опиняються 
Олександр Архипенко, "скульптуромалюнки й доско-
налість ліній" котрого нікого не залишали байдужими, 
молодий Павло Тичина, що його портрет створює сам 
Довженко, та Микола Хвильовий – пристрасний при-
хильник ідеї "азіатського ренесансу". 

"Час" і "простір" завдяки такому теоретичному під-
ходу формується за принципом мозаїчної картини, в 
якій кожний шматочок смальти має знайти – і зрештою 
знаходить ‒ своє місце. Означена "мозаїчність", безу-
мовно, є сильною стороною монографії С. Тримбача, 
коли при розгляді кожного нового періоду в житті та 
творчості режисера увагу дослідника привертає не тіль-
ки Довженко, а й десятки інших персоналій – відомих чи 
маловідомих, які – так чи інакше – вплинули на форму-
вання "феномена Довженка". При такому підході до 
досліджуваного матеріалу категорії "час" і "простір" до-
помагають реконструювати цілісний образ, а саме: "час 
особистості у соціокультурному просторі". Монографія 
С. Тримбача позначена науковою новизною і творчо-
пошуковим характером. Це досягається скрупульозною 
проробкою деталей дитинства майбутнього митця, жит-
тя родини, образів друзів і ворогів, реконструкцією тра-
нсформацій світогляду, відтворенням усього кола твор-
чого й політичного оточення режисера. 

На нашу думку, дослідницька манера С. Тримбача-
кінознавця, в контексті якої творчо використовується 
потенціал біографізму й персоналізація матеріалу, бли-
зька до тих тенденцій, які достатньо переконливо пред-
ставлені не лише у кінознавстві, а й в культурології та 
естетиці. Так, культуролог А. Залужна, оперуючи фор-
мально-логічною структурою "життєвий світ людини", 
трансформує її в логіку становлення конкретних есте-
тико-художніх програм минулого (естетизм Оскара 
Вайльда) та сучасного (постмодерністське мистецтво 
початку ХХІ ст.), а естетик К. Семенюк систематизує 
основні положення біографічного методу завдяки по-
няттям "буттєва" та "творча" біографія митця. 
С. Тримбач, представляючи читачам найбільш повне 
відтворення "феномена Довженка", реконструює "жит-
тєвий світ людини" з переконливим "проробленням" 
"буттєвої" та "творчої" моделей біографії. По суті, це 
принципово нове кінознавство, принаймні у тому його 
зрізі, яке відтворює кінобіографії. 

На відміну від дослідницької манери С. Тримбача, 
монографія І. Зубавіної будується за принципом хроно-



~ 20 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

логічного аналізу. У такому аспекті категорії "час" і 
"простір" діють у чітко окресленій історичній площині: 
можливості "оволодіння" часом і простором в умовах 
розвитку кінематографу 10–20-х рр. ХХ ст., трансфор-
мації часу і простору в звуковому фільмі, "радикальні 
експерименти" з ними у контексті "класичної історії кі-
но", особливості виявлення названих категорій у пост-
модерністському кінематографі та ін. [4]. Принагідно 
зазначимо, що серед українських кінознавців І. Зубавіна 
найбільш щільно "прив'язує" кіномистецтво до тенден-
цій розвитку філософії та психології минулого століття, 
а це означає, що в процесі опрацювання конкретних 
кінознавчих проблем вона як використовує, так і спира-
ється на принцип міжнауковості. Внаслідок цього її мо-
нографія актуалізує окремі ідеї аналітичної психології 
Карла Густава Юнга (1875–1961), які, на нашу думку, 
суголосні естетико-художнім шуканням експресіоністич-
ного кінематографу Інгмара Бергмана, та, хоча й ескізно, 
представляючи власне філософію структуралізму, пере-
конливо відтворює вплив "структуралістської кінопоети-
ки" на творчість П'єра Паоло Пазоліні та Умберто Еко. 

Наголошуючи на даному аспекті роботи І. Зубавіної, 
ми вважаємо за необхідне підкреслити складність про-
цесу взаємодії філософії та кінематографу, оскільки 
йдеться не стільки про "прямий переклад" філософсь-
ких формально-логічних структур на мову фільму, що і 
неможливо, і непотрібно, а про створення гуманітарним 
знанням – у тому числі і філософським – певного куль-
турного простору, в якому перебували і Бергман, і Па-
золіні, й Еко, і багато інших митців. Адже саме культур-
ний простір і формує специфічне світоставлення митця 
незалежно від виду мистецтва, в якому він працює. 

Залучаючи порівняльний аналіз у процес розгляду 
досліджень С. Тримбача та І. Зубавіної, слід звернути 
увагу на різний правопис ними категоріального тандему 
"час – простір". Так, С. Тримбач користується правопи-
сом "часо-простір", а І. Зубавіна надає перевагу штуч-
ному словосполученню "часопросторовість". Сьогодні 
навряд чи можливо відповісти на запитання, яка з мо-
дифікацій означених понять закріпиться в українському 
кінознавстві. Єдине, що очевидно, це цілеспрямоване 
використання у кінознавстві традиційних філософських 
категорій, які – особливо в умовах постмодерністського 
мистецтва – достатньо широко залучені і у мистецтво-
знавчий дослідницький простір в цілому. 

У контексті окресленої нами проблематики слід вио-
кремити і монографію М. Братерської-Дронь "Інтерпре-
тація наріжних понять моральної свідомості у кіномис-
тецтві" (2009), на сторінках якої концептуалізовано мо-
рально-етичну проблематику як потужний аспект у роз-
витку світової кінематографії. При цьому, відштовхую-
чись від факту поліжанровості сучасного кіномистецтва, 
автор розглядає такі складні феномени, як страждання, 
співчуття, милосердя, сором, провина, покаяння, як у 
фільмах, що стали кінематографічною класикою: "Доро-
га", "Летять журавлі", "Покаяння", "Андрій Рубльов", так 
і в сучасних: "Володар кілець", "Гаррі Поттер" та ін. [1]. 

Хоча – на перший погляд – названі фільми здаються 
неспівставними, певна логіка в позиції автора моногра-
фії, тим не менш, присутня. На відміну від європейської 
чи радянської кінокласики, фільми зразка "Володаря 
кілець" звертаються до молодого глядача, для якого 
кінокласика – це лише історико-мистецтвознавчий кон-
текст. М. Братерська-Дронь намагається виокремити та 
систематизувати ті моральні цінності, що здатні об'єд-
нувати людей незалежно від часу, ідеології, суспільно-
політичної системи, з умовами яких співпадає життя 
конкретної особистості. На наш погляд, пошук загаль-

нолюдських цінностей – і на екрані, і у кінотеорії – одна 
з показових рис сучасної української культури. 

У логіці руху "культурологія – мистецтвознавство – 
кінознавство" безперечний інтерес викликає моногра-
фія О. Мусієнко "Модернізм & авангард: єдність проти-
лежностей. Кінематограф ХХ століття" (2018), яка також 
побудована на засадах міжнауковості із досить вираз-
ним окресленням як історико-культурних традицій – 
"Відлуння декадансу в кінематографі 1910-х років" [6, 
с. 67–101], так і використанням потенціалу персоналі-
зації – "Іван Кавалерідзе – авангардист" [6, с. 299–326]. 

Спроба поєднати часово-просторовий параметр із 
виявленням загальних естетико-художніх шукань в су-
часному кінематографі простежується і в дослідженнях 
Л. Брюховецької, зокрема у її статті "Кіно як світогляд. 
Довженко і Параджанов" (2004). Задля розуміння ав-
торської концепції важливо підкреслити ті моменти, які, 
на думку Л. Брюховецької, пояснюють появу кінемато-
графу. Вона вважає, що кіно виникло як "самовиражен-
ня урбанізованого, тобто значною мірою безособового 
простору в силу того, що відповідало його основним 
вимогам і правилам, які полягали в: 1) доступності 
сприймання, 2) конкретності, наочності, життєздатності 
зображеного, 3) відсутності загадок і шифрів, прозорос-
ті змісту, 4) повторюваності історій, акцентуванні на 
матеріальному, тілесному, 5) масовості – можливості 
показувати масовій аудиторії, 6) платні за показ, нас-
лідком чого є комерціоналізація" [2, с. 24]. 

Своєрідною антитезою деяким з цих "вимог і пра-
вил" виступає, на думку Л. Брюховецької, творчість 
Олександра Довженка та Сергія Параджанова (1924–
1990). Ці режисери, котрі символізують злет українсько-
го мистецтва у першій та другій половині ХХ ст., начеб-
то захищали кіно передусім від безособовості, акцен-
туючи увагу на духовній свободі творчої особистості, на 
значенні авторського погляду на досліджуваний матері-
ал, на пробудженні інтересу до власних витоків, до "по-
чаткових міфів", до "коду ритуалів". Відтак фільми 
О. Довженка та С. Параджанова стали своєрідним про-
тестом проти комерціалізації кіномистецтва. Роблячи 
наголос на значенні індивідуального почерку автора 
фільму, режисери орієнтувались і на "індивідуалізова-
ного" глядача, який небайдужий до естетико-художніх 
шукань "Землі" або "Тіней забутих предків".  

Представлені нами дослідження українських кіно-
знавців, які з'явилися протягом перших десятиліть 
ХХІ ст., дають підстави стверджувати, що, по-перше, 
національне кіномистецтво знаходиться у полі зору 
фахівців, котрі роблять чимало важливого задля пере-
орієнтації кінематографу у простір незалежної держави, 
яка має вирішувати нові завдання й створювати філь-
ми, зорієнтовані на конкретного глядача. По-друге, ук-
раїнські кінознавці всіляко підтримували інтерес митців 
до проблематики інших гуманітарних наук – культуро-
логії, філософії, естетики, психології, соціології, оскіль-
ки вважали, що кіно незалежної України має розвивати-
ся, враховуючи загальні тенденції розвитку гуманітарно-
го знання, яке здатне впливати передусім на тематичну 
спрямованість кінострічок. По-третє, підсилений інтерес 
кінознавців до історичного досвіду національного кіноми-
стецтва дозволив сфокусувати увагу на тих персоналіях, 
котрі яскраво демонстрували індивідуальний творчий 
почерк та самобутнє художнє мислення, що сприяє фо-
рмуванню – у відповідному напрямі – нового покоління 
сценаристів, режисерів, операторів, акторів. 

Окреслені орієнтації присутні і в теоретичних дослі-
дженнях інших кінознавців, котрі у своїх статтях як під-
силювали значення історико-культурних, філософсько-
естетичних та морально-психологічних аспектів, заяв-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 21 ~ 

 

 

лених у процесі розвитку сюжетних ліній тієї чи іншої 
стрічки, так і розширювали теоретичну проблематику, 
яка виступала об'єктом кінознавчого аналізу.  

Так, в означений період у простір українського кіно-
знавства – завдяки публікаціям Г. Черкова – входить 
така багатоаспектна проблема, як "критерії правди" в 
ігровому кінематографі, осмислення якої сфокусувало 
увагу на низці понять, зокрема "правда", "художня пра-
вда", "істина", підкресливши, що «загальні властивості 
поняття "правда" наступним чином проявляються у ху-
дожній правді: прийняття правди в ігровому кіно – умо-
вне та оцінне, оскільки обмежене певними жанрово-
тематичними рамками та базується на порівнянні від-
повідності певним "правилам гри"» [11, с. 13]. 

Дещо дискусійна, на нашу думку, ідея Г. Черкова що-
до "правил гри", які слід враховувати, сприймаючи 
фільм, була вкрай важлива стосовно певних стрічок, зня-
тих в Україні на межі ХХ–ХХІ ст., оскільки вони вимагали 
не стільки формального сприймання, скільки "зчитуван-
ня" кінотексту, який, за слушним зауваженням науковця, 
важливий задля "трансформації правди у витвореному 
екранному світі" [11, с. 8]. Слід підкреслити, що Г. Черков 
поділяє інтерес до подальшого розвитку й розширення 
понятійно-категоріального апарату кінознавства, який, з 
одного боку, забезпечує якість теоретичних досліджень 
на теренах цієї гуманітарної науки, а з другого ‒ "вписує" 
кінознавчі напрацювання в широкий культуротворчий 
процес. Якщо поняття "час", "простір", "світогляд", "істи-
на" адаптували кінознавство до філософії, то "правда", 
"художня правда", "життєва правда", "критерії правди" 
органічно зв'язували кінознавство із більш широким гу-
манітарним контекстом. Це, на нашу думку, помітно пог-
либлювало бачення змісту й значення тих чи інших стрі-
чок у логіці загальних тенденцій розвитку не лише кіне-
матографу, а й мистецтва загалом в умовах конкретного 
етапу історико-культурного процесу. 

У перше десятиліття ХХІ ст., коли українське кіно-
знавство значно активніше, ніж це робилося раніше, шу-
кає "зони перехрестя" з культурологією та іншими гумані-
тарними науками, в поле його уваги природно потрапляє 
монографія "Кіно" (1985) відомого французького постмо-
дерніста Жіля Дельоза, що в ній розглядаються можли-
вості кіномистецтва як "засобу філософування".  

Спираючись на засади культурологічного аналізу, 
М. Собуцький у статті "Кіно як засіб філософування" 
(2005) звертає увагу на аналіз Ж. Дельозом конструк-
тивізму як мистецького напряму, що у першій половині 
ХХ ст. мав значний розголос, оскільки пропагував про-
стоту, практичність тих предметів, які намагався ство-
рити, цінуючи при цьому їхню гармонійність та симет-
ричність. Ж. Дельоз, як відомо, висунув думку, що усіх 
цих ознак можна досягти і засобами кінематографу. 
Задля аргументації своєї позиції французький постмо-
дерніст використовує такі поняття, як "образ-час" та 
"образ-рух", спираючись на які неначебто можна сис-
тематизувати творчість кінорежисерів. Не приймаючи 
цієї тези, М. Собуцький зазначає: "Що ж до специфіки 
конструктивізму, то Ж. Дельоз помічає й визначає її 
тільки тоді, коли має справу з "образом-часом", відо-
кремленим від руху" [9, с. 10]. 

Оскільки нормативи статті не дозволяють нам роз-
горнути заявлені тези, ми використовуємо їх задля того, 
щоб і підкреслити значення дискусій на теренах сучас-
ного кінознавства, і показати, що поштовхи до них ро-
билися на початку ХХІ ст. і могли б розгорнутися у з'я-
сування низки ідей, запропонованих М. Собуцьким, а 
саме: чи "можуть бути слова, речі, люди, дії, кольори" 
категоріями? Чи існує "щілина між двома образами"? 
Вочевидь, кінознавство має право бути "констатуючим", 

але динамічний темпоритм, яким позначений розвиток 
сучасного кінематографу, висуває на перше місце кіно-
знавство "дискутуюче", в якому його українська модель 
може посісти гідне місце. 

Слід підкреслити, що тенденції, які видаються нам 
найбільш виразними в національному кінознавстві пе-
рших десятиліть ХХІ ст., доцільно зіставляти з тими 
зразками кінознавчого знання, що ескізно присутні у 
дослідницькому просторі, хоча, на нашу думку, мають 
значний теоретичний потенціал. У межах статті сфоку-
суємо увагу на двох прикладах:  

1. Так, на межі ХХ‒ХХІ ст. посилився інтерес кіно-
знавців – О. Брюховецька, І. Зубавіна, Г. Чміль – як до 
розгляду психоаналізу Зігмунда Фрейда (1856–1939), 
так і до виявлення його впливу на український кінемато-
граф, на теренах якого активізувався інтерес до експе-
риментів з сюрреалістичною образністю та формою, 
наприклад у стрічках відомого українського режисера 
Кіри Муратової (1934–2018).  

Наукова розвідка О. Брюховецької "Концепція "шва" 
в психоаналізі й теорії кіно" (2011) не лише торкнулася 
недостатньо дослідженої лаканівської ідеї "шва", яка 
вважається актуальною в просторі "психоаналітично-
структуралістського" кінознавства, а й ввела в широкий 
теоретичний ужиток низку робіт таких кінознавців, як 
Ж.-А. Міллер, Ж.-П. Одар та Д. Даян [3].  

Звернення науковців саме до психоаналізу оцінюєть-
ся нами як цілком логічне, оскільки від виходу друком 
статті українсько-польського психолога Степана Балея 
(1885–1952) "З психології творчості Шевченка" (1916) 
аналіз різних аспектів психоаналітичної проблематики 
постійно присутній в українському науковому просторі. 

2. Водночас в національному кінознавстві активно 
працюють і ті науковці, котрі аналізують певне "культу-
рне поле", сформоване саме завдяки гуманітарному 
знанню. Прикладом такої теоретичної спрямованості є 
стаття Г. Погребняк "Творчий експеримент в авторсь-
кому кінематографі" (2003), в якій розкривається спе-
цифіка художнього мислення Юрія Іллєнка (1936‒2010). 
Дослідницьку позицію Г. Погребняк достатньо чітко ре-
презентує наступна теза: "Безкінечно конструюючи 
найрізноманітніші варіанти можливих відносин буття, 
майстер (Ю. Іллєнко – Т. К.) демонструє тенденцію 
власної творчості до деформації звичайної системи 
умовностей. Експериментуючи у сфері жанру, режисер 
намагається поєднати притчові мотиви з широким фі-
лософським узагальненням, реальне з ірреальним, і 
тим самим робить можливим виявлення властивої йому 
синтетичності мислення" [7, с. 209].  

"Культурне поле", у просторі якого Г. Погребняк 
аналізує творчість Ю. Іллєнка, включає і проблему сим-
волу, і проблему традицій, і властивий режисеру інте-
рес до асоціативності та алегоричності як засобів есте-
тико-художньої інтерпретації сценарного матеріалу. 
При цьому Г. Погребняк має рацію, коли не прив'язує 
естетичні чи психологічні шукання Ю. Іллєнка до якоїсь 
системи філософських поглядів, оскільки така "прив'яз-
ка" була б не тільки штучною, а й спотворила б "суто" 
притчовий характер більшості фільмів режисера, ство-
рених у стилістиці поетичного кіно, що і визначила са-
мобутність його художнього мислення. 

Висновок. Підсумовуючи розглянутий матеріал, до-
цільно наголосити на наступному: 

1. Сучасне українське кінознавство, використовуючи 
міжнауковий підхід, засвідчило досить високий рівень 
професійного розвитку. Враховуючи напрацювання 
представників різних поколінь науковців, воно спробу-
вало підсумувати "за" і "проти" щодо минулого досвіду, 



~ 22 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

чітко окреслюючи перспективи подальшого розвитку 
кінознавства в контексті української гуманістики. 

2. Аналіз низки робіт українських кінознавців дає під-
стави стверджувати, що їм властива як актуальність 
проблематики, так і цілісність її "схоплення". При цьому 
кінознавство не оминає того потенціалу, який містять 
засади культурологічного підходу, зокрема використан-
ня теоретичних досягнень суміжних гуманітарних наук, 
виокремлення персоналізації – структурного елемента 
біографічного методу – як потужного чинника осягання 
природи творчого процесу. 

3. Застосування персоналізованого підходу дозво-
лило представити аргументоване відтворення творчої 
манери О. Довженка, С. Параджанова, Ю. Іллєнка, 
К. Муратової з наголосом на специфічних чинниках, які 
підкреслюють або специфіку (притчовість, сюрреаліс-
тичність) їхнього художнього мислення, або засадні 
принципи суспільного буття (світогляд). 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Братерська-Дронь М. Т. Інтерпретація наріжних понять мораль-
нісної свідомості в кіномистецтві: монографія / М. Т. Братерська-Дронь. 
– К.: Вид-во НПУ імені М. П. Драгоманова, 2009. ‒ 185 с. 

2. Брюховецька Л. І. Кіно як світогляд. Довженко і Параджанов / 
Л. І. Брюховецька // Кіно. Театр. ‒ 2004. ‒ № 3. – С. 24–29. 

3. Брюховецька О. В. Концепція "шва" в психоаналізі й теорії кіно / 
О. В. Брюховецька // Магістеріум: культурологія. – К.: НаУКМА, 2011. – 
Вип. 42. – С. 9–15.  

4. Зубавіна І. Б. Час і простір у кінематографії: монографія / 
І. Б. Зубавіна – К.: Видав-во "Щек", 2008. – 448 с. 

5. Лук'янець В. С. Простір і час / В. С. Лук'янець. // Філософський 
енциклопедичний словник (ФЕС): довідкове видання. – К.: Абріс, 2002. 
– 744 с. 

6. Мусієнко О. С. Модернізм & авангард: єдність протилежностей. 
Кінематограф ХХ століття: монографія / О. С. Мусієнко. – К.: Логос, 
2018. – 400 с. : 40 арк. Ілюст. 

7. Погребняк Г. П. Творчий експеримент в авторському кінематог-
рафі / Г. П. Погребняк // Мистецтвознавство України: зб. Наук. праць. – 
К., 2003. – Вип. 3. – С. 207–214. 

8. Сабадаш Ю. С. Культуротворчий потенціал мистецтвознавства: 
до постановки проблеми / Ю. С. Сабадаш // Сучасна культурологія: 

актуалізація теоретико-практичних вимірів: колективна монографія. – К.: 
Видавництво "Ліра-К", 2019. – С. 164–183. 

9. Собуцький М. А. Кіно як спосіб філософування / М. А. Собуцький 
// Кіно. Театр. ‒ 2005. ‒ № 3. – С. 8–10. 

10. Тримбач С. В. Олександр Довженко: загибель богів. Ідентифі-
кація автора в національному часо-просторі: монографія / 
С. В. Тримбач. – Вінниця: ГЛОБУС-ПРЕС, 2007. – 800 с. 

11. Черков Г. А. Проблема правди у сучасному ігровому кінематог-
рафі: автореф. Дис. … канд. мистецтвознав., спец. 17.00.04. – кіномис-
тецтво, телебачення / Г. А. Черков. – К.: 2008. – 1  с. 

  
REFERENCES: 

1. Braterska-Dron, M. T. (2009). Interpretatzia narizhnyh ponyat 
moralnisnoi svidomosti v kinomystetzvi: monografia (The interpretation of 
basic notiores of moral conscience in cinematography). Kyiv, Vydav-vo NPU 
imeni M. P. Dragomanova. 

2. Brjuhovetzka, L. I. (2004). Kino jak svitogljad. Dovshenko і 
Paradzanov. (Cinema as ideology: Dovshenko and Paradjanov), Kino. 
Teatr, № 3, 24–29. 

3. Brjuhovetzka, O. V. (2011). Kontzeptzia shva v psyhoanalizi і teorii 
kino (The conception of "seam" in psychoanalysis and in the theory of 
cinema). Magisterium Kulturologia. Kyiv, NAUKMA, № 42, 9–15. 

4. Zubavina, I. B. (2008). Chas i prostir u kinematografii: monografiya 
(Time and area in cinematography). Kyiv, Tchek. 

5. Lukjanetz, V. S. (2002). Prostir i chas (Area and time). Filosofsky 
entzyklopedychnyi slovnyk (FES): dovidkove vydannya. Kyiv, Abris. 

6. Musienko, O. S. (2018). Modernizm & avangard: ednist 
protyleshnostei. Kinematograf XX stolitja: monografia (Modernism & 
advance quard: the unity of contrasts. Cinematograph of the XX-th century). 
Kyiv, Logos.  

7. Pogrebnjak, G. P. (2003).Tvorchii ersperyment v avtorskomu 
kinematografi (Creational experiment in author's cinematography). 
Mystetztvoznavstvo Ukrainy: zb. nauk. pratz. № 3, 207 – 214. 

8. Sabadash, Y. S. (2019). Kulturotvorchy potentzial 
mystetztvoznavstva: do postanovky problemy (Cultural – creational potential 
of study of art to the problem's putting). Suchasna culturologia aktualizatzia 
theoretyko-praktychnych vymiriv: kolectyvna monographiya. Lira, 164–183. 

9. Sobutsky, M. A. (2005). Kino jak sposib filosofuvannja (Cinema as a 
mode of philosophic thinking). Kino. Teatr, № 3, 8–10. 

10. Trymbach, S. V. (2007). Olexandr Dovshenko: zagybel bogiv 
monographiya (Olexandr Dovshenko: god's death. The identification of the 
author in national time – area). Vinnytza, GLOBUS – PRES. 

11. Cherkov, G. A. (2008). Problema pravdy u suchasnomu igrovomu 
kinematografi (The problem of truth in modern feature cinematography). 
avtoref. dis. … kand. mistectvoznav., spec. 17.00.04. Kyiv. 

  
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  21 . 0 2 . 20  

 
Т. Г. Кохан, канд. иск., доц. 
Институт культурологии НАИ Украины,  
б-р Тараса Шевченко, 50–52, г. Киев, 01032, Украина 
 

КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЕ ОРИЕНТИРЫ СОВРЕМЕННОГО УКРАИНСКОГО КИНОВЕДЕНИЯ 
 
В статье анализируется позиция украинских киноведов, представленная в их наработках на протяжении первых десятилетий 

ХХI ст. Внимание акцентировано на новых подходах как к истории украинского кино, в осмыслении которой преобладает персонали-
зированный подход, так и к оценке тематической направленности фильмов, снятых на рубеже ХХ–ХХI ст. Подчеркнуто, что внима-
ние киноведов сконцентрировано на дальнейшем усовершенствовании понятийно-категориального аппарата, который обеспечивает 
киноведческие исследования. Показано, что киноведение очерчивает ряд человековедческих проблем, которые способны выступить 
эcтетико-художественными ориентирами в творческом процессе. 

Ключевые слова: украинское киноведение, персонализированный подход, время, пространство, художественная правда, национальный 
контекст. 

 
T. G. Kokhan, PhD, Associate Professor  
Institute of Culture Studies of the National Academy of Arts of Ukraine 
50–52, Schevchenko boulevard, Kyiv, 01032,Ukraine 

 
CULTUROLOGICAL ORIENTATORS OF MODERN UKRAINIAN CINEMA CRITICS 

 
The article analyses the position of Ukrainian scientists, represented in their works during the first two decades of the XXI century, when the 

influence of the basis of the cultural analyses on the development of cinema critics has become appreciable. The accent has been made on new 
approaches both to the history of Ukrainian cinema in trying to understand personalized approach prevails and to the estimation of subject 
direction of the films shoot on the boundary of the XX – XXI centuries.  It is underlined that film expert's attention was concentrated on the further 
improvement of notion-categorical apparatus which provides investigations in film critics.  It is shown that film science outlines some human 
problems which having historical cultural traditions, can appear as aesthetical-artistic reference points in creative process. It is declared that the 
important aspect of the article is dedicated to the fixation of the art studies formation history in the process of cinema development. The role of 
Danish producer Urban Gad, the author of the book "Cinema, its means and aims" is marked. It is indicated that while constantly shooting films 
U.Gad summarized his own experience of work in the cinema making in the first European investigation in the cinema studies. It is underlined that 
taking into consideration the dynamics of cinematograph's development, using of historical and cultural achievements of the past as reference 
points for modern cinema theory demands caution and correctness. In the context of this thesis systematization and analysis of works of Ukrainian 
film critics on the activities of national cinematograph's development are presented both actual and expediency.  It is shown that using in the 
cinema study fundamental principles of cultural analysis in particular cross-scientific personalization a composed element of biographic method – 
to correlate cinema analysis with material of such human sciences as aesthetics, ethics and psychology. It is noticed that taking into consideration 
collective character of the creation in cinematograph the principle of personalization objectively appraises the contribution of each representative 
of the cinematic group within the creative process.  

Key words: Ukrainian film science, personalized  approach, time, area, artistic truth, national context. 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 23 ~ 

 

 

УДК 165.0:81'22 
Г. Д. Миленька, д-р мист., проф. 

Київський національний університет театру,  
кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого,  
вул. Ярославів Вал, 40, м. Київ, 01054, Україна 

milgal@ukr.net 
 

"ЛАОКООН" Г. Е. ЛЕССІНГА: ПОТЕНЦІАЛ СЕМАНТИЧНОГО ПІДХОДУ 
 

У статті розглянуто теоретичні дослідження, присвячені безпосередньо критичному осмисленню теорії знаків 
Г. Е. Лессінга. Зіставлені різні погляди на семантичний аспект його трактату "Лаокоон" в естетичній думці 
ХVІІІ‒ХХ ст., внаслідок чого виявлено дискусійний характер авторських підходів до обґрунтованої Лессінгом семан-
тичної різниці між видами мистецтва. 

Здійснена спроба проаналізувати погляди на теорію знаків Г. Е. Лессінга, що викладені у працях Й. Г. Гердера 
("Критичні ліси"), Р. Інгардена ("Дослідження з естетики") і Є. Басіна ("Мистецтво і комунікація"), які присвячені без-
посередньо дослідженню семантичної проблематики "Лаокоона". У зіставленні позицій Є. Басіна і Р. Інгардена щодо 
теорії знаків Лессінга виявлено дискусійний характер їхніх суджень стосовно обґрунтованої у "Лаокооні" специфіки 
знаків, які використовуються у поезії. У статті також вперше розглянуті міркування Лессінга щодо можливості 
з'єднання різних видів мистецтва, обмеженість сполучення яких залежить від специфіки знаків, що використову-
ються тим чи іншим видом мистецтва, а також підкреслено продуктивність закладеної німецьким мислителем ідеї. 

Ключові слова: семантичний аспект, знаки, поезія, живопис, музика, просторове мистецтво, часове мистецтво, види мистецтва. 
 
Постановка проблеми. Теоретичні ідеї 

Г. Е. Лессінга, що були розроблені ним у трактаті "Лао-
коон, або Про межі між живописом і поезією" та розви-
нуті у «Накидах продовження "Лаокоона"», не лише 
стали потужним поштовхом для становлення філософ-
ської думки і реалістичного мистецтва ХVIII ст., але й 
зберегли своє значення для філософії, естетики, мис-
тецтвознавства, а також літературної і мистецької теорії 
і практики ХIХ–ХХI ст.  

Аналіз досліджень і публікацій. Встановлена ні-
мецьким ученим різниця між пластичними і поетичними 
мистецтвами ставала предметом досліджень 
Й. В. Ґете, А. Шопенгауера, І. Франка, Е. Кассірера, 
Г. Лукача, Б. Балаша, В. Гриба, Г. Фрідлендера, 
М. Ліфшица, В. Асмуса, Б. Гавришківа, Б. Костелянца, 
Г. Стаднікова, М. Овсяннікова, А. Анікста, А. Гулиги – і 
це далеко не повний перелік імен, які репрезентують 
"лессінгознавство" сьогодні. Натомість "семантична 
проблематика" [3, 52] "Лаокоона" була інтерпретована 
головним чином у працях Й. Г. Гердера, Р. Інгардена і 
Є. Я. Басіна, хоча тією чи іншою мірою на неї посила-
ються і вищепойменовані теоретики. 

Отже, метою даної статті є спроба розглянути в 
межах одного теоретичного простору праці, присвячені 
безпосередньо теорії знаків Лессінга, аби виявити плід-
ність використаного німецьким просвітником семантич-
ного підходу до обґрунтування специфіки різних видів 
мистецтва, звертаючись до міркувань Й. Г. Гердера, 
Р. Інгардена, Є. Я. Басіна. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Зна-
кове зазначення засобів виразності мистецтва не було 
нововведенням Лессінга, оскільки ще до написання 
"Лаокоона" у працях Ж. Б. Дюбо, Г. Ф. Мейєра, 
М. Мендельсона, Дж. Гарріса містився семантичний 
аспект вивчення особливостей "витончених мистецтв". 
Проте саме трактат Лессінга протягом більш як двохсот 
років залишається свого роду "провокаційним" об'єктом 
для теоретичних досліджень у цій площині. Е. Кассірер 
стверджував, що "вчення Лессінга <…> про межі між 
живописом і поезією, <…> про значення знаків для кла-
сифікації і систематизації мистецтв – все це як просто 
вчення можна скрізь виявити в основних естетичних 
творах ХVIII ст." Але лише у Лессінга "знаходить спра-
вжню життєву силу те, що в інших залишається просто 
доктриною; лише у нього доктрина зсередини пророс-
тає життям мистецтва і уподібнюється йому" [8, с. 387]. 
Німецький філософ ХХ ст. вбачав "оригінальність 
Лессінга" не у "винаході нових, невідомих раніше моти-
вів думки", а в тому, "як він <…> відбирає вже існуючий 

розумовий матеріал, логічно розчленовуючи і скерову-
ючи його" [8, с. 386]. 

Теорія знаків Лессінга стала основним предметом 
досліджень Є. Я. Басіна, котрий у монографії "Мистецт-
во і комунікація" так само стверджував, що в естетичній 
теорії німецького просвітника "традиційна семантична 
проблематика <…> дістала найбільш розгорнутого ви-
раження" [3, с. 57]. На його думку, така позиція "у літе-
ратурі про Лессінга" [3, с. 62] отримала широке розпов-
сюдження завдяки тому, що у "семіотичних поглядах" 
німецького просвітника є "спеціальний науковий аспект, 
який зберіг і сьогодні своє значення" [3, с. 70]. 

Разом з тим у радянському літературознавстві існу-
вав і інший погляд на встановлену Лессінгом різницю 
між просторовими і часовими мистецтвами, пов'язаний 
з тим, що начебто "вплив "Лаокоона" призвів до повної 
відмови від вивчення поетики простору і часу з набору 
інструментів аналізу літератури" [10, с. 305]. Таке твер-
дження, по суті, перекреслювало естетичний потенціал 
запропонованого просвітником підходу до визначення 
просторових і часових мистецтв і сьогодні виявляє 
свою безпідставність. У той самий час відомий мистец-
твознавець А. С. Вартанов, навпаки, відзначав, що 
Лессінг "застосовує вельми точні терміни, що виража-
ють суть різниці між літературою і рештою видів мисте-
цтва, а саме – природні знаки і довільні знаки, маючи на 
увазі зображення і слово. Вводячи ці терміни, автор 
"Лаокоона" прагнув підкреслити різницю між елемента-
ми мовної і зорової виразності у їхньому відношенні до 
того, що ними позначається" [4, с. 216].  

Підкреслюючи актуальність закладених у трактаті 
ідей, Є. Басін повністю поділяє думку А. Вартанова [3, 
с. 70] щодо того, що у ХVІІІ ст., коли "твір німецького 
естетика був новим, а його автор і опоненти живими, 
інтерес до книги був значно меншим, ніж тепер" [4, 
с. 222]. Одначе вже і у ХVІІІ ст. до аналізу закладеної у 
трактаті семантичної проблематики виявляє неабиякий 
інтерес Й. Г. Гердер, хоча і виступає з критикою її об-
ґрунтування Лессінгом. Тим не менш "Лаокоон" не лише 
спонукав його до подальшого розвитку закладених у 
трактаті ідей, але саме у діалозі з Лессінгом Гердер 
створив свої найбільш авторитетні естетичні опуси – 
"Критичні ліси" і "Пластику". 

З одного боку, опонент Лессінга поділяє висловлене у 
"Лаокооні" судження стосовно того, що "живопис у своє-
му наслідуванні дійсності використовує прийоми і засоби 
конче відмінні від прийомів і засобів поезії", з іншого – 
вважає некоректним використовувати при зіставленні 
живопису і поезії у якості "вихідного положення" таку спі-

© Миленька Г. Д., 2020



~ 24 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

льну для них ознаку (tertium comparationis), як "тісний 
зв'язок з тим, що вони виражають" [5, с. 158]. Згідно з 
думкою Гердера, знаки у поезії (членороздільні звуки), на 
відміну від знаків у живописі (тіла і фарби), не мають 
тісного зв'язку з тим, що вони позначають [5, с. 158‒159]. 
Проте А. Гулига вважає, що "Гердер лише уточнює аргу-
ментацію Лессінга, з його основними висновками віднос-
но динамічного характеру поезії він сповна погоджується, 
і в цілому "Критичні ліси" є не "Анти-Лаокоон" <…>, а 
прямий розвиток ідей Лессінга" [6, с. 143]. 

Найбільш детальний аналіз семантичного аспекту 
"Лаокоона" у ХХ ст. був здійснений Р. Інгарденом. 
Польський дослідник у праці "Дослідження з естетики" 
підкреслював, що "Лаокоон" містить конструктивні тео-
ретичні передумови, хоча й до кінця не сформульовані 
його автором. Такими передумовами Р. Інгарден вва-
жає застосоване німецьким ученим "протиставлення 
природних знаків і довільних знаків, що слідують один 
за другим у часі" [7, 265], а також те, що "звучання слів", 
які є "складовою частиною конструкції літературного 
твору", виконують у ньому функцію знаків. Аналізуючи 
особливості використання знаків у різних видах мистец-
тва, Р. Інгарден концентрує увагу на таких позитивних 
аспектах трактату, як специфіка засобів виразності 
художнього твору, їхній вплив на реципієнта, пробле-
ма художнього часу, семантичний аналіз літературно-
го твору та ін. Не відкидаючи теоретичну цінність "Ла-
окоона" в цілому, польський теоретик виявляє і низку 
"не врахованих" Лессінгом особливостей застосування 
знаків та їхніх значень у художньому творі. Він пояс-
нює це історичною обумовленістю і тим, що "Лессінг 
не міг знати більш пізнього розвитку літератури і пе-
редбачити подальшу долю живопису, графіки, скульп-
тури і виникнення нових видів мистецтва (фільм, абст-
рактний живопис тощо)" [7, с. 265]. 

За Р. Інгарденом, у своїх міркуваннях Лессінг вихо-
див з того, що живопис і поезія "представляють нам 
речі, що відсутні, у такому вигляді, наче ці речі знахо-
дяться поряд, видимість перетворюють у дійсність…", а 
для проведення кордону між ними удавався (звертався) 
до протиставлення "природних просторових знаків і 
довільних знаків, що йдуть один за одним у часі" [7, 
с. 263]. Проте польський учений вважає необхідним 
відзначити, що Лессінг "ясно не говорить, що до складу 
літературного твору входять ці довільні знаки, які є зву-
ками, в той час, як саме завдяки останнім здійснюється 
зображення предмету у поезії" [7, с. 265‒266]. Щоб під-
креслити послідовність звукових ітерацій у поезії, 
Р. Інгарден використовує таке визначення Лессінгом 
руху у часі в літературному творі, як "музичне зобра-
ження". Запозиченням цього терміна він вносить ясність 
у визначення Лессінгом знаків, що використовуються у 
поезії, і, розвиваючи цю думку автора "Лаокоона", конс-
татує: "Саме завдяки їм (звукам) у творі відбувається 
<…> "музичне зображення", яке призводить до зобра-
ження предметів" [7, с. 265‒266]. 

Підкреслюючи "правильний у принципі погляд 
Лессінга на необхідність прояву звукових "знаків" в пое-
зії", Р. Інгарден вказує на відсутність його "детальної 
розробки". На думку польського філософа, автор "Лао-
коона", взявши до уваги звучання слів, "умовчав" про 
інші "елементи і моменти або мовні явища, що висту-
пають у літературному творі" [7, с. 266], такі як мелодія 
речення, ритм, рима, темп тощо. 

Дане твердження Р. Інгардена Є. Басін вважає не 
цілком обґрунтованим, оскільки Лессінг достатньо до-
кладно роз'яснив специфіку знаків, що використовують-
ся у поезії. Зокрема говорячи, що "поезія повинна праг-
нути до того, щоб її довільні знаки сприймалися як при-

родні", відзначає Є. Басін і продовжує, що автор "Лао-
коона" уточнює, що "лише завдяки цьому вона перестає 
бути прозою і стає поезією", а засобами, за допомогою 
яких поезія цього досягає, є "ритм, слова, розташуван-
ня слів, розмір, фігури і тропи, порівняння і т. п." [3, 
с. 60‒61]. У своїй аргументації автор "Мистецтва і кому-
нікації" посилається на думку Лессінга стосовно того, 
що "слова можуть наслідувати предмети, які чутні, при 
цьому звуконаслідування ("звукозапис") аналогічно му-
зичному вираженню" [3, с. 61]. 

Причину "не розроблених" Лессінгом позицій семан-
тичного характеру Р. Інгарден вбачає і в тому, що автор 
"Лаокоона" розглядає "мовні знаки" лише як засіб зо-
браження предмета, а не як елемент літературного 
твору. У зв'язку з цим, стверджує польський філософ, 
Лессінг "оминає" структурну й естетичну роль знаків у 
літературному творі як єдиному цілому. Відсутній у ні-
мецького мислителя "аналіз самої функції позначення 
мовного знака", на його думку, призводить до того, що у 
"Лаокооні" виявився не врахованим найбільш характер-
ний для творів літературного мистецтва елемент ‒ 
"увесь шар значень слів і речень (смисл)" [7, с. 267].  

Недоліком міркувань Г. Е. Лессінга Р. Інгарден вва-
жає не враховану ним, але принципово важливу для 
аналізу часових мистецтв різницю між реальним і худож-
нім часом. У своєму висновку польський  дослідник ви-
ходить з твердження Лессінга, що у часових мистецтвах 
знаки розташовані у часовій послідовності і за своїм ха-
рактером вони є довільними знаками, здатними послідо-
вно унаочнити дію; у свою чергу, зображення у часовому 
мистецтві дії опосередковано робить наочними тіла 
(предмети, люди), які беруть участь у цих діях. Це поло-
ження відомо всім, але, акцентує Р. Інгарден, не завжди 
звертають увагу на те, що "Лессінг не зрозумів", що зо-
бражений у поетичному творі час не є ідентичним реаль-
ному часові, а є його відображенням, тобто "не зрозумів" 
різниці "між часом, що зображений у творі, і часом реа-
льних процесів, що відбуваються у світі". Окрім цього, на 
думку Р. Інгардена, Лессінг "не зрозумів" і того, що твір 
поезії, «як і музичний твір, є зовсім особливим за своїм 
значенням "часовим твором"» [7, с. 272].  

У даному контексті необхідно звернути увагу на по-
зицію Є. Басіна, який достатньо точно визначив ракурс 
застосування Лессінгом теорії знаків в аналізі специфі-
ки видів мистецтва. Він уточнює, що Лессінг досліджу-
вав семіотичні відмінності між видами мистецтва – тоб-
то відмінності у відповідності з характером знаків, що 
ними використовуються, але "з'ясування цих відміннос-
тей було для нього евристичним прийомом, який до-
зволяв встановити гносеологічні відмінності, що лежать 
в основі розділення мистецтв" [3, с. 62].  

Не зайвим буде зауважити те, що ще Й. Г. Гердер 
докоряв Г. Е. Лессінгу щодо відсутності аналізу музики 
в "Лаокооні", що, на його думку, дозволило б уникнути 
"прорахунків" у визначенні межі між просторовими і ча-
совими видами мистецтва. Корегуючи теорію знаків 
свого сучасника, Гердер удається до зіставлення плас-
тичного і музичного мистецтв як таких, що "здійснюють 
вплив природними засобами вираження". Так, живопис 
здійснює вплив виключно за допомогою простору, а 
«основою прекрасного є співіснування фарб і фігур 
один біля одного; музика – за допомогою часу, а осно-
вою "милозвучності" у ній виступає "послідовність зву-
ків"» [5, с. 159]. У першому випадку вплив мистецтва 
базується на "зоровому враженні від співіснуючих пре-
дметів", у другому – "засобом музичного впливу є пос-
лідовність, зв'язок і зміна звуків" [5, с. 159]. 

Отже, послідовність природних знаків, за Гердером, 
є тією загальною ознакою живопису і музики, наявність 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 25 ~ 

 

 

якої наочно демонструє їхню відмінність як просторово-
го і часового мистецтв. Тим самим, на відміну від Лессі-
нга, який встановив межі між елементами мовної і зо-
рової виразності, Гердер переносить вирішення питан-
ня в іншу площину, пропонуючи розмежовувати види 
мистецтва виходячи з різниці їхніх засобів впливу. 

У цьому зв'язку логічним є і його обґрунтування ві-
дсутності tertium comparationis у поезії і живописі. Ар-
гументація Гердера вибудовується на тому, що при-
родні знаки в поезії (літери, звуки) в своїй послідовно-
сті майже ніяким чином не визначають собою поетич-
ного впливу, адже "тут головне – смисл, за довільною 
згодою вкладений у слова, душа, яка живе у члено-
роздільних звуках" [5, с. 159‒160]. Послідовність дові-
льних звуків, стверджує Гердер, не є для поезії насті-
льки основоположною, як для живопису співіснування 
фарб. У такий спосіб, окресливши різне співвідношен-
ня засобів виразності із предметом, що зображується 
у цих видах мистецтва, автор "Критичних лісів" вказує 
на відсутність у них спільної ознаки. 

У пошуках tertium comparationis між різними видами 
мистецтва Гердер звертається до метафізики, намага-
ючись застосувати її ключові поняття – простір, час і 
сила – в "теорії витончених мистецтв". Посилаючись на 
принцип математичних наук, він пропонує "звести" за-
соби впливу різних мистецтв до цих трьох понять [5, 
с. 160], внаслідок чого розширює запропонований 
Лессінгом підхід до аналізу засобів виразності, що ви-
користовуються у мистецтві. Окрім понять "простір" і 
"час" для визначення сутності поезії він запозичує з 
метафізики поняття "сила", вважаючи, що смисл, який 
закладений у словах літературного твору, може бути 
розкритий через його вплив на реципієнта саме за до-
помогою сили в її метафізичному значенні. Гердер 
стверджує, що час не може визначити сутність поезії, 
хоча вона, так само як і музика, розташовує свої знаки у 
часовій послідовності. Одначе вплив поезії може бути 
здійснений за допомогою сили, яка і розкриє закладе-
ний у словах смисл, обґрунтовуючи це тим, що "у будь-
якому знакові" поезії "слід сприймати не самий знак, а 
той смисл, який йому притаманний (властивий)". Згідно 
з його висновками, "мистецтва, які створюють предме-
ти, впливають у просторі; мистецтва, які діють за допо-
могою енергії – у часі; <…> єдина витончена наука, по-
езія, впливає за допомогою сили" [5, с. 160]. 

Г. Е. Лессінг вельми толерантно поставився до за-
уважень Й. Г. Гердера, самокритично відзначивши, що 
"зобов'язаний автору "Критичних лісів" цінними думка-
ми", а також те, що Гердер – єдина людина, заради 
котрої варто б було "очистити "Лаокоон" від всілякого 
мотлоху" [6, с. 143]. У «Накидах продовження "Лаокоо-
на"» він уточнює низку позицій щодо "різниці знаків, що 
використовують витончені мистецтва", включаючи при 
цьому, за рекомендацією Гердера, й аналіз музики (ви-
значення "витончені мистецтва", використане Гердером 
у "Критичних лісах", до написання "Накидів…" у лекси-
коні Лессінга не зустрічалося). Звертає на себе увагу і 
те, що "уточнення" Лессінга не носять притаманного 
йому характеру гострої полемічності, більше того, у 
«Накидах продовження "Лаокоона"» він обирає інший 
ракурс для визначення загальної ознаки творів різних 
видів мистецтва. У цій праці він розглядає питання про 
сполучення різних видів мистецтва, зауважуючи, що 
попри те, що різниця знаків, які використовуються вито-
нченими мистецтвами, створює певні труднощі для їх 
сполучення, тим не менш вона "не може мати особливо 
важливого значення" [9, с. 428] для здійснення впливу. 

Є. Басін, приділяючи увагу міркуванням Лессінга у 
цій галузі, вважає, що у «Накидах продовження "Лаоко-

она"» була "поставлена і отримала певне семіотичне 
обґрунтування проблема семантичного сполучення 
різних видів мистецтва і пов'язане з нею питання про 
"переклад" ("перетворення") з одного виду мистецтва 
на інший" [3, с. 67]. Актуальність звернення до даної 
проблеми є очевидною, адже задовго до виходу моно-
графії "Мистецтво і комунікація" (1999) А. Вартанов вже 
відзначав, що «в естетичній науці немає спеціальних 
праць, присвячених теоретичній проблемі усякого про-
цесу перетворення: співвідношення видів мистецтва, 
<…> немає у науці праць, які б поставили приблизно те 
коло питань, що і "Лаокоон"» [4, с. 14]. 

У цьому сенсі особливий інтерес викликають розми-
сли Лессінга щодо "сполучення" довільних і природних 
знаків. У своїх «Накидах продовження "Лаокоона"» він 
підкреслював, що довільні знаки є знаками, що йдуть 
один за одним, а природні – не завжди, оскільки "части-
на з них є таким видом знаків, які повинні розташовува-
тися один біля одного" [9, с. 428]. Виходячи з цього 
Лессінг робить висновок, що довільні знаки "легше і 
щільніше можуть сполучатися" з тим видом природних 
знаків, які йдуть один за одним [9, с. 429], при цьому 
вказуючи і на необхідність враховувати різницю знаків 
за їхнім впливом на органи почуттів. 

На його думку, особливо органічним є сполучення 
поезії і музики, оскільки "сполучення довільних, таких, 
що йдуть один за одним, чутних знаків з природними, 
які йдуть один за одним, чутними знаками, безперечно, 
є найбільш повним з усіх можливих" [9, с. 429]. Німець-
кий філософ акцентує увагу на тому, що таке сполучен-
ня особливо плідне у тому випадку, коли довільні і при-
родні знаки, які одночасно впливають на слух, "зверта-
ються до одного й того самого почуття" [9, с. 429].  

Підкреслюючи плідність міркувань Лессінга в галузі 
семантичного сполучення різних видів мистецтва, зок-
рема поезії і музики, Є. Басін проводить аналогію поді-
бного сполучення в звуковому кіно, де слова і зобра-
ження так само йдуть одне за одним. За прикладом він 
звертається до висловлювання відомого угорського 
теоретика кіно Б. Балаша, котрий зауважував, що "кож-
не слово …в змозі позначити лише одну обмежену ста-
дію, через що виходить наче staccato з окремих психіч-
них сприймань. Слово повинне бути вимовлене до кін-
ця раніше, аніж починається наступне. Але один рух 
обличчя не повинен бути неодмінно закінченим, коли 
другий такий самий рух упроваджується в нього, посту-
пово вбираючи в себе" [3, с. 68‒69].  

Вирішення Б. Балашем проблеми "зорової безпере-
рвності" кіномистецтва дійсно виявляє паралелі з роз-
мислами Лессінга. Оскільки у специфічному сполученні 
мовної і візуальної складових фільму містяться його 
"виражальні спроможності", Б. Балаш називає "літера-
турно" задумані фільми, в яких "картини є густою низ-
кою ілюстрацій, що рухаються, до якогось тексту", не-
життєвими і позбавленими цілісності. Згідно з його тве-
рдженням, у таких фільмах не врахована специфіка 
безперервності "чистого зорового сприйняття" і будь-
який перехід до літератури "миттєво дає себе відчути, 
як холод безповітряного простору" [2, с. 25]. Невипад-
ково у розділі "Лессінг і сценарій" свого найбільш зріло-
го естетичного дослідження "Кіно. Становлення і сут-
ність нового мистецтва" він задекларував, що Лессінг 
"пророцькі на півтора століття наперед" показав "різни-
цю між сценарієм і фільмом" [1, с. 259]. 

Зіставлення Є. Басіним можливості сполучення рі-
зних мистецтв (поезія і музика – у Лессінга, слово і 
міміка – у Балаша) сприяє більшій наочності подаль-
ших міркувань німецького мислителя, пов'язаних з 
поясненням "придатності" сполучення музики і мов 



~ 26 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

різних народів. Лессінг впевнений, що "не всі мови 
однаково придатні для музики" [9, с. 433]. Він пояснює 
це не перевагами у цьому відношенні якоїсь з мов, а 
тим, що взагалі не існує "жодної мови, знаки якої при 
відтворенні вимагали б стільки ж часу, скільки музичні 
знаки", а питання полягає у використанні композито-
ром спеціальних прийомів [9, с. 434]. 

Тим самим, залучивши в естетичний простір своїх 
міркувань музику, Г. Е. Лессінг рішуче "знімає" катего-
ричність критичних зауважень Й. Г. Гердера. Якщо, на 
думку автора "Критичних лісів", для виявлення різниці 
між просторовими і часовими мистецтвами "необхідно 
зіставити одне з одним" не живопис і поезію, які "за 
своєю природою цілком відмінні одне від одного", а жи-
вопис і музику, загальною ознакою яких є вплив "при-
родними засобами вираження" [5, с. 158‒159], то 
Лессінг, звернувшись до історії їхнього виникнення, 
вважає, що природа призначила поезію і музику "наче 
не стільки для поєднання дії, скільки для одного й того 
ж самого мистецтва; і у свій час вони обидві складали 
лише одне мистецтво". Апелюючи до Гердера, він роз-
виває свою думку і уточнює, що з часом вони розділи-
лися на самостійні види, але дозволяє собі "пожалкува-
ти" щодо того, "що через це розділення вже майже не 
думають про їхній зв'язок" [9, с. 429‒430]. Внаслідок 
цього Лессінг залишає за собою право стверджувати, 
що зіставлення у "Лаокооні" живопису і поезії є не таким 
вже й некоректним, оскільки і в поезії, і в музиці, хоча 
вони і використовують різні знаки, наслідування здійс-
нюється у часі. Не зайвим буде відзначити, що не поня-
тійний апарат "засобів виразності" Гердера, а семанти-
чна проблематика "Лаокоона" має теоретичні проєкції у 
дослідженнях ХХ ст. Навіть ті "неточності" і суперечнос-
ті, на які вказували дослідники семантичного аспекту 
Лессінгового трактату, врешті-решт стали своєрідним 
поштовхом для подальшого розвитку наукової думки. 
Р. Інгарден, вказуючи на низку не до кінця розроблених 
позицій теорії знаків Лессінга, разом з тим підкреслює її 
конструктивний потенціал. Він вважає, що "головні су-
дження" Лессінга стали "підготовкою до деяких сучас-
них досліджень", відкривши певні можливості для тво-
рів живопису і поезії, а також для рішення низки питань 
теорії мистецтва [7, с. 263]. Це дозволило польському 
ученому задекларувати, що "Лаокоон" не лише не за-
старів, не лише піднімається над своєю добою, але 
залишається актуальним і для сучасної наукової думки. 
Це мали на увазі й італійські філософи Дж. Реалє і 
Д. Антисері, говорячи про те, що "лаокоонізм залиша-
ється популярним навіть в естетиці ХХ ст." [11, с. 755]. 

Висновок. Таким чином, в межах однієї статті прос-
тежено погляди на теорію знаків Г. Е. Лессінга, що ви-
кладені у працях Й. Г. Гердера ("Критичні ліси"), 
Р. Інгардена ("Дослідження з естетики") і Є. Басіна 
("Мистецтво і комунікація"), які присвячені безпосеред-
ньо дослідженню семантичної проблематики "Лаокоо-
на". Незважаючи на значний корпус наукових дослі-
джень теоретичної спадщини німецького просвітника, 
даний аспект всебічно розглянуто лише зазначеними 
авторами (йдеться про східноєвропейські джерела). З 
метою виявлення суті розбіжностей між Й. Г. Гердером і 
Г. Е. Лессінгом в галузі встановлення кордонів між мис-
тецтвами особлива увага приділена аналізу гердерівсь-
кої концепції порівняльного аналізу живопису, музики і 
поезії, яка базується на різниці їхніх засобів впливу на 
реципієнта – "у просторі", "у часі" і "за допомогою сили". 
Вивчення досліджень семантичної проблематики "Лао-
коона" показало перспективність її концептуальних орі-
єнтирів для теоретичного пошуку як в галузі естетики 
(Р. Інгарден, Є. Басін), так і мистецтвознавства 
(А. Вартанов, Б. Балаш). У зіставленні позицій Є. Басіна 

і Р. Інгардена щодо теорії знаків Лессінга виявлено дис-
кусійний характер їхніх суджень стосовно обґрунтованої 
у "Лаокооні" специфіки знаків, які використовуються у 
поезії. У статті також вперше розглянуті міркування 
Лессінга щодо можливості з'єднання різних видів мис-
тецтва, обмеженість сполучення яких залежить від спе-
цифіки знаків, що використовуються тим чи іншим ви-
дом мистецтва, а також підкреслено продуктивність 
закладеної німецьким мислителем ідеї. Даний аспект 
розкривається не лише шляхом аналізу Лессінгового 
трактату, але й через звернення до думки А. Вартанова 
і Б. Балаша. Стаття не охоплює всіх аспектів даної 
проблеми. Підставою для її подальшої наукової роз-
робки може стати проблема іконічного знака в теорії 
сценічної виразності Г. Е. Лессінга. І хоча в іншій фун-
даментальній праці просвітник буде більш обережно 
використовувати поняття "знак", термінологічно коди-
фікуючи його в лексиконі своїх міркувань поняттями 
"значущість рухів", "значущість жестів", "значущість 
інтонацій" і т. п., але у контексті загального перебігу 
його роздумів про театр як комунікативну систему їхня 
кореляція з поняттям "знак" є очевидною.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Балаш Б. Кино. Становление и сущность нового киноискусства / 
Б. Балаш [пер. с нем. М. П. Брандес. Общая редакция и предисловие 
Р. В. Юренева]. – М.: Прогресс, 1968. – 328 с. 

2. Балаш Б. Культура кино / Б. Балаш [пер. с нем., под ред. и с 
предисл. А. Пиотровского]. – Л.-М.: Госиздат, 1925. – 96 с. 

3. Басин Е. Я. Искусство и коммуникация: очерки из истории фило-
софско-эстетической мысли / Е. Я. Басин – М.: МОНФ, 1999. – 240 с. 

4. Вартанов Ан. Образы литературы в графике и кино / 
Ан. Вартанов – М: Изд-во Академии наук СССР, 1961. – 312 с.  

5. Гердер И. Г. Избранные сочинения / И. Г. Гердер [вст. статья 
В. М. Жирмунского]. – М.-Л.: Художественная литература, 1959. – 
VІІ‒LІХ, 392 с. 

6. Гулыга А. В. Гердер / А. В. Гулыга [Издание 2-е, доработанное] – 
М.: Мысль, 1975. – 181 с. 

7. Ингарден Р. Исследования по эстетике / Р. Ингарден. – М.: 
Издательство иностранной литературы, 1962. – 572 с. 

8. Кассирер Э. Философия Просвещения / Э. Кассирер [Пер. с нем.] 
– М.: Российская политическая энциклопедия" (РОССПЭН), 2004. – 
400 с. (Серия "Книга света"). 

9. Лессинг Г. Э. Лаокоон, или О границах живописи и поэзии  
/ Г. Э. Лессинг [редакция, вст. статья Г. М. Фридлендера ]. – М.: Худо-
жественная литература, 1957.– 519 с. 

10. Поляков М. В мире идей и образов. Историческая поэтика и те-
ория жанров / М. Поляков. – М.: Советский писатель, 1963. – 367 с. 

11. Реале Дж. и Антисери Д. Западная философия от истоков до 
наших дней В 4 т. / Дж. Реале и Д. Антисери. ‒ Т. 3. ‒ СПб.: Пневма, 
2010. – 868 с. 

 
REFERENCES: 

1. Balash, B. (1968). Kino. Stanovlenie i suschnost' novogo 
kinoiskusstva [Formation and substance of new cinema art]. Мoskow, 
Progress. 

2. Balash, B. (1925). Kul'tura kino [Cinemaculture]. Leningrag-Moskow, 
Gosizdat. 

3. Basin, E. Ja. (1999). Iskusstvo i kommunikacija: ocherki iz istorii 
filosofsko-jesteticheskoj mysli [Art and communication: essays about history 
of philosophic-aesthetic thought]. Moskow, МОNF. 

4. Vartanov, An. (1961). Obrazy literatury v grafike i kino [Images of 
literature in graphic and cinema]. Мoskow, Publishing office of Academy of 
Arts of USSR.  

5. Herder, J. G. (1959). Izbrannye sochinenija [Selected works]. 
Moskow-Leningrad, Hydozhestvennaja literatura. 

6. Gulyga, A. V. (1975). Gerder [Herder]. Мoskow, Mysl'. 
7. Ingarden, R. (1962). Issledovanija po jestetike [Researches on 

aesthetics]. Мoskow, Izdatelstvo inostrannoj literatury. 
8. Kassirer, Je. (2004). Filosofija Prosveschenija [Enlightenment 

philosophy]. Moskow, Rossijskaja politicheskaja jenciklopedija (ROSSPEN). 
(Edition "Kniga sveta"). 

9. Lessing, G. E. (1957). Laokoon, ili O granicah zhivopisi i poezii 
[Laocoon or upon the limits of painting and poetry]. Мoskow, 
Hydozhestvennaja literatura. 

10. Poljakov, M. (1963). V mire idej i obrazov. Istoricheskaja pojetika i 
teorija zhanrov [In the world of ideas and images. Historical poetics and 
theory of genres]. Мoskow, Sovetskij pisatel'. 

11. Reale, J., Antiseri, D. (2010). Zapadnaja filosofija ot istokov do 
nashih dnej [Western philosophy from beginnings till our times]. In 4 
volumes. St. Petersburg, Pnevma. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  12 . 0 2 . 20  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 27 ~ 

 

 

Г. Д. Миленькая, д-р иск., проф. 
Киевский национальный университет театра, кино  
и телевидения имени И. К. Карпенко-Карого 
ул. Ярославов Вал, 40, г. Киев, 01054, Украина 

 
"ЛАОКООН" Г. Э. ЛЕССИНГА: ПОТЕНЦИАЛ СЕМАНТИЧЕСКОГО ПОДХОДА 

 
В статье рассмотрены теоретические исследования, посвященные непосредственно критическому осмыслению теории знаков 

Г. Э. Лессинга. Сопоставлены различные взгляды на семантический аспект его трактата "Лаокоон" в эстетической мысли ХVІІІ–
ХХ вв., вследствие чего выявлен дискуссионный характер авторских подходов к обоснованному Лессингом семантическому различию 
между видами искусства. 

Осуществлена попытка проанализировать взгляды на теорию знаков Г. Э. Лессинга, изложенные в трудах И. Г. Гердера ("Крити-
ческие леса"), Р. Ингардена ("Исследование по эстетике") и Е. Басина ("Искусство и коммуникация"), посвященных непосредственно 
исследованию семантической проблематики "Лаокоона". В сравнении позиций Е. Басина и Р. Ингардена по теории знаков Лессинга 
обнаружен дискуссионный характер их суждений относительно обоснованной в "Лаокоон" специфики знаков, которые используются 
в поэзии. В статье также впервые рассмотрены соображения Лессинга о возможности соединения различных видов искусства, огра-
ниченность сочетания которых зависит от специфики знаков, используемых тем или иным видом искусства, а также подчеркнута 
производительность заложенной немецким мыслителем идеи. 

Ключевые слова: семантический аспект, знаки, поэзия, живопись, музыка, пространственное искусство, временное искусство. 
 

H. D. Mylenka, Doctor of Art, Associate Professor 
Kyiv Karpenko-Karyi National University of Theatre,  
Cinema and Television  
40, Yaroslaviv Val, Kyiv, 01054, Ukraine 

 
G. E. LESSING'S LAOCOON: THE POTENTIAL OF THE SEMANTIC APPROACH 

 
Despite the large array of studies of the theoretical heritage of the German enlightener, this aspect has been most fully developed in the works 

of I.G. Gerder (article "Critical forests"), R. Ingarden (monograph "Research in aesthetics") and E. Basin (monograph "Art and communication"). In 
updating the potential of the semantic problematic of Laocoon, considerable assistance is provided by the recourse to studies in which the 
fruitfulness and relevance of this aspect of the Lessing tract is emphasized to one degree or another. There is an attempt to analyze, in one 
theoretical space, works on Lessing theory of signs. 

In order to identify the essence of the disagreement between I.G. Gerder and G.E. Lessing in the field of establishing boundaries between the 
kinds of art, special attention is paid to the consideration of Gerder concept of comparative analysis of painting, music and poetry, which is based 
on the difference of their ways of influence on the recipient – "in space", "in time "and" by force". In the process of analyzing Gerder's reflections, 
not only his critical attitude to the theory of signs developed by Lessing was considered, but also an attempt by the opponent of "Laokoon" author 
to justify the use of key concepts of metaphysics to compare the impact of different kinds of art. 

When comparing the views of E. Basin and R. Ingarden on the semantic aspect of "Laocoon", the debatable nature of their judgments about the 
characterization of the characters used in poetry by Lessing is identified. In addition, the article analyzes Lessing's thinking about the possibility of 
connecting different types of art, the organic combination of which depends on the specifics of the signs used by one or the other art, as well as 
emphasizes the productivity of the German thinker's idea. This aspect is revealed not only through the analysis of "Laokoon" in the works of 
E. Basin and R. Ingarden, but also by turning to the theoretical developments of E. Cassirer, B. Balash, A. Vartanova. Thus, the study of the 
semantic issues of Laokoon has shown the prominence of its conceptual landmarks for theoretical search, both in the field of aesthetics and art. 

Key words: semantic aspect, signs, poetry, painting, music, spatial art, temporary art. 
 
 
 
УДК 378.4(477-25): 929 Челпанов Г. І. 

В. Г. Нападиста, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
napadistaya@ukr.net 

 
ЕТИЧНІ ІДЕЇ ГЕОРГІЯ ІВАНОВИЧА ЧЕЛПАНОВА:  
ДО ІСТОРІЇ УНІВЕРСИТЕТУ СВ. ВОЛОДИМИРА 

 
У статті розглянуто етичні ідеї у творчому спадку Г. І. Челпанова, професора Університету Св. Володимира, ві-

домого у свій час науковця, засновника наукових установ, який активно сприяв поширенню/поглибленню філософсь-
кої культури серед студентства та популяризував актуальну етичну проблематику у публічному просторі. 

Дослідницький інтерес Г. І. Челпанова був головним чином зосереджений на проблемі свободи волі, яка видається 
домінантною в його етичних дослідженнях та визначенні ціннісних засад у баченні перспектив людського життя. За 
переконанням науковця, обґрунтування свободи волі людини у причинно залежному світі є вкрай складним завданням і 
водночас надзвичайно важливим для визнання вищих цінностей людства. Визначальною у його погляді на свободу 
волі є не причинність, а відповідальність людини за свої дії. Г. І. Челпанов не лише обґрунтовував наявність свободи 
волі, а й розмірковував над шляхами її досягнення, оскільки, за його переконанням, свобода волі не є споконвічним да-
ром, а постає як результат наполегливої праці особистості, а це, у свою чергу, відкриває можливості для зміни та 
вдосконалення особистості за наявності її бажання. 

Ключові слова: Університет Св. Володимира, Г. І. Челпанов, свобода волі, моральна відповідальність, песимізм, оптимізм. 
 
Постановка проблеми. Відомий учений, шанований 

педагог, визнаний творець та засновник наукових уста-
нов Георгій Іванович Челпанов вповні зажив науко-
вої/педагогічної/управлінської слави ще за життя. Чис-
ленні напрацювання у сфері логіки, психології, новітньої 
для свого часу окремішньої галузі наукового знання; ін-
тенсивна лекторська діяльність як у навчальних закла-
дах, так і у публічному просторі; наполеглива праця у 
створенні установ, спрямованих на інституалізацію пси-
хології як науки, забезпечили авторитетність 
Г. І. Челпанова у наукових колах та разом з тим спричи-

нили численні міжособистісні колізії, що ґрунтувались на 
різних ідейних уподобаннях та ідеологічних спрямуван-
нях і стали причиною його професійних та житейських 
поневірянь, а також обумовили амбівалентність подаль-
ших суджень щодо його наукових здобутків, неоднознач-
ність оцінок його заслуг та прорахунків. Така невизначе-
ність, породжена ідейно-політичними настановами у на-
шому недалекому історичному минулому, попри значний 
запит/популярність Г. І. Челпанова у науковому дискурсі 
останніх років радянської доби і часів незалежної Украї-
ни, стала причиною тривалої відсутності цілісного аналі-

© Нападиста В. Г., 2020



~ 28 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

зу наукового доробку ученого. А те, що значна частка 
творчих пошуків Г. І. Челпанова була зосереджена в ца-
рині психології, що закономірно привертало увагу дослі-
дників саме цієї сфери, обумовило наявність лакун у 
дослідженні його багатопланової філософської спадщи-
ни, зокрема напрацювань у сфері етики.  

Аналіз досліджень і публікацій. Історіографія жит-
тєво-творчого шляху Г. І. Челпанова (на сьогоднішній 
день доволі численна і різноманітна у тематичних про-
явах, класифікаціях, оцінках) позначена відмінностями 
як в інтенсивності, так і у тематичному спрямуванні до-
слідницького пошуку, що обумовлено ідеологічним кон-
текстом певного історичного періоду. 

Серед тих, хто розпочинав історіографічний аналіз 
творчого доробку Г. І. Челпанова, були М. О. Бердяєв 
та В. В. Зеньковський, слухачі його лекцій в Університе-
ті Св. Володимира. Виклад наукових поглядів ученого 
подано в історико-філософських працях О. Ф. Лосєва, 
Е. Л. Радлова, Б. В. Яковенка. 

У радянську добу дослідницькі запити щодо творчо-
сті Г. І. Челпанова визначалися потребою критики про-
тивників/опонентів марксизму, до яких він належав 
(О. О. Буділова); історіописанням наукових інституцій, 
що сприяли становленню психології як науки, зокрема 
Психологічного інституту ім. Л. Г. Щукіної, засновником 
якого він був (О. О. Нікольська, Л. О. Радзіховський, 
М. О. Рибников, О. П. Чернов); систематизацією здобу-
тків психології як науки у радянську добу, до примно-
ження яких він доклав чимало зусиль (А. М. Ждан, 
А. В. Петровський, А. О. Смірнов, В. В. Умріхін). 

У пострадянський період інтерес українських та ро-
сійських науковців до персони Г. І. Челпанова обумов-
лювався загалом зміною ідеологічної парадигми та пот-
ребою перегляду його наукового спадку в новій оптиці 
(О. І. Абрамов, С. О. Богданчиков, В. О. Плужнік, 
М. Л. Ткачук), ювілейними датами як самого вченого, 
так і структур, до функціонування/створення яких він 
долучився упродовж свого професійного життя, що 
спонукали до розгляду його багатогранної ідейної спа-
дщини (А. А. Бреусенко, В. І. Манжура, І. П. Маноха, 
Н. Г. Мозгова, В. А. Роменець). В останнє десятиліття 
історіографічний аналіз творчого доробку Г. І. Челпанова 
поповнився дослідженнями, які охоплюють його філо-
софське надбання (І. В. Березінець, Є. В. Верховцева, 
І. В. Гладкова, А. Є. Залужна, С. В. Веремейчик, 
Т. Д. Суходуб, С. А. Чайка). 

Що стосується етичної проблематики у творчому 
спадку Г. І. Челпанова, то переважно дослідники обме-
жувались констатацією факту її наявності у комплексі 
філософсько-психологічних зацікавлень вченого. Тому 
етична складова його теоретичного надбання потребує 
цілісного дослідження з виокремленням погля-
дів/ідей/позицій/рішень, актуальних для проблемного 
сьогодення та малопрогнозованого майбутнього, не зва-
жаючи на окремі огляди "моральної філософії" науковця 
(І. В. Гладкова). Зрозуміло, що для даної статті це надто 
амбітне завдання, тому обмежимося артикуляцією про-
відних етичних ідей у науковому доробку Г. І. Челпанова, 
чим, сподіваємося, звернемо увагу наукової спільноти на 
цю важливу і продуктивну грань його творчого надбання. 

Мета статті. Долучити до сучасного культурологічно-
го дискурсу в Україні етичну складову творчої спадщини 
Георгія Івановича Челпанова, виокремити домінантні 
проблеми його етичних розмислів та артикулювати ідейні 
позиції щодо основних шляхів їхнього вирішення. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Георгій 
Іванович Челпанов народився 1862 року у м. Маріуполь, 
середню освіту здобув у маріупольській Олександрійсь-

кій гімназії. Навчання продовжив у Новоросійському уні-
верситеті (м. Одеса) на історико-філологічному факуль-
теті (1883‒1887 рр.), де в ті часи філософські дисципліни 
викладав М. Я. Грот. Потужні природні здібності, праце-
любність, успішне навчання уможливили поїздку 
Г. І. Челпанова до Московського університету для підго-
товки до професорського звання. Після складання магіс-
терського іспиту (1890 р.) він стає приват-доцентом, а 
1892 р. отримує призначення до Університету 
Св. Володимира на кафедру філософії. Захист магістер-
ської дисертації "Проблеми сприйняття простору у зв'яз-
ку з ученням про апріорність і вродженість. Ч. 1)" 
(1896 р.) дав можливість отримати звання екстраорди-
нарного професора. Після захисту докторської дисерта-
ції (1904 р.) "Проблема сприйняття простору у зв'язку з 
ученням про апріорність і вродженість. Ч. 2) 
Г. І. Челпанов стає ординарним професором університе-
ту. Під час роботи в Університеті Св. Володимира він 
керував Психологічною семінарією, що була створена 
при університетській кафедрі філософії з його та профе-
сора О. М. Гілярова ініціативи з метою формування 
філософського світогляду у студентства, а також ре-
дагував і видавав "Праці Психологічної семінарії при 
Університеті Св. Володимира: філософські досліджен-
ня", де свого часу друкувалися її активні учасники – 
В. В. Зеньковський, Г. Г. Шпет, А. М. Щербина. 

Г. І. Челпанова надзвичайно поважали студенти. 
М. Бердяєв, на той час студент університету, згадував, 
яким успішним і популярним був його курс критики мате-
ріалізму. У філософії Челпанов, на думку М. Бердяєва, 
виявив себе передусім педагогом, "але він був надзви-
чайно живою людиною, котра всім цікавилася, він був 
для свого часу новим типом професора" [1, с. 125]. Пе-
дагогічні таланти Челпанова високо оцінював 
В. Зеньковський [3, с. 243], а його учень П. П. Блонський 
згадував, що аудиторія, де читав Челпанов, завжди була 
переповненою студентами" [2, с. 61]. 

З ініціативи Л. М. Лопатіна 1907 р. Г. І. Челпанова 
запрошують до Московського університету, де він посі-
дає кафедру філософії. У Москві повною мірою прояв-
ляється ще одна грань таланту цієї людини – неабиякі 
організаторські здібності (річ у тім, що Г. І. Челпанов 
погодився на перехід до Московського університету за 
умови надання йому можливості створити Психологічну 
лабораторію; подібна була в Києві, заснована 
І. А. Сікорським, де Г. І. Челпанов працював у 
1897‒1907 рр.). "Це був талановитий режисер, що вмів 
блискуче диригувати створеним ним оркестром. А діб-
рати людей, спонукати їх до роботи, створити дружний 
колектив – усе це вдавалося йому чудово. Педагог та 
організатор він був надзвичайний", – згадував 
М. О. Рибников, студент Московського університету, що 
брав участь у роботі Психологічного семінару 
Г. І. Челпанова та створенні Психологічної лабораторії 
у Москві [4, с. 11]. Він зумів згуртувати навколо себе 
колектив молодих співробітників і з їхньою допомогою 
налагодив дослідницьку роботу з психології, створив 
Психологічний інститут за матеріальної підтримки ко-
мерсанта С. І. Щукіна. При Психологічному інституті з 
ініціативи Г. І. Челпанова видавався науковий часопис 
"Психологическое обозрение", у якому публікувалися 
результати досліджень співробітників інституту. 

1923 р. Г. І. Челпанова усувають від керівництва 
інститутом через його теоретичні міркування щодо 
обмежених можливостей застосування марксистської 
філософії до вирішення психологічних проблем. Но-
вим директором призначено К. Корнілова, першого 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 29 ~ 

 

 

московського учня Г. І. Челпанова, до наукового ста-
новлення якого Челпанов доклав чимало зусиль і, 
звичайно, не міг очікувати на зраду. "Він 
(Г. І. Челпанов) навчив К. Корнілова… вимірювати час 
реакції людини, а той вирішив, що в цьому полягає уся 
психологія, і спробував створити своє вчення про неї, 
яке назвав реактологією. Не вина Г. І. Челпанова, що 
К. Корнілов не засвоїв уроків душі" [5, с. 81]. 

Після звільнення з Психологічного інституту 
Г. І. Челпанов за сприяння свого учня з Університету 
Св. Володимира Г. Г. Шпета влаштувався до Державної 
академії художніх наук (Г. Шпет був її віце-президентом у 
1924‒1929 рр.) і продовжив свої наукові психологічні по-
шуки в царині проблем естетики, досліджуючи природу 
художньої творчості й естетичного задоволення. Останні 
роки Г. І. Челпанов провів у великій матеріальній і духов-
ній скруті, а передчасна смерть доньки та трагічна доля 
сина прискорили кінець його життя (1936 р.). 

Центром наукових інтересів Г. І. Челпанова була пси-
хологія, яка на той час набувала статусу самостійної від 
філософії науки і розбудовувала власну наукову струк-
туру. Але, на переконання Г. І. Челпанова, непорушним 
мав залишатися тісний методологічний зв'язок психології 
з філософією, особливо з етикою. Етична проблематика 
була постійно в полі зору ученого, який сприяв її презен-
тації/популяризації як у форматі студентської філософ-
ської освіти, так і у публічному просторі для інтелектуа-
льного кола, небайдужого до питань моралі. Він читав 
спеціальний курс публічних лекцій з історії етики, зафік-
сований в "Історії основних питань етики" (1897 р.), роз-
мірковував над цінностями життя, категорично запере-
чуючи песимістичні критерії в їх оцінках – "Про цінність 
життя (Критика песимізму)" (1896), ґрунтовно цікавився 
проблемою свободи волі, міркування з приводу якої ви-
клав у роботі "Про свободу волі" (1897), приділив значну 
увагу моральній системі утилітаризму ("Моральна систе-
ма утилітаризму. Виклад та критика" (1900)). 

Окрім цього, в контекст наукових інтересів 
Г. І. Челпанова входило питання ціннісних засад проце-
су виховання молодого покоління та якості його освіти 
(збірка статей "Психологія та школа" (1912). Коли заро-
дилася така галузь психологічного знання, як індивідуа-
льна психологія з системою тестів у її основі, 
Г. І. Челпанов приділив їй особливу увагу як дуже поді-
бній до експериментальної педагогіки. Індивідуальна 
психологія мала за мету пізнання здібностей індивіда і 
визначення на цій основі так званого психологічного 
діагнозу особистості. Але Челпанов був переконаний, 
що сучасна йому індивідуальна психологія може визна-
чати лише ті чи інші психологічні ознаки особистості, 
але аж ніяк не індивідуальність у цілому. Для вченого 
надзвичайно складною була проблема, хто ж повинен 
збирати наукові дані, має право ставити "діагноз" і ро-
бити прогнози розвитку особистості, конче – коли йде-
ться про школу. Застосування тестів у школах виклика-
ло у Г. І. Челпанова велике занепокоєння. Він був гли-
боко переконаний, що педагогіка повинна передусім 
спиратися на філософську етику, яка обґрунтовує ідеа-
ли виховання, психологія ж лише вказує на ті засоби, за 
допомогою яких можна досягти цих ідеалів. Нині, коли 
виявляється підвищений інтерес до практичної психо-
логії, до застосування її можливостей у багатьох галу-
зях, думки Г. І. Челпанова щодо взаємозв'язку етики та 
психології у формуванні духовних підвалин розвитку 
особистості є надзвичайно актуальними. 

З-поміж названих етичних проблем, що входили у 
горизонт зацікавленості науковця, найбільш актуаль-

ною для нього була проблема свободи волі. 
Г. І. Челпанов зазначав, що питання свободи волі є до-
вговічним і вкрай важким, від його розв'язання залежать 
мораль, юриспруденція, виховання [6, с. 126]. Розгля-
даючи проблему свободи волі, філософ наголошував, 
що виникає вона у зв'язку з проблемою відповідальності 
людини за свої дії. І класична, і християнська філософії 
намагаються розв'язати питання стосунків між людиною і 
природою, між людиною і Богом. Якщо визнати, що дії 
людини – це необхідна ланка в механізмі Всесвіту, то 
практично неможливо довести її відповідальність за свої 
дії. Г. Челпанов писав: "... філософії потрібно було дове-
сти, що людська воля не залежить від загальної світової 
причинності, тобто що людина наділена свободою волі, 
бо лише за таких умов можна було довести, що людина 
відповідальна за свої справи" [7, с. 9]. 

Найшанованіші філософи й богослови не оминули у 
своїй творчості цього питання, дуже складного для  
розв'язання та надзвичайно важливого для визнання 
вищих цінностей людства. Проблема свободи волі обго-
ворюється у європейській філософії ще з античних часів і 
має свою специфіку/відмінності як у постановці, так і у 
запропонованих рішеннях. Г. І. Челпанов убачав особли-
вість власної постановки цієї проблеми в тому, що від-
мовився від традиційного розгляду свободи волі. Для 
твердження про існування свободи волі не потрібні дока-
зи того, що воля не входить у світову причинність. "Воля 
перед судом самосвідомості не повинна бути незалеж-
ною від світової причинності, і навіть якби було науково 
доведено, що воля входить у світову причинність, то з 
цього б не випливало, що свобода є ілюзія" [6, с. 147]. 

Складність вирішення проблеми свободи волі зумо-
влюється, на думку Челпанова, неправильною первин-
ною постановкою проблеми. "Багато хто запитує, чи є 
свободна воля, сподіваючись отримати таку ж однозна-
чну відповідь, як тоді, коли б ішлося про блакитність 
неба і прозорість води" [6, с. 126]. Цю проблему можна 
розв'язати лише після того, як з'ясуємо, що являє со-
бою свобода волі взагалі. Зрозуміти сутність волі не 
можна за допомогою емпіричних досліджень, які перед-
бачають наявність чи відсутність перешкод для вольо-
вих дій. Це можна зробити через історичний екскурс, 
"щоб уловити всі відтінки теорії про свободу волі" [6, 
с. 127]. Треба зрозуміти, чим була викликана необхід-
ність постановки цієї проблеми. 

Г. Челпанов наводить три докази існування сво-
боди волі: 

1) психологічний – воля є вилученням із загальної 
низки причинності, що розпочинає низку явищ сама по 
собі, без причини; 

2) метафізичний – наша воля може розпочати низку 
рухів без затрати енергії, наділена творчою здатністю і 
творить із нічого, тобто є вільною і не входить у загаль-
ний механізм всесвіту; 

3) моральний – самосвідомість свідчить про наяв-
ність відповідальності; за відсутності свободи таке свід-
чення було б неможливим. 

Перші два докази, на думку Челпанова, суперечать 
даним науки, бо визнають наявність безпричинних 
явищ. Як прихильник ствердження тотальної влади 
закону причинності, Г. І. Челпанов не заперечував ная-
вність свободи волі. "…Причинність волі заперечувати 
я не збираюся, та все ж таки свободу волі буду захища-
ти" [6, с. 138]. Вчений уважав за необхідне вивести 
проблему свободи волі за межі протистояння безпри-
чинності та причинності, тобто свободи й необхідності, 
тому що поняття свободи й необхідності не протилежні, 



~ 30 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

цілком одне з одним сумісні. Для того, хто не зрозуміє, 
що свобода й необхідність є поєднувані поняття, й іс-
тинний зміст етичного розуміння свободи волі буде не-
приступним [6, с. 141]. 

Отже, розв'язання проблеми свободи волі для 
Г. Челпанова можливе лише у сфері моральній. Тільки 
з цієї позиції свобода волі може бути захищена зі збе-
реженням первинного змісту [6, с. 140]. Оскільки про-
блема свободи волі розв'язується заради моральних 
цілей, то може бути вирішена незалежно від розв'язан-
ня нами питання про причинність волі. 

Наявність свободи волі він виводить з існування по-
чуття відповідальності. "Ми володіємо свободою волі 
тому, що в нас є почуття відповідальності, є усвідом-
лення того, що ми або наш характер – істинна причина 
даної дії і що він, тобто характер, не залежить ні від 
яких зовнішніх причин і може бути нами змінений і по-
ліпшений. Це відчуття відповідальності і є причиною 
того, що ми волю вважаємо вільною" [6, с. 145]. 

Для академічної філософії в Україні характерне не 
тільки констатування наявності свободи волі, а й роз-
робка шляхів її досягнення, оскільки свобода волі не є 
споконвічним даром, а постає внаслідок конкретної на-
полегливої праці особистості. Наявність свободи волі 
передбачала можливість зміни та вдосконалення осо-
бистості за наявності її бажання. Така постановка пи-
тання докорінно відрізнялася від шопенгауерівської 
ідеї, яка полягала в тому, що "характер людини постій-
ний: він залишається однаковим упродовж усього жит-
тя. Під змінною оболонкою своїх років, своїх відносин, 
навіть своїх знань і поглядів криється, як рак у своєму 
панцирі, тотожна й істинна людина, зовсім незмінна і 
завжди однакова. …Людина ніколи не міняється" [9, 
с. 82]. Г. І. Челпанов дотримувався протилежного погля-
ду. Він стверджував, що людина, піднімаючись над при-
родою, протиставляє себе їй, але не визначається нею. 
Коли людина стає особистістю, то «кожної хвилини свого 
життя може представити своє "я"» і тому вона є відпові-
дальною "за кожний одноосібний прояв життя" [6, с. 146]. 
На цій підставі Г. І. Челпанов робив висновок, що свобо-
да волі не є першопочатковою здатністю людської істоти, 
це здатність, набута упродовж історичного життя усім 
родом, але кожним окремим індивідом вона повинна 
бути знову здобута. Ця думка Г. І. Челпанова вказує на 
те, що людина отримує свободу волі не як дар роду 
людському, а здобуває її на шляху особистого станов-
лення, людина постає творцем своєї свободи. 

Окрім фундаментальної розробки проблеми свобо-
ди волі Г. І. Челпанов доклав чимало творчих зусиль до 
критики концепцій песимізму А. Шопенгауера та 
Е. Гартмана. Як психолог, свої аргументи він будував 
на підставі аналізу поняття волі. Воля у "великих песи-
містів" виявляється як прагнення, а оскільки прагнення 
викликається зазвичай якимось недоліком, то його мо-
жна вважати стражданням. Таким чином, воля є дже-
релом нещастя у світі. Г. Челпанов розумів волю як 
складову тріади: потяг, бажання і воля [8, с. 62]. Хоч ці 
стани, на думку Челпанова, розрізнити важко, але вони 
мають певні відмінності. Потяг – момент, що виникає 
внаслідок незадоволення якоїсь потреби, супроводжу-
ється відчуттям незадоволення і дуже туманним уяв-
ленням про предмет бажання, а головне – про спосіб 
задоволення потягу. Коли у свідомості постає більш 
чітке уявлення про предмет і шлях оволодіння ним, то 
цей стан Челпанов називав бажанням. Останній етап – 
хотіння, або воля у власному розумінні, характерний тим, 
що йому притаманні свідомий вибір і рішення діяти в 

тому чи іншому напрямі. "Ці три моменти по-різному сто-
суються почуттів задоволення і страждання: крім того, 
вони входять до складу психічного життя у дуже різних 
пропорціях" [8, с. 63]. Тільки потяг завжди супроводжу-
ється почуттям страждання, стверджував учений. Та 
цього не можна сказати про бажання, а хотіння (воля у 
власному розумінні) не тільки не є стражданням, а на-
впаки – це єдине джерело для боротьби зі стражданням. 
Отже, твердження А. Шопенгауера неправомірне. Наше 
життя не є суцільним стражданням: так могло бути, як-
би наше життя складалося тільки з самого лише потягу. 

За А. Шопенгауером, наше психічне життя – це або 
незадоволений потяг, або нудьга. Г. І. Челпанов нази-
вав ці моменти "крайніми", і тому їх можна вважати ви-
падковостями, а не закономірністю, адже життя склада-
ється в цілому з проміжних станів, не завжди забарвле-
них у песимістичні тони. 

Г. І. Челпанов не погоджувався з А. Шопенгауером у 
тому, що задоволення має негативний характер, тобто 
означає не що інше, як відсутність страждання, оскільки 
так само можна було би сказати про негативний харак-
тер страждання як відсутність задоволення. На думку 
Г. І. Челпанова, задоволенню не завжди передують 
страждання, значить, висновок про його негативний 
характер неправомірний. 

Найбільшою помилкою песимістів Г. І. Челпанов ува-
жав кількісний підрахунок задоволень і страждань. Скла-
дання "балансу задоволень і страждань; ця песимістична 
бухгалтерія будується на вельми сумнівних основах" [8, 
с. 65]. За переконанням ученого, такого підрахунку в жо-
дному разі не можна робити, бо страждання і задово-
лення "не становлять чогось однорідного, а навіть на-
впаки, вони є зовсім різними явищами. Тому вони стано-
влять непорівнянні величини" [8, с. 65]. І головна причи-
на неправомірності "комерційно-рахункового" підходу в 
тому, що сфера морального розвитку людини така, що в 
ній будь-яка статистика неможлива [8, с. 71]. 

Таким чином, ні крайній песимізм, ні крайній опти-
мізм не є бажаним станом людської душі. Ним може 
бути "неупереджений всебічний розгляд дійсності, тве-
резе спостереження фактів життя, вільне від особисто-
го ставлення і від випадкового настрою" [8, с. 82]. У 
своїх оцінках життя Г. І. Челпанов схилявся до оптиміс-
тичного прогнозу, в якому людська моральність – хоч і 
повільно, із зупинками, зигзагами, – але все ж таки ру-
хається до кращого. 

Висновок. Розгляд етичних ідей у творчому над-
банні Г. І. Челпанова дає підстави стверджувати, що 
етична компонента була своєрідним контрапунктом у 
багатогранних творчих пошуках науковця. Домінант-
ною темою стала свобода волі – наріжне питання для 
етики. На переконання Г. Челпанова, вирішення цього 
питання визначає роль людини як носія моралі: здатна 
вона відповідати за свої вчинки, чи ця відповідальність 
переноситься на зовнішні обставини; чи є людина ак-
тивною, творчою силою в моральній сфері чи пасив-
ним об'єктом впливу. До кола провідних етичних тема-
тичних зацікавлень науковця відносяться ціннісні на-
станови щодо визначеності життєвих перспектив, зок-
рема песимізму та оптимізму.  

Варто зазначити, що тематична варіативність його 
етичної проблематики суголосна з основними трендами 
тогочасних західноєвропейських філософських студій. 
Ґрунтовна обізнаність Г. Челпанова з новітніми філо-
софськими пошуками провідних європейських філосо-
фів, професійна зрілість та широка ерудиція давали 
підстави для формулювання власної позиції стосовно 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 31 ~ 

 

 

доволі складних для вирішення та неймовірно важли-
вих для моральних умов буття людства проблем. Осо-
бливістю його розгляду питання про свободу волі був 
акцент не на традиційному зв'язку вказаної проблеми зі 
світовою причинністю, а на потребі відповідальності 
особи як морального суб'єкта. В оцінках та обґрунту-
ваннях ціннісних засад життєвих настанов 
Г. І. Челпанов був непримиренним опонентом великих 
європейських "песимістів" – А. Шопенгауера та 
Е. Гартмана, обстоював безпідставність фаталістичних 
прогнозів стосовно морального розвитку як окремої 
особи, так і людства в цілому. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Бердяев Н. Самопознание / Н. Бердяев. – М.: Книга, 1991. – 445 с. 
2. Блонский П. П. Мои воспоминания / П. П. Блонский. – М.: Пе-

дагогика,1971. – 176 с. 
3. Зеньковский В. В. История русской философии: В 2 т. / 

В. В. Зеньковский. – Л.: ЭГО, 1991. – Т. ІІ. ‒ Ч. І. – 255 с. 
4. Из автобиографии Рыбникова – одного из первых сотрудников 

психологического института // Вопросы психологии. – 1994. – № 1. – 
С. 11–16. 

5. Левитин К. Е. Личностью не рождаются / К. Е. Левитин. – М.: 
Наука, 1990. – 208 с. 

6. Челпанов Г. И. История основных вопросов этики (курс публи-
чных лекций, читанных приват-доцентом в весеннем полугодии 1897 г. 
в актовом зале Университета Св. Владимира) / Г. И. Челпанов. – К., 
1897. – 148 с. 

7. Челпанов Г. И. О свободе воли / Г. И. Челпанов // Мир божий. – 
1897. – Ноябрь. – С. 2‒24. 

8. Челпанов Г. И. О ценности жизни (Изложение и критика песси-
мизма) / Г. И. Челпанов // Мир божий. – 1896. – Декабрь. – С. 62‒82. 

9. Шопенгауэр А. О свободе воли / А. Шопенгауэр // Шопенгауэр 
А. Свобода воли и нравственность. – М.: Республика, 1992. – 
С. 46‒124. 

 
REFERENCES: 

1. Berdjaev, N. (1991). Samopoznanie [Self-knowledge]. Moskow, Kniga.  
2. Blonskij, P. P. (1971). Moi vospominanija [My Memories]. Moskow, 

Pedagogika. 
3. Zen'kovskij, V. V. (1991). Istoriija russkoj filosofii: V 2 t. [History of 

Russian Philosophy: 2 Vol]. Leningrad, JeGO.  
4. Iz avtobiografii Rybnikova – odnogo iz pervyh sotrudnikov 

psihologicheskogo instituta. (1994). [From the Autobiography of Rybnikov ‒ 
One of the First Employees of a Psychological Institute]. Voprosy 
psihologii,1,11–16. 

5. Levitin, K. E.(1990). Lichnost'ju ne rozhdajutsja [Personality is Not 
Born]. Moskow, Nauka.  

6. Chelpanov, G. I. (1897). Istorija osnovnyh voprosov jetiki (kurs 
publichnyh lekcij, chitannyh privat-docentom v vesennem polugodii 1897 g. 
v aktovom zale Universiteta Sv. Vladimira) [The History of the Main Issues 
of Ethics (a course of public lectures delivered by a privat docent in the 
spring semester in 1897 in the assembly hall of the University of St. 
Volodymyr]. Kyiv. 

7. Chelpanov, G. I. (1897). O svobode voli [About Free Will]. Mir 
bozhij, Nojabr', 2‒24. 

8. Chelpanov, G. I. (1896). O cennosti zhizni (Izlozhenie i kritika 
pessimizma) [On the Value of Life (Statement and Criticism of Pessimism)]. 
Mir bozhij, Dekabr, 62‒82. 

9. Shopengaujer, A. (1992). O svobode voli [About Free Will]. 
Moskow, Respublika. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  22 . 1 1 . 19  

 
В. Г. Нападистая, канд. филос. наук, доц.  
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, Киев, 01033, Украина 
 

ЭТИЧЕСКИЕ ИДЕИ ГЕОРГИЯ ИВАНОВИЧА ЧЕЛПАНОВА: 
К ИСТОРИИ УНИВЕРСИТЕТА СВ. ВЛАДИМИРА 

 
В статье рассмотрены этические идеи в творческом наследии Г. И. Челпанова, профессора Университета Св. Владимира, 

известного в свое время ученого, основателя научных учреждений, который активно способствовал распространению/углублению 
философской культуры среди студентов и популяризировал актуальную этическую проблематику в публичном пространстве. 

Исследовательский интерес Г. И. Челпанова был главным образом сосредоточен на проблеме свободы воли, которая представ-
ляется доминантной в его этических исследованиях и определении ценностных основ в видении перспектив человеческой жизни. По 
убеждению ученого, обоснование свободы воли человека в причинно зависимом мире является крайне сложной задачей и одновремен-
но чрезвычайно важной для признания высших ценностей человечества. Определяющей в его взгляде на свободу воли является не 
причинность, а ответственность человека за свои действия. Г. И. Челпанов не только обосновывал наличие свободы воли, но и раз-
мышлял над путями ее достижения, поскольку, по его убеждению, свобода воли не является исконным даром, а выступает как ре-
зультат упорного труда личности, а это, в свою очередь, открывает возможности для изменения и совершенствования личности 
при наличии ее желания. 

Ключевые слова: Университет Св. Владимира, Г. И. Челпанов, свобода воли, моральная ответственность, пессимизм, оптимизм. 
 

V. G. Napadysta, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
ETHICAL IDEAS OF HEORHII IVANOVYCH CHELPANOV:  
TO THE HISTORY OF UNIVERSITY OF ST. VOLODYMYR 

 
The article examines the ethical ideas in the creative heritage of H.I. Chelpanov, a Professor at St. Volodymyr University, a well-known scientist 

at the time, the founder of scientific institutions, who actively promoted the spread and deepening of philosophical culture among students and 
popularized topical ethical issues in public. Although the scientist paid more attention to psychology, it goes unnoticed that moral issues remain 
cross-cutting in all his works: articulation on the basis of ethics for other fields of scientific knowledge is obvious. 

H.I. Chelpanov's research interest was mainly focused on the problem of free will, which seems to be dominant in his ethical interests and the 
definition of value foundations in the vision of human life. According to the scientist, justifying the free will of man in a causally dependent world is 
extremely difficult and, at the same time, extremely important for the recognition of the highest values of humanity. In his view of free will, the 
decisive factor is not its causality but human responsibility for his\her actions. The solution of the free will problem for H.I. Chelpanov was possible 
only in the sphere of morality. Only from this position could free will be protected with the preservation of the original content. Because the problem 
of free will is solved for moral purposes, it can be solved regardless of whether the issue of causality is resolved. Freedom of will, therefore, he 
deduced from the sense of responsibility. 

H.I. Chelpanov not only justified the existence of free will, but also reflected on the ways to achieve it, because, in his opinion, freedom of will is 
not an original gift, but emerges as a result of hard work of the individual, which, in turn, opens opportunities to change and improve the 
personality, if desired. H.I. Chelpanov was an implacable opponent of the great European "pessimists" – A. Schopenhauer and E. Hartmann, 
defended the groundlessness of fatalistic predictions about the moral development of both the individual and humanity as a whole. 

Key words: St. Volodymyr University, H.I. Chelpanov, freedom of will, moral responsibility, pessimism, optimism. 
 



~ 32 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 303.442.4:165.611 
О. І. Оніщенко, д-р філос. наук, проф. 

Київський національний університет театру,  
кіно і телебачення імені І. К. Карпенко-Карого,  
вул. Ярославів Вал, 40, м. Київ, 01034, Україна 

o_lena_lara@ukr.net 
 

ІНТУЇТИВІЗМ АНРІ БЕРГСОНА ЯК КАТАЛІЗАТОР 
ІНТЕРПРЕТАЦІЙНИХ ПРОЦЕСІВ 

 
У статті проаналізовано процес входження інтуїтивізму Анрі Бергсона в європейський філософсько-естетичний 

та мистецтвознавчий простір від 1913 року – року оприлюднення першої англомовної інтерпретації ідей французь-
кого мислителя. Показано, як низка тез його філософської концепції трансформувалася у сферу художньої творчос-
ті, позитивно вплинувши на мистецьку практику ХХ ст., а також виокремлено досвід інтерпретації інтуїтивізму в 
українській гуманістиці. 

Зазначається, що у складній структурі філософської системи Бергсона "інтуїція – інтуїтивізм" посідає особливе мі-
сце. Продемонстровано, що зацікавлене ставлення сучасників до ідей А. Бергсона супроводжувало увесь творчий шлях 
цього видатного філософа, а багатоаспектність його теорії приводила до виокремлення певних її частин як наріжних. 

Ключові слова: інтуїтивізм, інтерпретація, інтуїція, інстинкт, інтелект, час, пам'ять. 
 
Постановка проблеми. У матеріалі даної статті по-

тужно працюють два поняття – інтуїтивізм та інтерпрета-
ція, – які достатньо активно використовуються у просторі 
сучасної гуманістики. Саме цей факт актуалізує система-
тизацію інтерпретаційних процесів, що пов'язані як з 
входженням у теоретичний контекст, так і з функціону-
ванням інтуїтивізму – наріжного комплексу ідей в системі 
поглядів видатного французького філософа Анрі Бергсо-
на (1859–1941). Наразі слід звернути увагу на показову 
обставину, а саме – одна з перших інтерпретаційних 
моделей наукового доробку ученого була здійснена поза 
межами французького культурного простору.  

Оскільки на перетині ХІХ–ХХ ст. окремі ідеї інтуїти-
візму були позитивно сприйняті та оцінені творчою спі-
льнотою низки європейських країн, розгляд впливу бер-
гсонівського тлумачення як творчості, так і мистецтва 
на художню практику ХХ століття представляється до-
волі актуальним. При цьому особливої ваги набуває 
аналіз фактів інтерпретації інтуїтивізму представниками 
авангардистського мистецтва. 

Аналіз досліджень і публікацій. Філософські,  
естетико-мистецтвознавчі та психологічні розмисли 
А. Бергсона, що були оприлюднені ним для широкої  
аудиторії, – прикладами, зокрема, є лекції, прочитані ним 
в Оксфордському університеті 26 та 27 травня 1911 р., 
та доповідь "Філософська інтуїція" на Болонському кон-
гресі 10 квітня 1911 р. – знаходилися в полі зору сучас-
ників філософа починаючи від перших десятиліть ХХ ст. 
Серед авторів, які стояли у витоків інтерпретаційних 
процесів, особливо виокремимо роботи Р. Кронера 
(1910), Б. Бабиніна (1911) та Г. У. Карра (1913).  

Пізніше від робіт загальнотеоретичного плану дос-
лідники почали рухатися до поглибленого аналізу кон-
кретних проблем та використання інтуїтивізму як підґ-
рунтя задля побудови нових форм літератури та кіне-
матографії. Зокрема, нетрадиційні інтерпретаційні 
принципи чітко простежуються у "новому романі" На-
талі Саррот та фільмах зразка "Минулого літа у Марі-
єнбаді". Матеріал статті реконструює і ті "інтерпрета-
ційні наголоси", якими позначений аналіз інтуїтивізму 
в українській гуманістиці. 

Мета статті. Спираючись на хронологічний підхід, 
автор відтворює процес як становлення, так і змін інте-
рпретаційних підходів до інтуїтивізму А. Бергсона – по-
тужної складової його філософської концепції. У проце-
сі реалізації окресленої мети у статті розглядається 
роль інтуїтивізму в мистецькій практиці ХХ ст. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Інтуї-
тивізм, як відомо, є важливим чинником багатоаспект-
ної теоретичної спадщини А. Бергсона. Оскільки різні 

теоретичні складові, що сукупно сформували поняття 
"бергсонізм", знаходилися у взаємодії, а подекуди до-
повнювали одна одну, виокремлення якоїсь конкретної 
з них може мати як самоцінний характер, так і сприяти 
більш повноцінній концептуалізації іншої. 

У складній структурі філософської системи Бергсона 
"інтуїція – інтуїтивізм" посідає особливе місце. По-
перше – це пов'язано із феноменом "інтуїція" як таким, 
що його сутність може бути з'ясована лише на перетині 
кількох гуманітарних наук, а відтак теоретик впритул 
підійшов до застосування міждисциплінарного підходу. 
По-друге – його концепція інтуїції була зацікавлено 
сприйнята європейською художньою спільнотою і вже 
від початку ХХ ст. почала реально впливати на творчий 
процес у різних видах мистецтва. 

Загальновідомо, що наукова кар'єра А. Бергсона ро-
зпочалася в останнє десятиліття ХІХ ст., коли ним була 
захищена дисертація "Досвід про безпосередні знання 
свідомості", а також написані монографії "Матерія і па-
м'ять" та "Сміх в житті і на сцені". У нашій статті «"Про-
блемне поле" французької гуманістики: досвід другої 
половини ХІХ століття» (2020) ми, зокрема, показали, 
що від перших публікацій А. Бергсона французький ку-
льтурний простір почав поступово адаптуватися до та-
ких нових понять, як "інтуїція", "інстинкт", "тривалість", 
"відчужені вдачі – душі митців", "незайманість сприй-
мання", "реальність – пам'ять". Поширенню нових філо-
софських орієнтацій, які приходили на зміну позитивіз-
му, сприяла життєво-творча позиція самого Бергсона, 
котрий протягом 1911–1915 рр. прочитав курс лекцій з 
широкої філософської проблематики у США та Іспанії.  

В означені роки низка творів французького філо-
софа – "Час і свобода волі", "Вступ до метафізики", 
"Творча еволюція", "Матерія і пам'ять", "Сприймання 
плинності" – перекладається мовами європейських 
країн. Означені процеси приводять до того, що вже у 
1913 р. з'являється перша інтерпретація філософської 
концепції Бергсона, в контекст якої включені і питання, 
пов'язані з інтуїцією. 

Автором першої інтерпретаційної моделі, здійсненої 
поза межами Франції, став англійський філософ Гер-
берт Уілдон Карр (1857‒1931), котрий у роботі "Філо-
софія Бергсона" [3] запропонував "популярний виклад" 
його ідей. Наразі обіцянка Г. У. Карра виявилася пе-
редчасною, оскільки "популярно" викласти "бергсонізм" 
не зміг ані він, ані будь-хто інший. Від монографії до 
монографії А. Бергсон ускладнював власну концепцію, 
яка збагачувалася новими, подекуди несподіваними 
ідеями, які, у свою чергу, стимулювали й активізували 
розвиток суміжних з філософією наук: естетики, психо-

© Оніщенко О. І., 2020



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 33 ~ 

 

 

логії, етики, мистецтвознавства. Водночас творча по-
шуковість, що була притаманна працям самого 
А. Бергсона, теоретично розширювала простір власне 
філософії, примушуючи її адаптуватися як до нових 
модифікацій часу, що корегують процес руху "минуле – 
сучасне – майбутнє", так і до "плинності" сприймання. 
Інтерпретаційна модель Г. У. Карра вперше засвідчила 
факт, який був неодноразово підтверджений згодом: 
"бергсонізм" – це сфера інтересів насамперед профе-
сійних філософів, адже "створена" саме для професіо-
налів, здатних збагнути рух розміркувань його автора. 
Однак Г. У. Карру, на нашу думку, вдалося не стільки 
популяризувати ідеї А. Бергсона, скільки представити їх 
тій частині своїх сучасників, хто мав намір долучитися 
до елітарної філософської думки, яка увійшла в євро-
пейський культурний простір межі ХІХ–ХХ ст.  

Інтерпретаційна модель Г. У. Карра спирається на 
принцип систематизації "проблемного поля", що його 
А. Бергсон сформував протягом першого десятиліття 
ХХ ст. Аналізуючи розвідку англійського філософа, слід 
враховувати той факт, що до 1913 р. були написані да-
леко не всі праці фундатора інтуїтивізму, котрий – з 
різною мірою активності – працював до кінця 30-х років. 
Це означає, що до інтерпретаційної моделі Карра не 
могла увійти низка принципових ідей Бергсона, які, зок-
рема, присутні на сторінках "Двох джерел моралі і релі-
гії" – однієї з останніх робіт філософа.  

Оскільки нас передусім цікавить така складова "берг-
сонізму", як інтуїтивізм, доречно наголосити, що 
Г. У. Карр, систематизуючи теоретичні напрацювання 
Бергсона, розташовує "інтуїцію" як четвертий об'єкт роз-
гляду після розділів: 1. "Філософія і життя", 2. "Інтелект і 
матерія". 3. "Інстинкт і розум". Розглянувши феномен 
інтуїції, англійський філософ фіксує увагу ще на трьох 
позиціях, які – певним чином – їй підпорядковані, а саме: 
5. "Свобода". 6. "Дух і тіло" 7. "Творча еволюція".  

Чітка структура дослідження Г. У. Карра дає уявлен-
ня як про те, що в філософській концепції А. Бергсона 
передує інтуїції, так і про те, що нею визначається. 
Стосовно 1913 р., коли писалася "Філософія Бергсона", 
запропонований підхід можна оцінити як об'єктивний, 
оскільки концепція французького ученого знаходилася 
в русі і її наріжна складова "інтуїція – інтуїтивізм" ще 
остаточно не викристалізувалася. Коли ж ми звернемо-
ся до інших інтерпретаційних підходів, то їх автори ма-
ли змогу працювати з усією теоретичною спадщиною 
А. Бергсона, де його позиція початкового періоду поде-
куди корегувалася подальшими напрацюваннями.  

Як зауважував Г. У. Карр, "…цінність філософії і пе-
реконливість, яку вона буде мати для розуму, залежати-
муть в кінцевому рахунку не від неспростовності її логіки, 
а від реальності та значущості тих простих фактів свідо-
мості, на які вона звертає нашу увагу" [3, с. 7‒8]. 

Відштовхуючись від означеної тези, Карр намага-
ється віднайти ті "прості факти свідомості", які, з одного 
боку, є "реальними і значущими", а з другого – обумов-
люють "неспростовність" бергсонівської логіки, яка під-
тверджує потенціал "простих" істин. Так, англійський 
філософ відверто захоплюється реальними чи леген-
даризованими фактами "простих" подразників, які при-
вели до геніальних відкриттів: яблуко Ньютона чи пара і 
вируючий котел Уатта. Наразі найбільше захоплення 
Г. У. Карра викликають розміркування Берклі, що його 
"знаменита теорія ‒ esse = percipi, бути це значить бути 
сприйнятим, – покоїться на такому буденному спосте-
реженні, що тільки його простота і могла бути причиною 
його невідомості" [3, с. 8].  

На думку Карра, самобутність бергсонівського фі-
лософування визначається саме такою "простотою", 

яка межує з геніальністю, наприклад, Ньютона, адже 
спирається на "вічні" засади, а саме: "підкреслення 
фундаментального значення поняття життя", усвідом-
лення того, що "пізнання існує задля життя, а не життя 
для пізнання", і – нарешті – визнання того факту, що 
"життя є тією дійсністю, заради якої існує пізнання і 
заради якої природа отримує свій порядок, що його 
відкриває пізнання". На підґрунті означеного, як вва-
жає Карр, і виникає така важлива для Бергсона конс-
танта, як "життєвий порив" [3, с. 9]. 

Окресливши, так би мовити, перший шар філософ-
ських розмислів А. Бергсона, англійський інтерпретатор 
його ідей звертається до другого, у простір якого вхо-
дить "інтелект", що "дає нам уявлення дійсності. Він 
проводить в живому потоці ті лінії, якими рухається на-
ша діяльність. Він розмежовує дійсність, накреслюючи 
лінії наших потреб, здійснює відбір" [3, с. 15]. 

Особливу увагу Г. У. Карр звертає на "сінематогра-
фічність" інтелекту і високо оцінює цю його рису, відда-
ючи водночас належне вмінню Бергсона формувати 
нові поняття. Цей аспект концепції французького філо-
софа науковці – як правило – осмислювали доволі ґру-
нтовно. Так, Л. Левчук, котра в українській гуманістиці 
найбільш послідовно аналізувала естетико-мистецтво-
знавчий аспект філософії А. Бергсона, у роботі "Інтуїти-
візм і питання художньої творчості" (1969), досліджуючи 
"сінематографічність" інтелекту, зазначає наступне: 
"Діяльність митця Бергсон порівнює з роботою фото-
графічного проявника, який повертає до життя ті вра-
ження, що їх ми колись набули" [5, с. 22].  

Саме "сінематографічність" (Г. У. Карр) або "фото-
графічність" (Л. Левчук) дозволила показати існування 
різних підходів до бергсонівського розуміння "інтелек-
ту": Карр пропонує вкрай широке його тлумачення, яке 
не зафіксоване на якійсь конкретній сфері діяльності, 
тоді як Левчук трансформує "інтелект" у площину худо-
жньої творчості, наголошуючи при цьому на постаті 
митця. Підхід української дослідниці, на нашу думку, 
цілком виправданий, враховуючи те потужне місце, яке 
творчість, мистецтво, особа митця займають у теорети-
чній спадщині А. Бергсона. 

Г. У. Карр, вочевидь, розуміє, що теза про "сінемато-
графічність" інтелекту, представлена лише як констата-
ція факту, виглядає непереконливо, і аргументує власну 
позицію, апелюючи до "знімків", тобто до "фотографічно-
сті", на якій наголошує Л. Левчук. Він, зокрема, відзначає: 
"…інтелект, подібно до сінематографу, робить знімки з 
явищ, що рухаються, і саме ці знімки і суть ці речі, які 
являються нам стійкими об'єктами, розташованими у 
нерухомому й всеохоплюючому просторі" [3, с. 18].  

Слід наголосити, що в розміркуваннях Карра дотич-
ною до "інтелекту" виявляється низка понять – "рух", 
"множинність руху", "матерія", "життя", "інертне ніщо" як 
противага "життю", "пізнання", "сприймання", – які, на 
нашу думку, не зовсім переконливо працюють на  
роз'яснення природи "інтелекту". Наразі поняття "ін-
стинкт", яке було б здатне виступити антиподом "інтеле-
кту", Г. У. Карр розглядає в окремому, третьому, розділі 
("Інстинкт і розум") своєї монографії, що відразу ж ускла-
днює його дослідницьке завдання, оскільки перед ним 
постає необхідність порівнювати "інтелект" та "розум", 
чого, на нашу думку, концепція А. Бергсона не вимагає. 

У контексті означеного позиція Л. Левчук видається 
більш близькою до тез А. Бергсона, адже вона, порів-
нюючи запропоноване тлумачення "інтелекту" та "ін-
стинкту", наголошує на такому зауваженні французь-
кого філософа: «Тільки інстинкт здатен розкрити лю-
дині "найпотаємніше в житті". Таємниці життя інстинкт 
пізнає безпосередньо. При першому ж зіткненні зі сві-



~ 34 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

том духовного або тілесного життя він може сказати: 
"Ось те, що є"» [4, с. 30]. 

Відштовхуючись від "інтелекту" та "інстинкту", і Карр, 
і Левчук реконструюють перехід Бергсона до пояснення 
"інтуїції". Наразі в інтерпретації Карра цей перехід, по 
суті, розчиняється в тій безлічі виокремлених нами по-
нять, які, з одного боку, супроводжують "інтелект", а з 
другого – мають бути концептуалізовані, аби працювати 
на пояснення "інтелекту". Проте концептуалізації по-
нять, дотичних до поняття "інтелект", Г. У. Карр досягти 
не зміг, і представлення ним інтуїції виглядає дещо 
штучно й строкато. І хоча він цілком слушно зв'язує ін-
туїцію з інстинктом, оскільки останній "споріднений тій 
здатності безпосереднього розуміння, яку ми назвали 
інтуїцією", завершує свою думку визначенням "інтуїції", 
яке важко прийняти: "Інтуїція – це таке уподобане від-
ношення до зовнішньої дійсності, яке начебто вводить 
нас в неї, ототожнює … з нею, примушуючи нас відчу-
вати її" [3, с. 30]. Подібне визначення, по-перше, не 
відповідає вимогам "строгої науки", а по-друге, навряд 
чи сприяло би обґрунтуванню інтуїтивізму й відкриттю 
того простору, де сміливо експериментували провідні 
діячі європейської культури. 

Як ми вже зазначали, у своє дослідження "Філосо-
фія Бергсона" після розділу, присвяченого інтуїції, 
Г. У. Карр включить ще три розділи, зміст яких не має 
безпосереднього відношення до неї, оскільки наголо-
шує на таких проблемах, як "свобода волі", "розум в 
якості об'єкта теоретичного аналізу", "модифікації про-
цесу сприймання" та ін. 

Натомість підхід Л. Левчук до визначення ролі й 
значення інтуїції у філософській системі А. Бергсона 
спирається на свідоме підкреслення тієї наріжної ролі, 
яку інтуїція – врешті-решт – зіграла у поглядах францу-
зького філософа. Позиція Л. Левчук, яка відштовхується 
від сукупного досвіду опрацювання "бергсонізму" протя-
гом кількох десятиліть ХХ ст., має своїм підґрунтям фо-
рмально-логічну структуру "інтуїція – інтуїтивізм", що 
дає їй право стверджувати наступне: «…інстинкт і інте-
лект відіграють у філософії Бергсона другорядну роль, 
виконуючи функцію фундаменту, на якому поступово 
виникає "велика та світла будова – інтуїція"» [4, с. 30]. 

Ця думка проводилась А. Бергсоном, як відомо, до-
сить послідовно, що дозволило йому, захоплюючись 
інстинктивним потенціалом інтуїції, зберігати її зв'язок з 
інтелектом. В означеному контексті Л. Левчук звертає 
увагу на монографію "Вступ до метафізики" (1903), на 
сторінках якої "Бергсон визначає інтуїцію як вид "інте-
лектуальної симпатії", що допомагає проникнути вглиб 
предметів, злитися з їхньою індивідуальною сутністю та 
самобутністю", а це "спонукає шукати певні ланки, які 
пов'язують інтуїцію та інтелект" [4, с. 31]. 

Однією з таких ланок, на думку Л. Левчук, є "естети-
чна інтуїція", яка, власне, і спонукала А. Бергсона зану-
ритися в аналіз художньої творчості, зайнявши водно-
час певну позицію щодо "сутності" мистецтва. Ця сфера 
його естетико-мистецтвознавчих та психологічних інте-
ресів сприяла формуванню нових інтерпретаційних 
підходів, серед яких особливе місце посіла теорія вида-
тного італійського філософа, естетика та літературоз-
навця Бенедетто Кроче (1866–1952). 

Б. Кроче – сучасник А. Бергсона – був одним з пер-
ших європейських науковців, хто сприйняв феномен 
"інтуїції" як суголосний його авторській концепції ‒ "сис-
темі філософії духу". Слід визнати, що Кроче досить 
чітко окреслив сутність власних ідей, оскільки "дух", 
"духовність" виступають їхньою серцевиною. Інтуїція, 
яка наснажує розмисли філософа, щільно пов'язана з 
духом, що інтуїтивно діє у трьох сферах, а саме: твор-

чості, формуванні та виразі. Оскільки естетику Кроче 
називає "наукою про вираз", що зафіксовано у назві 
його програмної роботи з естетичної проблематики – 
"Естетика як наука про вираз і як загальна лінгвістика" 
(1902), – усі три поняття: "дух", "інтуїція", "вираз" ‒ ним 
не лише концептуалізуються, а й дещо розширюють 
бергсонівський інтуїтивізм. Так, у поле зору Б. Кроче 
потрапляє проблема здібностей людини, на підґрунті 
якої формуються творчі уподобання митця: цей процес 
повністю і спирається на інтуїцію, і визначається нею. 
Окрім цього, напрацювання Б. Кроче сприяли утвер-
дженню ідеї елітарності митця, оскільки саме представ-
ники мистецьких професій здатні повноцінно опанову-
вати потенціал інтуїції, що і відкриває шлях до елітари-
зму –  "касти обраних". 

Як відомо, "Естетика як наука про вираз і як загаль-
на лінгвістика" була перекладена англійською і видана 
Р. Дж. Коллінгвудом (1889‒1943) – відомим філософом-
неогегельянцем, істориком науки, естетиком і мистецт-
вознавцем, автором монографії "Принципи мистецтва" 
(1938), що сприяло, з одного боку, становленню діалогу 
культур, а з другого, популяризації ідей А. Бергсона і 
Б. Кроче на англійських теренах. 

Слід наголосити, що самого Коллінгвуда проблема 
інтуїції не зацікавила, проте він з надзвичайною увагою 
поставився до крочевської інтерпретації естетики як 
науки про вираз, а це, хоча й опосередковано, відбива-
лося на прийнятті ним такої теоретичної константи, як 
"інтуїція", оскільки, що вже зазначалося, інтуїція і вираз, 
у концепції Кроче, є дотичними й активно взаємодіють. 

Окремі аспекти крочевського розуміння інтуїції високо 
оцінив інший відомий англійський естетик, історик мисте-
цтва, літературно-художній критик, поет та прозаїк Гер-
берт Рід (1893–1968). Особисто він був прихильником 
психоаналізу, доволі високо оцінюючи творчий потенціал 
позасвідомого та сновидінь, однак у процесі аналізу кон-
цепції Б. Кроче зайняв об'єктивну позицію, підкресливши 
у роботі "The meaning of art" (1931), що ідея італійського 
філософа визначити мистецтво "просто як інтуїцію про-
ливає більше світла на проблему мистецтва та його спе-
цифіку, ніж будь-яка попередня теорія" [6, с. 17]. 

Реконструюючи інтерпретаційні підходи до пояснен-
ня сутності "інтуїтивізму", слід враховувати напрацю-
вання і тих, передусім, сучасників А. Бергсона, хто ви-
користовував ідеї французького філософа задля реалі-
зації чи виправдання власних творчих уподобань. Як 
відомо, у витоків цієї тенденції стояв видатний францу-
зький прозаїк Марсель Пруст (1871–1922), котрого в 
умовах ХХ ст. без перебільшення можна назвати одним 
з найпослідовніших інтерпретаторів бергсонівської кон-
цепції "часу". Особливу значущість циклу М. Пруста "У 
пошуках загубленого часу" надає той факт, що 
А. Бергсон був знайомий з твором письменника і мав 
реальну змогу сприйняти літературну модифікацію "обо-
ротного" часу Ньютона, яким оперують у механіці та фі-
зиці, й "необоротного" – односпрямованого, коли час 
рухається від минулого через сучасне до майбутнього. 
Відтак М. Пруст – послідовний інтерпретатор ідей Берг-
сона – дозволив йому, так би мовити, побачити власні 
теоретичні конструкції в мистецькій практиці. Принагідно 
зазначимо, що для А. Бергсона роман "У пошуках загуб-
леного часу" виявився не єдиним твором, який проде-
монстрував естетико-художній потенціал інтуїтивізму. 

Протягом життя філософу довелося дізнатися і про 
свою роль в експериментальних новаціях італійських 
футуристів, зокрема Умберто Боччоні (1882–1916), для 
якого інтуїція була засобом активізації чуттєвого досві-
ду. На факті постійної присутності "бергсонізму" в євро-
пейському культурному просторі ХХ ст. послідовно на-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 35 ~ 

 

 

голошують європейські мистецтвознавці, чия інтерпре-
таційна увага сконцентрована на деталізації фактів 
впливу ідей А. Бергсона щодо "непередбаченості твор-
чого процесу", "виключності митця", "свободи бачення 
дійсності" на становлення специфічної манери творчос-
ті авангардистів. Підтвердженням нашого спостере-
ження є розвідки, що увійшли до збірника "Common 
denominators in arts and science" (1983).  

В умовах першої половини ХХ ст. потенціал інтуї-
тивізму вельми вдало використала Наталі Саррот 
(1900–1999) – відома французька письменниця, котра 
стояла у витоків літературно-мистецької течії "новий 
роман". Перший твір Н. Саррот "Тропізми" (1932), – 
"серія коротких ескізів і спогадів, у яких письменниця, 
– за словами Н. Жукової, – виявила інтерес до сфери 
позасвідомого і найтонших відтінків людських по-
чуттів" [2, с. 87] – був написаний ще за життя 
А. Бергсона та трансформував на літературний ґрунт 
такі "зрізи" інтуїції, як "непередбаченість", "спонтан-
ність", миттєве осягнення "сенсу життя".  

Відтворюючи – у перспективі часу – процеси, якими 
позначений розвиток французької літератури першої 
половини ХХ ст., маємо всі підстави стверджувати, що 
орієнтація Н. Саррот на більш широкий контекст есте-
тико-мистецтвознавчих засад інтуїтивізму, ніж це було у 
М. Пруста, дозволила модернізувати традиційну літе-
ратурну форму, переключаючи увагу письменників на 
асоціативне мислення, викликаючи "схожі почуття у 
читача, котрий при цьому не співвідносить себе з пер-
сонажем (автор не дає йому такої можливості), а сам 
займає місце героя у художньому просторі тексту, запо-
внюючи його собою, своїми тропізмами" [2, с. 89]. 

"Новий роман" варто оцінювати як яскравий приклад 
теоретико-практичного паритету, де теоретичне наван-
таження несе інтуїтивізм А. Бергсона, а практичний ас-
пект забезпечують романи Н. Саррот "Портрет невідо-
мого" (1947), "Планетарій" (1959), "Золоті плоди" (1963), 
"Говорять дурні…" (1976); М. Бютора "Міланський па-
саж" (1954), "Зміна" (1957), "Сходини" (1960); А. Роб-
Грійє "Шпигун" (1955), "У лабіринті" (1959), кіносценарій 
фільму "Минулого літа у Марієнбаді" (1961), що висту-
пили підґрунтям подальших літературних експеримен-
тів вже в умовах ХХІ ст. – "Оскар і Рожева Дама" Е.-
Е. Шмітта, "Спогади" Д. Фонкіноса, "Сміх Циклопа" 
Б. Вербера та ін.  

Слід підкреслити, що значний присмак інтуїтивізму 
присутній і у європейському кінематографі ХХ ст.: "Пре-
красна нівернезка" Ж. Епштейна, "ПепелеМоко" та "Ба-
льний записник" Ж. Дювів'є, "Набережна туманів" та 
"День починається" М. Карне, "Хіросіма, моя любов", 
"Минулого літа в Марієнбаді", "Мюріель, або Час повер-
нення" А. Рене, "Звичайна формальність" Дж. Торнаторе 
та ін. Враховуючи рамки статті, сфокусуємо увагу на 
творчості видатного іспанського режисера Карлоса Са-
ури (нар. 1932), котрий досить вдало поєднав у низці 
своїх стрічок бергсонівські ідеї щодо творчого потенціа-
лу "часу" та "пам'яті". Художні пошуки митця, що найви-
разніше були втілені у фільмах "Охолоджений м'ятний 
коктейль" (1967) та "Кузина Анхеліка" (1974), з одного 
боку, спонукали дискусії стосовно моральності прийо-
мів, які використовує К. Саура, а з другого – зумовили 
численні нагороди за новаторську, психологічно погли-
блену сутність його стрічок.  

Естетико-художні та морально-психологічні експе-
рименти К. Саури, вочевидь, є визначними кінематог-
рафічними явищами, не дивлячись на їхню – подекуди 
– несподіваність і парадоксальність. Так, у фільмі "Охо-
лоджений м'ятний коктейль" трагічні події доби фаши-
стської диктатури подані не у реальному відтворенні, а 
за допомогою пам'яті, яка виступає носієм реальності 

минулого: саме завдяки цьому минулий час і присутній 
в сучасному часовому вимірі. 

Дещо по-іншому параметр часу діє у стрічці "Кузина 
Анхеліка", де К. Саура застосовує прийом "зсуву часу": 
занурюючи сучасне – 1973 рік – у 1936-й, тобто у мину-
ле, коли герої картини були молоді і пізнавали секрети 
першого кохання. Парадокс з часом, який дозволяє собі 
Саура, полягає в тому, що у 1936 рік "трансформується" 
похилий чоловік, який вже завершує власне життя, і саме 
він повинен відтворити на екрані чуттєвість першого еро-
тичного досвіду: герой "Кузини Анхеліки" не згадує мину-
ле, а проживає його, оскільки пам'ять і є для нього реа-
льністю. Відтак є всі підстави говорити про К. Сауру як 
про одного з найбільш послідовних інтерпретаторів "бер-
гсонізму" серед режисерів другої половини ХХ ст., оскі-
льки він безпомилково схоплює зміст, який засновник 
інтуїтивізму вкладав в константи "час" та "пам'ять". 

У контексті означеного слід наголосити, що і в умо-
вах ХХІ ст. "пам'ять" – у бергсонівському об'ємі і змісті – 
залишається об'єктом уваги сучасних науковців. Так, у 
статті О. Геращенко "Візуальне мистецтво як інстру-
мент реорганізації посткатастрофічної пам'яті" (2019) 
стверджується, що, з одного боку, витоки теорії пам'яті 
сягають робіт Аврелія Августина, а з другого, що саме 
його концепція вплинула на позицію Бергсона [1, с. 50]. 
Ця позиція могла б відкрити значні перспективи для 
аналізу, якби автор представив посилання хоча б на 
якісь роботи Бергсона [1, с. 53], адже як у площині зв'я-
зку "Августин – Бергсон", так і у виявленні впливу кон-
цепції Бергсона на погляди інших філософів може міс-
титися потужний дослідницький потенціал. 

Висновок. Аналіз інтерпретаційних підходів до "ін-
туїтивізму", представлений у статті, показав, що заціка-
влене ставлення сучасників до ідей А. Бергсона супро-
воджувало увесь творчий шлях цього видатного філо-
софа, а багатоаспектність його теорії приводила до 
виокремлення певних її частин як наріжних. Акцентова-
но, що особливе навантаження в загальній системі пог-
лядів А. Бергсона несе "інтуїтивізм", який в європейсь-
кому культурному просторі був високо оцінений як фі-
лософською спільнотою, так і діячами мистецтва. Підк-
реслено, що такі чинники "інтуїтивізму", як інтелект, 
інстинкт, інтуїція, час, пам'ять, до сьогодні залишаються 
актуалізованими в дослідницькому полі. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Геращенко О. О. Візуальне мистецтво як інструмент реорганіза-
ції посткатастрофічної пам'яті / О. Геращенко. // Українські культуроло-
гічні студії: зб. наук. праць. – К.: ВПЦ "Київський університет", 2019. – 
Випуск 1(4). ‒ С. 50–54. 

2. Жукова Н. А. Елітарна література в іменах: монографія / 
Н. Жукова. – К.: Інститут культурології НАМ України, 2016. – 304 с. 

3. Карр Г. У. Философия Бергсона в популярном изложении / [Соч.] 
Г. Уильдона Карра; Пер. с англ. И. Румер. ‒ М.: Творчество, 1913. ‒ 63 с. 

4. Левчук Л. Т. Західноєвропейська естетика ХХ століття: навч. по-
сібник / Л. Левчук. – К.: Либідь, 1997. – 224 с. 

5. Левчук Л. Т. Інтуїтивізм і питання художньої творчості: моногра-
фія / Л. Левчук. – К.: Мистецтво, 1969. – 93 с.  

6. Read H. The meaning of art / H. Read. ‒ London: Penguin-Book, 
1949. – 190 p. 

 
REFERENCES: 

1. Geraschenko, O. O. (2019). Vіzual'ne mistectvo jak іnstrument 
reorganіzacії postkatastrofіchnoї pam'jatі [Visual art as an instrument of the 
reorganization of postcatastropic memory]. Ukrainski kulturologichni studii. 
Kyiv, VPTs "Kyivskyi universytet", № 1 (4), 50–54. 

2. Zhukova, N. A. (2016). Elіtarna lіteratura v іmenah: monografіja [Elite 
literature in names: monographia]. Kyiv, Instytut kulturologii NAM Ukrainy. 

3. Karr, G. U. (1913). Filosofija Bergsona v populjarnom izlozhenii [The 
phylosophy of Bergson]. Moskow, Tvorchestvo. 

4. Levchuk, L. T. (1997). Zahіdnoєvropejs'ka estetika HH stolіttja [West-
European aesthetics of the XX-th century]. Kyiv, Lybid.  

5. Levchuk, L. T. (1969). Іntuїtivіzm і pitannja hudozhn'oї tvorchostі 
[Intuitionalism and questions of artistic creation]. Kyiv, Mysteztvo. 

6. Read, H. (1949). The meaning of art. London, Penguin-Book. 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  20 . 0 2 . 20  



~ 36 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Е. И. Онищенко, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет театра,  
кино и телевидения имени И. К. Карпенко-Карого  
ул. Ярославов Вал, 40, г. Киев, 01034, Украина 

 
ИНТУИТИВИЗМ АНРИ БЕРГСОНА КАК КАТАЛИЗАТОР 

ИНТЕРПРЕТАЦИОННЫХ ПРОЦЕССОВ 
 
В статье проанализирован процесс вхождения интуитивизма Анри Бергсона в европейское философско-эстетическое и искусст-

воведческое пространство начиная с 1913 года – года опубликования первой англоязычной интерпретации идей французского 
мыслителя. Показано, как ряд тезисов его философской концепции трансформировались в сферу художественного творчества, 
повлияв на искусство ХХ века. Акцентировано внимание на примерах интерпретации интуитивизма, представленных в современной 
украинской гуманистике. 

Отмечается, что в сложной структуре философской системы Бергсона "интуиция – интуитивизм" занимает особое место. Проде-
монстрировано, что заинтересованное отношение современников к идеям А. Бергсона сопровождало весь творческий путь этого 
выдающегося философа, а многоаспектность его теории приводила к выделению определенных ее частей как основополагающих. 

Ключевые слова: интуитивизм, интерпретация, интуиция, инстинкт, интеллект, время, память. 
 

O. I. Onyschenko, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Kyiv Karpenko-Karyi National University of Theatre,  
Cinema and Television  
40, Yaroslaviv Val, Kyiv, 01054, Ukraine 

 
HENRI BERGSON'S INTUITIONISM AS A CATALYST OF INTERPRETING PROCESSES 

 
The article analyses the process of intuitionism's "entry" into European philosophical – aesthetical and studying of art area from 1913 – the   

year of publishing the first English speaking interpretation of the French thinker. 
It is shown as the line of thesis of his philosophical conception transformed into the sphere of artistic creation and influenced on the art of the 

XX century. The examples of intuitionism's interpretation which are represented in modern Ukrainian human science have been accented. It is 
underlined that the first experience of English – language interpretation of Henri Bergson's ideas, whose works were very popular in European 
cultural area, is connected with the name of Gerbert Wildom Karr (1859 – 1931), who proposed popular account of the French theorists views in the 
work The philosophy of Bergson. 

The accent is made on the fact that G.W. Karr's interpretational model uses the principle of systematization of "the problem field" which 
H. Bergson formed during the first decade of the XX century. Special attention is paid to"intuitionalism" – composed part of "bergsonism" in the 
context of which a special theoretic loading lies on the factors "memory" and "time". Examining "time" H. Bergson proposes to take into 
consideration its "reversibility" and "non-reversibility". 

It is shown  that factors "memory" and "time" were actively used in avant-garde art and in "logic – alogic" of the building of literary works of the 
school of "new novel" and in European cinematograph of the  70 – 80 years of the ХХ century. As a good example of aesthetic-artistic embodiment 
of the modifications of "memory" and "time" the creation of famous Spanish producer Karlos Sauro has been considered. It is emphasized that a 
special load in the general system of views of H. Bergson is "intuitionism", which in the European cultural space was highly appreciated by both 
the philosophical community and artists. It is emphasized that such factors of "intuitionism" as intelligence, instinct, intuition, time, memory, are 
still relevant in the research field. 

Key words: intuitionism, interpretation, intuition, instinct, intellect, time, memory. 
 
 
 
УДК 7.072.2 

М. В. Тернова, канд. філос. наук, ст. викладач 
Київський національний університет театру,  

кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого,  
вул. Ярославів Вал, 40, м. Київ, 01034, Україна 

termarv@gmail.com 
 

МИСТЕЦТВОЗНАВЧА КОНЦЕПЦІЯ Р. ДЖ. КОЛЛІНГВУДА  
ЯК ОБ'ЄКТ ТЕОРЕТИЧНОГО АНАЛІЗУ 

 
Проаналізовано мистецтвознавчу концепцію Робіна Джорджа Коллінгвуда (1889‒1943) – відомого англійського фі-

лософа-неогегельянця, значна частина теоретичної спадщини якого пов'язана як із з'ясуванням природи мистецтва, 
так і з розглядом його стану в період зміни "доби Оскара Вайльда на добу Редьярда Кіплінга". Окреслено коло про-
блем, таких як зміст і форма, образ, зображення, мімезис, відображення, емоція, мистецтво і "людина з вулиці", пред-
ставлення яких в інтерпретації Коллінгвуда значно розширило дослідницький простір не лише англійського, а й євро-
пейського мистецтвознавства. Наголошено, що мистецтвознавча концепція англійського теоретика побудована на 
підґрунті активного використання історико-культурних традицій. 

Ключові слова: мистецтвознавство, мистецтво, структурні елементи художнього твору, художник. 
 
Постановка проблеми. Розвиток як європейської, 

так і вітчизняної гуманістики перших двох десятиліть 
ХХІ століття довів необхідність із сучасних позицій про-
аналізувати й оцінити історико-культурні тенденції, що 
були "показовими" для європейського культурного про-
стору ХІХ – першої половини ХХ ст., подекуди виконую-
чи роль теоретичного підґрунтя, від якого відштовху-
ється сучасне гуманітарне знання. Виокремлення, дос-
лідження та оцінка конкретних етапів історико-
культурного процесу як таких, що накреслили подаль-
ший шлях європейського культуротворення, визнача-
ють актуальність даної статті. 

Аналіз досліджень і публікацій. Монографія 
Р. Дж. Коллінгвуда "Принципи мистецтва" (1938) з  

об'єктивних причин лише від 70-х рр. ХХ ст. почала 
активно входити в європейський дослідницький прос-
тір. Відтак аналіз його мистецтвознавчої концепції, 
потужної складової естетико-психологічних поглядів 
англійського теоретика, в українській гуманістиці здій-
снено вперше. У статті використано низку робіт, про-
блематика яких дотична до піднятих проблем, а саме: 
становлення романтизму [4], персоналізована історія 
англійського та французького живопису [5], феномен 
"низової естетики" [2]. 

Мета статті полягає у представленні мистецтвозна-
вчої концепції Р. Дж. Коллінгвуда, що наприкінці першої 
половини ХХ ст. підсумувала теоретичні шукання анг-
лійської  гуманістики на європейських теренах. 

© Тернова М. В., 2020



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 37 ~ 

 

 

Виклад основного матеріалу дослідження. Окре-
слюючи актуальність статті, автор наголошує на існу-
ванні показових тенденцій, які виокремлюються в логіці 
європейського культуротворення означеного нами істо-
ричного періоду. Потужний внесок у формування цих 
тенденцій зробила й англійська гуманістика, яка від 
доби романтизму не лише досить яскраво заявила про 
себе, а й помітно вплинула на теоретичні пошуки і за 
межами Британії. Слід зазначити, що на сторінках мо-
нографії "Принципи мистецтва" (1938), а саме ця робо-
та у концентрованому вигляді представляє мистецтво-
знавчу концепцію Р. Дж. Коллінгвуда, значну увагу було 
приділено феномену романтизму і підкреслено особли-
ву роль англійських поетів та живописців в утвердженні 
естетико-художніх засад цього мистецького напряму [1]. 
На наше глибоке переконання, аналіз мистецтвознавчої 
концепції Коллінгвуда має спиратися на з'ясування його 
ставлення до естетико-художньої сутності романтизму, 
що, відштовхуючись від моделі лорда Байрона 
(1788‒1824), повинна була цілісно схоплювати життєво-
творчий шлях митця – автора романтичного твору. 

Загальновідомо, що романтизм сформувався як за-
гальноєвропейський феномен, початковий період стано-
влення і руху якого визначили "брати А. і Ф. Шлегелі, 
Новаліс, Ф. В. Шеллінг, Ф. Шлейєрмахер – мислителі так 
званого йєнського романтизму, історично першого і 
найяскравішого періоду еволюції цієї течії" [4, с. 347]. 
Теоретико-практичні орієнтації "йєнських романтиків" 
хоча у загальних обрисах і були підтримані на французь-
ких та англійських теренах, все ж зазнали помітних змін 
та трансформацій, що дозволяють оперувати поняттями 
"французька" та "англійська" гілки  романтизму. 

Сьогодні, віддаючи належне "йєнським романти-
кам", не можна недооцінювати художній внесок Байро-
на, Сауті, Шеллі, Вордсворта, Колриджа, котрі предста-
вляли англійську модель літературного романтизму. 
Зрештою, оскільки у будь-якому випадку оцінка має 
потужний обсяг суто суб'єктивних чинників, займатися 
порівняльним аналізом спадщини талановитих особис-
тостей ‒ справа завжди непевна.  

Відтак у межах статті нас цікавить англійська гуманіс-
тика, а це означає, що зосередженість на романтичному 
напрямі цієї країни цілком природна. До того ж слід пам'-
ятати і про ту перевагу, що її мали англійські романтики, 
а саме: потужний культуротворчий шар, який свого часу 
створила драматургія Вільяма Шекспіра (1564‒1616), 
світове визнання якої накреслювало подальшим поко-
лінням митців певні естетико-художні орієнтири. 

Значення спадщини Шекспіра в логіці розвитку анг-
лійського мистецтва визнає і Коллінгвуд, неодноразово 
звертаючись до шекспірівського досвіду в процесі ана-
лізу низки важливих проблем, які актуалізувалися сто-
совно мистецтва ХІХ ст., а саме: 

1. Поява й утвердження поняття "ars" – мистецтво, 
яким користувався Шекспір. Це поняття, на думку Ко-
ллінгвуда, поступово замінювало термін "ремесло", що 
з часів давньогрецької естетики позначав те, що пізніше 
кваліфікували як "мистецтво": в англійській мові "ars" 
передує сучасному "art" –  мистецтво. 

2. П'єси Шекспіра, зокрема "Приборкання норовли-
вої" та "Венеційський купець", допомагають Коллінгвуду 
відстоювати право митців працювати з брутальним ма-
теріалом, з жаргонною мовою, які, на думку окремих 
теоретиків, руйнують мистецтво та ганьблять красу. 

3. Персонажі Шекспіра – Гамлет, Генріх V, Пістоль ‒ 
стають у нагоді Коллінгвуду, коли він, аналізуючи "ви-

раження та демонстрацію" емоцій, намагається поясни-
ти причини "буйства" шекспірівських героїв. 

Слід наголосити, що Коллінгвуд, від дитинства сфо-
рмований на підґрунті романтичного світосприймання, 
як професійний теоретик тяжів до реалізму – мистець-
кого напряму, що прийшов на зміну романтизму. Така 
трансформація може атрибутуватися як одна з причин, 
що дозволила англійському філософу досить жорстко 
оцінити "за" і "проти" романтизму. 

Аналіз дослідницького простору, що окреслився в 
русі "романтизм – реалізм", в розмислах Коллінгвуда 
спирається на феномен "зображення", яке має подвій-
ний характер: індивідуалізоване або узагальнене. Від-
новлюючи історичну традицію осмислення означеної 
проблеми, Коллінгвуд підкреслює, що "…немає жодної 
різниці в тому, чи є зображення індивідуалізованим чи 
воно узагальнено. Метою портрета є індивідуалізоване 
зображення, проте Арістотель на прикладі драми і сер 
Джошуа Рейнолдс на прикладі живопису вказали (ціл-
ком справедливо, не дивлячись на критику Рьоскіна), 
що існує така річ, як узагальнене зображення" [1, с. 54]. 

Представлений нами фрагмент з розмислів англій-
ського теоретика дає підстави артикулювати наступне: 

1. Р. Дж. Коллінгвуд веде постійний діалог з ідеями 
давньогрецьких філософів (Сократ, Платон, Арістотель), 
активно використовуючи їхній теоретичний досвід та 
залучаючи його до дослідження природи мистецтва. 

2. Згадуючи прізвище Джона Рьоскіна (1819‒1900) – 
відомого англійського мистецтвознавця, котрий, на думку 
О. Оніщенко, «виконав функцію теоретика і натхненника 
"братства прерафаелітів"» [3, с. 307], Р. Дж. Коллінгвуд, з 
одного боку, ставить під сумнів беззастережний автори-
тет Рьоскіна, а з другого, не підтверджує цілісність тео-
ретичного простору англійської гуманістики. 

3. У науково-дослідницькому плані Р. Дж. Коллінгвуд 
підтримав позицію Джошуа Рейнолдса (1723‒1792) – 
класика англійського живопису, котрий працював у пор-
третному та історичному жанрах. Окрім цього, він був 
теоретиком мистецтва, "окремі ідеї якого до сьогодні 
оцінюються як об'єктивні й такі, що "схоплювали" логіку 
розвитку образотворчого мистецтва" [6, с. 347]. 

Повертаючись до ідеї "подвійного характеру зобра-
ження", яка, що вже було наголошено, порушувалася у 
розвідках Арістотеля, Рейнолдса та Коллінгвуда, слід 
зафіксувати увагу на двох тезах англійського теоретика. 
Згідно з першою, "клієнт, що купує картину з зображен-
ням полювання на лисиць, купує її не тому, що на ній 
представлена конкретна мисливська ситуація. Він купує 
її тому, що вона зображає деяке явище такого роду" [1, 
с. 54]. Художник, котрий створює "деяке явище такого 
роду", свідомо робить полювання типовим, що Арісто-
тель, як відомо, називав "універсальним" або "всеза-
гальним". Р. Дж. Коллінгвуд особливо відстоює зна-
чення "узагальненого зображення", що веде до типі-
зації матеріалу, з яким працює митець. У свою чергу, 
типізація ‒ це, з одного боку, потужний чинник реаліс-
тичного мистецтва, а з другого, руйнівник романтизму, 
специфічна сутність якого будується на індивідуалізо-
ваному баченні й відтворенні світу. 

Друга теза Коллінгвуда є наслідком його полеміки з 
Дж. Рьоскіном, котрий "…думав, що узагальнене зо-
браження ніколи не породить хорошого мистецтва. Він 
не мав рацію. Узагальнене зображення може стати 
справжнім мистецтвом, і не тому, що це зображення, і 
не тому, що воно узагальнене, а тільки тому, що, якби 
ним зайнявся справжній художник, він зміг би підняти 
його до рівня справжнього мистецтва" [1, с. 54]. 



~ 38 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Принагідно підкреслимо, що Р. Дж. Коллінгвуд ціл-
ком свідомо експлуатує поняття "справжній", навіть 
всупереч стилістиці викладу матеріалу: "справжній ху-
дожник", "справжнє мистецтво". Як ми покажемо в про-
цесі подальшого аналізу поглядів англійського філосо-
фа, для нього подібні наголоси мають принципове зна-
чення, оскільки теоретик констатує існування "немисте-
цтва" чи "поганого мистецтва", що створюють "неспра-
вжні" художники, а такий принцип побудови концепції 
вимагає чіткого розмежування "плюсів" та "мінусів". 

Р. Дж. Коллінгвуд наголошує, що навіть Дж. Рьоскін 
зміг побачити потенціал "узагальненого зображення", 
коли об'єктом дискусій виступила творчість Джозефа 
Меллорда Уільяма Тернера (1775‒1851) – видатного 
англійського живописця, котрий хоча і належав до ро-
мантизму, проте постійно "розмивав" його межі, ство-
рюючи власний стиль, що його сучасники митця квалі-
фікували як "повітряні марення, написані підфарбова-
ним паром" та називали художника "віртуозом Піднесе-
ного" [5, с. 365]. Теоретичні помилки Дж. Рьоскіна, на 
глибоке переконання Коллінгвуда, були наслідком зага-
льної орієнтації англійського романтизму ХІХ ст., "що 
намагався вилучити з мистецтва "всезагальне" задля 
того, аби відмежуватися від інтелекту, чий вплив на 
мистецтво, як тоді вважалося, робить його холодним, 
не емоційним, а тому і не художнім" [1, с. 54]. 

Вочевидь, що на відміну від Дж. Рьоскіна та інших 
представників романтизму, котрі наголошували на по-
чуттєвій природі і митця, котрий створює художній твір, і 
людини, яка його сприймає, Р. Дж. Коллінгвуд шукає в 
мистецтві паритет "інтелект – почуття". Спираючись на 
нього, він вважає мистецтво єдністю багатьох зрізів, кож-
ний з яких, називаючись мистецтвом, повинен мати чіт-
кий означник, а саме: "справжнє мистецтво", "немистецт-
во", "погане мистецтво", "мистецтво як психологічний 
подразник", "мистецтво як теорія", "мистецтво як практи-
ка", "мистецтво як вираження", "мистецтво як мова".  

Слід також враховувати, що, окрім заявлених "зрізів", 
сукупність яких і дозволяє відновити мистецтво як ціліс-
ний феномен, Р. Дж. Коллінгвуд чималу увагу приділяє 
структурним елементам художнього твору, наголошуючи 
на значенні форми, змісту, образу, композиції, техніки 
опанування площиною живописної картини та ін. Оскіль-
ки рамки статті не дозволяють зробити детальний аналіз 
усіх складових мистецтвознавчої концепції Коллінгвуда, 
сфокусуємося на тому, що нам видається і важливим, і 
характерним не лише для англійської, а й для європей-
ської гуманістики кінця 30-х рр. минулого століття. 

Своєрідною серцевиною мистецтвознавчої концепції 
Р. Дж. Коллінгвуда, що дозволяє окреслити межі "спра-
вжнього мистецтва", можна вважати проблему "наслі-
дування – відображення", якій теоретик приділяє значну 
увагу. Реконструюючи позицію Коллінгвуда, слід врахо-
вувати, що саме англійські поети ‒ представники так 
званої "озерної школи" не визнавали правомочність 
арістотелевської ідеї мімезису, яка будувалася на об'є-
ктно-суб'єктному підґрунті. 

Представники "озерної школи", а серед них і Роберт 
Сауті (1774‒1843), вважали, що в мистецтві найважли-
вішим є "суб'єкт", внутрішній світ якого втілений в худо-
жньому творі і приваблює читача. Р. Сауті, котрий за 
життя надзвичайно цінувався на англомовних теренах і 
перекладався мовами інших європейських країн, писав 
переважно маленькі за розміром ідилічні вірші, які мали 
особистісний відтінок. Суб'єктивність відчутна і в його 
історичних баладах, і в творах, позначених патріотич-
ним чи революційним (Сауті підтримав французьку ре-

волюцію 1830 р.) пафосом. Саме він послідовно крити-
кував "мімезис", відстоюючи ідею "відображення", в 
процесі якого наголос на "суб'єкті", постаті митця, вияв-
ляється значно виразнішим, ніж цього можна досягти в 
"мімезисі" чи навіть в романтизмі. 

Р. Дж. Коллінгвуд поділяє ідею трансформації на-
слідування в процес відображення та переконливо ар-
гументує можливий збіг наслідування з імітацією, що 
або спотворює, або деформує мистецтво. У монографії 
"Принципи мистецтва" задля підтвердження власної 
позиції він наводить низку прикладів, які, на нашу дум-
ку, варті окремої уваги. "Так, музика, відзначав учений, 
для того, щоб представляти, не обов'язково повинна 
імітувати мекання вівці, пихкання потягу або хрип по-
мираючого" [1, с. 63]. 

Досить виразним є й інший приклад, де Коллінгвуд 
зауважує, що "фортепіанний акомпанемент до пісні 
Брамса "Feldeinsamkeit" не створює звуків, які хоча б 
найменшою мірою нагадували те, що може почути лю-
дина, котра лежить в густій та високій траві літнім днем 
і спостерігає, як над нею пропливають хмари". Наразі, 
продовжує Коллінгвуд, "ця музика представляє собою 
звуки, що викликають почуття, напрочуд схожі з тими, 
які відчуває людина у схожій ситуації" [1, с. 63]. 

Учений наводить й інші приклади, звертаючись до 
популярної за його часів джазової та "еротичної" музики, 
і робить один й той самий висновок: художній твір, спи-
раючись на сукупність властивих йому структурних еле-
ментів (образ, зміст, форма, композиція та ін.), спочатку 
активізує те, що в естетиці ХХІ ст. називають "нижчими 
чуттями" або "низовою естетикою". Йдеться про такі 
чуття, як зір, слух, дотик, нюх, фізіологічний зріз смаку, 
що формують "нижчий" рівень естетичного почуття, на 
який "спираються" подальші нашарування аж до рівня 
естетичної реакції на художній твір [2, с. 27–29]. 

На нашу думку, достатньо широке залучення у 
простір мистецтвознавчої концепції проблем чуттєвос-
ті, наголос на здатності художнього твору "передава-
ти" почуття реципієнту і таким чином корегувати його 
почуттєву культуру, дозволили Р. Дж. Коллінгвуду не 
лише сфокусувати увагу сучасників на дійсно важли-
вих аспектах специфічної сутності мистецтва. Окремі 
тези в розмислах англійського теоретика значно випе-
реджали напрацювання європейської гуманістики і 
були суголосні сучасним теоретичним підходам, акту-
алізуючи значення міждисциплінарності – наріжного 
культурологічного принципу. 

Певні пояснення стосовно змісту коллінгвудівської 
мистецтвознавчої концепції дає його поняття "людина з 
вулиці", яке теоретик використовує задля пояснення 
причин чи мотивів принципово неоднозначного став-
лення до мистецтва, що зустрічається серед реципієн-
тів, так би мовити, різного ґатунку. Пояснюючи свою 
позицію, Коллінгвуд звертається до, за його виразом, 
"справжньої революції", яка сталася наприкінці ХІХ ст. у 
французькому живописі. У зв'язку з цим автор "Принци-
пів мистецтва" долучає до аналізу творчість видатного 
постімпресіоніста Поля Сезанна (1839‒1906), котрий, 
неоднозначно оцінюючи  імпресіоністичні надбання, 
поставив собі за мету "зробити з імпресіонізму щось 
міцне й довговічне, як музейне мистецтво" [5, с. 395]). 

На думку Хорста Вольдемара Янсона (1913‒1982) – 
відомого американського історика живопису, П. Сезанн 
блискуче виконав поставлене завдання, створивши 
стиль, "позначений архітектурною монументальністю, 
водночас насичений рухом, проте напруга пом'якшена 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 39 ~ 

 

 

волею митця, нестримність сил природи приведена до 
рівноваги" [5, с. 396]. 

Позицію Х. В. Янсона міг би повністю підтримати і 
Р. Дж. Коллінгвуд, хоча він використав творчість Сезан-
на у дещо іншому контексті. Так, англійський філософ 
підкреслює, що живопис традиційно сприймався як "зо-
рове мистецтво", а це означає, що акцентується рівень 
"нижчої чуттєвості" і живопис можна розглядати в ме-
жах "низової естетики". Наразі Коллінгвуд спростовує 
цю точку зору, наголошуючи, що "живопис ніколи не 
може бути зоровим мистецтвом. Людина пише руками, 
а не очима. Доктрина імпресіоністів про те, що писати 
треба світло, була чистим педантизмом, який не зміг 
зруйнувати поневолених художників лише тому, що 
вони залишалися художниками всупереч своїй доктрині 
– залишалися людьми ручної праці, людьми, які вико-
нували роботу пальцями, зап'ястками, плечима і навіть 
(оскільки вони ходили по студії) ногами" [1, с. 138–139]. 

Р. Дж. Коллінгвуд, віддаючи належне П. Сезанну, 
котрий був першим, хто примусив сучасників відійти від 
сприймання живопису як "зорового мистецтва", створив 
для "людини з вулиці" вкрай складну ситуацію, оскільки 
вона ("людина з вулиці". ‒ Авт.) сприймає художній твір 
лише в межах традиції, спираючись на сталі канони. 
Наразі Р. Дж. Коллінгвуд підкреслює: "Сучасні художни-
ки, що засвоїли принципи Сезанна і зробили з них вірні 
висновки, пішли далі – перспектива теж зникла (до ве-
личезного незадоволення "людей з вулиці", які трима-
ються за площину картини так само неусвідомлено й 
гарячково, як потопаючий за соломинку)" [1, с. 139]. 
Завершуючи процитовану думку, Коллінгвуд з гіркою 
іронією наголошує: "Людина з вулиці думає, що все це 
відбулося тому, що ці ледарі не вміють малювати. Так 
само можна було б думати, що молоді люди з Королів-
ських повітряних сил носяться у небі тому, що не вмі-
ють ходити" [1, с. 139]. 

Інтелектуальна та емоційно-чуттєва убогість "лю-
дей з вулиці" стимулювала зацікавлене ставлення 
Коллінгвуда до проблеми місця і ролі митця в суспіль-
стві, що окреслюється ним у кількох напрямах: "ауди-
торія як розуміючий партнер", "аудиторія як співробіт-
ник" та "художник і його аудиторія". Слід наголосити, 
що, виокремивши ці напрями дослідження, науковець 
не включає їх у більш загальну й теоретично вагому 
проблему сприймання художнього твору і лише стро-
като торкається її у підрозділі "Створення картини і її 
споглядання" [1, с. 275–277]. 

На нашу думку, певне нехтування Р. Дж. Коллінгвудом 
проблемою сприймання художнього твору, що має як 
мистецтвознавчий, так і естетико-психологічний аспек-
ти, пояснюється низкою об'єктивних причин. Серед них 
факт активного розвитку авангардистського руху, яким 
позначені перші десятиліття ХХ ст. Р. Дж. Коллінгвуд як 
сучасник процесу становлення авангардизму від "фові-
зму" до "сюрреалізму" не міг не знати, що одна з найсу-
перечливіших проблем, з якою зіткнулися і фовісти, і 
кубісти, і футуристи, і супрематисти, й абстракціоністи, 
це проблема сприймання їхньої творчості. Зрозуміло, 
що напрями авангардизму, кожний окремо й усі сукуп-
но, свідомо зруйнували ті засади, спираючись на які 
вибудовувалася уся традиційна система контактів мит-
ця та реципієнта: перший чітко відтворював вимоги "мі-
мезису", наслідуючи об'єктивну дійсність, а другий – 
легко її "впізнавав". Р. Дж. Коллінгвуд досить детально 
реконструює означену систему і з позиції митця, і з 
позиції реципієнта. Точка зору першого подається ним 
наступним чином: "Художник вкладає в своє бачення 

предмета значно більше, ніж людина, яка просто ди-
виться на цей предмет. Окрім того, художник вкладає 
у власний досвід усю свідомо виконану діяльність жи-
вописця. Природно, що й отримати із цього досвіду 
художник може значно більше. Цей додаток складає 
суттєву частину того, що він "втілює" або "занотовує" в 
своїй картині" [1, с. 279]. 

Означена ситуація з точки зору реципієнта, на думку 
Коллінгвуда, виглядає дещо інакше: "…картина, коли на 
неї дивиться хтось сторонній або сам художник з часом, 
породжує у ньому (ми не ставимо запитання як) чуттє-
во-емоційні або психічні переживання, які, піднімаючись 
із сфери вражень до рівня ідей свідомості глядача, пе-
ретворюються у спільний досвід уяви, ідентичний дос-
віду уяви митця" [1, с. 280]. До цієї загальної тези Ко-
ллінгвуд робить досить симптоматичний додаток: "Цей 
глядацький досвід не повторює відносно бідний досвід 
людини, яка просто дивиться на предмет; він повторює 
значно більш багатий і високоорганізований досвід лю-
дини, котра не тільки дивиться на предмет, але і ство-
рює його відображення" [1, с. 280]. 

Система "митець – реципієнт", яку аналізує англій-
ський філософ, роблячи цілком слушні висновки, пере-
конливо діяла стосовно класичного мистецтва. Щодо 
напрямів авангардизму, який заявив про себе у перше 
десятиліття ХХ ст., ситуація докорінно змінилася. Аван-
гардизм, руйнуючи мімезис, зруйнував і класичну мо-
дель "створення – сприймання" мистецького твору. Ос-
таточно не визначившись стосовно авангардизму, у 
книзі "Принципи мистецтва" Р. Дж. Коллінгвуд побіжно 
коментує лише сюрреалізм, теоретик залишив на мар-
гінесах і проблему сприймання мистецтва. 

Оминувши увагою проблему сприймання мистець-
кого твору, Коллінгвуд висловив чимало раціональних 
ідей стосовно ролі митця в умовах межі ХІХ‒ХХ ст. 
Так, він констатує принципові зміни, що відбулися у 
розумінні постаті митця: від кінця XVIII століття сфор-
мувалася тенденція його оцінки як "генія", що, за сло-
вами Коллінгвуда, розвивалася протягом усього 
ХІХ ст., "породжуючи ворожі стосунки… між художни-
ком та аудиторією". Означена тенденція завершується 
на межі ХІХ‒ХХ століть, демонструючи новий тип ста-
влення аудиторії до митця, а саме: "Художники вже 
менш схильні приймати зверхні пози, і можна поміти-
ти, що навіть порівняно з художниками попереднього 
покоління вони охочіше сприймають свою аудиторію у 
ролі співробітника" [1, с. 283]. 

Слід визнати, що майже ніхто з сучасників 
Р. Дж. Коллінгвуда не приділяв такої уваги проблемі 
взаємодії митця і реципієнта, задля якого він працює, 
як це зробив він. У цьому плані учений також значно 
випередив свій час, оскільки лише наприкінці ХХ ст. 
буде висунута теза щодо включення постаті реципієн-
та, який сприймає художній твір, в існуючі моделі ета-
пів творчого процесу. Це положення, що було вкинуте 
в дослідницький простір, активізувало естетико-
мистецтвознавче та психологічне коло питань, пов'я-
заних як з дією принципу "non-finito" щодо художнього 
твору, так і з аналізом проблеми сприймання мистецтва. 
На нашу думку, ці об'єкти теоретичного аналізу до 
сьогодні залишаються відкритими і потребують пода-
льшої дослідницької уваги. 

Висновок. Підсумовуючи викладений у статті мате-
ріал, слід підкреслити наступне:  

1. Мистецтвознавча концепція Р. Дж. Коллінгвуда 
– відомого англійського філософа межі ХІХ–ХХ сто-
літь, з одного боку, має самоцінне значення, а з дру-



~ 40 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

гого, хоча і спирається на традиції тогочасного гума-
нітарного знання, все ж розширює мистецтвознавчі 
засади аналізу мистецтва за рахунок естетики та 
психології.  

2. Визнаючи вичерпаність англійської моделі рома-
нтизму, Р. Дж. Коллінгвуд намагається окреслити пер-
спективи розвитку мистецтва в логіці руху "романтизм 
– реалізм – авангардизм", що приводить до актуаліза-
ції проблеми "мімезис – відображення". При цьому 
увага теоретика свідомо концентрується навколо по-
няття "суб'єкт", осмислення якого докорінно змінюєть-
ся на межі ХІХ–ХХ ст. 

3. Теоретичний матеріал у викладі Р. Дж. Коллінгвуда 
спирається на творчість Шекспіра, Рейнолдса, Тернера, 
Сезанна, досвід котрих дозволяє сфокусувати увагу на 
проблемі "митець та аудиторія". Наголошено, що пози-
ція Коллінгвуда випереджає свій час, стимулюючи нау-
кові розвідки на теренах європейської гуманістики. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Коллингвуд Р. Дж. Принципы искусства [Пер. с англ. 
А. Г. Ракина под ред. Е. И. Стафьевой] / Р. Дж. Коллингвуд. – М.: 
"Языки русской культуры", 1999. – 328 с. 

2. Кривошея Т. О. Естетичне виховання в сучасному культуро-
творчому процесі: автореф. дис… доктора культурології: спеціальність 
26.00.01 – теорія та історія культури (культурологія) / Т. О. Кривошея. ‒  
К.: 2014. – 36 с.  

 
 
 
 

3. Оніщенко О. І. Художня творчість: досвід естетичного аналізу  
/ О. І. Оніщенко // Естетика: підручник. [Авт. колек. за загал. ред. 
Л. Т. Левчук]. – 3-є вид. допов. та перер. – К.: Центр  учбової літерату-
ри, 2010. – 520 с. 

4. Панченко В. І. Історичні закономірності художнього розвитку  
/ В. І. Панченко // Естетика: підручник. [Авт. колек. за загал. ред. 
Л. Т. Левчук]. – 3-тє вид. допов. та перер. – К.: Центр учбової літерату-
ри, 2010. – 520 с. 

5. Янсон Х. В. Основы истории искусств: монография  
/ Х. В. Янсон [перев. с англ. В. Фатеев, И. Комарова, М. Тарасов и др.]. 
–  Международная программа "Издательский Мост". ‒ Санкт-Петербург: 
АОЗТ Икар, 1996. – 512 с. 

6. Newman John. Reynolds and Hone: "The Conjurer" Unmasked / 
John Newman // Reynolds. ‒ Royal Academy of Arts, 1986. – P. 344–354. 

 
REFERENCES: 

1. Collingwood, R. J. (1999). The principles of art. Moskow, Jazyki 
russkoj kul'tury. (In Russian). 

2. Krivosheya, T. O. (2014). Estetichne vihovannja v suchasnomu 
kul'turotvorchomu procesі: avtoref. dis… doktora kul'turologії: specіal'nіst' 
26.00.01 – teorіja ta іstorіja kul'turi (kul'turologіja) [Aesthetic education in the 
modern cultural process]. Kyiv. 

3. Onishchenko, O. I. (2010). Hudozhnja tvorchіst': dosvіd 
estetichnogo analіzu [Artistic creativity: experience of aesthetic analysis]. In 
Aesthetics. Kyiv, Centr  uchbovoї lіteraturi. 

4. Panchenko, V. I. (2010). Іstorichnі zakonomіrnostі hudozhn'ogo 
rozvitku [Historical regularities of artistic development]. In Aesthetics. Kyiv, 
Centr  uchbovoї lіteraturi. 

5. Yanson, H. V. (1996). Fundamentals of Art History. St. Petersburg, 
AOZT Ikar, International program "Publishing Bridge". (In Russian). 

6. Newman, John. (1986). Reynolds and Hone: "The Conjurer" 
Unmasked. In Reynolds. Royal Academy of Arts. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 0 2 . 20  

 
М. В. Тернова, канд. филос. наук, ст. преподаватель 
Киевский национальный университет театра,  
кино и телевидения имени І. К. Карпенко-Карого,  
ул. Ярославов Вал, 40, г. Киев, 01034, Україна 

 
ИСКУССТВОВЕДЧЕСКАЯ КОНЦЕПЦИЯ Р. ДЖ. КОЛЛИНГВУДА  

КАК ОБЪЕКТ ТЕОРЕТИЧЕСКОГО АНАЛИЗА 
 
Проанализирована искусствоведческая концепция Робина Джорджа Коллингвуда (1889‒1943) – известного английского философа-

неогегельянца, значительная часть теоретического наследия которого связана как с выяснением природы искусства, так и с 
рассмотрением его состояния в период смены "эпохи Оскара Уайльда эпохой Редьярда Киплинга".  

Очерчен круг проблем (содержание и форма, образ, изображение, мимезис, отражение, эмоция, искусство и "человек с улицы"), 
представление которых в интерпретации Коллингвуда значительно расширило исследовательское пространство не только 
английского, но и европейского искусствознания. Акцентировано внимание на том, что искусствоведческая концепция английского 
теоретика построена на основании активного осмысления историко-культурных традиций. 

Ключевые слова: искусствознание, искусство, структурные элементы художественного произведения, художник. 
 
M. V. Ternova, PhD, Senior Lecturer 
Kyiv Karpenko-Karyi National University of Theatre,  
Cinema and Television  
40, Yaroslaviv Val, Kyiv, 01054, Ukraine 

 
CONCEPT OF THE STUDY OF ART BY R.J. COLLINGWOOD  

AS AN OBJECT OF THEORETICAL ANALYSIS 
 
The article analyzed concept of the study of art by Robin George Collingwood (1889-1943), a well-known English neo-hegelian philosopher. His 

significant part of the theoretical heritage is connected with the explanation of the nature of art and with the consideration of its condition during 
the period of the changing Oscar Wilde era to the era of Rudyard Kipling. 

The circle of problem such as content and form, character, image, mimesis, reflection, emotion, art and "street man" identified. All of them in 
Collingwood's presentation and interpretation significantly expanded the space of research not only English, but also European art criticism. The 
concept of study of art is "built" on the basis of an active understanding of historical and cultural traditions accented.  

The concept of art criticism of R.G. Collingwood – a famous English philosopher of the XIX-XX centuries, on the one hand, has self-importance, 
and on the other, although based on the traditions of contemporary humanities, still expands art history analysis of aesthetics through aesthetics 
and psychology. 

Recognizing the exhaustion of the English model of romanticism, R.G. Collingwood tries to outline the prospects for the development of art in 
the logic of the movement "romanticism – realism – avant-garde", which leads to the actualization of the problem of "mimesis – reflection". At the 
same time, the theorist's attention is consciously concentrated around the concept of "subject", the understanding of which is radically changing at 
the turn of the XIX-XX centuries. 

Theoretical material in the presentation of R.G. Collingwood is based on the work of Shakespeare, Reynolds, Turner, Cezanne, whose 
experience allows us to focus on the problem of "artist and audience". It is emphasized that Collingwood's position is ahead of its time, stimulating 
scientific research in the European humanities. The existence of indicative tendencies, which are distinguished in the logic of European cultural 
creation of the historical period, is emphasized. 

Key words: art studies, art, structure elements of art composition, artist. 
 
 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 41 ~ 

 

 

УДК 1(091)(477) 
В. Е. Туренко, канд. філос. наук, молодш. наук. співроб. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

vitali_tureko@ukr.net 
 

Н. В. Ярмоліцька, канд. філос. наук, наук. співроб. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
natasha63@ukr.net   

 
ФІЛОСОФСЬКА ЕКСПЛІКАЦІЯ КУЛЬТУРИ  
У ТВОРЧОСТІ В. ІВАНОВА ТА О. ЯЦЕНКА 

 
У статті робиться спроба висвітлення розуміння культури у спадщині відомих українських радянських філософів 

другої половини ХХ ст. – Вадима Іванова та Олександра Яценка. Обґрунтовується теза, що філософське осягнення 
культури, безперечно, не було в центрі уваги досліджуваних вітчизняних мислителів. Однак, розробляючи ті чи інші 
концепції, вони торкалися рефлексій стосовно феномену культури, що виявилися важливими для розвитку філософ-
ської традиції в Україні. Доводиться, що для В. Іванова культура постає одним з найбільш суттєвих факторів люд-
ської самореалізації та самоздійснення. Особливо важливо підкреслити, що культура в українського радянського фі-
лософа поєднана з осягненням такого феномену, як "суспільнісність". Виявлено, що О. Яценко наголошує на тісному 
взаємозв'язку культури та цілепокладання та ідеалів. На його думку, культура, будучи соціальним явищем, і є однією 
з ключових форм, в якій людина здатна себе реалізувати та втілити свої цілі та ідеали.  

Ключові слова: В. Іванов, О. Яценко, культура, українська радянська філософія, радянські мислителі.  
 
Постановка проблеми. Українська радянська філо-

софія післявоєнного періоду відома, перш за все, роз-
відками з логіки, філософських проблем природознавс-
тва, філософської антропології, а також дослідженнями, 
присвяченими історії вітчизняної філософії. Водночас 
філософсько-культурна проблематика ніби перебувала 
"в тіні" вищезазначених досліджень і фактично нівелю-
валася у даний період розвитку української філософсь-
кої думки. Через це постає необхідність в аналізі спад-
щини радянських філософів України, які акцентували 
свою увагу на філософській експлікації феномену куль-
тури. Одними з таких мислителів були Вадим Іванов та 
Олександр Яценко. 

Аналіз досліджень і публікацій. Наукові напрацю-
вання М. Альчук [1], В. Андрущенка [2], Є. Бистрицького 
[3-4], С. Грабовського [5], О. Залужної [6-7], 
М. Кисельова [10], І. Клочкова [11], В. Козловського [12], 
Я. Литвин [13], А. Лоя [14; 15], Ю. Мелкова [16], 
О. Овчарук [17], І. Огородника [18] та інших становлять 
теоретико-методологічну основу представленої статі. 
Втім, можна відзначити, що філософсько-культурна 
проблематика в українській радянській філософії другої 
половини ХХ ст. розглядається або побіжно, або ж ви-
світлюється як мемуари.  

Відповідно, метою пропонованого дослідження є 
реконструювання розуміння феномену культури в укра-
їнській радянській філософії на прикладі творчої спад-
щини В. Іванова та О. Яценка.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Пере-
дусім, треба відзначити, що "в контексті діяльнісного 
виміру наукових досліджень Київської філософської 
школи є можливість прослідкувати світоглядно-
антропологічні та теоретико-культурологічні тенденції, 
які значно порушили монополію діяльнісної парадигми і 
проявляються в наступних філософських положеннях:  

– постановка проблеми людини, її сутності, світогля-
ду та ролі в питаннях цілепокладання і розвитку діяльно-
сті. Адже "людина визначалася не лише як соціальнок-
ласовий суб'єкт, а як істота, здатна творити власний світ, 
його соціально-культурні й духовні форми". Вона не про-
сто включається в діяльність як умова і засіб її перебігу, 
а й підвищується над нею, оскільки задає цілі, формує 
ідеали, здійснює морально-ціннісне регулювання;  

– звернення до внутрішнього світу людини, її чуттє-
во-емоційної сфери, духовності (духовної триєдності 
віри, надії і любові у тісному зв'язку з сутнісними сила-

ми людини – розумом, почуттями і волею), a рефлекси-
вний аналіз понять "досвіду" та "життєвого світу" обу-
мовлював значне оновлення радянського філософсько-
го дискурсу в контексті актуалізації феноменів особис-
тості та духовно-морального статусу людського буття;  

– розкриття смислодіяльнісних і смисложиттєвих ре-
алій людського буття. Здатність суб'єкта до смислотвір-
ності обумовлюють творчий характер діяльності, осмис-
леність людської життєдіяльності та можливість вибудо-
вувати "смислову мережу явищ" і "смисловий світопоря-
док", конституюючи семантичну площину утвердження 
світу в його смисловій багатоманітності, де смисл не 
зводиться до об'єктивної визначеності речей, а передба-
чає індивідуальне усвідомлення й розуміння знання з 
урахуванням особистісного досвіду людини; 

 – здійснення у світоглядному аспекті філософсь-
кого аналізу культури, що зумовлював до її висвіт-
лення в онтологічному ракурсі як загальнолюдського 
явища, сутнісно пов'язаного з усією цілісністю людсь-
кого буття, форми свобідного і цілісного світовідно-
шення. Поряд з тим культура при всій багатоманітно-
сті наповнення людськими смислами та ціннісними 
уявленнями по відношенню до людини постає об'єк-
тивною заданістю, "потребуючи від неї дисципліни 
здатності до самообмеження";  

– наголошення при дослідженні природи світогляду в 
зрізі її духовно-практичної сутності на питаннях мораль-
нісної організації людського відношення людини до світу, 
взаємопроникнення світогляду і моралі, світогляду і сві-
товідношення. Відбувається окресленість обмеженості 
світогляду в намаганні теоретичного схоплення цілісності 
реальності й посилення духовно-моральнісної ролі світо-
відношення. При акцентуванні пріоритету моральнісного 
потенціалу людського світовідношення моральнісна про-
блематика розглядається не в зрізі її абстракційно-
обов'язкового виміру, а в культурологічно-ціннісному 
аспекті з посиленням ролі моральнісно-духовних катего-
рій моральнісного вибору, сенсу життя, любові, співст-
раждання та ін. А отже, саме людське світовідношення 
виробляє позитивну моральнісну орієнтацію і стає ваго-
мою детермінантою посилення дієвості моральнісних 
начал у людській буттєвості" [7, с. 27‒28]. 

Особливу увагу приділимо передостанньому пункту, 
адже саме він найбільш яскраво проявляється у спад-
щині обох досліджуваних нами українських радянських 
філософів. 

© Туренко В. Е., Ярмоліцька Н. В., 2020



~ 42 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

В. Іванов: культура  
як один з ключових аспектів людської діяльності 

Відомий дослідник вітчизняної філософії І. Огородник 
зазначає: "Прихильник діалектико-матеріалістичного 
напряму в філософії (один із фундаторів відділу діалек-
тичного матеріалізму в Інституті філософії АН України, 
з якого пізніше утворився відділ філософських проблем 
культури), В. Іванов у центр своїх наукових пошуків по-
ставив проблему людини. При розгляді цієї проблеми 
виходив з діяльних аспектів людського буття, єдності 
онтологічних, світоглядних та гносеологічних його чин-
ників, прояву сутності та існування людини в культурі. 
Наукові дослідження В. Іванова в 70‒80-х роках своїми 
результатами й теоретико-філософськими узагальнен-
нями (Практика и эстетическое сознание (К., 1971); Фі-
лософія і практично-духовне освоєння світу (Філос. ду-
мка, 1974, № 6); Человеческая деятельность, познание, 
искусство (К., 1977; Братислава, 1982); Человек и мир 
человека (К., 1977 (співавт.); Актуальные проблемы 
исследования мировоззренческих функций диалекти-
ческого материализма (Вопр. философии. – 1981. – 
№ 2); Життєвий світ особи (Філос. думка. – 1982. – 
№ 1); Мировоззрение как форма сознания, самоопре-
деления и культуры личности // Мировоззренческая 
культура личности (К., 1986) були близькими неомарк-
систським доробком західноєвропейському неортодок-
сальному марксизмові, не поступаючись їм змістовніс-
тю й наближенням до наукової істини" [18, с. 535]. 

Як зауважує С. Грабовський, В. Іванов – це той віт-
чизняний мислитель досліджуваного періоду, який "від-
новив у неявній, але зрозумілій для інтелектуалів по-
леміці із Леніним та ленінізмом право на існування в 
філософії поняття "людський досвід" як одного із цент-
ральних і висхідних пунктів філософування; Вадим Іва-
нов, котрий "розкрутив" поняття "життєвий світ" так, як 
це мало кому вдається із теперішніх, наче вже й звіль-
нених від тиску цензури мисленників" [5, с. 122]. Відпо-
відно, у філософських напрацюваннях В. Іванова куль-
тура постає, перш за все, одним з ключових аспектів 
людського досвіду, "життєвого світу". Відповідно, дійсно 
"архетипи культури виступають фундаментальним ре-
зультатом внутрішньої комунікації особистостей тієї чи 
іншої спільноти; саме тому вони є глибинними, сутніс-
ними основами культури, які прориваються у людське 
існування і можуть об'єктивуватися у часі-просторі 
історії у будь-які форми. Екзистенційно зумовлена 
об'єктивація архетипів виступає процесом створення-
утвердження історії як історії культурних спільнот. Та-
ким чином, культура значною мірою є процес вияв-
лення та осучаснення архетипів, але не абстрактно-
есенціально, а екзистенціально, особистісно, у твор-
чості людей" [19, с. 135]. 

Разом з тим філософську експлікацію культури 
В. Іванов розробляв у контексті феномену суспільнісно-
сті. Зокрема, можемо зазначити, що культура постає 
зовнішнім її аспектом разом з внутрішнім, який він ви-
значає як суб'єктивне (свідомість, знання). Як зауважує 
Е. Бистрицький в одній з праць: "Суспільнісність як сут-
ність діяльності у тлумаченні Вадима Іванова світ і світ 
культури. Найпростішим, з огляду на традицію, було 
сказати, що вона як всезагальне існує у вигляді пізна-
вальної здатності, певного трансцендентального суб'єк-
та, свідомості, яка самопізнає та самознає себе (тобто 
самосвідомості)" [3, с. 86]. Відповідно: "суспільнісність 
не тотожна сумі (і навіть системі – сперечається Іванов 
із так званим системним підходом до культури в радян-
ській філософії. – Є. Б.) історично самодиференційова-
них людських функцій у рамках певного суспільства... 
Суспільнісність вселюдська, неминуща, загальноісто-

рична... становить внутрішню сутність природи... ви-
ключну якість людини... Суспільнісність є тим, що ро-
бить індивіда і людство суб'єктом ставлення до світу... 
вона являє собою діяльність як таку" [3, с. 85]. 

У вищезазначених рефлексіях вітчизняного мисли-
теля можемо побачити те, що він полемізує з систем-
ним підходом до розуміння культури, яке існувало в 
тогочасній радянській філософській традиції. В. Іванов 
наголошує на тому, що культура – це не є система, а 
один з елементів існування людини та прояву її екзис-
тенції.  Без культури у всій її різноманітності життя люд-
ське не може бути повноцінно функціональним та дія-
льнісним. Завдяки культурі кожна людина по-
особливому проявляє свою індивідуальність. 

Також необхідно зауважити, що "неабиякі можливо-
сті для пізньомарксистського філософського дискурсу в 
контексті духовної та морально-етичної тематики зосе-
реджувала в собі культурно-історична інтерпретація 
В. Івановим проблеми досвіду. Переживальність, не-
рефлексивність, аксіологічність та мудрісний вияв дос-
віду посилювали екзистенційну напругу рефлексивних 
пошуків вітчизняного мислителя, тематизуючи на про-
тивагу гносеологічному життєвосмисловий потенціал 
філософії. Він виникає на ґрунті життєвого відношення 
людини до світу, є "першочергово деяким підсумком 
життєдіяльності певного суб'єкта" [8, с. 132], "квінтесен-
цією певної життєвої долі, її реальним уроком" [9, 
с. 143], тісно пов'язаний зі смислотворчістю суб'єкта, 
адже "в досвіді, – зауважує В. Іванов, – елементи дійс-
ності стають подією суб'єктивного життя і в цьому кон-
тексті набувають не лише загальну визначеність, але і 
наповнюються неповторним змістом" [9, с. 200]. Філо-
софський аналіз цієї вагомої категорії у вітчизняній фі-
лософії реабілітує феномен переживання як суб'єктив-
ний вимір життєвого процесу, що охоплює всю повноту 
людського світовідношення, передбачаючи акт самови-
значення людини у світі. Досвід зосереджує в собі здо-
бутки всіх сфер людської життєдіяльності, "дозволяє 
зрозуміти людський суб'єкт як самозберігаюче начало 
культурної творчості" [9, с. 243], джерело всієї духовної 
культури. На ґрунті неповторного індивідуального досві-
ду відбувається прилучення до духовного багатства 
людської культури, адже він набирає статусу адекватної 
квінтесенції практичної і духовної форми єдності людини 
і світу, передбачає поєднання всезагального та особис-
тісного й в реаліях людського буття функціонує як духов-
ний досвід, суб'єктивний досвід, культурно-історичний 
досвід, колективний досвід та найбільш ефективний спо-
сіб акумуляції людської діяльності" [7, с. 24]. 

Тому можна погодитися з думкою Я. Литвин, що 
"для В. Іванова культура виступає як реальний світ, з 
яким взаємодіє людина, де вона самореалізується та 
самовизначається. Підкреслюється, що духовне життя 
людини вбачає потребу у взаємодії індивідуального та 
всезагального, засвоєнні соціокультурних умов життє-
діяльності. Такий внутрішній зв'язок можливий лише в 
культурі, яка виступає джерелом смислової спрямова-
ності та розвитку людства. Світоглядно-антропо-
логічний поворот значною мірою сприяв актуалізації 
осягнення феномену духовності у всій його багатовимі-
рності, посилив морально-етичну проблематику, спро-
мігся вивести культурологічну методологію на більш 
ємкісну, порівняно з соціально-антропологічною шко-
лою, методологію, орієнтовану не на оволодіння дійсні-
стю, а на осмислену орієнтацію в ній [13, с. 11]. 

Як бачимо, в культурі український радянський філо-
соф вбачав один зі способів людської самореалізації та 
самовизначення. Особистість не може існувати поза 
культурою, як в глобальному, так і в локальному аспек-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 43 ~ 

 

 

тах. Саме культура здатна поєднувати індивідуальне та 
універсальне, сакральне та профанне, матеріальне і 
духовне в структурі людського буття. Відтак культура в 
контексті людського існування визначає не лише сього-
дення, але й перспективу, на що спрямований людсь-
кий поступ у тому чи іншому аспекті.   

  
О. Яценко:  

культура як один з факторів реалізації  
цілепокладання та ідеалу 

У свою чергу, інший представник Київської світогляд-
но-антропологічної школи О. Яценко перш за все розгля-
дав феномен культури в контексті цілепокладання та 
ідеалу. Розглянемо кожен з цих аспектів більш докладно.  

Якщо говорити про перше, то, як зауважує 
М. Кисельов: "доцільність людської діяльності форму-
ється на практиці. Вона об'єктивно відображає історію 
людської праці, що стала своєрідною логікою діяльності 
суспільної людини. В суб'єктивному аспекті – ціль хара-
ктеризує спосіб освоєння людиною природної і суспіль-
но-історичної дійсності в формах людської практики; в 
ній представлена і опосередкована вся предметна 
структура діяльності. Саме тому доцільність виступає 
структурно-функціональним компонентом діяльності і, в 
той же час, є загальним духовно-практичним способом 
буття людини. В цій особливій якості вона є необхідним 
елементом культури. На опосередкованому характері 
діяльності людини, її значенні у формуванні світу і відт-
воренні загальних механізмів діяльності спинимось 
більш детально" [10, с. 107]. 

Відповідно, "вирішення проблеми цілі та сенсу життя 
вчений (О. Яценко – В. Т.) пов'язує із необхідністю нау-
кової розробки сутнісного змісту ідеалу. Як взірець дос-
коналості ідеал визначає спрямованість, спосіб та ха-
рактер поведінки суб'єкта. Відповідно, в різноманітних 
формах людського буття формуються уявлення про 
найвищу досконалість, яка виступає як зразок та кінце-
вий результат діяльності. "В якості всезагальної форми 
цілепокладаючої діяльності ідеал виступає в усіх сфе-
рах суспільного життя – соціальній, політичній, мораль-
ній, естетичній і т. д." [8, с. 134]. Це обґрунтовує форму-
вання соціальних, політичних, моральних, естетичних, 
гносеологічних ідеалів. І хоча кожна форма суспільної 
свідомості має свою специфіку у створенні ідеалу, мо-
жна виявити загальні аспекти у гносеологічних механі-
змах їх формування та функціонування. У цьому зв'яз-
ку, наголошуючи на діалектичній єдності об'єктивного 
та суб'єктивного в ідеалі, вчений зазначає, що в межах 
науково-пізнавального відношення до дійсності, крім 
науки, у формуванні ідеалів важливу роль відіграють 
такі форми свідомості, як мораль, мистецтво, естети-
ка, філософія, релігія, тобто вся світоглядна сфера 
свідомості, яка має суттєвий духовно-моральний поте-
нціал та скеровує людську буттєвість в культурі на сві-
тоглядний ідеал" [17, с. 81]. 

Через це можемо говорити, що для українського 
радянського філософа культура виступає одним з фа-
кторів, який допомагає людині здійснювати ту чи іншу 
ціль у своєму житті. Культура у всій її багатоманітності 
сприяє тому, щоб людина ту чи іншу мету наповнюва-
ла різного роду сенсами, в тому числі релігійними, 
філософськими, мистецькими, морально-етичними та 
естетичними. Без неї людина всього-на-всього спря-
мовує свої дії лише "на сьогодні", особливо не акцен-
туючи і не зосереджуючи увагу "на завтра". За допо-
могою культури особистість здатна ту чи іншу мету 
позбавляти виключно швидкоплинних аспектів, разом 
з тим збагачуючи її вічними цінностями та ідеалами, 

що дає людині можливість стати важливою не лише 
для себе, але і для оточуючих.   

Треба відзначити, що, на думку О. Яценка, заснову-
ючись на певних умовах, індивід формує свої цілі, спів-
відносячи поведінку з ними, адже "наявність цілі діяль-
ності виступає самою безпосередньою характеристи-
кою свідомості людини і її способу буття" [20, с. 9]. Як 
зауважує М. Кисельов: "Проблема формування ціннос-
тей та потреб, сам процес реалізації потреб є складни-
ми й драматичними в історії цивілізації. Ціль і спорідне-
на з нею система потреб, займають особливе місце в 
структурі діяльності, як спонукальний чинник, який ви-
ражається через мотив. Вона виступає внутрішнім стру-
ктуроутворюючим фактором діяльності, є закономірним 
процесом розвитку людини і реалізується у процесі пе-
ретворення навколишнього світу. Аналіз цілі як внутрі-
шньої детермінанти діяльності передбачає: співвідне-
сення її з реаліями матеріального світу, відповідність її 
закономірностям розвитку суспільства та природи, ви-
значенням прагнень окремих суб'єктів діяльності та 
соціальних груп людей" [10, с. 106]. 

Очевидно ми можемо бачити, що культура для 
О. Яценка являє собою "соціальне явище, а соціальне 
за своєю специфікою, на відміну від природного буття, 
є культурою. Останнє не лише не виключає "природу" з 
"культури", не "виганяє" її з історії, але й, навпаки, підк-
реслює їх глибокий внутрішній взаємозв'язок, який існує 
в межах означеної єдності. Культура не лише відрізня-
ється від природи, а й органічно зв'язана з нею, так або 
інакше включає її в себе. Основою їх взаємодії є ні що 
інше, як людська діяльність, праця. І це зрозуміло. Лю-
дина перетворює природу, створює предмети (за зако-
нами природи) не заради самих предметів, а заради 
людини. Тому предмет є предметним людським став-
ленням до людини й одночасно до себе самої і навпа-
ки. Людина здійснює свою діяльність адекватно зако-
номірностям самого предмета, через що предмет спон-
танно розкриває свої внутрішні зв'язки, властивості, 
залежності. "Перетворювати" природу, втілювати в ній 
свої цілі людина може і повинна за законами самої при-
роди і з її допомогою. В цьому суть цілеспрямованого 
освоєння природи, її соціалізації, олюднення. Саме 
тому культура і постає як реалізація в природі людських 
цілей за законами самої природи. Вона – сфера осво-
єння, олюднення природи людською працею в інтере-
сах розвитку самої людини" [2, с. 6]. 

Висновок. Таким чином, проаналізувавши філо-
софську експлікацію культури у творчості таких пред-
ставників української радянської філософії другої поло-
вини ХХ сторіччя, як Вадим Іванов та Олександр Яцен-
ко, можемо зробити наступні висновки: 

1. Філософське осягнення культури, безперечно, 
не було в центрі уваги досліджуваних вітчизняних ми-
слителів. Однак, розробляючи ті чи інші концепції, во-
ни торкалися рефлексій стосовно феномену культури, 
що виявилися важливими для розвитку філософської 
традиції в Україні. 

2. Для В. Іванова культура постає одним з най-
більш суттєвих факторів людської самореалізації та 
самоздійснення. Особливо важливо підкреслити, що 
культура в українського радянського філософа поєдна-
на з осягненням такого феномену, як "суспільнісність". 

3. У свою чергу, О. Яценко наголошує на тісному 
взаємозв'язку культури та цілепокладання та ідеалів. На 
його думку, культура, будучи соціальним явищем, і є од-
нією з ключових форм людського буття, за допомогою 
якої особистість здатна втілювати свої цілі та ідеали.  

 



~ 44 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 
1. Альчук М. Володимир Шинкарук. До питання про методологію 

гуманітарних наук / М. Альчук // Філософсько-антропологічні студії'2012 
"Творча спадщина В. І. Шинкарука та сьогодення (До 80-ліття від дня 
народження)". Частина 2. – К.: Стилос, 2012. – С. 61‒70. 

2. Андрущенко В. П. Поняття культури: філософський дискурс на 
рубежі століть / В. Андрущенко // Вісник Інституту розвитку дитини. 
Сер.: Філософія, педагогіка, психологія. – 2014. – Вип. 33. – С. 5‒9. 

3. Бистрицький Є. К. Вадим Іванов: онтологія радянського марк-
сизму (Стаття перша) / Є. Бистрицький // Філософська думка. – 2016. – 
№ 6. – С. 76–86. 

4. Бистрицький Є. К. Вадим Іванов: онтологія радянського марк-
сизму (Стаття друга) / Є. Бистрицький // Філософська думка. – 2017. – 
№ 1. – С. 57‒65. 

5. Грабовський С. Український неомарксизм 1960–1980-х: напів-
забуті здобутки / С. Грабовський // Філософсько-антропологічні сту-
дії'2012 "Творча спадщина В. І. Шинкарука та сьогодення (До 80-ліття 
від дня народження)". Частина 2. – К.: Стилос, 2012. – С. 115‒125. 

6. Залужна А. Є. Естетичні засади буття людини у світі культури: 
Київська світоглядно-антропологічна філософська школа / А. Є. Залужна 
// Молодий вчений. – 2016. – № 11. – С. 246‒251. 

7. Залужна А. Є. Світоглядно-антропологічні тенденції духовно-
моральних пошуків у вітчизняній філософії другої половини ХХ ст.  
/ А. Є. Залужна // Наука. Релігія. Суспільство. – Донецьк, 2010. – № 1. – 
С. 19–29. 

8. Иванов В. И. Мировоззренческая культура личности (Фило-
софские проблемы формирования). / В. И. Иванов – К.: Наукова думка, 
1986. – 207 с.  

9. Иванов В. И. Человеческая деятельность ‒ познание – ис-
кусство. / В. И. Иванов – К.: Наукова думка, 1977. – 252 с. 

10. Кисельов М. М. Проблема цінностей в сучасній українській ме-
нтальності / М. М. Кисельов // Філософські діалоги'2012. Філософсько-
антропологічні читання: Європейські цінності та українські реалії (до 80-
ліття від дня народження О. І. Яценка): зб. наук. праць. – К., 2012. – 
С. 106‒118.  

11. Клочков І. В. Наукова культура у вітчизняній філософії другої 
половини ХХ століття: автореф. дис... канд. філос. наук: 09.00.05  
/ І. В. Клочков; Київ. нац. ун-т ім. Т. Шевченка. – К., 2008. – 17 c. 

12. Козловський В. Еволюція філософських поглядів В. Іванова: 
від теорії універсальної діяльності до концептуалізації людського світу  
/ В. Козловський // Філософсько-антропологічні студії'2003. Пізній ра-
дянський марксизм та сьогодення. До 70-річчя Вадима Іванова  – К.: 
Стилос, 2003. – С. 41‒59.  

13. Литвин Я. М. Культурологічна проблематика радянської філо-
софської думки 1960‒1980 рр. в Україні та Росії [Текст]: автореф. 
дис. ... канд. філос. наук: 09.00.04 / Я. М. Литвин; Нац. пед. ун-т  
ім. М. П. Драгоманова. – Київ, 2015. – 18 с. 

14. Лой А. Яценко О. І. – наставник із Снєжного / А. Лой // Практич-
на філософія. – 2015. – № 3. – С. 176‒179. 

15. Лой А. М. Олександр Яценко: приречений на відкритість  
/ А. М. Лой // Філософська думка. – 2016. – № 6. – С. 106‒112. 

16. Мелков Ю. А. Иерархия целей и ценностей: пределы самоор-
ганизации / Ю. О. Мелков // Вісник Дніпропетровського університету. 
Серія: Філософія. Соціологія. Політологія. ‒ 2012. ‒ Т. 20, вип. 22 (4). ‒ 
С. 118‒125. 

17. Овчарук О. В. Феномен ідеалу у вітчизняному філософсько-
культурологічному дискурсі: 60‒80-ті роки XX століття / О. В. Овчарук  
// Вісник ДАКККіМ. – 2013. – № 1. – С. 78‒81.  

18. Огородник І. В. Огородник В. В. Історія філософської думки в 
Україні: курс лекцій: навч. посіб. / І. В. Огородник В. В. Огородник – К.: 
Вища школа, Т-во "Знання", КОО, 1999. – 543 с. 

19. Хамітов Н. В. Античне, готичне та слов'янське начала в бутті 
європейської людини / Н. В. Хамітов // Філософські діалоги'2012. Філо-
софсько-антропологічні читання: Європейські цінності та українські 
реалії (до 80-ліття від дня народження О. І. Яценка): зб. наук. праць. – 
К., 2012. – С. 132‒140. 

20. Яценко А. И. Целеполагание и идеалы / А. И. Яценко. – К.: На-
ук. думка, 1977. – 275 с. 

 
REFERENCES: 

1. Al'chuk, M. (2012). Volodimir Shinkaruk. Do pitannja pro 
metodologіju gumanіtarnih nauk [Vladimir Shinkaruk. On the question of the 
methodology of the humanities]. Fіlosofs'ko-antropologіchnі studії'2012 

"Tvorcha spadshhina V. І. Shinkaruka ta s'ogodennja (Do 80-lіttja vіd dnja 
narodzhennja)", Part 2. Kyiv, Stilos, 61‒70. 

2. Andrushhenko, V. P. (2014). Ponjattja kul'turi: fіlosofs'kij diskurs na 
rubezhі stolіt' [The concept of culture: philosophical discourse at the turn of 
the century]. Vіsnik Іnstitutu rozvitku ditini. Ser.: Fіlosofіja, pedagogіka, 
psihologіja, № 33, 5‒9. 

3. Bistric'kij, Є. K. (2016). Vadim Іvanov: ontologіja radjans'kogo 
marksizmu (Stattja persha) [Vadim Ivanov: An Ontology of Soviet Marxism 
(Article One)]. Fіlosofs'ka dumka. № 6, 76–86. 

4. Bistric'kij, Є. K. (2017). Vadim Іvanov: ontologіja radjans'kogo 
marksizmu (Stattja druga) [Vadim Ivanov: An Ontology of Soviet Marxism 
(Article Two)]. Fіlosofs'ka dumka. № 1, 57‒65. 

5. Grabovs'kij, S. (2012). Ukraїns'kij neomarksizm 1960–1980-h: 
napіvzabutі zdobutki [Ukrainian neo-Marxism of the 1960s and 1980s: half-
forgotten achievements]. Fіlosofs'ko-antropologіchnі studії'2012 "Tvorcha 
spadshhina V. І. Shinkaruka ta s'ogodennja (Do 80-lіttja vіd dnja 
narodzhennja)", Part 2. Kyiv, Stilos, 115‒125. 

6.  Zaluzhna, A. Є. (2016). Estetichnі zasadi buttja ljudini u svіtі kul'-
turi: Kiїvs'ka svіtogljadno-antropologіchna fіlosofs'ka shkola [Aesthetic 
principles of human existence in the world of culture: Kyiv worldview-
anthropological philosophical school]. Molodij vchenij, № 11, 246‒251. 

7. Zaluzhna, A. Є. (2010). Svіtogljadno-antropologіchnі tendencії 
duhovno-moral'nih poshukіv u vіtchiznjanіj fіlosofії drugoї polovini XX st. 
Nauka. Relіgіja. Suspіl'stvo, № 1, 19–29. 

8. Ivanov, V. I. (1986). Mirovozzrencheskaja kul'tura lichnosti 
(Filosofskie problemy formirovanija) [Worldview culture of personality 
(Philosophical problems of formation)]. Kyiv, Naukova dumka.  

9. Ivanov, V. I. (1977). Chelovecheskaja dejatel'nost' ‒ poznanie – 
iskusstvo [Human activity – cognition – art]. Kyiv, Naukova dumka. 

10. Kisel'ov, M. M. (2012). Problema cіnnostej v suchasnіj ukraїns'kіj 
mental'nostі [The problem of values in the modern Ukrainian mentality]. 
Fіlosofs'kі dіalogi'2012. Fіlosofs'ko-antropologіchnі chitannja: Єvropejs'kі 
cіnnostі ta ukraїns'kі realії (do 80-lіttja vіd dnja narodzhennja O. І. Jacenka). 
Kyiv, 106‒118.  

11. Klochkov, І. V. (2008). Naukova kul'tura u vіtchiznjanіj fіlosofії 
drugoї polovini XX stolіttja [Scientific culture in the domestic philosophy of 
the second half of the twentieth century]. Kyiv, Kiїv. nac. un-t іm.  
T. Shevchenka. 

12. Kozlovs'kij, V. (2003). Evoljucіja fіlosofs'kih pogljadіv V. Іvanova: 
vіd teorії unіversal'noї dіjal'nostі do konceptualіzacії ljuds'kogo svіtu 
[Evolution of V. Ivanov's philosophical views: from the theory of universal 
activity to the conceptualization of the human world]. Fіlosofs'ko-
antropologіchnі studії'2003. Pіznіj radjans'kij marksizm ta s'ogodennja. Do 
70-rіchchja Vadima Іvanova. Kyiv, Stilos, 41‒59.  

13. Litvin, Ja. M. (2015). Kul'turologіchna problematika radjans'koї 
fіlosofs'koї dumki 1960‒1980 rr. v Ukraїnі ta Rosії [Cultural issues of Soviet 
philosophical thought in 1960-1980 in Ukraine and Russia]. Kyiv, Nac. ped. 
un-t іm. M. P. Dragomanova. 

14. Loj, A. (2015). Jacenko O. І. – nastavnik іz Snєzhnogo [Yatsenko 
O. I – a mentor from Snezhny]. Praktichna fіlosofіja, № 3, 176‒179. 

15. Loj, A. M. (2016). Oleksandr Jacenko: prirechenij na vіdkritіst' 
[Alexander Yatsenko: doomed to openness]. Fіlosofs'ka dumka, № 6, 
106‒112. 

16. Melkov, Ju. A. (2012). Ierarhija celej i cennostej: predely 
samoorganizacii [The hierarchy of goals and values: the limits of self-
organization]. Vіsnik Dnіpropetrovs'kogo unіversitetu. Serіja: Fіlosofіja. 
Socіologіja. Polіtologіja, V. 20, № 22 (4), 118‒125. 

17. Ovcharuk, O. V. (2013). Fenomen іdealu u vіtchiznjanomu 
fіlosofs'ko-kul'turologіchnomu diskursі: 60‒80-tі roki XX stolіttja [The 
phenomenon of the ideal in the domestic philosophical and cultural 
discourse: the 60s-80s of the XX century]. Vіsnik DAKKKіM, № 1, 78‒81.  

18. Ogorodnik, І. V., Ogorodnik, V. V. (1999). Іstorіja fіlosofs'koї dumki 
v Ukraїnі: kurs lekcіj [History of philosophical thought in Ukraine: a course of 
lectures]. Kyiv, Vishha shkola, T-vo "Znannja". 

19. Hamіtov, N. V. (2012). Antichne, gotichne ta slov'jans'ke nachala v 
buttі єvropejs'koї ljudini [Ancient, Gothic and Slavic origins in European life]. 
Fіlosofs'kі dіalogi'2012. Fіlosofs'ko-antropologіchnі chitannja: Єvropejs'kі 
cіnnostі ta ukraїns'kі realії (do 80-lіttja vіd dnja narodzhennja O. І. Jacenka). 
Kyiv, 132‒140. 

20. Jacenko, A. I. (1977). Celepolaganie i idealy. [Targeting and 
Ideals]. Kyiv, Nauk. dumka. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  28 . 0 4 . 20  

 
В. Э. Туренко, канд. филос. наук, младш. научн. сотр. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 
Н. В. Ярмолицкая, канд. филос. наук, научн. сотр. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ФИЛОСОФСКАЯ ЭКСПЛИКАЦИЯ КУЛЬТУРЫ В ТВОРЧЕСТВЕ В. ИВАНОВА И А. ЯЦЕНКО 

 
В статье делается попытка освещения понимания культуры в творчестве известных украинских советских философов второй 

половины ХХ в. – Вадима Иванова и Александра Яценко. Обосновывается тезис, что философское постижение культуры, безусловно, 
не было в центре внимания исследуемых отечественных мыслителей, однако, разрабатывая те или иные концепции, они непременно 
касались рефлексий относительно феномена культуры, которые стали важны для развития философской традиции в Украине. До-
казывается, что для В. Иванова культура становится одним из наиболее важных факторов человеческого самоосуществления и 
самореализации. Особенно следует подчеркнуть, что культура у украинского советского философа тесно связана с разного рода 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 45 ~ 

 

 

общественными явлениями, что тем самым делает ее ключевой в межличностных отношениях в социуме. Выявлено, что А. Яценко 
отмечает тесную взаимосвязь культуры и целеполагания и идеалов. По его мнению, культура, будучи социальным явлением, являе-
тся одной из ключевых форм, в которой человек способен воплощать свои цели и идеалы. 

Ключевые слова: В. Иванов, А. Яценко, культура, украинская советская философия, советские мыслители. 
 

V. E. Turenko, PhD, Junior Research Fellow 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 
N. V. Yarmolitska, PhD, Research Fellow 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
 

PHILOSOPHICAL EXPLICATION OF CULTURE IN THE WORKS OF V. IVANOV AND A. YATSENKO 
 
The article attempts to highlight the understanding of culture in the work of famous Ukrainian Soviet philosophers of the second half of the 

ХХ century – Vadym Ivanov and Olexandr Yatsenko. Ukrainian Soviet philosophy of the postwar period is known primarily for research in logic, 
philosophical problems of science, philosophical anthropology, as well as research on the history of national philosophy. At the same time, 
philosophical and cultural issues seemed to be "in the shadow" of the above studies and actually leveled off in this period of development of 
Ukrainian philosophical thought. Because of this, there is a need to analyze the legacy of Ukrainian Soviet philosophers, who focused their 
attention on the philosophical explication of the phenomenon of culture. V. Ivanov and O. Yatsenko were among such thinkers. 

The thesis is substantiated that the philosophical comprehension of culture, of course, was not in the center of attention of the studied 
Ukrainian thinkers, however, while developing these or those concepts, they certainly concerned reflections on the cultural phenomenon, which 
became important for the development of the philosophical tradition in Ukraine. It is proved that for V. Ivanov culture becomes one of the most 
important factors of human self-realization and self-realization. It is especially important to emphasize that the culture of the Ukrainian Soviet 
philosopher is very connected with various kinds of social phenomena, thereby making it key in interpersonal relations in society. V. Ivanov 
emphasizes that culture is not a system, but one of the elements of human existence and manifestation of its existence. Thus, culture in the context 
of human existence determines not only the present, but also the perspective on which human progress is directed in one aspect or another. It was 
revealed that O. Yatsenko notes the close interconnection of culture and goal setting and ideals. In his opinion, culture, being a social phenomenon, 
is one of the key forms in which a person is able to realize his goals and ideals.  

Key words: V. Ivanov, O. Yatsenko, culture, Ukrainian Soviet philosophy, Soviet thinkers. 
 
 
 
УДК 17:001.891.32 

О. В. Шинкаренко, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
3864301@gmail.com 

 
ЕТИЧНІ ЕКСПЛІКАЦІЇ "ВІЗУАЛЬНОГО ПОВОРОТУ" У СУЧАСНІЙ КУЛЬТУРІ 

 
Стрімке зростання цифрових технологічних можливостей, яке розпочалося з кінця ХХ століття і посилилось в 

останні десятиліття, означилося своєрідними змінами в характері і ролі візуалізації в соціокультурному просторі 
сучасності. Така трансформація викликала не тільки інноваційні зміни в художніх практиках чи їхніх теоретичних 
інтерпретаціях різними царинами соціогуманітарного знання. До певної міри це стало поштовхом як до фундамен-
тальних змін власне в соціокультурному бутті, так і до трансформацій сучасної людини. Соціально-культурні ефек-
ти повороту культурної практики до домінування візуальної складової викликають нагальну потребу долучення 
етичних досліджень до наукового дискурсу з проблем візуалізації, візуального образу, візуального сприйняття, їхньо-
го впливу на стан людської готовності щодо нових запитів до поведінки та соціальних взаємин.  

Ключові слова: візуальний поворот, візуалізація, візуальний образ, візуальне насилля, етос, естезис, візуальна етика. 
 
Постановка проблеми. Зафіксована в науковому 

дискурсі своєрідність теперішньої культури, так званий 
"візуальний поворот" ("іконічний", "піктографічний"), 
зосередила увагу дослідників на досить широкому колі 
проблем: від нової інтерпретації "образу", зміни форм і 
розширення меж когнітивного людського потенціалу до 
соціально-психологічних ефектів від перенасичення (аж 
до жорсткої агресивності) різноманіттям візуальних  
об'єктів за допомогою сучасних технічних засобів у люд-
ському існуванні, в урбаністичному середовищі, в буден-
них практиках, в комунікації. Зрозуміло, що такий масо-
ваний контакт має вплив як на трансформацію самоіден-
тифікації людини, так і на характер її поведінки, що не 
може бути полишене етичною дослідницькою увагою. 

Аналіз досліджень і публікацій. Проблематика "ві-
зуального повороту" має досить широке висвітлення у 
роботах як родоначальників дослідження візуалізації 
сучасної культури (В. Дж. Т. Мітчел, Н. Мірзоєв, 
Г. Бьоме), так і послідовників щодо акцентуації методо-
логічних поворотів у сучасному соціогуманітарному 
знанні, зокрема в культурології (Д. Бахман-Медик, 
І. М. Інішев, В. Савченко, С. Пірогов та ін). Серед різно-
галузевого обговорення своє місце зайняла і "візуальна 
етика". Проте етичний аспект тут скоріше пов'язаний із 

проблемами візуального виробництва (фотожурналісти-
ка, візуальна комунікація в ЗМІ, рекламний контент та ін.) 
і розглядається в певному прикладному сенсі – в якості 
моральних аспектів стосунків суб'єктів та об'єктів візуа-
льної комунікації в процесі виробництва та споживання 
візуальних продуктів (С. Зонтаг, С. Лангер, Е. Коен, 
Ж. Бодріяр, У. Еко). Однак сучасна візуалізація культури 
як суттєвий чинник зміни самої людини в процесах виро-
бництва, презентації та споживання візуальних повідом-
лень актуалізує увагу до етичної складової її потенціалу 
як соціокультурного актора у вимірах людяності. 

Мета статті – означити етичну проблематизацію 
наявної ситуації тотальної візуалізації в різних галузях 
соціокультурного буття, що проявляється в перенаси-
ченні та домінуванні образних елементів, які стають 
активними самостійними чинниками соціокультурний 
досвіду, детермінуючи поведінку і стосунки людей.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Вели-
ка "революція зображень", що розпочалась ще у другій 
половині XIX століття, вже у добу потужного впрова-
дження Інтернету та цифрових можливостей медіа-
сфери ініціювала особливу дослідницьку увагу кола 
наук, зокрема культурології. Зростаюча інтенсифікація 
виробництва і циркуляції образів протягом останніх 

© Шинкаренко О. В., 2020



~ 46 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

півтора століть спровокувала на порозі ХХІ століття 
означення феномену "візуалізації", що стає домінантою 
сучасної культурної стратегії, як предмета теоретичного 
розгляду. Якщо на початку теоретичного підходу до 
проблеми візуалізації її особливості були спричинені 
бурхливим розвитком фотографії, кіновиробництвом, 
технічним тиражуванням традиційних візуальних об'єк-
тів графіки, малюнка, картин, то в подальшому поява 
дисплея, відео-, телепродукції, активність медіа-сфери 
розширили розгляд візуалізації. У свій час філософи, 
передчуваючи можливу перспективу візуалізації в куль-
турному бутті ще до сучасного її "буму", звернулися, 
наприклад, до проблеми "погляду" як засобу конститу-
ювання світу (Ж. П. Сартр), до "видимості" у ставленні 
людини до дійсності (М. Мерло-Понті), до своєрідності 
художнього образу в технічному репродукуванні 
(В. Беньямін). Сьогодні в обговоренні предметів візуа-
льних досліджень ‒ реклама, дизайн, іміджелогія, сми-
словий простір урбаністичного середовища. Очевид-
ність перенасиченої, медіалізованої, віртуалізованої 
сучасності в соціокультурному просторі, зростання ма-
сштабів нових технологій віртуальної реальності закрі-
пили пріоритет та домінування візуальних образів у 
порівнянні з літературоцентричним минулим, підважили 
домінування мови, категоріально-мисленнєвого досві-
ду. Така зміна пріоритетів зображення (візуального об-
разу) та слова в культурному просторі викликала так 
званий "віртуальний поворот" в соціогуманітарному 
знанні ще в 90-х роках XX століття. Попри можливу сьо-
годнішню тривіалізацію за пройдені десятиліття розгля-
ду, він все ж таки залишається на часі для обговорення 
в силу вияву різноманітних приводів до роздуму. Зок-
рема це стосується трансформації предметного фокуса 
у підходах до візуалізації та розширення галузей і пог-
либлення дослідницького підходу. 

Актуалізація дослідницького інтересу до візуалізації 
сучасної культури розпочиналась спільними зусиллями 
теоретиків мистецтвознавства, компаративістики у лі-
тературі та історії мистецтв – зокрема, теоретиком мис-
тецтвознавства В. Дж. Т. Мітчелом з Чиказького універ-
ситету, швейцарським істориком мистецтва Готфрідом 
Бьоме, американським дослідником медіа і комунікації 
Ніколасом Мірзоєвим. Проте поглиблення дослідження 
виявило потребу вивести цей об'єкт дослідження за 
межі власне мистецьких. Спочатку у фокусі уваги була 
природа візуального образу та його специфічні модифі-
кації під впливом нових технологічних можливостей. 
Проте потужний сплеск візуальної образності за останні 
десятиліття в соціокультурному бутті призвів до розгор-
тання дослідження в таких актуальних напрямках, як 
історичні, філософські та антропологічні студії образів, 
візуальна соціологія, візуальне медіаведення, транску-
льтурна наука про культуру образів та візуальні дослі-
дження (visual studies) [3, с. 395]. Заявлене дослідниць-
ке поле культури крізь фокус домінанти візуалізації, все 
більше набуваючи масштабу "everything studies" (Сенді 
Айзенштад), формує порядок денний і сучасної культу-
рології. "Розширення історії мистецтв до культурологіч-
ної перспективи, таким чином, дозволяє переадресува-
ти увагу на внесок подібної рефлексії в переспрямуван-
ня наук про культуру" [3, с. 396]. У культурологічній пе-
рспективі питання візуалізації загострювалось ще й 
потребою визначення, наскільки і в чому візуальність з 
її наявною надлишковістю образів є специфічною хара-
ктеристикою сучасності. Адже зрозуміло, що візуальні 
образи існували завжди в будь-якій культурній практиці. 
Проте чим може бути щодо сутності культури як такої 
їхня теперішня надмірність?  

Викликаний новими проявами образності у культур-
ній практиці дослідницький інтерес доповнюється і пот-
ребами нового методологічного озброєння задля їх ося-
гнення. У процесі свого формування і розвитку "візуа-
льний поворот" вже рясніє різноманіттям підходів та 
концептуальних позицій. Так, у колі досліджень різнять-
ся концептуальні заявки про "іконічний" (формулу 
"iconic turn" ввів Готфрід Бьоме у 1994 р.), "піктораль-
ний" ("pictorial turn" ‒ запропонував Томас Мітчел 
у 1992 р.), "візуальний" ("visual turn" – К. Закс-Гомбах), 
ілюстративний (Ф. Фельман) повороти, "visual studies" ‒ 
теоретична стратегія в рамках британських "культурних 
досліджень" [7]. Таке різноманіття означень у пошуках 
відповідного опису ("оптики") ‒ це і процес становлен-
ня дослідницького простору. Але наявність диферен-
ційних протилежних дисциплінарних компетенцій є 
реакцією на практичні виклики (трансформації самої 
реальності), що спричинені велетенським розширен-
ням за допомогою медіа (кіно, відео, цифрова візуалі-
зація) візуального сприйняття культури. 

Дослідницькі підходи розвиваються від дослідження 
походження і природи візуального образу, характеру 
зображень, способів інтерпретації візуальних образів 
до особливостей візуального сприйняття, специфіки 
переживання візуального, його сугестивних ефектів та 
можливостей візуальної комунікації, ідеологічного та 
політичного навантаження образів, їхнього впливу на 
людську поведінку та соціальні зміни тощо. У такому 
широкому діапазоні мають своє місце і такі класичні 
дослідницькі дисципліни, як естетика та етика. Оскільки 
те навантаження, що несуть візуальні образи, тим бі-
льше вже не лише в якості засобів репрезентації інфо-
рмації, а як власне інформація, викликає трансформа-
цію механізмів та способів трансляції культурних уні-
версалій, з одного боку, та їхній вплив на мислення та 
поведінку людей, з другого.  

В німецькомовних дослідженнях континентальної 
думки "іконічного повороту" (Г. Бьоме, Х. Бреденкамп, 
Г. Бельтинг, М. Кемп, М. Вранке) обговорюються онто-
логічні та епістемологічні питання, пов'язані з пробле-
матикою образності: внутрішня структура образу, його 
зв'язок із матеріальним носієм, потенціал образу як 
ресурсу пізнання, його приналежність як матеріальній 
культурі, так і сфері смислових презентацій. Здавалось 
би, така постановка проблеми співпадає з попередньою 
семіотичною і герменевтичною традиціями (родонача-
льник цього підходу Готфрід Бьоме здійснив свою док-
торську дисертацію під керівництвом Ганса Гадамера). 
Але звичного для семіотичної традиції розуміння візуа-
льного об'єкта (образу) як "системи знаків", пошуку сен-
сів у ньому виявляється недостатнім. Інновацією "іконі-
чного" повороту став заклик до трансформації розмис-
лів про образи в дослідження мислення за допомогою 
образів. Лише лінгвістичний аналіз вже не вичерпує 
площини смислів, на якій розгортаються основні куль-
турні процеси. Потрібне розширення аналізу текстуаль-
ності до аналізу простору образів через "повернення до 
зображення". Прихильники "іконічного" повороту наго-
лошують, що семіотика образів є обмеженою через свій 
підхід за аналогією з мовою та використання розшиф-
рування та декодування. Проте вона не враховує поте-
нціал емоційного впливу образів, не звертає увагу на 
спосіб, яким образ діє завдяки своїй магії на глядача. 
"Перш за все, зображення афектують. Це означає, що 
образи не можуть бути просто прочитаними, вони ма-
ють бути пережиті (experienced)" [1, с. 243]. 

Увага вчених спрямовується на реальну присут-
ність образу в культурі як наявності, що взаємодіє з 
людиною. В центрі уваги "об'єктивна царина, що скла-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 47 ~ 

 

 

дається з речей, доступних нашому погляду чи існу-
вання яких мотивоване їхньою здатністю бути види-
мими. Речей, що мають специфічну візуальність чи 
візуальну якість, що адресуються суспільству, яке вза-
ємодіє навколо них" [2, с. 217].  

У північноамериканських та британських студіях про 
візуалізацію культури фокусом уваги стають завуальо-
вані в образі смисли здебільшого з маніпулятивним 
політичним та ідеологічним навантаженням. Але навіть 
така поверхова схожість з семіотичним аналізом не 
зашкоджує головній відмінності теперішнього підходу 
до розгляду специфіки образу як автономного явища. 
Все більше наголошується не стільки на соціальному 
конструюванні об'єктів як візуального поля культури, 
скільки на візуальному конструюванні соціального поля 
як власне "пікторального повороту" (Т. Мітчел). Візуа-
льна культура ‒ "це не частина повсякденного життя – 
це саме повсякденне життя" (Н. Мірзоєв).  

Така акцентуація на розумінні візуального образу як, 
"можливо, єдиного об'єкта, що в процесі свого сприй-
няття не тільки споживає "семантичні ресурси", сфор-
мовані в інших царинах, наприклад в мовній комунікації 
чи тілесних практиках, …являє собою продовження 
позаобразного досвіду, а з іншого боку, перериває його 
плин, привносячи в нього зміст…" [5, c. 185]. "Тут образ 
вже не стільки являє собою "репрезентацію" чи "відо-
браження", не є лише інструментом чи комунікативним 
посередником, скільки виступає в якості середовища чи 
"насиченого розчину" як інтерференція матеріального 
та змістовного" [5, с. 197].  

Продуктивність такого розуміння потенціалу сучас-
ної візуальної образності особливо наочно засвідчуєть-
ся сучасними дослідженнями урбаністики, в яких підні-
маються питання впливу міського середовища, образу 
міста, образів різних життєвих просторів на людську 
поведінку. Різні режими бачення, сприйняття топосу, 
переживання "духу місця" – це розуміння їх як простору 
символічних "тактик" поведінки (М. де Серто). Різнома-
ніття візуальних об'єктів оточує людину в її урбаністич-
ному середовищі з часто-густо агресивними для сприй-
няття подразниками: в нав'язливій комерціалізації, де 
через активну візуалізацію досягаються успіхи в конку-
ренції та формується потрібний споживач; в оглядовос-
ті публічного життя як способу бути успішним. Візуаль-
ність сьогодні визначає ставлення людини до себе, її 
дії, спосіб осягнення дійсності, самовираження індивіда, 
детермінуючи культурну ідентичність, що в кінцевому 
рахунку визначає соціальний світ. 

Активність візуалізації в специфіці сучасного проду-
кування і поширення зображувальності як чинника соці-
ально-культурного конструювання загострює проблему 
її впливу на характер світу та трансформації самої лю-
дини. Візуальні дослідження в розвиткові "візуального 
повороту" охоплюють весь обшир індивідуальних соці-
альних відносин, де присутній візуальний елемент. Су-
часна людина щільно оточена візуальними образами, і 
через них вона звертається до світу, сприймає повсяк-
дення. Візуальне проникає в людську свідомість автома-
тично, здебільшого у формі "оптичної ілюзії" із зміщен-
ням межі "реального–уявного". При сприйнятті образу 
людина не тільки розшифровує певний зашифрований 
зміст. Сам конструктивізм візуального образу є більш 
захованим від глядача і здається об'єктивованим спові-
щанням самого світу, породжуючи довіру споживачів до 
візуальних артефактів як свідчень самої реальності. В 
забезпеченій теперішніми технічними можливостями 
подачі візуальних образів людина невільно підпадає під 
владу образу як самостійної реальності, часто-густо не 
усвідомлюючи певну можливість його виступати симу-

лякром, тобто бути репрезентацією того, чого насправді 
не існує (Ж. Бодріяр). Останній процвітає в процесі пе-
реорієнтації постмодерної культури на чуттєво-
естетичний, "видовищний" спосіб сприйняття світу, де 
на противагу морально-духовному перевага перебуває 
на боці почуттєвого й афективного, що живиться посиле-
ним продукуванням візуалізації задля подолання нудьги 
повсякдення. "Образ завжди несе з собою загрозу запо-
лонити уяву, заколисати, чи, навпаки, відволікати і збу-
джувати – наслідком чого в обох випадках є послаблен-
ня критичної думки, яка передбачає здатність до концен-
трації, абстрактного мислення, схоплення негативного" 
[4, с. 131]. Під тиском візуального насилля людина не 
тільки може втрачати адекватне сприйняття реальності, 
перетворюватися на вельми доступний об'єкт маніпуля-
ції, а й силою імпліцитного впливу образу, який формує 
мислення, спрямованість її емоцій, навіть стан пам'яті, 
впливає на образ/стан самої реальності.  

Така залежність загострює потребу принести в до-
слідження візуалізації сучасної культури ще один ра-
курс розгляду – етичний. Адже оборотною стороною 
сьогоднішнього превалювання візуального в просторі 
культури, який в більшості під тиском ринку стає засо-
бом "економічних стратегій", тиражуючи масовий про-
дукт, стає дефіцит та маргіналізація етичної зорієнто-
ваності на користь домінування естетичного. Такий 
ухил прислуговує закріпленню розповсюдженої у су-
часного загалу етичної індиферентності, яка в механі-
змах самовизначення індивіда обертається соціаль-
ною безпорадністю та інфантилізмом. 

Сьогодні "диктатура ока" (Т. Мітчел) як наслідок за-
силля візуальних медіа, які домінують над текстуальні-
стю і письмом, мовленням, може виглядати в певній 
мірі загрозою атрофії всіх перцептивних можливостей 
людини, окрім зору. Однак щоб не впасти в однобокість 
моралізування, варто ураховувати і відкритий у візуа-
льних дослідженнях евристичний потенціал візуальнос-
ті як нового, відмінного від категоріально-мисленнєвого, 
досвіду людини. Думка, що візуалізація відображує ту 
стадію розвитку культури, коли набувається здатність 
транслювати смисли в концентрованій, легко пізнаваній 
формі, створюючи цілісні та пластичні картини реаль-
ності, долаючи мовні, соціальні, культурні бар'єри, по-
своєму стимулюючи уяву та творчі здібності, правомір-
на в баченні того, що "органічне залучення зображень в 
систему культури на всіх етапах її еволюції, їх пластич-
ність, багатство символічної наповненості і багатоша-
ровість засвідчують пізнавальну цінність візуальних 
образів" [8]. Тому "сама по собі візуалізація культури не 
несе загрози культурної та інтелектуальної деградації: 
лише окремі, найбільш "масовізовані" її прояви, а також 
пов'язані з ними технології конструювання і репрезен-
тації візуальних образів можуть сприяти примітивізації 
сприйняття та мислення" [8].  

Звідси проблемність сучасної візуалізації, викликана 
не стільки масштабністю чи агресивністю наступу візу-
альних об'єктів в щоденності людського буття, скільки 
мірою духовно-практичної готовності людини до проду-
ктивної взаємодії із такою реальністю сучасного світу.  

У сьогоднішніх обговореннях своєрідності та змін у 
характері сучасної культурної практики все частіше під-
німається проблема співвідношення етосу та естезису в 
людському сприйнятті та переживанні світу. Бачиться, 
що справа вирішення негативних наслідків візуалізації 
полягає в налаштуванні відповідності візуальних прак-
тик відомому ще з античних часів принципу "калокагатії" 
– універсальної невіддільності етосу та естезису. Вве-
дення цих понять в сьогоднішній дискурс передбачає їх 
більш розширене розуміння, ніж прив'язку до власне 



~ 48 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

моралі, етики чи естетики. Тим більше що, стосовно 
останніх, по сьогоднішній день довільність у їх тракту-
ванні та використанні не сприяє продуктивному висвіт-
ленню наявних проблем. Якщо у випадку розгляду вза-
ємин етики та естетики пропозиція їхньої співмірності в 
силу радикальної автономії культурних форм поперед-
ніх часів все ж таки виходила з традиційного "або – або" 
(С. Кіркегор), то продуктивність теперішнього розумін-
ня, що продукується самою практикою постмодерної 
культури, означеною характером "де-диференціації" 
(С. Леш), базується не просто на урахуванні їхнього 
бажаного поєднання, а на їхній органічній цілісності, 
принциповій неподільності. Як стверджує Бенно Хюб-
нер, за таким баченням, "етос", на відміну від моралі і 
навіть етики, ‒ це фіксація "відношення (дії, почуття у 
відношенні) до того, що для Я являє Цінність, ек-
зистенційну Цінність", це "якість ставлення Я до Іншо-
го", в якому люди "почувають себе ек-зистенційно зо-
бов'язаними". Це, на думку філософа, стверджує вито-
кову укоріненість етичного в естетичному, це етос як 
відповідь на потребу людини трансцендувати своє Я, 
долаючи психічну пустоту, психічне ніщо, anima morte, 
свою зайвість, даремність, що продукуються у світі, 
якщо допускається панування лише естетики "зачару-
вання" (В. Вельш) чи "інтенсивності" (Ж. Ліотар). Більше 
того, через відсутність будь-якого етосу, чи скоріше 
через його повну естетизацію, з опорою тільки на по-
чуття задля звільнення від нудьги, отримана свобода 
супроводжується повним крахом відповідальності [9]. 
Сьогоднішні обставини надлишку естетичного, які по-
силені можливостями сучасних медіа безперервно ти-
ражувати та в безмежних кількостях прирощувати візу-
альні образи, прискорюють цей процес, посилюють де-
структивні для соціального буття ефекти. Сьогоденне 
питання етосу зразу ж проявляється і питанням естези-
су як своєї оборотної сторони. 

Розгляд естезису, запропонований Мішелем Маффе-
солі у зв'язку із новими тенденціями у характері сучасної 
соціальності як вияві кризи попередніх інституцій струк-
турування й упорядкування суспільства, теж проявляє 
означену цілісність з етосом. Термін "естезис" (від грец. – 
відчуття, почуття), запропонований М. Маффесолі для 
опису специфічного досвідомого світо- і самовідчуття, є 
виявом постмодерної соціальності, яка на відміну від 
суспільства у традиційному (модерному) розумінні ре-
презентована "солідарністю спільних почуттів", "колекти-
вною чуттєвістю": "те, що ми бачимо навколо, або те, що 
стає нам ближчим через образи, займає усіх нас, ство-
рюючи колективні емоції. Механізм, про який йде мова, 
має неабияке значення, адже повертає нас до холістич-
ного (глобального) принципу… що ми беремо участь або 
рівняємось на загальний етос", це – "колективна чуттє-
вість, що виникає з форми естетичного, приводить до 
етичного зв'язку" [6, с. 55]. Філософ вбачає тут "етику 
естетики", виголошуючи об'єднуючий потенціал пережи-
тих емоцій та спорідненість смаків нових спільнот пост-
модерної доби – "нових племен", що проявляють ламку 
старих форм соціальності.  

Висновок. Отже, в засновках культури, яка стрімко 
розвинула за допомогою сучасної інформатизації та 
технізації міць візуальної репрезентації, етичні смисли 
сприяють збереженню культурно-значимому потенціалу 
візуальних об'єктів як репрезентованого естезису. За 
умов такої збалансованості останній сприяє пробу-
дженню і культивуванню належного рівня співчуття як 
умови протидії "адіафоризації" реального життя, наяв-
ній сьогодні "взаємності морального збайдужіння" 
(З. Бауман). Хоч означена цілісність етосу та естезису в 

більшій мірі носить сьогодні латентний характер, але її 
урахування стимулює імплементацію етичної пробле-
матики щодо дослідження соціокультурної практики, що 
радикально повернула до візуальності як своєї доміна-
нтної характеристики. Ураховуючи, що в більшій мірі ця 
візуальність через панування нових технологій медій-
ності є ще й обтяженою втратою безпосередності люд-
ського контакту, атомізованістю, то першочерговість 
такої тематизації бачиться не лише даниною інтелекту-
альній традиції, а й практичним запитом. Нагальна пот-
реба такого дослідницького підходу є очевидною в су-
часних етичних теоретичних розвідках, де на порядку 
денному є постановка під питання притаманної практиці 
Модерну віри в можливість неамбівалентного, неапоре-
тичного етичного кодексу (З. Бауман) та розуміння, що 
серед загальних умов моральності як цілісності своє міс-
це займає емоційна, почуттєва готовність до переживан-
ня взаємності з Іншим у відкритості події спільнобуття 
"обличчя-до-обличчя" (зокрема і візуальній "очі-в-очі").  

Так, для власне "візуального повороту" як тренду 
сучасних культурологічних досліджень етична спрямо-
ваність проглядається в тенденції предметного оформ-
лення візуальної етики як одного із напрямків візуаль-
них досліджень. Однак її місія бачиться не тільки в яко-
сті прикладного забезпечення механізму регулювання 
певної культурної практики візуального виробництва 
(фото-, відеожурналістика, етика реклами, етика Інтер-
нету), а в широкому розумінні антропологічного запиту 
як пошуку співмірного сучасним культурним реаліям 
соціального діяча, а не загубленого в гонитві за насо-
лодою в "цивілізації образу" споживача. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Аветисян А. І. Мапа візуальних студій: основні принципи дослі-
джень / А. І. Аветисян А. І. // Гілея: науковий вісник. – 2016. – Вип. 112. – 
С. 241‒244. 

2. Баль М. Визуальный эссенциализм и объект визуальных иссле-
дований / М. Баль // Логос. ‒ 2012. ‒ № 1 [85]. ‒ С. 212-249. 

3. Бахман-Медик Дорис. Культурные повороты. Новые ориентиры в 
науках о культуре / Д. Бахман-Медик [пер. с нем.] – М.: Новое литера-
турное обозрение, 2017. – 504 с. 

4. Брюховецька О. В. Візуальний поворот у культурі і культурології 
/ О. В. Брюховецька // Культурологія: Могилянська школа: колективна 
монографія / наук. ред. та упоряд. М. А. Собуцький, Д. О. Король, 
Ю. В. Джулай. – К.: Олег Філюк, 2018. – С. 130–165. – Режим доступу: 
http://ekmair.ukma.edu.ua/handle/123456789/15232 

5. Инишев И. "Иконический поворот" в теориях культуры и общест-
ва / И. Инишев // Логос. ‒ 2012. ‒ № 1. – С. 184‒211. 

6. Маффесолі Мішель. Час племен. Занепад індивідуалізму у пост-
модерному суспільстві / М. Маффесолі – К.: Вид. дім "Києво-
Могилянська Академія, 2018. – 264 с. 

7. Реутов А. С. Визуальные исследования современной культуры: 
феноменологический аспект. – 2018. – [Електронний ресурс]  
/ А. С. Реутов – Режим доступу: https://www.mininuniver.ru 

8. Стризое А. Л., Храпова В. А. Вербальное и визуальное в куль-
туре: иерархия или дополнительность? ‒ 2018. ‒ [Електронний ресурс] / 
А. Л. Стризое, В. А. Храпова. – Режим доступу: http://vphil.ru/index.php? 
option=com_content&task=view&id=2001&Itemid=52 

9. Хюбнер Бенно. Произвольный этос и принудительность эстетики 
[Електронний ресурс] / Б. Хюбнер. ‒ Режим доступу: https://royallib.com/ 
book/benno_hyubner/proizvolniy_etos_i_prinuditelnost_estetiki.html 

 
REFERENCES: 

1. Avetisyan, A. I. (2016). Mapa vizualnih studij: osnovni principi 
doslidzhen [Map of visual studies: basic principles of research]. Gileya: 
naukovij visnik,112, 241‒244. 

2. Bal, M. (2012). Vizualnyj essencializm i obekt vizualnyh 
issledovanij [Visual Essentialism and the Object of Visual Research]. Logos, 
№ 1 [85], 212-249. 

3. Bahman-Medik, Doris. (2017). Kulturnye povoroty. Novye orientiry v 
naukah o kulture [Cultural turns. New landmarks in the cultural sciences]. 
Moskow, Novoe literaturnoe obozrenie. 

4. Bryuhovecka, O. V. (2018). Vizualnij povorot u kulturi i kulturologiyi 
[Visual turn in culture and culturology]. In Kulturologiya: Mogilyanska shkola: 
kolektivna monografiya. Kyiv, Oleg Filyuk. Retrieved from 
http://ekmair.ukma.edu.ua/handle/123456789/15232 

5. Inishev, I. (2012). "Ikonicheskij povorot" v teoriyah kuultury i 
obshestva ["Iconic Turn" in theories of culture and society]. Logos, №1, 
184‒211. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 49 ~ 

 

 

6. Maffesoli, Mishel. (2018). Chas plemen. Zanepad individualizmu u 
postmodernomu suspilstvi [Tribal time. The decline of individualism in 
postmodern society]. Kyiv Vid. dim "Kiyevo-Mogilyanska Akademiya". 

7. Reutov, A. S. (2018). Vizualnye issledovaniya sovremennoj kultury: 
fenomenologicheskij aspekt [Tribal time. The decline of individualism in 
postmodern society]. Retrieved from https://www.mininuniver.ru. 

8. Strizoe, A. L., Hrapova, V. A. (2018). Verbalnoe i vizualnoe v 
kulture: ierarhiya ili dopolnitelnost? [Verbal and visual in culture: hierarchy or 

complementarity?] Retrieved from http://vphil.ru/index.php?option= 
com_content&task=view&id=2001&Itemid=52 

9. Hyubner, Benno. Proizvolnyj etos i prinuditelnost estetiki [Arbitrary 
ethos and compulsory aesthetics]. Retrieved from https://royallib.com/ 
book/benno_hyubner/proizvolniy_etos_i_prinuditelnost_estetiki.html 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  02 . 1 2 . 19  

 
Е. В. Шинкаренко, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ЭТИЧЕСКИЕ ЭКСПЛИКАЦИИ "ВИЗУАЛЬНОГО ПОВОРОТА" В СОВРЕМЕННОЙ КУЛЬТУРЕ 

 
Стремительный рост цифровых технологических возможностей, который начался с конца ХХ века и усилился в последние деся-

тилетия, обозначился своеобразными изменениями в характере и роли визуализации в социокультурном пространстве современно-
сти. Такая трансформация вызвала не только инновационные изменения в художественных практиках или их теоретических интер-
претациях различными областями социогуманитарного знания. В известной степени это стало толчком как к фундаментальным 
изменениям в собственно социокультурном бытии, так и к трансформациям современного человека. Социально-культурные эффе-
кты визуального поворота культурной практики с доминированием визуальных объектов в различных сферах жизнедеятельности 
человека вызывают настоятельную необходимость добавления этических исследований в научный дискурс по проблемам визуали-
зации, визуального образа, визуального восприятия, их влияния на состояние человеческой готовности в связи с новыми запросами к 
характеру поведения индивида и социальных взаимоотношений. Такая задача видится в обращении к новому прочтению проблемы 
соотношения этоса и эстетиза. 

Ключевые слова: визуальный поворот, визуализация, визуальный образ, визуальное насилие, этос, эстезис, визуальна этика. 
 

O. B. Shynkarenko, PhD, Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
ETHICAL EXPLICATIONS OF "VISUAL TURN" IN CONTEMPORARY CULTURE 

 
The article is devoted to the coverage of possible ethical conclusions from the stated "visual turn" in the study of contemporary 

transformations of culture. The rapid growth of digital technological capabilities, which began at the end of the twentieth century and intensified in 
recent decades, has been characterized by changes in the nature and role of visualization in the socio-cultural space of the present. The socio-
cultural effects of the reversal of cultural practice on the dominance of the visual component cause the urgent need to integrate ethical research 
into the scientific discourse on visualization, visual image, visual perception, and their influence on the state of human readiness for new 
behavioral requests and social relationships. 

Among the multi-sectoral discussions, "visual ethics" also took its place. However, the ethical aspect here is more related to the problems of 
regulating the relations that arise in the process of visual production (photojournalism, visual communication in the media, advertising content, 
etc.). It is considered in a certain applied aspect – as moral aspects of the relations of subjects and visual communication in the process of 
production and consumption of visual products. At the same time, visual studies tend to analyze imagistic representations while ignoring many of 
the ethical dimensions involved.  The study of sociocultural practice, which has radically returned to the visual as its dominant characteristic and 
yet burdened by the dominance of new technologies of mediation by the loss of the directness of human contact, atomization, require a broader 
anthropological understanding of the formation of man as an active social actor. Such a task is seen in addressing the problem of a new reading of 
the problem of the correlation of ethos and aesthesis. For the "visual turn" as a trend of modern cultural studies, ethical orientation is seen in the 
trend of subject design of visual ethics as one of the areas of visual research. 

Key words: visual rotation, visualization, visual image, visual violence, ethos, esthesis, visual ethics. 
 
 
 
 



~ 50 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ПРАКТИЧНА КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
 
 
УДК 177+7.097 

М. І. Коробко, канд. філос. наук, асист. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  
margarytakorobko@gmail.com 

 
ПРОБЛЕМА МОРАЛЬНОГО ОБРИСУ СУЧАСНОГО ТЕЛЕВІЗІЙНОГО ГЕРОЯ 

 
У статті проаналізовано образ сучасного телевізійного героя. Хто він? Герой чи лиходій? Аналіз сучасних голов-

них героїв робиться крізь призму етики та кінотеорії. Проблема чіткості моральних меж дуже важлива з огляду на 
тенденцію, яка популяризує лиходіїв як нормальних людей у сучасній масовій культурі, де моральні межі розмивають-
ся через привабливість таких героїв. Аналізуючи архетипи Героя та Трикстера в сучасному телевізійному сторіте-
лінгу та погоджуючись зі вченими з Університету Чепмена, що "поганий хлопець" також може бути досліджений як 
деякий архетип, ми визначили його функції. Багато сучасних героїв у фільмах та телесеріалах є морально амбівале-
нтними, вони поєднують у собі риси архетипів героїв та трикстерів, вони представляються поганими хлопцями та 
дівчатами, які ставлять під сумнів саму суть нашого світового порядку. Кінематограф є дуже потужним етичним 
інструментом. І це не просто дзеркало людської моралі, він також несе і дидактичну функцію, і у цьому контексті 
проблема морального обрису сучасних телевізійних героїв є вельми важливою. 

Ключові слова: погане, зло, герой, мораль, серіал, телебачення, лиходій. 
 
Постановка проблеми. На телебаченні, як одному 

з найбільших постачальників розважального контенту, 
серіали займають чільне місце, особливо зараз, коли 
все більшого розповсюдження набувають цифрові 
технології. У наш час герої серіалів не є простими ге-
роями, вони мають складну психологію та є все більш 
етично-неоднозначними, тому для професіоналів дуже 
важливо дослідити моральний обрис сучасного теле-
візійного героя. 

Аналіз досліджень і публікацій. Проблемами теле-
бачення та, зокрема, серіалів займаються достатньо бага-
то дослідників в Україні та за кордоном. В статті ж ми зо-
середилися на роботах англомовних дослідників, таких як 
С. Кларк, П. Фосл та Дж. Баггіні, Дж. Лінч та на самих сері-
алах. Також вельми цікавим є дослідження архетипу "по-
ганого хлопця" вчених з університету Чапмена. 

Мета статті. Дослідити обрис сучасного телевізійно-
го героя крізь призму теорії моралі. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Сього-
дні всі ми дивимося телесеріали: на телебаченні, в Інте-
рнеті, на екранах своїх смартфонів, онлайн або офлайн. 
Це не має значення. Але які шоу ми дивимось? 

Якщо відкрити список найпопулярніших телесеріалів 
на сайті IMDb, то там можна побачити такі шоу, як "Пус-
титися берега" ("Breaking bad"), "Гра престолів" ("Game 
of thrones"), "Клан Сопрано" ("Sopranos"), "Справжній 
детектив" ("True Detective"), "Шерлок", "Доктор Хаус" та 
"Декстер". Також можна згадати в цьому контексті по-
пулярних та гарно сприйнятих критиками "Синів анархії" 
("Sons of Anarchy"), "Картковий будинок" ("House of 
Cards"), "Патріка Мелроуза", "Ейфорію" та "Легіон". Дов-
гий час "Божевільні" ("Mad Men") були найстильнішим 
та найцікавішим шоу для інтелектуалів [5]. 

Що можна знайти спільного майже для всіх цих 
шоу? Головні герої в цих серіалах (майже у всіх) ‒ по-
гані хлопці чи навіть лиходії. Образ головних героїв 
телесеріалів змінився за останні десять-п'ятнадцять 
років. Раніше на телебаченні ми спостерігали боротьбу 
добра та зла, між ними були чіткі межі. Але зараз ця 
межа не є настільки чіткою. 

Чому зло сьогодні таке популярне? Чому нам цікаво 
спостерігати за злетами та падіннями у житті поганих 
хлопців та дівчат, але пай-хлопці здаються нам дуже 
нудними? Чому зло здається таким спокусливим? 

Тут можна подискутувати. Можна сказати, що і ра-
ніше було багато історій і фільмів, де головними героя-

ми були злодії. Можна згадати романи маркіза де Сада, 
"Пісні Мальдорора" графа Лотреамона, "Франкенштей-
на, або Сучасного Прометея" Мері Шеллі, "Портрет 
Доріана Грея" Оскара Вайльда, "Лоліту" Набокова, ек-
ранізацію тієї ж "Лоліти" та "Механічний апельсин" 
Стенлі Кубрика та багато-багато інших літературних, 
драматургічних та кінематографічних творів. Але це не 
був мейнстрім. Такі книги та фільми ставали популяр-
ними, але вони не задавали тон усьому мистецтву вза-
галі та кінематографу зокрема. Релігія, мораль і цензу-
ра відігравали важливу роль у старих оповіданнях, які 
ми можемо читати і дивитись зараз. 

Але сьогодні ми можемо побачити трішечки інший 
моральний напрям у мистецтві та масовій культурі. 

Тут треба звернути увагу на найдорожчі сучасні се-
ріали ‒ серію фільмів Marvel та DC. Можна сперечати-
ся, серіали вони чи ні. Але в них присутня одна з голов-
них особливостей серіалу: не можна зрозуміти наступ-
ний фільм, не переглянувши попередній. Отже, ці фі-
льми засновані на популярних коміксах з класичними 
американськими супергероями: Капітан Америка, Супе-
рмен, Халк, Бетмен, Людина-Павук тощо. Чи змінилися 
вони з моменту їхнього створення на сторінках паперо-
вих коміксів? Стівен Р. Кларк у своїй статті "Еволюція 
"Героя": від напівбога до Темного лицаря" спробував 
відстежити деякі зміни в героях, які зараз так популярні 
у всьому світі. Він сказав, що коли перші комікси з'яви-
лися у 30-х роках XX століття, героями були всемогутні 
супергерої, які були прибічниками справедливості, доб-
ро і зло були чітко виражені. Але з часом, зі зміною по-
літичної ситуації у світі, моральних уявлень і законів 
змінювалися і герої. Як сказав Стівен Р. Кларк, "поняття 
добра і зла сьогодні далеко не чітке" [3]. І ми, як люди і 
споживачі, намагаємося з цим якось впоратися. 

Тепер хочеться розібратися у визначенні чи природі 
зла. Що ми розуміємо під цим терміном, особливо в етиці? 

Перш за все, слід розрізняти природне і моральне 
зло. До природного зла належать такі речі, як землет-
руси, чума, повені, цунамі та інші природні події, які 
спричиняють величезні збитки, як, наприклад, пандемія 
коронавірусу сьогодні. Іноді у фільмах ми бачимо таке 
зло, воно може навіть виступати в якості антигероя (на-
приклад, фільми-катастрофи). 

Коли ж ми аналізуємо людей, зокрема героїв, ми го-
воримо про зло, яке розуміємо як моральне зло, тобто 

© Коробко М. І., 2020



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 51 ~ 

 

 

не погані речі, які "просто трапляються", але погані речі, 
що є результатом людських чи надприродних дій. 

В етиці існує кілька традицій розуміння поняття зла. 
Одне з них може бути знайдене в маніхействі. Ця філо-
софія була названа на честь перського мислителя ІІІ 
століття Мані, який стверджував, що два протилежні 
божества наповнюють світ, одне добре та одне зле. 
Згідно з маніхейством, робити щось неправильне – це 
перейти на бік темряви в космічній битві, як Dark Side у 
"Зоряних війнах". Це достатньо жорсткий і дуалістичний 
спосіб розуміння моралі і світу, коли зло є не просто 
відсутністю або псуванням чогось доброго, а скоріше 
власним буттям, власне анти-добром [1, с. 103‒104]. 

Також існує інша традиція, відмінна від маніхейсько-
го дуалізму, що пов'язує неправомірність не з позитив-
ним злом, а негативно, з незнанням чи недоліком. Це 
означає, що якщо люди усвідомлюють і знають, що таке 
добро, вони є добрими, і навпаки, якщо вони – добрі, 
вони знають, що таке добро. Античний філософ Сократ, 
перший філософ-мораліст, вважав, що якщо хтось є 
недобрим, то ця людина повинна бути просто необізна-
ною про добро. Давньогрецькі філософи стверджували, 
що заподіяння того, що є поганим за своєю природою, 
насправді шкодить кривднику так само, як шкодить ін-
шим, і ніхто свідомо не заподіює зла. Тому ніхто свідо-
мо не робить того, що є поганим [1, с. 104]. 

Середньовічний філософ та один з Отців Церкви 
Августин Блаженний не погоджувався з тезою про амо-
ральність як незнання. Він стверджував, що люди мо-
жуть і часто роблять свідомо і навмисно погані речі 
всупереч загальноприйнятій моралі, навіть якщо вони 
чітко розуміють, що є правильним і добрим. Люди ціле-
спрямовано діють проти добра (а для Августина це 
означає також діяти проти Бога – головного джерела 
добра). Аморальний бунт, таким чином, краще описати 
терміном, сильнішим за поняття "поганий": внаслідок 
такого бунту поганий стає "злим" [1, с. 104].  

Окрім вищесказаного, давні філософи розуміли "по-
гане" або "зле" як те, що є спотвореним або виродже-
ним. Мораль у цьому випадку є не просто заподіянням 
добра або добрими справами. Мораль також є тим, що 
робить людину доброю. Знання, вчинки та доброта – це 
реалізація певних досягнень, досконалостей чи чеснот 
людини, і усвідомлення цих досконалостей – це усвідо-
млення людського буття. У такому випадку амораль-
ність означає не тільки робити те, що є поганим або 
злим, це означає бути поганим та злим за своєю при-
родою. Тобто доброта – це людяність. Отже, погана 
людина в реальному розумінні є менше людиною, ніж 
хороша. Навіть Сатана не є антибогом – протилежністю 
добра. Він є скоріше виродженою формою чогось дуже 
доброго, грішного янгола [1, с. 104]. 

До речі, У. Еко у своїй роботі "Історія потворності" пи-
сав, що людство абсолютно переосмислило образ Сата-
ни: від жахливого та потворного в Середні віки до абсо-
лютно секулярного героя сьогодні, який стає навіть при-
вабливим. Ця зміна в нашому сприйнятті диявола поро-
дила безліч телесеріалів, таких як "Зачаровані" 
("Charmed"), "Надприродне" ("Supernatural"), "Щоденники 
вампіра" ("The Vampire Diaries") та "Люцифер" ("Lucifer"). 
До речі, італійський філософ звинуватив англійського 
інтелектуала Джона Мілтона як першого поета, який це 
зробив. Еко сказав, що Мілтон "бачив Сатану як модель 
бунтаря проти встановленої влади" [4, с. 179]. 

Сучасне осмислення героїв, так званих "поганих 
хлопців" у теперішніх фільмах та серіалах, виникло у 
філософії Ф. Ніцше. Він вважав, що все християнсько-
платонічне розуміння моралі потрібно переосмислити 

та замінити на "переоцінені" цінності, які повернули б 
початкові значення моральним термінам. Німецький 
філософ вважав, що "добро" від початку відносилось до 
сильних людей, які створювали, очолювали та доміну-
вали в культурі, як персонажі роману Айн Ренд "Атлант 
розправив плечі". Терміном же "поганий" позначували 
слабких послідовників, підлеглих сильним і творчим 
людям, які створюють культуру [1, с. 104‒105]. 

Окрім теорії моралі Ф. Ніцше, у ХХ столітті з'явилося 
ще одне розуміння зла. Німецька філософиня 
Г. Арендт, аналізуючи трагедію Голокосту та справу 
Ейхмана, описала в своїй книзі "Банальність зла" тран-
сформацію концепції зла у середині минулого століття. 
Зло сьогодні не є великою справою, що має надприро-
дний та трансцендентний характер. Ніхто з людей си-
льно не відрізняється від найгіршого представника 
людського роду, і банальні механізми нашого звичайно-
го життя можуть, якщо ми не будемо обережні, поро-
джувати найогидніші злочини та жахи, як, наприклад, 
Друга світова війна, концтабори, атомна зброя, біологі-
чна зброя тощо [1, с. 105‒106]. 

І таке Зло ми можемо побачити навіть у сучасній ек-
ранізації коміксів. Наприклад, у "Джокері", одному з 
найпопулярніших фільмів кінця 2019 року, Джокер вже 
не лиходій із надприродними силами та диявольським 
планом, він стає абсолютно зрозумілою депресивною 
фігурою з психічними проблемами, через це стаючи 
ближчим до справжніх людей і ще більш лякаючим. 

Так ми могли побачити еволюцію розуміння поняття 
"зло". А зараз хочеться повернутися до серіалів. Відо-
мо, що фільми та телесеріали – це не одне й те саме. 

Історія телесеріалів починається з так званих "ми-
льних опер". Енциклопедія Britannica описує цей вид 
телевізійних шоу як "трансляцію драматичних серійних 
програм" [7]. Такий вид телепрограм характеризується 
постійним складом дійових осіб, неперервною історією, 
акцентом на діалогах замість дії, повільнішим за реаль-
ність темпом життя та послідовним мелодраматичним 
трактуванням. З 1930-х до 1950-х років класична аме-
риканська мильна опера зазвичай була постійною опо-
віддю про сім'ю середнього класу, що проживала в ма-
ленькому містечку. Гріх і насильство, які завжди існува-
ли за межами основного оповідання на екрані, часто 
впливали на повсякденне життя членів сім'ї, але добро 
неминуче перемагало, або, принаймні, всі несправед-
ливості каралися по закону та совісті. Більшість зйомок 
проходили в приміщенні, як правило, в бездоганному 
будинку чи офісі. Реальність домашніх справ чи бізнесу 
зрідка втручалася в перебіг буденного життя героїв ми-
льних опер; діалоги були дуже інтенсивними і тільки 
випадково проявлявся гумор. У 1970-х роках стиль та 
зміст мильних опер зазнали революції. Почалося відк-
рите обговорення таких питань, як аборти, зловживання 
наркотиками, домашнє насильство та венеричні захво-
рювання. До раніше суто білого англосаксонського на-
селення містечок почали додаватися герої різних рас та 
етносів. Залишався незмінним традиційний акцент на 
романтичних та подружніх проблемах, але стали більш 
відкрито говорити про безладну розбещену поведінку, 
насильство та злочинну діяльність. Деякі програми ро-
зширилися з 20‒30 хвилин до 60, а деякі навіть виходи-
ли в ефір під час вечірнього прайм-тайму [7]. 

Раніше, у ХХ столітті, телевізійні серіали були свого 
роду "guilty pleasure" (таємна насолода) для домогос-
подарок. Серіали не розглядалися як вид мистецтва. 
Існувала чітка межа між телебаченням і кінематогра-
фом. Американська комедія "Tootsie" режисера Сідні 
Поллака, де в головних ролях знялися Дастін Гоффман 



~ 52 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

та Джессіка Ленг, продемонструвала це найкращим 
чином. Але ХХІ століття все змінило. Знайомий формат 
"один епізод на тиждень" (кожен епізод мав більш-менш 
закінчену історію) змінився. Netflix та HBO зробили ре-
волюцію на телебаченні. HBO разом з Джорджем 
Р. Р. Мартіном створили "Гру престолів", яка довела, 
що телешоу може бути дорогим, якісним, з великим 
драматичним потенціалом та торкатися серйозних тем. 
А Netflix трансформує наш погляд на основи в побудові 
серіальної оповіді. Творці Netflix Тодд Кесслер, Даніель 
Зелман і Глен Кесслер в інтерв'ю для Quartz сказали, 
що це мистецтво – створювати серіали для підписників 
Netflix, які часто переглядають кілька серій шоу за один 
раз. Замість того щоб зосереджуватися на окремих епі-
зодах, їм треба думати про весь сезон як про багато-
шарову триактну історію. Оскільки на кожний епізод 
серіалів Netflix приходиться менше тиску, ніж на окремі 
епізоди серіалів, які виходять на телебаченні раз на 
тиждень, це дозволило творцям платформи підходити 
до перших трьох епізодів шоу як до першого акту історії, 
епізоди 4, 5, 6 і 7 – це другий акт історії, а 8–13 серії ‒ 
третій акт. Це дозволяє створити більш міцний зв'язок з 
глядачем та зробити більш глибоку розповідь, коли три-
актна схема не вкладається у 40-хвилинний епізод кла-
сичного телебачення, а всі три акти розходяться по 
всьому сезону телесеріалу [6]. Отже, сучасні телешоу – 
це ніби розширені фільми. Сьогодні багато режисерів та 
продюсерів, які завоювали свою славу на великому  
екрані, звертаються до телебачення: Джей Джей Абрамс, 
Мартін Скорсезе, Стівен Содерберг та багато інших. 

Практично всі фільми та серіали будуються у відпо-
відності до трьохактної структури розповіді. Не має зна-
чення, документальний чи художній це фільм – історія 
завжди поділяється на три частини (дії) (the Setup, the 
Confrontation and the Resolution). Ми говоримо про так 
звану концепцію подорожі героя. Раніше, перед епохою 
Netflix, кожен епізод телесеріалу мав таку структуру. 
Але зараз ми бачимо деякі зміни в сучасному сторітелі-
нгу. Весь сезон шоу можна подати як завершену істо-
рію. Ось чому один епізод серії може демонструвати 
лише одну подію з життя героя. Наприклад, є 11-й епі-
зод у другому сезоні "Розповіді служниці" ("The 
Handmaid's Tale"), де сталася лише одна річ – наро-
дження дитини. Цей епізод шоу звинувачували в тому, 
що він був надто повільним, але для всього шоу це бу-
ла дуже важлива серія. Така форма розповіді дозволяє 
творцям шоу поглибити сюжет та персонажів серіалу. 

Отже, коли ми говоримо про триактну структуру ро-
зповіді, ми говоримо про так звану концепцію подорожі 
героя. Режисер К. Воглер каже, що кожний акт – це як 
рух симфонії, з його власним початком, серединою та 
кінцем, а також власним кульмінаційним фактором 
(найвищою точкою напруги), що настає перед закінчен-
ням акту [9, xxiii]. 

Подорож героя означає, що всі історії складаються з 
декількох загальних структурних елементів, що зустріча-
ються у всіх міфах, казках, снах та фільмах. К. Воглер 
використовує працю Дж. Кемпбелла "Герой з тисячею 
облич" ("The Hero with a Thousand Faces"), що базується 
на теорії архетипів К. Г. Юнга. Що це означає? Це озна-
чає, що всі фільми, телевізійні шоу, мультфільми – весь 
сторітелінг, свідомо чи ні, будується за античними зраз-
ками міфу і що всі історії, від найжорстокіших жартів до 
найкращих зразків літератури та кінематографії, можна 
проаналізувати з точки зору подорожі героя. Повсякчас 
тиражованих персонажів світових міфів, таких як Юний 
герой, Мудрий старець чи жінка, Перевертень та Тінь – 
ми весь час зустрічаємо у своїх мріях та фантазіях. Ось 

чому міфи та більшість оповідань, побудованих за міфо-
логічною моделлю, мають кільце психологічної правди. 
Сторітелінг має справу з дитячими універсальними пи-
таннями: Хто я? Звідки я взявся? Куди я піду, коли пом-
ру? Що таке добро, а що зло? Що мені робити з цим? 
Яким буде завтрашній день? Куди вчора пішов? Чи є ще 
хтось там? У своїй основі, незважаючи на нескінченну 
різноманітність, історія героя – це завжди подорож. Ге-
рой залишає своє комфортне, звичне оточення, щоб 
увійти в складний, незнайомий світ. Це може бути реа-
льна подорож до фактичного місця: лабіринту, лісу чи 
печери, незнайомого міста чи країни, нової місцевості, 
яка стає ареною для конфлікту героя з антагоністичними, 
складними силами. Але існує також багато історій, які 
розповідають про внутрішню подорож героя, його розу-
му, серця, духу [9, с. 4‒5]. 

Існує безліч архетипів. Певний набір архетипів є не-
замінним інструментом для будь-якого сторітелера. На 
думку К. Воглера, не можна розповісти жодної історії 
без них. Архетипи, які найчастіше трапляються в опові-
дях і які, здається, є найбільш корисними для письмен-
ника та сценариста, ‒ це: Герой, Вчитель (мудрий ста-
рець чи жінка), Воротар, Вісник, Перевертень, Тінь, Со-
юзник, Трикстер [9, с. 26]. Звичайно, є ще багато архе-
типів, стільки, скільки є людських якостей задля кращо-
го драматичного ефекту в оповіданнях. Казки перепов-
нені архетипними фігурами: Вовк, Мисливець, Добра 
мати, Зла мачуха, Казкова хрещена, Відьма, Принц, 
Принцеса, Жадібний корчмар тощо, які виконують різ-
номанітні функції в ході розповіді. К. Г. Юнг та його пос-
лідовники описали багато психологічних архетипів, на-
приклад, архетип вічного хлопчика можна знайти в мі-
фах у вигляді вічно юного Купідона, в історіях таких 
персонажів, як Пітер Пен, і в реальному житті як чолові-
ків, які ніколи не хочуть виростати. На думку К. Воглера, 
деякі жанри голлівудських фільмів мають свої спеціа-
льні архетипи персонажів, такі як "повія з золотим сер-
цем" або "зарозумілий лейтенант з Вест-Пойнта" у вес-
тернах, "добрий коп / поганий коп" у стрічках про прия-
телів або "жорсткий, але справедливий сержант" у фі-
льмах про війну [9, с. 26]. 

Є два дуже корисних питання для письменника, 
який намагається визначити природу архетипу: 1) Яку 
психологічну функцію чи частину особистості він пред-
ставляє? 2) Яка його драматична функція в історії? [9, 
с. 27]. Більше про мистецтво написання історій можна 
прочитати у "Подорожі письменника" К. Воглера. 

У класичному оповіданні герой завжди є протагоніс-
том (головним героєм). Усі інші архетипи – це лише підт-
римуючі особи. "Стандартний шлях міфологічної пригоди 
героя – це збільшення формули, представленої в ланках 
ланцюга: розлука ‒ ініціація – повернення" [2, с. 28]. Ге-
рой – це той, хто готовий пожертвувати власними потре-
бами на користь інших, як пастух, який приносить жертву 
для захисту та служіння своїй отарі. В основі ідея архе-
типу Героя пов'язана із самопожертвою (найбільш відо-
мий приклад – приклад Ісуса Христа). Зрештою, герой – 
це той, хто здатний переступити межі та ілюзії свого Его. 
Але спочатку герой – це суцільне Его, особистісна іден-
тичність, яка вважає себе окремою від решти групи. По-
дорож багатьох героїв – це історія розлуки з родиною 
або плем'ям, рівнозначна почуттю розлуки дитини з ма-
тір'ю. Архетип Героя являє собою пошук власної іденти-
чності та цілісності, власного місця в цьому світі і боро-
тьбу з власним егоїстичним Я [9, с. 29]. 

Сторітелери часто використовували архетипи Тіні та 
Трикстера як антагоністів, героїв оповідання, які проти-
стоять головному герою. Архетип, відомий як Тінь, 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 53 ~ 

 

 

представляє енергію темної сторони, невиражений, 
нереалізований або відкинутий аспект чогось. Часто це 
простір придушених чудовиськ нашого внутрішнього 
світу. Тіні – це все те, що нам не подобається в собі, всі 
темні секрети, в яких люди не зізнаються навіть самі 
собі. Якості, від яких герой відмовився і намагався ви-
корінити, все ще приховуються, діючи в тіньовому світі 
несвідомого. Тінь також може приховувати позитивні 
якості, які ховаються або які герой чомусь відкидає. 
Негативне обличчя Тіні в історіях проєктується на пер-
сонажів, які називаються лиходіями, антагоністами або 
ворогами. Злодії та вороги зазвичай асоціюються з за-
гибеллю, знищенням чи поразкою героя. Антагоністи 
можуть бути не дуже ворожими – вони можуть бути со-
юзниками, які досягають тієї ж мети, але не згодні з 
тактикою героя. Антагоністи та герої в конфлікті схожі 
на коней у команді, що тягнуть в різні боки, тоді як ли-
ходії та герої, що перебувають у конфлікті, схожі на 
потяги, які стикаються лоб в лоб. Тінь може представ-
ляти силу пригнічених почуттів [9, с. 65]. 

Архетип Трикстера втілює енергію пустощів та праг-
нення до змін. Усі герої в оповіданнях, які в першу чергу 
є клоунами або комічними персонажами, виражають 
цей архетип. Трикстер є провідною фігурою у багатьох 
міфах і користується великою популярністю у фолькло-
рі та казках [9, с. 77], наприклад Локі в скандинавській 
міфології або Джокер у фільмі 2019 року. 

Навіщо нам потрібні всі ці архетипи? Тому що нам 
потрібні конфлікти. Всі розповіді засновані на конфлікті, 
у всіх діях, у всіх сценах є конфлікт у самому центрі, 
малий чи великий. 

У стандартних оповіданнях головний герой – це 
завжди герой, який протиставляє себе антагоністу 
(Трикстер, Тінь чи якісь природні закони та катастро-
фи). У класичних фільмах Робін Гуд завжди перемагає 
зловмисного принца Джона, Супермен повертає Зем-
лю, щоб врятувати життя Лоїс Лейн, Добрий Ковбой б'є 
всіх ворогів і врешті-решт йде в захід сонця. 

Але сьогодні в телешоу ми можемо побачити багато 
якостей поганих хлопців у головних героях – хороших 
хлопцях та дівчатах, і навпаки. А іноді погані хлопці 
стають протагоністами: так, у "Декстері" Декстер ‒ це 
серійний вбивця-лінчувальник; у "Шерлоку" від BBC 
Шерлок – егоїстичний "високофункціональний соціопат" 
з наркоманією; у "Божевільних" Дон Дрейпер весь час 
вживає алкоголь, курить і обманює дружину; в "Синах 
анархії" Джекс Теллер вбиває людей, спить з повіями, 
торгує зброєю; у "Легіоні" Девід Хеллер ‒ психопат, 
який кілька разів вчинив масові вбивства тощо. Якщо 
говорити про аморальних жінок-протагоністів, в "Ей-
форії" Рю Беннетт – наркоманка, яка бореться за те, 
щоб знайти своє місце у світі; Мері Енн Коттон у "Тем-
ному Янголі" – перший серійний вбивця у вікторіанській 
Англії; Грейс Маркс у "Вона ж Грейс" – засуджена вбив-
ця. Усі вони погані, аморальні, дволикі, але, не дивля-
чись ні на що, дуже привабливі. 

У 2012 році в Університеті Чепмена було проведе-
но колективне дослідження, яке досліджувало героїв – 
"поганих хлопців" як архетип. Вчені не вивчали архе-
тип "поганої дівчини". Погані хлопці визначаються не 
тим, ким вони є, а тим, що вони роблять, як вони ді-
ють. Поганий хлопець завжди йде проти і переконує 
інших йти проти. Ось чому дослідники з Університету 
Чепмена стверджують, що "поганого хлопця потрібно 
розуміти як соціальний, психологічний та образ-
ний/творчий, культурний феномен" [8]. 

Бути поганим хлопцем, діючи подібним чином, за-
звичай є певною мірою привабливим, хоча це також 
може змусити глядачів сумніватися у моральних нор-
мах, як це зробив Ф. Ніцше. Демонструючи різницю і 
ставлячи під сумнів статус-кво, поганий хлопець слу-
жить звільненням наших первинних задоволень і ви-
пробовує наші соціальні і моральні звичаї, дозволяючи 
нам копатися в собі і запитувати себе, чи ми теж здатні 
стати такими привабливими бунтівниками. Однак так 
само часто поганий хлопець заходить занадто далеко і 
порушує забагато етичних кодексів і так відштовхує нас 
від себе.  Тоді поганий хлопець може досягти протиле-
жного ефекту, який повертає нас до безпеки традицій 
та соціального контролю. Незалежно від того, чи змінює 
він стабільну ситуацію, чи змушує суспільство ставити 
під сумнів його стандарти, поганий хлопець завжди 
працює над тим, щоб продемонструвати хвороби суспі-
льства та висвітлити варіанти опору йому. Образ пога-
ного хлопця формує те, як ми, читачі та глядачі, бачимо 
його світ і як цей світ функціонує. Ці чорні вівці в суспі-
льстві мають напрочуд великий вплив на хід оповідан-
ня, на те, як розповідається історія. Критична інакшість 
поганих хлопців може проявлятися двома різними спо-
собами: як бунт і як віддалення. Відкритий бунт – не 
єдиний спосіб, яким поганий хлопець може звільнити 
людей. Багато поганих хлопців звільняють не тільки 
людей у власному світі, а й самих глядачів в реальному 
житті. Очевидно, що вигадані персонажі не піднімають-
ся до бунту в реальному світі, тому випливає, що на 
дистанції, віддалено, поганий хлопець звільняє свою 
аудиторію на рівні психології. Комічний поганий хло-
пець досягає успіху через подану ним інформацію у 
вигляді легкого жарту, який продемонструє всі недоліки 
нашого суспільства [8]. 

Наприклад, у випадку Джека Горобця з серії фільмів 
"Пірати Карибського моря" той факт, що він невлови-
мий урядом, злегка не в собі, бунтар, демонструє слабкі 
сторони правової системи, яка, як і він, є безглуздою, 
дурною і навіть корумпованою. Комедійний поганий 
хлопець висвітлює вади в суспільстві та ставить під 
сумнів стандарти, за якими його судять. Окрім того, 
глядач, який дивиться фільм чи серіал, є відкритим для 
такого впливу, оскільки серйозні проблеми висвітлю-
ються смішно і на базовому рівні вони можуть залиши-
тися непоміченими. Коли критику сучасної світобудови 
висвітлюють комедійним чином, сторітелер може зав-
жди сказати, що він "просто пожартував" [8]. 

Висновок. Таким чином, функції сучасного поганого 
хлопця як головного героя в оповіданнях: 1) погані хлопці 
мають здатність звільняти людей на особистому та сус-
пільному рівнях; 2) поганий хлопець з критичним погля-
дом на суспільство може звільнитися як на особистому, 
так і на суспільному рівні; 3) критичний погляд поганого 
хлопця може призвести до того, що він стає ізольованим 
на особистому рівні або стає лідером опору і заколоту на 
суспільному рівні; 4) комедійний поганий хлопець висвіт-
лює вади суспільства і може пролити критичне світло на 
те, що відбувається, що, в свою чергу, може виразити 
потребу в опорі, а також спонукати індивіда відступити 
від соціальних функцій і жити ізольовано [8]. 

Багатоаспектність суспільства означає, що ми не мо-
жемо обмежити поганого хлопця конкретними категорія-
ми та визначеннями, оскільки поганий хлопець буває у 
багатьох формах, наприклад, як архетип Трикстера [8]. 

Багато сучасних героїв у фільмах та телешоу є мо-
рально амбівалентними, вони поєднують у собі риси 
архетипів героїв та трикстерів, вони представляються 



~ 54 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

нам поганими хлопцями та дівчатами, які ставлять під 
сумнів саму суть нашого світового порядку. Сьогодні в 
масовій культурі так багато таких героїв (в телесеріа-
лах, фільмах та мультфільмах), оскільки ми живемо в 
часи глобальної світової кризи і наша культура відо-
бражає це, наші герої демонструють нам наші пробле-
ми, таким чином творчі люди намагаються знайти рі-
шення. Й іноді класичне розуміння моралі не може нам 
допомогти, і ми намагаємося вирішити проблеми амо-
ральними діями. Злодії привабливі через свій бунт. 
Сьогодні чітке розмежування між добром та злом у те-
левізійних шоу знайти дуже важко. Але це є дуже важ-
ливим. Вплив серіалів та фільмів на молоде покоління 
величезний. Як сказав один із вбивць з "Одного разу в 
Голлівуді" Квентіна Тарантіно в кінці цього фільму: "Ми 
у Голівуді, чоловіче. Ціле покоління виросло, дивля-
чись, як вбивають людей, що живуть тут. І вони живуть 
в розкоші. Я говорю, вб'ємо їх". Кінематограф у всіх 
формах (кіно і телебачення) є дуже потужним етичним 
інструментом. І це не просто дзеркало людської моралі, 
він також несе і дидактичну функцію. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Baggini J., Fosl P. S. The Ethics Toolkit: A Compendium of Ethical 
Concepts and Methods / J. Baggini, P. S. Fosl. ‒ Wiley-Blackwell, 2007. ‒ 
272 p. 

2. Campbell J. The Hero with a Thousand Faces / J. Campbell. ‒ 
Princeton University Press, 2004. ‒ 469 p. 

3. Clark S. R. The Evolution of "Hero": from Demi-God to Dark Knight 
[Електронний ресурс] / S. R. Clark. Retrieved from: https://medium.com/ 
storyworld/the-evolution-of-hero-from-demi-god-to-dark-knight-6f5623a3a094 
(accessed: 27.11.2019). 

4. Eco U. On Ugliness / U. Eco. ‒ London: Harvill Secker, 2007. ‒ 432 p. 

5.  IMDb Charts. Top Rated TV Shows. Top 250 as rated by IMDb 
Users. [Електронний ресурс]. – Retrieved from https://www.imdb.com/ 
chart/toptv/?ref_=nv_tvv_250 (accessed: 27.11.2019). 

6. Lynch J. Here's the recipe Netflix uses to make binge-worthy TV / 
J. Lynch // Quartz. Retrieved from https://qz.com/367117/heres-the-recipe-
netflix-uses-to-make-binge-worthy-tv/ (accessed: 27.11.2019). 

7. Soap opera. BROADCASTING. Encyclopaedia Britannica. [Елект-
ронний ресурс]. – Retrieved from https://www.britannica.com/art/soap-
opera (accessed: 27.11.2019). 

8. The Bad Boy: A Cultural Phenomenon, 52 e-Research, Vol. 3, 
No 1, 2012. [Електронний ресурс]. – Retrieved from 
http://digitalcommons.chapman.edu/e-Research/vol3/iss1/7 (accessed: 
27.11.2019). 

9. Vogler C. The Writers Journey: Mythic Structure for Writers, 3rd 
Edition / C. Vogler. ‒ Michael Wiese Productions, 2007. ‒ 407 p. 

 
REFERENCES: 

1. Baggini, J., Fosl, P. S. (2007). The Ethics Toolkit: A Compendium 
of Ethical Concepts and Methods. Wiley-Blackwell. 

2. Campbell, J. (2004). The Hero with a Thousand Faces. Princeton 
University Press. 

3. Clark, S. R. The Evolution of "Hero": from Demi-God to Dark 
Knight. Retrieved from https://medium.com/storyworld/the-evolution-of-hero-
from-demi-god-to-dark-knight-6f5623a3a094. 

4. Eco, U. (2007). On Ugliness. London, Harvill Secker. 
5. IMDbCharts. Top Rated TV Shows. Top 250 as rated by IMDb 

Users. Retrieved from https://www.imdb.com/chart/toptv/?ref_=nv_tvv_250. 
6. Lynch, J. Here's the recipe Netflix uses to make binge-worthy TV. 

Quartz. Retrieved from https://qz.com/367117/heres-the-recipe-netflix-uses-
to-make-binge-worthy-tv/ 

7. Soap opera. BROADCASTING. Encyclopaedia Britannica. 
Retrieved from https://www.britannica.com/art/soap-opera. 

8. The Bad Boy: A Cultural Phenomenon (2012). 52 e-Research, 
Vol. 3, No 1. Retrieved from http://digitalcommons.chapman.edu/e-
Research/vol3/iss1/7 (accessed: 27.11.2019). 

9. Vogler, C. (2007). The Writers Journey: Mythic Structure for 
Writers, 3rd Edition. Michael Wiese Productions. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  22 . 0 3 . 20  

 
М. И. Коробко, канд. филос. наук, ассист. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина  
 

ПРОБЛЕМА МОРАЛЬНОГО ОБЛИКА СОВРЕМЕННОГО ТЕЛЕВИЗИОННОГО ГЕРОЯ 
 
В статье проанализирован образ современного телевизионного героя. Кто он? Герой или злодей? Анализ современных главных 

героев делается через призму этики и кинотеории. Проблема четкости моральных границ очень важна, учитывая тенденцию, кото-
рая популяризирует злодеев как нормальных людей в современной массовой культуре, где нравственные границы размываются из-за 
привлекательности таких героев. Анализируя архетипы Героя и Трикстера в современном телевизионном сторителлинге и согла-
шаясь с учеными из университета Чепмена, что "плохой парень" также может быть исследован как некий архетип, мы определили 
его функции. Многие современные герои в фильмах и телесериалах морально амбивалентны, они сочетают в себе черты архетипов 
героев и трикстеров, они представляются плохими ребятами, которые ставят под сомнение саму суть нашего мирового порядка. 
Кинематограф является очень мощным этическим инструментом. И это не просто зеркало человеческой морали, он также несет и 
дидактическую функцию, и в этом контексте проблема нравственного облика современных телевизионных героев весьма важна. 

Ключевые слова: плохое, зло, герой, мораль, сериал, телевидение, злодей. 
 

M. I. Korobko, PhD, Assistant professor  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 
 

THE PROBLEM OF MODERN TV-HERO'S MORAL QUALITIES 
 
The article is an effort to analyze the image of the modern television hero. Who is he? A hero or a villain? The analysis of modern protagonists 

is given through ethical and film theories. The problem of clarity of moral boundaries is very important in the light of the trend, which popularizes 
villains as normal people in modern storytelling, moral boundaries are blurring because of attraction of such heroes. According to Chapman 
scholars, the functions of modern "bad boy" as an architype are: a) bad boys have the strength to give us freedom at the personal and societal 
levels; b) a bad boy with a critical view of society can emancipate us on both personal and societal levels; c) bad boy's criticism can lead him to 
become isolated or withdrawn on a personal level or become a leader of resistance and rebellion on a societal level; d) the comedic bad boy 
parallels the evils of society and can shed a critical light on what is happening, which in turn can express the need for resistance as well as 
encourage the individual to retreat from social functions and live in an isolated manner. The complexity of people implies the bad boy limitless in 
determination because the bad boy appears in many shapes. Many modern heroes in movies and tv-shows are morally ambivalent, they combine 
features of Hero and Trickster archetypes and become bad boys and girls who question the very essence of our world order. Today there are so 
many characters like this in mass-culture (tv-series, movies and cartoons) because we live in time of the global world crisis and our culture reflects 
this, our heroes demonstrate us our problems and try to find a solution. And sometimes the classic understanding of morality can't help us and we 
are trying to solve the problems through immoral actions. Villains are attractive through their rebellion. Today we can't find clarity of moral 
boundaries in tv-shows. But it's very important. The influence of series and movies on the young generation is enormous. Cinematography in all 
forms (cinema and television) is very powerful ethical instrument. And it is not just the mirror of human morality but it has a teaching function too. 

Key words: bad, evil, hero, morality, series, television, villain. 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 55 ~ 

 

 

УДК 7.01+159.974 
О. О. Вербівська, студентка, ОР "Магістр" 

філософський факультет,  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, Київ, 01033, Україна 
verolenao@gmail.com 

 
ЕСТЕТИЧНИЙ ДОСВІД ЯК ПАТОЛОГІЧНІ ДИСКУРСИ ВІДРАЗИ ТА МЕЛАНХОЛІЇ  

У ТВОРЧОСТІ З. БЕКСІНСЬКОГО 
 

У статті розглядається феномен естетичного досвіду з точки зору патологізації повсякденних дискурсів у сис-
темі координат Я/символічний порядок, в якій домінує трансгресоване, близьке до розпаду та можливої символічної 
смерті, Я. Той етап, на якому Я, перетнувши символічні кордони, залишається мінімально читабельним, постає сво-
єрідним процесом здійснення естетичного досвіду та набуття ним статусу примордіальної апріорної структури. 

Проблема полягає в утриманні ледве вловимої межі, про яку не можна сказати остаточно, чи існує вона направду 
чи ні. Стаття екземпліфікує патологічні дискурси творчістю Бексінського, а саме – його численними способами ар-
тикуляції невимовного. Однак артикульоване невимовне, подібно до таких культурно обумовлених реакцій, як відраза 
та меланхолія, свідчить про подвійну смерть предмета дискурсу: одного разу під час сепарації від примордіального, 
досимволічного світу та другого – під час порушення символічних кордонів та парадоксального увічнення, що завдя-
чує наявним межам. Одним із завдань статті є виявлення калейдоскопу образів та субобразів, які нескінченно переро-
джуються на полотнах Бексінського в контексті мотиву розп'яття та пов'язаного з цим значення Христового тіла 
разом із химерними навколишніми об'єктами. Проблема виникнення естетичного досвіду паралелізується зі стадіями 
психосексуального розвитку людського буття, в яких на противагу класичному фрейдизму акцентується увага на 
постаті матері, що бере на озброєння французький філософ Кристєва. 

Ключові слова: патологічний дискурс, первісний об'єкт, символічна система, автономізована синкретичність, сепароване Его, 
доедипальний світ. 

 
Постановка проблеми. Як можливе мистецтво і 

чому мистецтво завжди є трансгресією – це питання, які 
підважують досвід повсякденності, проблематизують 
щось напрочуд важливе для людської культури, тим 
часом створюючи її. Чи не містить запитування про ме-
жі ствердження естетичної природи людського способу 
існування? Патологічні аберації, що трапляються в по-
всякденному досвіді, час від часу спрямовують хід по-
дій у підвал первісності, табуйований символічною сис-
темою. Кристєва говорить про ненадійність символічно-
го порядку, який використовує механізми маскування 
того, що становить загрозу цілісності. Ці механізми про-
никають і в мистецтво. Їхня наявність свідчить про кри-
хкість символічної системи, яка структурує простір, 
першопочатково відштовхуючись від факту можливої 
загрози. Водночас саме механізми маскування, або, 
іншими словами, символізації, роблять мистецтво тим, 
чим воно є. Тобто необхідною умовою трансгресії є 
домінація символічного. Патологічні дискурси виявля-
ються позасистемними формаціями, що робляться ви-
димими завдяки причетності до людської культури, до 
того, що здатне бути збагненним попри трансгресивні 
виражальні засоби. Творчість Бексінського демонструє 
чудове препарування образів як із дискурсу відрази, так 
і з дискурсу меланхолії. Питання про межі артикулюєть-
ся в нього шляхом звернення до образу Христового 
розп'яття, яке розміщується в атмосфері постапокаліп-
тичного жаху та решток буття, що от-от зітліє. Первіс-
ність, автономізована синкретичність, цілковита неви-
значеність, оформлена евклідовим простором символі-
чного, – це реальність естетичного світовідчуття, вкрай 
патологічного та по-досимволічному прекрасного. У 
статті при розгляді ряду робіт польського художника 
Бексінського, що стосується Христового розп'яття, ви-
користана методологія Кристєвої.  

Аналіз досліджень і публікацій. Оскільки розгля-
нута в статті тема передбачає використання психоана-
лізу Кристєвої щодо розгляду творчості польського ху-
дожника Бексінського, то інші можливі способи інтерп-
ретації його творчості не були взяті до уваги. Зазначи-
мо, що спроби психоаналітичної інтерпретації картин 
польського художника на даний момент майже відсутні, 
за виключенням поодиноких випадків. Наприклад, існує 
окрема стаття Беати Соколовської-Сміль, присвячена 

психоаналітичному погляду на роботи Бексінського з 
опертям на поняття дитинства й травми. Дана стаття 
оперує поняттями на позначення патологічних дискур-
сів, що опираються на такі основоположні роботи Крис-
тєвої, як "Сили жаху" та "Чорне сонце". 

Метою статті є вивчення картин Бексінського із 
психоаналітичного ракурсу формування естетичного 
досвіду на прикладі мотиву розп'яття. 

 
Виклад основного матеріалу дослідження. 

 
1. Первісний предмет  

в дискурсі відрази та меланхолії 
Найбільш визначними рисами, за якими, як правило, 

у Кристєвій впізнають опонента Фрейда, є мотив надання 
матері вирішального статусу у психосексуальному роз-
витку індивіда та пов'язане із цим залучення доедипаль-
ної стадії структурування символічного простору. Варто 
зазначити, що Кристєва говорить про доедипальну трає-
кторію розвитку в контексті розгляду патологічних диску-
рсів, серед яких відраза та меланхолія. Питання про те, 
чи є весь період до народження та утвердження симво-
лічного закону авторитетом батька направду патологіч-
ним, залишається позбавленим сенсу, оскільки момент 
постановки подібного питання вже передбачає точку 
зору цього закону, завдання якого – класифікація та іде-
нтифікація як встановлення меж й табу на трансгресію. 
Показовим є те, що патологічні дискурси у своїй доеди-
пальній логіці дії та взаємодії постають своєрідним ес-
тетичним досвідом. Невипадково Кристєва, розглядаю-
чи процеси фантазмування, специфіковані тим чи ін-
шим дискурсом, використовує приклади з мистецтва: 
йде мова про живопис, літературу та частково кінемато-
граф. У такий спосіб і слід інтерпретувати характер па-
тологічних дискурсів: вони виявляються вирішально-
формотворчими тією мірою, якою вплетені у вже сфор-
мовану символічну систему, що парадоксальним чином 
наддетермінує патологізацію повсякденності. 

У даному випадку ми маємо справу не стільки із 
хронологічно першими процесами, закономірним ре-
зультатом яких є своєрідна міфологема кінцевого вхо-
дження до символічної системи завдяки появі постаті 
батька, скільки із апріорністю символічного, яке час від 
часу патологізується, при цьому різноманітні міфоло-

© Вербівська О. О., 2020



~ 56 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

геми реалізуються завдяки проблематизації символіч-
них кордонів. Яким чином слід розуміти естетичний до-
свід у тих контекстах, що бере до уваги Кристєва? У 
першу чергу необхідно відзначити таке явище, як авто-
номізована синкретичність. Доедипальна стадія струк-
турування символічного простору характеризується 
сепарацією (емпіричний факт втрати тілесного зв'язку із 
матір'ю та екзистенційний факт руйнації цілого), утвер-
дженням символічної системи та її патологізацією вна-
слідок переважання імпульсів сепарації. Оскільки сепа-
рація за рахунок відсутності фільтра символічного не 
досягає рівня індивідуалізованого, незалежного Его, то 
останнє ризикує розпастися в той момент, коли патоло-
гічний дискурс виявиться неприйнятним з точки зору 
культури, тобто таким, що не піддається символізації. У 
дискурсі відрази, як зазначає Кристєва, має місце не 
питання "Хто я?", яке може поставити злегка патологі-
зоване індивідуалізоване Его, а питання типу "Де я?", 
тобто ті, що спрямовані в першу чергу на орієнтацію в 
просторі [3, с. 8]. Подібне Его по-справжньому первісне, 
синкретичне, перебуваючи у фантазматичній цілісності, 
про удаваність якої інколи нагадують імпульси сепара-
ції. Одним словом, автономізована синкретичність – це 
такий спосіб буття, що знаходиться на роздоріжжі між 
остаточною сепарацією (смертю як народженням) та 
кінцевим входженням (символічною смертю). Патологі-
чні дискурси відрази та меланхолії відрізняються саме 
способом порушення символічних кордонів: відраза 
актуалізується новим диханням, яке виникає внаслідок 
маскування факту перейдених кордонів, що здійсню-
ється системою шляхом провокування агресії стосовно 
нерепрезентованого предмета, в той час як при мелан-
холії входження не відбувається в результаті нездатно-
сті розпрощатися з нерепрезентованим предметом, що 
провокує мазохістичні імпульси. 

Необхідно звернути окрему увагу на те, що естетич-
ним досвідом якраз і є досвід, в якому рівень символіч-
ного постає детермінантою такого градусу трансгресії, 
при якому патологізація символічних кордонів не сягає 
їх абсолютної руйнації. Іншими словами, мова йде про 
певне контрольоване божевілля, чим якраз виявляєть-
ся мистецтво як легітимована трансгресія повсякденних 
форм. Кристєва розглядає різноманітні явища (в тому 
числі суспільного життя), що постають вираженням па-
тологічних дискурсів. Ми розглянемо творчість польсь-
кого художника Здзіслава Бексінського в контексті його 
способів порушення символічного закону крізь призму 
дискурсу відрази та меланхолії. Варто одразу зазначи-
ти, що кожен з даних дискурсів має певні ознаки, які 
впливають на той чи інший спосіб розгортання естетич-
ного досвіду. Кристєва не береться за такий розгляд 
мистецького твору, що передбачає залучення обох дис-
курсів як знарядь інтерпретації. Оскільки існують певні 
обставини, згідно з якими недостатньо використати 
такий критерій розрізнення, як відношення до символіч-
ного кордону, то ми в процесі аналізу здійснимо спробу 
взяти на озброєння обидва патологічні дискурси. Таки-
ми обставинами є крихкість символічної системи та, 
відтак, кордонів, що позначається на можливості логіч-
ного переходу від афекту агресії стосовно нерепрезен-
тованого предмета при відразі до мазохістичних тенде-
нцій у кваліфікації свого власного організму як нерепре-
зентованого предмета. 

 
2. Патологічний світ огиди  
та деформованих образів 

У творчості Бексінського можна виокремити певні 
ряди найбільш повторюваних образів та мотивів, які 
слід згрупувати у такі класи патологічних дискурсів, як 

дискурс відрази та меланхолії. Для прикладу візьмемо 
панівний образ, яким є розп'яття, та субобрази, специ-
фіковані тим чи іншим видом патологічних дискурсів. 

У Бексінського існує велика кількість варіацій  
розп'яття. Серед деталей, які беруть участь у форму-
ванні сюжетних комплексів, необхідно звернути увагу 
на: а) характер поверхні, де впізнається розп'яття, 
б) тіло Христа, в) фон з допоміжними предметами. 

У певних випадках ми можемо спостерігати на поло-
тнах Бексінського хрест, на якому знаходиться майже 
невпізнаване Христове тіло. Однак більша частина ви-
падків, демонстрованих його картинами, передбачає 
заміну хреста як образу спасіння та водночас символу 
людських страждань перпендикулярною структурою, в 
якій горизонтальна пряма ніби обриває вертикальну в 
точці перетину, в такий спосіб блокуючи своєрідний 
натяк на спасіння. Наступним кроком буде визначення 
характеру тіла Христа. Можна навіть сказати, що у світі, 
демонстрованому на полотнах Бексінського, існує ли-
шень згадка про Христа у вигляді його ледве вловимих 
матеріальних решток, неначе це все, що залишилось в 
християнській реальності опісля незнаної глобальної 
катастрофи. Варто приділити особливу увагу тому, чим 
виявляються матеріальні рештки тіла Христового: ними 
постають кістки, обтягнуті якоюсь незрозумілою сірува-
тою, дуже тонкою матерією – майже павутиною. При 
цьому автор не демонструє все тіло Христа: воно зав-
жди дано фрагментарно, з акцентуйованою верхньою 
частиною. Більше того, рештки на картинах не завжди 
виявляються такими, що мають людську подобу: в де-
яких випадках місце ймовірного Христа належить монс-
труозному Щось, яке нагадує або незрозумілої форми 
мішок з кістками, або скупчення сухожиль, або обтягнуті 
павутиною деталі, що мають гострі кінцівки. Як прави-
ло, фон у подібних роботах сформований із тих момен-
тів, що вказують на відкритість простору. Все, що ба-
чить реципієнт, – це перпендикулярна структура з реш-
тками розп'яття, поверхня, на якій вона стоїть, та чи то 
туман, чи то дим, які не дозволяють проникнути всере-
дину картини, відповісти на питання, чи наповнений цей 
химерний світ, де панує тотальна відкритість, хоча б 
якимись предметами. Щодо допоміжних деталей, які 
створюють фон, варто вказати на специфіку самої по-
верхні: в одних випадках ми спостерігаємо кам'яну міс-
цевість, в інших – поверхню, вкриту пожовклою травою, 
а також взагалі відсутність будь-якої опори, що створює 
враження зависання в повітрі. У такому контексті підіб-
рані автором кольори демонструють атмосферу забут-
тя та занедбаності: йдеться переважно про жовті, сині, 
зелені та сірі відтінки, що попри брак яскравості, попри 
тьмяність та в певному сенсі матовість формують гори-
зонт безжиттєвості, нелюдський за своєю природою, а 
тому такий, що породжує дискомфорт та непевність. 

Для того щоб розглянути роботи Бексінського з точ-
ки зору патологічного дискурсу відрази, необхідно з'я-
сувати, яким чином він формується. Відраза виникає 
таким чином: 1) сепароване доедипальне Его, що дося-
гло достатньої для входження до символічної системи 
зрілості, стає індивідуалізованим під час перетину сим-
волічних кордонів; 2) предмет, що належить первісній 
структурі недиференційованого існування та має від-
ношення до авторитету матері, в процесі сепарації за-
лишився приналежним Его, увійшовши до символічної 
системи; 3) предмет, який випадає із символічного за-
кону, самим фактом порушення меж демонструє крих-
кість символічної системи; 4) крихкість ставить під сум-
нів існування людської культури, тому страх перед за-
грозою замінюється пом'якшеним варіантом агресивної 
реакції, а саме – відразою. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 57 ~ 

 

 

Згідно зі всіма вищенаведеними пунктами, сумою 
яких виявляється відраза, можна в такий спосіб інтерп-
ретувати субобрази, що постають у світі Бексінського. 
Христове тіло є вказівкою на первісний предмет, що 
залишився від зв'язку із матір'ю та, порушивши симво-
лічні межі, був спотворений, викривлений символічним 
законом, наділений статусом речі, що не піддається 
символізації, а тому позбавлений інтелігібельних форм. 
Христове тіло видається приналежним не Спасителю, 
який загинув за гріхи інших, а абстрактній силі фантазії, 
що влаштувала світову катастрофу без можливості 
спасіння та стерла будь-які сліди людськості. Іншими 
словами, те, що було людиною, втратило сакральність 
тією мірою, якою втратило людськість: як результат, 
скупчення предметів, що відсилає до розіп'ятого тіла, 
та перпендикулярна опора, що відсилає до хреста, гу-
бить людську постать в нескінченному дезінтегратив-
ному відсиланні, провокуючи при цьому страх. Згідно з 
Кристєвою, суб'єкт відрази постійно запитує "Де я?", 
опускаючи питання про ідентифікацію. Те ж саме стосу-
ється сприйняття картин Бексінського: тотальність про-
стору вимагає точки опори, яка вселяє впевненість у 
стабільності символічної системи. Однак повернімося 
назад. Що відбувається, коли межа перейдена і на спо-
творений символічним законом предмет накладається 
табу? Предмет не може повернутися назад, оскільки 
вже був розпізнаний символічною системою. Саме тому 
залишається спотворити його настільки, щоб не викли-
кати активної агресивної реакції (оскільки рівень інтен-
сивності його існування перевищує силу символічного 
закону), та водночас надати таку порцію агресії, якої 
було б достатньо для виникнення відрази. Коли відбу-
вається друге народження Христового тіла у зв'язку із 
залученням загального контексту (фон, деталі), коли 
здійснюється концептуальне визнання того, що схожі на 
людське тіло страхітливі форми дійсно є людським ті-
лом, то прибуває відчуття відрази. Алюзія на сюжет про 
Христа, який рятує людство, переростає у фантазм про 
врятоване людство, звідки направду зникли всі люди та 
будь-які ознаки життя, залишивши вцілілим купку спо-
твореного символічною системою монструозного Щось.  

 
3. Мазохістична вічність 

у світі пантеїстичної матері 
Тепер розглянемо творчість Бексінського з точки 

зору меланхолії, попередньо з'ясувавши етапи фор-
мування даного патологічного дискурсу: 1) сепароване 
доедипальне Его опиняється в ситуації неможливості 
входу до символічної системи та досягнення рівня 
індивідуалізованої одиниці; 2) предмет, що визначає 
досимволічне спілкування з матір'ю, постає дефіцит-
ним, фрагментарним, розділеним у зв'язку із втратою 
неможливого, втратою недиференційованого існуван-
ня, що з'явилося постфактум; 3) предмет, який не під-
дається відновленню у первісній цілісності, випадає з 
доедипальних імпульсів структурування простору, де-
монструючи власну крихкість; 4) крихкість предмета, 
який належить сепарованому, проте не індивідуалізо-
ваному Его, означає загрозу зникнення цього Его; 
5) необхідність знищення предмета маскується його 
оплакуванням та показною демонстрацією мазохісти-
чних тенденцій. Тобто в даному випадку детермінан-
тою оформлення символічного простору є інтенсив-
ний сум, що спровокований страхом як реакцією на 
неможливість едипізованої агресії символічного по-
рядку. Кристєва відзначає, що шизоїдне дроблення 
та еротизація страждання, які мають місце при мела-
нхолії, виконують роль захисних реакцій стосовно 
небезпеки смерті [2, с. 19]. 

Всі вищенаведені пункти дають підстави для такої 
інтерпретації полотен Бексінського. Христове тіло є тим 
первісним предметом, що, не встигнувши увійти до си-
мволічної системи, розтрощилося в процесі екзистен-
ційного розриву з авторитетом матері. Залишок несим-
волізованих кодів застиг у знелюдненій матерії, що за-
трималася в давноминулій події мученицької смерті, 
зафіксованій на перпендикулярній структурі. Чи можна 
назвати безформний мішок з кістками, який скидається 
на суміш людської плоті із сухожиллям, обплетеним 
павутиною, монструозним? Монструозним є не розтро-
щений первісний предмет, не символічні кордони, про 
які сепароване Его не підозрює, а постать матері –  
Супер-Его доедипального світу. Оскільки ж матір зали-
шилась в уламках розтрощеного предмета, що відсилає 
до неіснування суб'єкта, то реакцією на її вбивство пос-
тає передбачливе оплакування того, що вже відбулося. 
Для того щоб здійснилася повноцінна інтеграція до си-
мволічної системи, необхідно вбити матір [5, с. 168]. 
Неможливість вбивства обертається ризиком самогубс-
тва. За пантеїстичною матір'ю сумує вся природа: пус-
тельні пейзажі, в яких відсутнє життя, невизначені сми-
слові сюжети, які парадоксальним чином існують тільки 
на передньому плані, туман із димом, що проникають 
скрізь, в кожну частинку недооціненого мучеництва 
людських кінцівок. Світова катастрофа, керована панте-
їстичною матір'ю, – це не жах плоті, а трагедія дезінтег-
ративного безсмертя. Подія сепарації – вбивства мате-
рі реферує до розіпнутого Христа, факт смерті якого 
приховався покровами дегуманізованих кривих струк-
тур. Як зазначає Кристєва, суб'єкт меланхолії, вибира-
ючи між покаліченим первісним предметом та його 
смертю, обирає збереження подібного предмета будь-
якою ціною. Іншими словами, деформованість – єдиний 
спосіб, в якому може постати первісний зв'язок. Христос 
є в першу чергу свій атрибут, а саме – розіп'ятість. Тра-
гедія в тому, що він вимушений знелюднітися для того, 
щоб стати людиною, посередником первісного страху. 

На одному з полотен можна побачити місцевість з 
пожовклою травою, перпендикулярну структуру, на якій 
з обох сторін висять гачки, червону круглу пляму як 
точку перетину ліній та зовсім не апокаліптичне, спокій-
не небо (що є рідкістю у Бексінського). Тобто тут навіть 
немає до чого реферувати, а сама атмосфера аж ніяк 
не нагадує світову катастрофу, яка не залишила по собі 
нічого, окрім деформованих пейзажів. Жодних ознак 
Христа та присутності чогось надзвичайно монструоз-
ного та непізнаванного. Тим не менше центральний 
предмет, що претензійно стоїть в цілковитому спокої та 
безвітряності довкілля, заявляє про себе в такий спосіб, 
через який він видається єдиним в цьому світі. На пер-
пендикулярній структурі все накреслено – місце для 
голови (червона пляма) та гачечки для рук, на яких ме-
ланхолійний суб'єкт зможе себе розіп'ясти. Одним сло-
вом, у цьому жахливому світі, в якому навіть мінімум 
символічних кордонів не був встановлений, немає міс-
ця для жорстокості інших, а первісний предмет не збе-
рігся в модусі травматичної фрагментарності. Ні панте-
їстичної матері, ні монотеїстичного батька, а лише пси-
хоз одного нещасного суб'єкта, який помер від немож-
ливості розіп'ясти себе власноруч. 

На іншій картині можна простежити трагедію нерозі-
п'ятого гермафродита, який поміщений в надприродний 
постапокаліптичний пейзаж. Варто зазначити, що учас-
никами даного візуального сюжету є висока структура, 
що складається чи то із вставлених один в один прямо-
кутних паралелепіпедів, чи то із випуклостей, які ство-
рюють враження багатоскладовості; людська андрогін-
на фігура, що притулилася спиною до поверхні, зігнув-



~ 58 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ши коліна; пес-монстр, що стоїть на вершині прямокут-
ної структури та ніби гавкає; містична рослинність, що 
нагадує морські водорості; гори-льодовики, що контрас-
тують з пекельно-червоним небом. В якому часі відбу-
вається дане дійство? Людська постать, в якої замість 
голови яскрава зелена (пів)півсфера, а також великий 
золотий медальйон на грудях, зігнулася, спрямувавши 
"погляд" на небо; пес-монстр зупинився погавкати на 
невідомо що – обидва вони приросли як до себе, так і 
до поверхні, а тоненькі напівпрозорі волокна, що зви-
сають з обох фігур, закінчуючись на прямокутній струк-
турі, окутали собою морську рослинність. Це – волокна 
вічності, в якій людина встигла перетворитися на андро-
гіна, а те, що виконувало функцію опори, – обрости пер-
пендикулярами та всіма нюансами евклідового простору. 
Первісний страх набув модальності невдалого Антихрис-
та та його вірного друга монструозного пса, що мусять, 
відбуваючи вічність, тліти, покриватися чимось на кшталт 
пилу, огортатися павутиною без павуків. Світ помер, 
утвердивши істинність неможливого. Вічна скорбота за 
неможливим Антихристом, що своєю чергою унеможли-
влює Христа, за радістю невідомого, що унеможливлює 
пізнаванне, вічна скорбота за втраченою матір'ю, тиха 
жорстокість якої незбагненна, бо неіснуюча, – все це 
світова катастрофа меланхолії, яка носить характер са-
мозванства (подібно до Антихриста), фрагментація син-
кретичної первісності з метою самозбереження. 

Висновок. Отже, патологічний дискурс відіграє роль 
естетичного досвіду, який характеризується, по-перше, 
ситуацією граничності (буття-на-роздоріжжі), по-друге, 
таким статусом Его, в якому воно не підкоряється авто-
ритетам (батьківському у випадку відрази або материн-
ському у випадку меланхолії), та, по-третє, символічним 
врівноваженням досимволічного структурування прос-
тору. Граничність проявляється в неможливості повніс-
тю втратити первісний предмет, в результаті чого він 
дається або фрагментарним, покаліченим, або бруд-
ним, нестерпним. Сепароване Его в такому випадку 
ризикує провалитися в Ніщо, дезінтегруватися, чому 
перешкоджають різноманітні механізми захисту – від-
раза та інтенсивний сум. Варто зазначити, що твір мис-
тецтва є можливим саме завдяки тому, що сепароване 
Его не розпалося, а було приборкане символічною сис-
темою. Іншими словами, воно тримається на межі, на-
пруженість якої є достатньою для опору символічному 
порядку та водночас неможливості самоліквідації Его. 
На полотнах Бексінського можна продемонструвати 

роботу механізмів, які забезпечують існування патоло-
гічних дискурсів. З одного боку, уможливлюється таке 
позиціонування його робіт, при якому ключові образи та 
субобрази розглядаються як свідчення переходу сим-
волічних кордонів, а з іншого боку, смислові комплекси 
Бексінського мають справу із досимволічними формами 
представлення світу, який належить психотичному суб'-
єкту. Образ розп'яття, який неодноразово трапляється у 
творчості даного художника, виконує роль споконвічно-
первісного предмета, символізація якого приводить до 
таких субобразних утворень: Христове тіло як огидне 
скупчення деформованих символічною системою кісток 
та плоті, перпендикулярні структури, позбавлені мода-
льності майбутнього, надмірно відкритий простір, який 
стискає предмет відрази до рівня катастрофи, тягучий 
туман, що стирає горизонти; Христове тіло як майже 
стерта пам'ятка про симбіотичний зв'язок з материнсь-
ким організмом, перпендикулярні структури, наділені 
самодеструктивною функцією, пустельний простір, що 
слугує оплакуванню неможливості пантеїстичної мате-
рі, туман, що пророкує вічність трагедії. Полотна Бексі-
нського – про незнаного Христа, буття якого замкнулося 
глобальною катастрофою сепарованого Его. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Foster H. Obscene, Abject, Traumatic / H. Foster – October, 1996. 
– P. 107–124. 

2. Kristeva J. Black Sun: Depression and Melancholia / J. Kristeva ‒ 
New York: Columbia University Press, 1992. – 300 p. 

3. Kristeva J. Powers of Horror: an Essay on Abjection / J. Kristeva – 
New York: Columbia University Press, 1982. – 219 p. 

4. Sokolowska-Smyl B. Zdzislaw Beksinski's Paintings of the 
"Fantastic Period" as an Expression of Early Childhood Experience  
/ B. Sokolowska-Smyl // Creativity. ‒ Vol. 1. ‒ No. 1. ‒ 2014. – P. 156‒167. 

5. Tsu-Chung S. Writing the melancholic: the dynamics of 
melancholia in Julia Kristeva's Black Sun / Tsu-Chung Su // Concentric: 
Literary and Cultural Studies. – 2005. – P. 163–191. 

 
REFERENCES: 

1. Foster, H. (1996). Obscene, Abject, Traumatic. Cambridge, The 
MIT Press, 10, 107‒124. 

2. Kristeva, J. (1992). Black Sun: Depression and Melancholia. New 
York, Columbia University Press. 

3. Kristeva, J. (1982). Powers of Horror: an Essay on Abjection. New 
York, Columbia University Press. 

4. Sokolowska-Smyl, B. (2014). Zdzislaw Beksinski's Paintings of the 
"Fantastic Period" as an Expression of Early Childhood Experience. 
Creativity, Vol. 1, No. 1, 156‒167. 

5. Tsu-Chung, S. (2005). Writing the melancholic: the dynamics of 
melancholia in Julia Kristeva's Black Sun. Concentric: Literary and Cultural 
Studies, 163‒191. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  02 . 0 2 . 20  

 
Е. А. Вербивская, студентка, ОУ "Магистр", философский факультет 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко,  
ул. Владимирская, 60, Киев, 01033, Украина 

 
ЭСТЕТИЧЕСКИЙ ОПЫТ КАК ПАТОЛОГИЧЕСКИЕ ДИСКУРСЫ ОТВРАЩЕНИЯ И МЕЛАНХОЛИИ  

В ТВОРЧЕСТВЕ БЕКСИНСКОГО 
 
В данной статье фигурирует феномен эстетического опыта с точки зрения патологизации повседневных дискурсов в системе 

координат Я/символический порядок, где доминирует трансгрессированное, близко подступающее к распаду и символической смер-
ти, Я. Выпадающее из-под ратифицированного символическим законом эдипообразующего пространства и не подвергнувшееся заб-
вению, читабельное Я пребывает на стадии осуществления эстетического опыта и перекраивания символического пространства 
согласно установившейся примордиальной априорной структуре. 

Проблема состоит в удержании вечно ускользающей границы, о которой нельзя сказать окончательно, существует она или нет. 
Статья экзеплифицирует патологические дискурсы творчеством Бексинского, а именно – его разнообразными способами артикуля-
ции невыразимого. Все же артикулированное невыразимое, подобно культурно опосредованным реакциям меланхолии и отвращения, 
свидетельствует о двойной смерти предмета дискурса: первый раз во время сепарации от примордиального досимволического мира 
и второй – после нарушения символических границ и парадоксального увековечивания, которое происходит благодаря существую-
щим границам. Одна из задач статьи ‒ выявление калейдоскопа образов и субобразов, которые бесконечно перерождаются на полот-
нах Бексинского в контексте мотива распятия и связанного с этим тела Христа вместе с химерическими окружающими объектами. 
Проблема возникновения эстетического опыта параллелизируется со стадиями психосексуального развития человеческого бытия, 
в котором по сравнению с классическим фрейдизмом акцентируется внимание на авторитете матери, являющейся отправным пун-
ктом психоанализа французского философа Кристевой. 

Ключевые слова: патологический дискурс, первобытный объект, символическая система, автономизированная синкретичность, сепарирован-
ное Эго, доэдипальный мир. 

 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 59 ~ 

 

 

H.O. Verbivska, Student, Master's Degree, Faculty of Philosophy  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
AESTHETICAL EXPERIENCE AS PATHOLOGICAL DISCOURSES OF ABJECTION AND MELANCHOLIA  

IN THE BEKSINSKI' ART 
 
This article tackles the issue of aesthetic experience from the pathologized everyday discourse viewpoint in the system of relations between I 

and symbolic order, where transgressed and close to symbolic death I is predominant. The stage, in which I, crossing the symbolic borders, stay 
readable, appears to be the process of continuous constituting the aesthetic experience and its transforming into the primordial a priori structure of 
everyday discourse. 

The problem lies deeply in the preserving of evanescent borders which are said to exist in the cultural palpability and simultaneously to be 
exiled from the system. The article exemplifies pathological discourses by referring to the Beksinski' works, namely his numerous ways of 
articulating the ineffable. However, articulated ineffable, similarly to such culturally conditioned reactions as abjection and melancholia, declares 
double death of the discursive subject: the first time when the separation from primordial presymbolic world takes place and the second time 
during problematizing the symbolic borders and paradoxical immortalization concerning postulated frontiers. The aim of this article is to dig out 
kaleidoscope of images and sub-images from Beksinski' works through the motive of crucifixion resulting in the specific value of Christ's body and 
chimerical things inside the dehumanized catastrophic space. It is demonstrated how pathological discourse of melancholia could be intertwined 
with the discourse of abjection in the common point of transgressing the limits, making the symbolic space full of details indicating the risk of Ego 
being disintegrated, staying inside the transgressed limits as constituting aesthetical experience. Inexplicability of terrible post-apocalyptic world is 
readable via symbolic coordinates insofar as the main primal object (the body of Christ) occurs to be banished. Appearing of aesthetic experience 
is paralleled to the stages of psychosexual development in the existence of symbolic being where in opposition to classical freudism maternal 
authority is accentuated. That's how Kristevan style of psychoanalytic ruminations looks like. 

Key words: pathological discourse, prime object, symbolic system, autonomized syncreticity, separated Ego, preoedipal world. 
 

 
 
УДК 130.2 

I. V. Zhyvohliadova, Ph.D., Assosiate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 irinavictz@gmail.com 
 

RESEARCH PERSPECTIVES OF THE CULTURAL EXPERTISE IN THE CONTEXT  
OF FORMATION OF THE URBAN CULTURAL SPACE 

 
The article analyzes the spectrum of objects and problems in the context of the cultural space of the city that may (and need) 

be the subject of attention of expert activities in the field of culture. The issue of culturological expert knowledge is considered in 
the context of the process of optimizing the use of the urban cultural capital, removing restrictions on access to its resources, 
and creating tools to struggle with the "business-colonization of culture". It is argued that cultural expertize can become a 
transversal mechanism and a tool of finding the optimal analytical assessment of the relationships, their intersections, deep 
structures, all kinds of chronotopes that are inherent in the modern city. 

Key words: cultural expertise, cultural space of the city (urban cultural space), modern visual practices, cultural capital. 
 
Formulation of the problem. The analysis of the 

processes taking place in the modern city shows that there 
is a deep imbalance not only between the interests of the 
present and future generations, but also within the 
generations themselves. These problems of the city shoe 
the urgency of dramatic changes in the system and models 
of production and consumption of cultural products. The 
imbalance in the ability of the citizens to create and 
consume a quality cultural product is no less a serious 
threat to the city than climate change, environmental 
pollution and urban mobility problems. In addition, there 
was a situation where "a person no longer knows what he 
wants ... he becomes alienated, subjected to manipulation 
and mystification" [3, p. 209]. 

The sociocultural space at the present stage of its 
development, with the characteristic complication of value 
self-identification of both a particular individual and social 
groups, the possibilities of their understanding and 
interaction, actualize the special humanitarian analytics. 
The diversity of socio-cultural practices has led to a 
corresponding diversity of expertise. Its need is determined 
by the well-known situation of devaluation, the complexity 
and controversy of those transformations that take place in 
modern Ukrainian society. The need to deepen and 
"modernize" the methodological basis of humanitarian 
expertise is becoming apparent. If we talk about relevant 
expert practice in science, art, politics, we have 
accumulated considerable experience. But there is a lack 
of systematic research on those problems of expert 
technologies, that are based on a comprehensive 
knowledge of socio-cultural reality, would allow to exist 

effectively and responsible in different forms and at 
different levels of cultural creation. 

Dynamization of transformational processes that take 
place in modern society and, as a result, the formation of 
prefigurative culture, fundamentally change the 
communicative system of exchange of experience, the 
logic of information continuity. As a result, the previous 
experience (both own, personal, and gained by previous 
generations) ceases to be indisputably valuable to the 
following actors – creators of the cultural space of the city. 
Therefore, there is an urgent need for objective peer 
review. In addition, the reason for this is, unfortunately, 
unproductive use of resources of urban culture, 
indifference to their value. 

The interaction of the spatial composition of the city, its 
elements, design forms, historical and architectural context 
is not only a need for the development of scientific and 
theoretical discourse. Urban space planning, its various 
elements of the landscape is visualized in the integral face 
of the city, which, in turn, is the part of the picture of the 
world that citizens have. If a city is viewed as a complex 
multifunctional open system with a number of constantly 
updated (up-to-date) problems, it is not possible to solve 
these problems without providing objective, knowledge-
based information during any intervention in the urban 
spatial environment, about the "human factor", how much 
these changes, responding to the needs and ideas about 
the comfortable life of new residents of the city affect the 
value quality of this life, how new technologies not only 
work for economic efficiency, for creating favorable 
conditions for business, but also are correlated, as a 

© Zhyvohliadova I. V., 2020



~ 60 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

harmonious element, with the interests of human 
development in the long perspective. In the current 
conditions of society development, cultural expertise is a 
representative of the social demand for cultural knowledge. 

Analysis of research and publications. City as the 
object of study provides the complexity of the 
systematization of the relevant knowledge. This allows, 
taking into account all aspects of the functioning and 
development of urban culture, the tendencies of post-
industrial civilization, to focus on their humanistic vector, to 
take into account the human factor. Representatives from 
the various fields of research have accumulated a big 
amount of the research material that testifies to the many 
issues of human development, interaction and 
communication that are constantly open to new answers. 

Aesthetic and cultural problems of functioning of urban 
space are investigated in the works of V. Glazichev,  
A. Ikonnikov, A. Marder, Y. Mukarzhovsky, E. Orlova,  
M. Reimers, L. Strigaleva, O. Fomenko, N. Shebek,  
V. Shymko, O. Shvidkovsky, Ya. Yuryk, Z. Yargina. The 
language of urban space is analyzed by P. Weil, U. Eko,  
Y. Lotman, V. Toporov. Specifics of cultural personality 
(urban, regional, national) are devoted to the works of  
M. Antsiferov, G. Kaganov, G. Zimmel, L. Salmon,  
N. Mednis. Issues of urban environment design, design as 
a socio-cultural phenomenon are explored by V. Aaron,  
R. Baker, B. Burdek, L. Zhadov, M. Kagan, E. Koryagin,  
Y. Nazarov, P. Spark, F. Fischer, G. Shchedrovitsky. 

Visual practices of organizing the perception of the 
urban environment, its semantics are the subject of 
research by R. Arnheim, I. Artamonov, S. Vavilov,  
R. Gregory, D. Gregg, J. Gibson, V. Zinchenko, E. Klimov, 
K. Lynch, A. Moles, S. Khasiyev, 

The study of the phenomenon of expert knowledge, its 
cultural component, is based on an interdisciplinary 
approach. The analysis of expert activity, its peculiarities, 
determination of the place of cultural studies and philosophy 
in modern expert practice, in particular in the sphere of 
protection of cultural heritage and cultural values is carried 
out in the works of N. Krivich, V. Panchenko, O. Sungurov, 
G. Tulchynsky. The content and functions of philosophical, 
anthropological, ethical expertise are analyzed in the works 
of S. Goncharov, L. Nikiforova, M. Uvarov. Expert support of 
legislative and rule-making activity in the field of cultural 
policy, experience of expert activity in the field of cultural 
heritage protection are considered by T. Antipova,  
T. Gudyma, L. Gumenyuk, Y. Izbachkov. 

The separate, especially demanded by modern society, 
area, that requires serious expert work, is the creation of 
information space of the city, as well as – image support of 
the authorities, their separate bodies (research by  
A. Suvorova, T. Shmelev, S. Shaykhitdinova). Examination 
of research products, as well as the processes and results 
of educational activities, problems of criteria for assessing 
the quality of scientific texts and cultural education are 
analyzed by V. Yegorkin, N. Krivich, L. Mosolova,  
L. Nikiforova, S. Tikhomirov, T. Sholomova. 

Purpose of the article is to cover a spectrum of 
objects and problems in the context of the formation of the 
urban cultural space that may (and need) to be the focus of 
the cultural expertise. 

Exposition of the main material of the study. The 
entry of civilizational humanity into the post-industrial stage 
of development has given rise to many challenges for the 
modern city, on which its vitality and self-progression 
depend. To paraphrase the famous expression of  
V. Churchill, we can say that humanity first created the city, 
and then it created the humanity. 

Indeed, the problem of coexistence of different cultural 
spaces, tensions, even conflict of which is increasing, 
remains urgent for the modern city. Within each space a 
dominant style of consumption of culture, habits, certain 
types of cultural practices are concentrated, and the 
characteristic perception of transformations take place in 
the city. The urban suburbs and central districts 
concentrate their collective memory, which is hidden by the 
aesthetics of everyday life of their inhabitants, by the ways 
of their self-expression, the need for certain symbolic forms 
of fixation of cultural experience. 

One solution to this conflict of experiences of the 
creation of a productive way of blurring social and cultural 
boundaries that is necessary for the interaction of different 
types of cultures. As example, modern urbanists (E. Amin, 
E. Hirsch, etc.) offer transformational work with public 
spaces. First of all, they create the conditions for 
organizing new connections between media of different 
types of cultural activities. Now the recreation of old 
depressed industrial spaces, the creation of ecological 
parks, educational, cultural centers there is becoming a 
popular way  communication between people of different 
social and cultural level, which allows not to view the 
stranger as an enemy, but to interact with him, create new 
connections. Due to the multiformity of cultural and artistic 
practices presented in these spaces, new conditions for 
bringing people of different social and cultural levels who 
are ready to discover and perceive new things together, to 
revise their ideas about culture [10], for the emergence of a 
new culture of communication and interaction of people, 
"Social correctness" [8, 299], which forms the social 
cultural environment of the new city, are created. 

At the same time, the high level of inequality in various 
spheres, ranging from gender, income, socio-economical 
circumsrances to the disproportion in distribution of cultural 
goods, despite the overall socio-economic progress, 
directly affects the quality of cultural and social institutions 
and the level and quality of cohesion of urban society. 
Ensuring inclusive sustainable urban development is 
directly linked to the creation of a cultural space in which 
equal access to socio-economic benefits (education, 
medicine, employment, natural resources, etc.) coexisted 
with empowering urban populations to participate directly in 
the formation of cultural factors that determine their lives, to 
obtain the necessary experience for life. In addition, "Today 
it is not about the technology of production of things (as it 
was in modern times in the period of development of 
industrial technologies), but the creative technologies of 
production of people "(Das Man, The Men), their needs, 
lifestyle, values, which are embodied in the forms of 
cultural and symbolic products, on the basis of… image-
making technologies, myth-design, creative marketing, 
discursive techniques, neurolinguistic programming, 
reframing and other numerous socio-cultural, multicultural 
and anthropic technologies "[5]. 

The contemporary realities of urban life are connected 
with the activation of a large number of different cultural 
practices (among which the visual ones remain 
dominant), which have filled the cultural space of modern 
cities, especially metropolitan areas. They create a 
specific information system for the preservation and 
transformation of cultural and historical memory. The 
"Memory City" (according to A. Grunbach's statement) [9, 
p.56] is filled with new actors, new impressions, value 
ideas, "executive technologies", which are represented in 
all fragments (material and intangible) of the urban 
environment along with the objects that record a 
multidimensional previous experience, its history. Due to 
this background, the questions are: how does the 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 61 ~ 

 

 

emergence and placement of certain objects contribute to 
social integration, the inculturation of urban citizens, push 
them into dialogue and thus break the isolation paths both 
interpersonal and socio-cultural? How do these actions 
ensure and intensify the effective functioning of human (= 
cultural) capital ("knowledge, enlightened part of labor 
resources, tools of intellectual and managerial work, living 
and work environment" [6]) as a productive level of urban 
space development? Are actions driven by temporary 
mercantile interests that are far from focused on truly 
improving the quality of life? Are there initiatives that 
expand the subjectivity of each citizen, expand and 
enhance his or her cultural choices? 

One of the most important issues of the modern city, its 
cultural space, in which the place of cultural expertise is 
indisputable, is the problem of urban planning, the ecology 
of its planning, visual peculiarities in particular. Modern 
materials, constructions, technologies along with large, 
often elementary volumes of architectural forms, the 
incomplete implementation of the architectural plan of the 
city (if any), the lack of a holistic architectural vision of the 
visual face of the city are the only tip of the iceberg that 
creates space alienated from a citizen. All these conditions 
(the lack of individualization of the whole residential 
complex, the area, not individual houses, subordination of 
its parts) are not just technical aspects of the city's 
construction. Plans for expanding urban space largely 
ignore the importance of the significant factors of 
contemporary urban culture, which, in turn, are not merely 
the artistic part of a small creative part of the inhabitants. 
The absence of a harmonious expressive composition of 
the city, geometry of space forms of living space is usually 
an important element of the absence of urban planning, in 
which there would be a functional division of the territory 
into zones of business and social activity, relative quiet life, 
inclusion in the natural environment with the organization of 
perception environment (light, geometric and other 
contrasts and additions). Such kind of development of the 
territory of the city leaves a person in a situation where 
there is no such level of arrangement of its own territory, 
where it would not be limited only to an apartment. 

The construction and reconstruction of a city should not 
violate its identity, its own history, which is embodied in 
historical buildings, natural landscapes. Ultimately, it 
threatens to impoverish both the city itself and its 
inhabitants, who fall into an exclusion zone where personal 
prosperity cannot be achieved, where there is no sign-
symbolic space in which everyone consider himself a 
harmonious part of society. 

In view of the above, it should be mentioned that, since 
1990, since the "Human Development Report", the 
discourse around it has been fundamentally shifting. The 
anthropocentric approach became dominant. The 
emphasis changes from the optimization of economic 
growth, its diversity, material wealth (although it continues 
to be an actual and necessary means of human 
development) to the optimization and diversity of human 
potential, the entire spectrum of human well-being. The 
latter provides the growth and enjoyment of citizens' rights 
and freedoms. In our view, a concept that considers human 
development both as the ultimate goal of the development 
of any cultural space, and as "the process of empowering 
human choice, ... human development through the 
formation of human potential, carried out by people 
(through active participation  in processes, that shape their 
lives) and for people (by improving their lives) "[2]," the 
process of extending people's freedom to live long, healthy 
and creative lives, to the fulfillment of other goals that they 
believe are valuable; to take an active part in ensuring 

justice and sustainability on the planet "[4], gives the 
opportunity to find the optimal answers to the questions of 
the need and opportunities of cultural expertise. The 
interdependence of alternative choices is always obvious to 
the cultural expert. That is why any initiative is considered 
by the cultural expert from different points of the view, 
which relate to opportunities not only to live a long life, but 
also to live happily, to acquire relevant knowledge. Society 
needs to answer the questions: how to measure the loss 
from past cultural practices, products that have not been 
created, how to compare it, measure the depth of morality, 
tastes, including taste for quality mental effort, personal 
"costs" for quality cultural production and consumption? 
The specificity of cultural expertise is that in addition to 
identifying the object, its classification, identification, to 
increase the predictability of the final results of human 
activity in various areas of life. Not so much the specific 
phenomena, processes, subject matter as such (this is the 
competence, for example, of the art sciences) are being 
estimated, but the effects they produce, their cultural 
meaning. It is the growth of cultural (human) capital that 
should be the main criteria for the efficiency of all  
directions of the modern city development, because it is 
this capital that is the main source and a necessary 
condition for this development. Adequate picture of quality 
in culture involves taking into account the symbolic costs 
(emotional, psychological, moral, ethical, aesthetic, etc.) of 
the production and circulation of goods and services in any 
sphere of construction and existence of urban space. 

Ideally, one of the main tasks of the city government is  
the promotion of cultural enrichment, the development of 
artistic practices and the issue for the preservation of 
cultural heritage. Accordingly, there is a problem of 
determining priority investments (material, informational, 
etc.) in certain aesthetic, artistic and other innovations. But, 
unfortunately, the space of the modern city is 
predominantly shaped in accordance with the economic 
feasibility and rules of the market, which is becoming 
increasingly aggressive. Due to the constant migration of 
the population, products are becoming standardized, 
unified, there is a demarcation of standards. The quality of 
a cultural product and the corresponding cultural goods are 
difficult to measure, so it is commonly ignored. Equally 
problematic is the objective measurement and comparison 
of losses and the acquisition of new quality capital with the 
change in cultural practices. "In order for markets of goods 
and services of implicit quality to progress, it must be 
supported by specialized institutions that would eliminate 
information distortions. Otherwise, markets will not emerge 
at all or will degrade due to the outflow of dissatisfied 
participants "[3, p. 115]. This problem is common in many 
cities, especially in metropolitan areas where there is 
increasing demand for a clear vision of prospects, a desire 
to receive the same clear quality signals. It is expert work 
that help to protect this area from low-profile enthusiasts 
and agents who, using the aforementioned "implicit quality" 
of cultural products, playing on consumer incompetence, 
their variety of tastes, fill the cultural space with low quality 
goods. The danger is exacerbated by the fact that if this 
trend continues, people will generally lose the ability to 
identify the quality and, consequently, the need for it. 
Cultural expertise can become one of the instruments of 
counteraction to the "business colonization of culture" [3, 
p.25], provided that it will function as an independent body, 
which must be impartial in terms of lobbying the temporary 
beneficial interests of certain economic entities, economic, 
socio-political, artistic and other spheres of activity. 

The growth of social mobility is accompanied by the 
problematization of the processes of self-identification, 



~ 62 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

inculturation and self-positioning in new environments and 
communities. The reference points for recognizing "one's" 
and "other's" are objects that people surround themselves 
with. The system of codes, their symbolic language, 
assimilated by the masses, are transformed into imitation 
strategies that allow to create a winning image. Visuals, 
stereotypes become more of a priority than true, genuine 
ones that require effort to learn. As a result, the 
predominance of externally rational, but in reality inferior, 
inactive lifestyles takes place [3, p. 366, 367]. Modernity is 
"sick" with the deterioration of selection in culture, the shift 
of balance in the direction of mass inquiry, which, in turn, is 
focused mainly on low quality unified products. There are 
many reasons for this phenomena. One of them is that 
"some cultural products that does not contain any great 
humanity or even a small individual innovation, but which is 
properly exhibited under the sign of art, can give rise to a 
strong reaction from the recipient… Experiences are born 
of imagination, memory of a  human being,… her 
willingness and ability to aesthetize and spiritualize any 
object… People confuse the real and the fake "[3, p. 157, 
158]. Cultural expertise can be an indicator of cultural 
product quality, socio-economic and artistic activity, an 
element of support for quality cultural production and 
consumption. By contributing to the "exposure of cultural 
goods created just for the sake of money and surviving 
through misinformation" [3, p.336], it can become an 
influential one in reforming the urban cultural space, "in the 
face of demand for creative innovations designed for 
territorially dispersed groups" [ 3, p. 336]. 

For example, modern visual practices, street art in 
particular, have become an effective mechanism for 
creating a monotonous urban environment. Monumental 
murals, a variety of graffiti and media forms, LED art, green 
street art, public art offer the city residents a new language 
of interaction. Making intervention to the traditional 
traditional visual forms of communication, it become not 
only the way of creative expression, but also "places of 
sound of their voice" and "articulation of other voices", 
creating "effect of presence", involvement in the whole one 
[11]. The unique face of the city is revealed only in the 
presence of a holistic perception of the organization of its 
space. Urban architecture, both individual buildings and 
entire complexes, in any case (whether it is typical 
impersonal building or creative, unique, "living" space) is 
always a representation of the memory of the cultures, 
aesthetic models. The value of an innovation as an 
element of a figurative system of shaping the picture of the 
world can be much greater than its activity as an individual 
unit. Detection of such a semantic mean is possible due to 
the presence of perspective vision from an expert. This 
promising vision involves identifying the presence or the 
absence of the appropriate cultural context for the activity, 
its integration into the linguistic (symbolic) environment, 
and the perspective on the latest communication 
technologies, regarding the degree of coincidence of 
institutional, group and personal goals. 

Conclusion. In the era of "rational chaos" one of the 
central problems of modern urban culture is the problem of 
consumer navigation. It is about the production and 
information "assets" of the urban population as creator and 
consumer. The cultural space of the modern city is 
characterized by the predominance of eclecticism, collage. 
It combines many different interests and needs of different 
populations. They are not always equal in a heterogeneous 
modern urban space, while tensely coexisting. Cultural 
expertise is an instance, transversal (penetrating) in its 
nature, which, taking into account cultural, discursive, sign-

symbolic and other differences, passing through their 
bipolarity, particularity, finds the expert basis for their 
constructive interaction. The importance of such activities 
is constantly amplified in a situation of globalization, when 
cultural differences are smoothed, the boundaries between 
"one's" and "other's" are blurring, the individual is rigidly 
identified with one (own) cultural circle or the whole culture, 
and each individual space is increasingly diversified to 
specific segments and audiences [1]. 

Expert activities in the field of culture will "greatly 
optimize the process of urban planning, allowing to take 
into account  the human factor on the level of general 
planning of urban structures", "to direct and build more 
expressive urban planning compositions that develop in 
space and time, taking into account their visual perception 
by man on the basis of a pre-developed scenario" [7]. 
Cultural expertise can be the transversal mechanism and 
tool of finding the optimal analytical evaluation of 
relationships, their intersections, depth structures, and the 
various kinds of chronotopes that are inherent in a modern 
city. It is a kind of humanitarian project, that space of 
rationality between different interests, needs, requests and 
actions of certain groups of the population, which is aimed 
at finding a certain common basis for their mutual 
penetration and complementarity, without losing their 
identity in the dynamics of creative sustainable self-
development. The issue of cultural expert knowledge is a 
matter of optimizing the use of the urban cultural capital, 
removing restrictions on access to its resources. The value 
consequences of these actions, projects, practices will only 
emerge over time. Therefore, the ultimate "beneficiary" of 
cultural expertise, whatever it may be, are the next 
generations, their interests, the presence of humanity in an 
individual, who often do not take into account the modern 
market that shapes urban space. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Гафарова Ю. Проект трансверсальной философии как разреше-
ние дихотомии национального и универсального в общемировой фило-
софской традиции / Ю. Гафарова. [Електронний ресурс]. ‒ Режим досту-
пу: https://uchebnikfree.com/filosofiya-narodov-kniga/proekt-transversalnoy- 
filosofii-kak-27755.html  

2. Доклад о человеческом развитии 2016. Человеческое развитие 
для всех и каждого. [Електронний ресурс]. ‒ Режим доступу: 
http://hdr.undp.org/sites/default/files/HDR2016_RU_Overview_Web.pdf 

3. Долгин А. Б. Экономика символического обмела / 
А. Б. Долгин. ‒ М.: Прагматика культуры, Институт экономики куль-
туры, 2007. – 640 с. 

4. Индекс развития человеческого потенциала. [Електронний ре-
сурс]. ‒ Режим доступу: https://gtmarket.ru/ratings/human-development-
index/human-development-index-info 

5. Колесников А. Постмодерн и новое постметафизическое 
мышление: от трансмодернизма к трансверсальности / А. Колесников. 
[Електронний ресурс]. ‒ Режим доступу: https://www.docme.su/doc/ 
1509457/postmodern-i-novoe-postmetafizicheskoe-myshlenie-ot-transmo.... 

6. Корнилова К., Сарбитова И. Значимость индекса человеческо-
го развития для макроэкономики / К. Корнилова, И. Сарбитова // Науч-
ное сообщество студентов XXI столетия. Экономические науки: сб. ст. 
по мат. XLIII междунар. студ. науч.-практ. конф. № 6(43), 2016. [Елект-
ронний ресурс]. ‒ Режим доступу: URL: https://sibac.info/ 
archive/economy/6(43).pdf 

7. Михайлов С. Дизайн современного города: комплексная орга-
низация предметно-пространственной среды: теоретико-методоло-
гическая концепция. Автореферат докт. диссерт. 17.00.06. ‒ М., 
2011 / С. Михайлов. [Електронний ресурс]. ‒ Режим доступу: 
https://www.dissercat.com/content/dizain-sovremennogo-goroda-
kompleksnaya-organizatsiya-predmetno-prostranstvennoi-sredy-teore 

8. Сеннет Р. Падение публичного человека / Р. Сеннет. ‒ М.: Ло-
гос, 2002. ‒ 424 с.  

9. Стародубцева Л. В. Архітектура постмодернізму. Історія. Тео-
рія. Практика / Л. В. Стародубцева ‒ К.: Спалах, 1998. ‒ 207 с.  

10. Тараканова О. Зачем нужны публичные городские пространст-
ва и какими они должны бать / О. Тараканова. [Електронний ресурс]. ‒ 
Режим доступу: https://knife.media/public-spaces/ 

11. Фесенко Г. Естетика публічного простору міста в контексті фі-
лософії суб'єкта творчості / Г. Фесенко. [Електронний ресурс]. ‒ Режим 
доступу: http://www.apfs.in.ua/v10_2016/45.pdf 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 63 ~ 

 

 

REFERENCES: 
1. Gafarova, Yu (2011). Proekt transversal'noj filosofii kak razreshenie 

dikhotomii naczional'nogo i universal'nogo v obshhemirovoj filosofskoj 
tradiczii [The project of transversal philosophy as a resolution of the 
dichotomy of the national and universal in the global philosophical tradition]. 
Retrieved from https://uchebnikfree.com/filosofiya-narodov-kniga/proekt-
transversalnoy-filosofii-kak-27755.html. 

2. Doklad o chelovecheskom razvitii 2016 (2016). Chelovecheskoe 
razvitie dlya vsekh i kazhdogo. [Human Development Report 2016. Human 
Development for Everyone and Everyone]. Retrieved from 
http://hdr.undp.org/sites/default/files/HDR2016_RU_Overview_Web.pdf. 

3. Dolgin, A. B. (2007). Ekonomika simvolicheskogo obmena [The 
economy of symbolic exchange]. Moskow, Pragmatika kul'tury'.  

4. Indeks razvitiya chelovecheskogo potencziala [Human Development 
Index] (2019). Retrieved from https://gtmarket.ru/ratings/human-
development-index/human-development-index-info. 

5. Kolesnikov, A. (2010). Postmodern i novoe postmetafizicheskoe my'-
shlenie: ot transmodernizma k transversal'nosti [Postmodernism and the 
new postmetaphysical thinking: from transmodernism to transversality]. 
Retrieved from https://www.docme.su/doc/1509457/postmodern-i-novoe-
postmetafizicheskoe-myshlenie-ot-transmo.... 

6. Kornilova, K., Sarbitova, I. (2016) Znachimost' indeksa 
chelovecheskogo razvitiya dlya makroe'konomiki [The importance of the 
human development index for macroeconomics ]. Nauchnoe soobshhestvo 

studentov XXI stoletiya. E'konomicheskie nauki: sb. st. po mat. XLIII 
mezhdunar.stud. nauch.-prakt. konf. 6(43). Retrieved from 
https://sibac.info/archive/economy/6(43).pdf. 

7. Mikhajlov, S. (2011). Dizajn sovremennogo goroda: kompleksnaya 
organizacziya predmetno-prostranstvennoj sredy': teoretiko-
metodologicheskaya konczepcziya [The design of a modern city: the 
integrated organization of the subject-spatial environment: a theoretical and 
methodological concept]. Avtoreferat dokt. dissert. 17.00.06. Moskow. 
Retrieved from https://www.dissercat.com/content/dizain-sovremennogo-
goroda-kompleksnaya-organizatsiya-predmetno-prostranstvennoi-sredy-teore. 

8. Sennet, R. (2002). Padenie publichnogo cheloveka. [The fall of a 
public man]. Moskow, Logos.  

9. Starodubtseva, L. (1998). Arkhitektura postmodernizmu. Istoriia. 
Teoriia. Praktyka [Architecture of postmodernism. History.Theory.Practice]. 
Kyiv, Spalakh.  

10. Tarakanova, O. (2018) Zachem nuzhny' publichny'e gorodskie 
prostranstva i kakimi oni dolzhny' by't' [Why public urban spaces are needed 
and what they should be]. Retrieved from https://knife.media/public-spaces/. 

11. Fesenko, H. (2016) Estetyka publichnoho prostoru mista v konteksti 
filosofii subiekta tvorchosti [Aesthetics of the city's public space in the 
context of the subject's philosophy of creativity]. Retrieved from 
http://www.apfs.in.ua/v10_2016/45.pdf. 

 
Re c e i ve d  E d i to r i a l  B oar d  29 . 01 . 19  

 
І. В. Живоглядова, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

 
ДОСЛІДНИЦЬКІ ПЕРСПЕКТИВИ КУЛЬТУРОЛОГІЧНОЇ ЕКСПЕРТИЗИ  

В КОНТЕКСТІ ФОРМУВАННЯ 
КУЛЬТУРНОГО ПРОСТОРУ МІСТА 

 
У статті в контексті формування культурного простору міста здійснюється аналіз спектра об'єктів та проблем, які можуть (і 

потребують) бути в якості предмета уваги експертної діяльності в сфері культури. Висновується, що в епоху "раціонального хаосу" 
одна з центральних проблем сучасної міської культури – проблема споживацької навігації. Мова йде про виробничі та інформаційні 
"активи" міського населення в якості творця і споживача. Культурний простір сучасного міста характеризує переважання еклектики, 
колажності. У ньому переплітаються численні інтереси і потреби різних груп населення. Вони є не завжди рівноправними в гетеро-
генному сучасному міському просторі, напружено співіснуючи. Культурологічна експертиза – інстанція, трансверсальна (пронизуюча) 
за своїм характером, яка, враховуючи культурні, дискурсивні, знаково-символічні та ін. відмінності, проходячи крізь товщу їхньої біпо-
лярності, партикулярності, знаходить експертне підґрунтя для їхнього конструктивного співіснування через взаємозбагачення і 
взаємодоповнення. Питання культурологічного експертного знання розглядається в контексті оптимізації використання культур-
ного капіталу міста, зняття обмежень доступу до його ресурсів, створення інструментів протидії "бізнес-колонізації культури". 

Зазначається, що дієвим механізмом креативізації одноманітного міського середовища стали сучасні візуальні практики. Дослі-
дження ґрунтується на розумінні того, що взаємодія просторової композиції міста, її елементів, дизайн-форм, історично-
архітектурного контексту не є лише потребою розвитку науково-теоретичного дискурсу. Планування міського простору, різномані-
тних елементів його ландшафту візуалізується в цілісне обличчя міста, яке, в свою чергу, є складовою картини світу мешканців 
міста. Якщо місто розглядати як складну багатофункціональну відкриту систему з цілою низкою проблем, які постійно осучасню-
ються, то розв'язання цих проблем неможливе без отримання об'єктивної інформації, яка б надавала знання щодо ступеня врахуван-
ня, під час будь-якого втручання в організацію міського предметно-просторового середовища, "людського фактора", того, наскільки 
ці зміни, відповідаючи на нові потреби і уявлення про комфортне життя нових мешканців міста, кардинально впливають на ціннісну 
якість цього життя, наскільки задіяні нові технології "працюють" не тільки на економічну ефективність, на створення сприятливих 
умов для ведення бізнесу, але й корелюють, в якості гармонійного елемента, з інтересами людського розвитку на довгострокову 
перспективу. В сучасних умовах розвитку суспільства культурологічна експертиза і є репрезентантом соціальної затребуваності 
культурологічного знання. 

Ключові слова: культурологічна експертиза, культурний простір міста, сучасні візуальні практики, культурний капітал. 
 

И. В. Живоглядова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЕ ПЕРСПЕКТИВЫ КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКОЙ ЭКСПЕРТИЗЫ  

В КОНТЕКСТЕ ФОРМИРОВАНИЯ 
КУЛЬТУРНОГО ПРОСТРАНСТВА ГОРОДА 

 
В статье в контексте формирования культурного пространства города проводится анализ спектра объектов и проблем, ко-

торые могут (и нуждаются) быть предметом внимания экспертной деятельности в сфере культуры. Вопрос культурологического 
экспертного знания рассматривается в контексте процессов оптимизации использования культурного капитала города, снятия 
ограничений доступа к его ресурсам, создания инструментов противодействия "бизнес-колонизации культуры". Утверждается, что 
культурологическая экспертиза может стать трансверсальным механизмом и средством нахождения оптимальной аналитической 
оценки взаимосвязей, их пересечений, глубинных структур, разного рода хронотопов, которые присущи современному городу. 

Ключевые слова: культурологическая экспертиза, культурное пространство города, современные визуальные практики, культурный капитал. 
 
 
 



~ 64 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 82-2:101.2 
Є. В. Миропольська, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет  театру, кіно  
і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого, 

 вул. Ярославів Вал, 40, м. Київ, 01054, Україна 
oliamila322@gmail.com 

 
ДРАМАТУРГІЧНІ ПОШУКИ НА ТЕРЕНАХ "ФІЛОСОФІЇ АБСУРДУ":  

ДОСВІД СУЧАСНОГО ОСМИСЛЕННЯ 
 

У статті відтворено логіку розвитку "філософії абсурду" – терміна інтелектуальної традиції, пов'язаної з атри-
бутивною характеристикою відносин людини з навколишнім світом. Висвітлено найпродуктивніші ідеї "філософії 
абсурду" – нон-конформізм, опір нав'язуванню чужих думок, бунт, свобода та ін. "Філософія абсурду" – це філософська 
концепція, що розглядає людину у контексті її неминучих стосунків зі світом, позбавленим смислу і ворожим людсь-
кій індивідуальності, що породжує "абсурдну свідомість". Розкрито нюанси "філософії абсурду" в мистецьких прак-
тиках XX – перших двох десятиліть XXI ст., зокрема в драматургії абсурду. 

Здійснена спроба продемонструвати, що естетика театру абсурду пов'язана з життям людей, досвідом їхніх пе-
реживань, з відчуттям, що абсолютно все безглузде та ірраціональне, що людина з самого народження перебуває в 
непоясненій і непояснюваній ситуації. Цей театр підпадає під ключові поняття постмодернізму – ризома, надреалізм, 
лабіринт, бунт проти авторитетів тощо. 

Ключові слова: "філософія абсурду", естетика, мистецькі практики, драматургія абсурду.  
 
Постановка проблеми. Сьогодні на тлі складності 

та неоднозначності політичних, соціальних та економіч-
них процесів виникає чимало конфліктних ситуацій як у 
житті суспільства загалом, так і в житті окремої особис-
тості, які неможливо збагнути, спираючись виключно на 
раціоналістичні концепції. Постала психологічна про-
блема ноогеного неврозу (В. Франкл), пов'язана з втра-
тою смислу, чи смаку, життя.  

Один із шляхів, що дає можливість компенсувати 
стан занепокоєності свідомості, пропонує європейська 
"філософія абсурду" – напрям думки, зародження яко-
го прийшлося на часи загальної кризи на межі ХІХ–
ХХ століть, що була викликана іншими суперечностя-
ми, а саме: між ідеалами гуманістичної етики та техні-
чним прогресом, який перетворив людину не на мету, 
а на засіб; революційними лихоліттями, людськими 
стражданнями. За тих обставин шляхи духовного по-
рятунку людини опинилися в центрі уваги гуманітарної 
думки, її новітніх течій. 

"Філософія абсурду" істотно вплинула не лише на 
світоглядні та морально-психологічні орієнтири євро-
пейців й характер художньої творчості, яка "вибудову-
вала" органічні зв'язуючі із "радістю абсурду" (А. Камю). 
Одним з визначних явищ в історії культуротворення 
середини ХХ ст. став театр абсурду. 

Аналіз досліджень і публікацій. Наукові напрацю-
вання, починаючи з витоків "філософії абсурду" (Терту-
ліан, Августин, Паскаль), були, як відомо, розвинуті у 
філософських настановах раціоналізму Нового часу. 
Означеною проблемою цікавилися А. Шопенгауер, 
Ф. Ніцше та С. К'єркегор, а на початку ХХ ст. вона реа-
німується в працях М. Гайдеґґера, К. Ясперса ("життя 
завжди моє"), Ж.-П. Сартра, А. Камю, М. Бердяєва, 
Є. Трубецького ("людина – не безособовий номер") та 
ін., пов'язаних з відчуженням людини, нереалізованістю 
її призначення, феноменом смисловтрати. 

У контексті обраної теми інтерес становлять дослі-
дження Г. Атаманчук, Т. Гуменюк, Р. Данильченко, 
С. Кузнецова, Г. Тавризян та ін. 

Значний внесок у вивчення зв'язку "філософії абсу-
рду" з театральною естетикою здійснили європейські 
літературознавці і теоретики мистецтва, зокрема 
Р. Корліс, Юд. Вебер, Дж. Гамільтон-Патерсон, Д. Секстон. 

На жаль, об'єктом філософсько-естетичного аналізу 
не стало драматургічне мистецтво абсурду, зокрема 
спадщина С. Бекета, в творчості якого філософеми 
абсурду виражені найбільш рельєфно і яскраво. 

Мета статті полягає в концептуалізації філософем 
"філософії абсурду" в естетиці театру, зокрема в дра-
матургії С. Бекета.  

Виклад основного матеріалу дослідження. Як 
було зазначено, філософсько-культурний розвиток по-
чатку – середини ХХ ст. позначений складними та су-
перечливими процесами. Найяскравішим вираженням 
роздумів людини щодо питань сенсу життя, втрати цьо-
го сенсу, неможливості вирватися із "зачарованого ко-
ла" його пошуків та "прориву" як до світу, так і до само-
го себе, став екзистенціалізм, що мав "форму забарв-
лених особистісною інтонацією вільних роздумів, поз-
бавлених прагнення вивести весь зміст думки з єдиного 
загального принципу" [19, с. 9]. 

Екзистенціалістське сприйняття надало вирішаль-
ного поштовху становленню "філософії абсурду" і да-
ло можливість розглядати абсурд як ситуацію люди-
ни. На початку XX ст. А. Бергсон, котрий формував 
ідеї "філософії життя", підкреслював, що людина час-
то існує поруч з абсурдом: "Скільки б досвід не гово-
рив: "Це помилково", а розумне міркування: "Це абсу-
рдно", ‒ людство лише сильніше приковує себе до 
абсурду і помилки" [3, с. 109]. 

Особливого статусу філософія екзистенціалізму на-
була у А. Камю, який основний наголос у своїх творах 
робив на "понятті абсурду", яке і стало відправним пун-
ктом його філософського світогляду. У дусі традицій 
Паскаля, К'єркегора, Ніцше філософ за основу гносео-
логії непонятійного мислення бере художній образ. 

А. Камю вважав, що абсурд виникає на базі почуття 
безглуздості життєвої суєти, коли людина усвідомлює, 
що все не має сенсу, а на заклик людини світ відпові-
дає своєю "нерозумною тишею". Абсурд – це супереч-
ність у самому собі.  

У "Міфі про Сізіфа" А. Камю розглядав саме почуття 
абсурду, яке, будучи за своєю основою обуренням проти 
смерті, має надати життю цінності, а людині – величі. 
Філософ використав міф про Сізіфа для того, аби пока-
зати, що сподіватись – значить здатися; жити без надії і 
все ж таки жити – в цьому тріумф абсурдної людини.  

Філософа цікавить Сізіф під час його ходи вниз, то-
му що саме тут Сізіф може вільно споглядати своє іс-
нування до моменту, коли знадобиться знову його фі-
зичне зусилля. І пригадуючи афоризм Ніцше "Не висо-
та, схил є щось жахливе" [10, с. 103], можна допустити, 
що саме тут, на схилах гори, коли людина намагається 
збагнути себе, прагне визначити мету свого існування, 

© Миропольська Є. В., 2020



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 65 ~ 

 

 

а не тоді, коли вона котить свій валун угору, приклада-
ючи стільки фізичних зусиль, і настають "сізіфові муки". 
Хоча, з другого боку, будь-яка думаюча Людина, подіб-
но до Сізіфа, має безкінечно піднімати на гору валун 
різноманітних питань, істин, власної долі врешті-решт, і 
безкінечно губити той камінь. 

Вчинок Сізіфа абсурдний тому, що герой давньогре-
цьких міфів бере участь у процесі, який засуджує, але 
цей вчинок і особистісний, тому що він наполягає на 
відповідальності людини за її дії. Абсурд – це поштовх 
до руху людини, до неспокою, а значить, і до життя. 
"Камінь продовжує котитися" [8, с. 152]. Цей міф – ос-
новоположне переживання людиною «"буття тут" 
(Dasein) як аспекту людського життя і людської приро-
ди» [9, с. 7], одна з духовних вправ стоїків.  

Усвідомлення абсурдності життя залишає можли-
вість жити лише в тому випадку, коли для свідомості 
стає очевидною нездоланність абсурду. Тоді людина, 
згідно з Камю, осягає, що завтрашнього дня не існує, і 
це стає приводом для її свободи і гідної зустрічі викли-
ків долі. Теперішнє – ідеал абсурдної людини; послідо-
вне проходження моментів теперішнього перед очима 
невтомно свідомої душі. А. Камю виводить три наслідки 
усвідомлення людиною абсурдності життя: бунт, свобо-
да, жага – поняття, що, на думку В. Асмуса, належать 
до "загальних" і "безкінечних за обсягом" [1, с. 293‒294].  

Бунт виникає як вимога "неможливої прозорості": 
"Кожної миті він ставить світ під знак питання... Бунт – 
це постійна присутність людини в самій собі. Він не є 
прагненням, він позбавляє надії. Бунт є лише впевне-
ністю у виснажливому тягареві долі без покірливості, 
яка мала б її супроводжувати" [8, с. 107]. Але саме 
бунт додає життю ціну тому, що він відновлює людину, 
її велич і гідність. 

Другий наслідок абсурду – свобода – пов'язаний з 
розвіюванням прагнень досягти поставленої мети жит-
тя, турботою про майбутнє і концентрацією на теперіш-
ньому моменті, надаючи йому цінності. Вищою свобо-
дою є "свобода бути, котра єдина може закласти осно-
ву для істини" [8, с. 109]. Наразі не існує і її, адже Лю-
дина, яка притримувалась вимог досягнення мети, стає 
рабом своєї свободи, оскільки свобода означає сприй-
мання реалій життя "без низькозорості закоханого – 
власне, в цьому полягає принцип визволення" [8, с. 111], 
що міститься в абсурді. Правда, вважає Дж. Голомб, на 
прикладі Калігули Камю демонструє провал негативної 
свободи, що пов'язана із гнобленням іншої людини, сво-
боди від етики, від суспільства таких саме людей, "що 
надихатиме суспільство шукати достовірність у контексті 
соціальної відповідальності" [20, с. 273]. 

Третій наслідок абсурду – жага, яку А. Камю визна-
чає як здатність "відчути своє життя, свій бунт і свою 
свободу якнайповніше", що означає "жити повнокров-
ним життям" [8, с. 113]. "Відштовхуючись від тривожно-
го усвідомлення нелюдяності світу, роздум про абсурд 
повертає в кінці свого шляху в саме осердя жагучого 
полум'я людського абсурду" [8, с. 114]. Відтак абсурд 
розглядає людину в момент вивчення нею себе самої, в 
момент дії самосвідомості. 

Аналізуючи міф про Сізіфа, А. Камю виводить пара-
докс: треба погодитися, що життя не має сенсу, а потім 
– чинити опір цьому, у такий спосіб і надаючи життю 
сенс. (Знаємо, що звертаємося у пошуках відповіді до 
глухої стіни, і все ж звертаємося).  

Позиція "філософії абсурду" виходить з того, що 
життя проходить тут, на цій землі, сенс життя – в самій 
людині. Така позиція суворої іманентності й утверджен-

ня автентичності людини поза будь-якими "трансцен-
денціями", звичайно, дещо звужує розуміння буття як 
повноцінного перебування людини у світі. Але ця філо-
софія розрахована на людину духу, яка може витрима-
ти ізоляцію і не поділяти думки колективу, може бути 
несхожою на інших. 

Отже, "філософія абсурду" – це філософська кон-
цепція, що розглядає людину у контексті її неминучих 
стосунків зі світом, позбавленим смислу і ворожим 
людській індивідуальності. Відкриття особистістю 
своєї загубленості й осмислення цього явища поро-
джує "абсурдну свідомість", яка є нетиповою формою 
мислення, здатною фіксувати абсурдність існування 
людини за зазначених умов смисловтрати і незнахо-
дження себе. Рисами "абсурдної свідомості" є відчут-
тя самотності, душевної невлаштованості у зв'язку з 
непрозорістю та ефемерністю життя і водночас го-
товність чинити опір через сумнів і боротьбу, через 
покладання сенсу життя насамперед в автентично-
сті власного існування людини. 

Особливо чітких художніх узагальнень і символічно-
го звучання у мистецтві ХХ ст. набули такі, часом опо-
зиційні, а часом бінарні, філософеми абсурду, як: 

1) смислове децентрування, нереферентність: сві-
тове буття втрачає адресну спрямованість, звичну фун-
кцію комунікації, думка набуває розмитого, варіативного 
вираження у плині вільних асоціацій; 

2) бентежність: стан екзистенційної тривоги за бут-
тя, що супроводжується особливим емоційно-
ілюзорним збуренням, викликаним протестом проти 
онтологічного дискомфорту;  

3) трагізм: людина – трагічна істота, її призначення – 
страждати і попри це продовжувати жити, через що 
страждання часто пов'язуються зі стійкістю; 

4) комізм: іронія, гумор, жарт, гротеск тощо. 
За формою ці філософеми умовно можна поділити 

на такі, що: 
1) руйнують культурний канон, традицію (напр., те-

атр перестає бути "кафедрою", відбувається смислове 
децентрування); 

2) утруднюють емоційне сприйняття (вимагають на-
пруженого мислення або, навпаки, занижують поріг ре-
флексії загалом); 

3) реабілітують гру, в якій читач, глядач, слухач здо-
буває право на свою власну версію сприйнятого; 

4) пробивають "глухоту" процесу сприймання рапто-
вістю комічного (трагічного). 

Радикальними руйнівниками художнього канону те-
оретики вважають музиканта ‒ засновника нововіден-
ської композиторської школи А. Шонберга, балерину 
Айседору Дункан, що протиставила класичній школі 
балету вільний класичний танець, кубістів і футуристів, 
на полотнах яких зник образ людини…  

Особливо яскраво репрезентувала абсурдистське 
сприйняття колізій ХХ ст. драматургія абсурду, яку ще 
називають антидрамою, оскільки її типовими ознаками 
є відсутність місця й часу дії, руйнування сюжету і ком-
позиції, ірраціоналізм, екзистенціальний характер пер-
сонажів, абсурдні сюжетні ситуації, словесний нонсенс 
тощо. Ежен Іонеско – один з "китів" цього напрямку, – 
однак, писав: "Ми – я стали показувати світ і життя в 
їхній реальній, дійсній, а не пригладженій, не підсоло-
дженій парадоксальності. Вірніше, трагічності" [14, с. 5]. 
У такий спосіб театральна естетика змогла зіграти роль 
своєрідного медіума філософських послань абсурдис-
тів, презентуючи їх у натхненній манері. 



~ 66 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Із усієї плеяди драматургів-абсурдистів (Іонеско, 
Жене, Аррабаль, Мрожек) найпесимістичніший ‒ Се-
мюел Барклі Бекет (1906‒1989), ірландський драма-
тург, письменник та поет. 

Е. Іонеско, який вважав свої п'єси "театром глузу-
вання" [6, с. 585], відніс п'єси С. Бекета до більш пра-
вдивих п'єс, аніж класика, в яких автор "порушує про-
блему людського талану або смислу буття" [7, с. 152]. 
Саме Е. Іонеско закцентував увагу на тому факті, що 
люди вмирають не тільки на війні, а й взагалі. На його 
думку, С. Бекет безпомилково діагностував, що вби-
ває людину: її виснаження. І саме про це явище напи-
сані п'єси С. Бекета. 

Головна тема його творчості – приреченість лю-
дини "котити свій валун", її самотність, руйнування 
всього того, що оточує людей, вихід людини з обумо-
влених обставин – модальності, яка має бути нормою 
і способом буття. 

З трьох принципів мистецтва сюрреалізму, а саме: 
відмови від зображення обличчя людини, мотиву "мерт-
вого годинника" (мається на увазі позачасовий характер 
мистецтва) і мотиву "шухляди" (який немовби відкриває 
внутрішній світ людини), драматург обирає другий: в яку 
пору року, дня відбуваються події – неважливо. 

І тим не менш театральна естетика розширила обрії 
позитивних можливостей "філософії абсурду", "проко-
ментувавши" її феномен засобами драматургії абсурду. 

Мова драматургії абсурду презентується як колесо 
для заведення механізму комунікації або як екран, 
через який можна "просвітити" потаємні думки персо-
нажів. Вона "не закріплена", мобільна відносно стан-
дартів стабільного мовлення. Досить часто драматур-
гія абсурду використовує усі граматичні та контекстуа-
льні засоби, аби глядач (читач) збагнув нашу залеж-
ність від мови. Наскільки ж обережними і пильними 
треба бути, аби мова не накидала нам відчужених 
значень, вводячи нас в оману.  

Важливо відмітити, що іноді завдяки логічним змі-
щенням, нагромадженням безглуздостей досягається 
прямо протилежне: ясність і певність характерів персо-
нажів, їхня індивідуалізація. Це чітко виявляється у чер-
гуванні сцен: цілком реалістичних і тих, в яких смисл і 
послідовність подій, реакцій на них – порушені. Драма-
тургічна концепція буття, а саме: дисгармонія світу і як 
наслідок дисгармонія людських стосунків ‒ передана 
через зовнішню дисгармонію мови, характер персона-
жів та інші компоненти. 

Бунт проти примусовості мови у драматургії абсурду 
можна спостерігати починаючи з "малого": від трансфо-
рмацій імен персонажів (Микола Дру-Гий у "Жертві обо-
в'язку" Е. Іонеско) до повного позбавлення імен та їх 
"калічення" моноскладовими словами (Клов, Фло, Ві, 
Ру) у дійових осіб, виснажених життям (А. та В.; Він, 
Вона тощо). Таке позбавлення героїв п'єс "ефекту вла-
сного імені" [57, с. 94], на перший погляд, тільки сприяє 
нівелюванню персонажів, але життя довело, що певні 
образи абсурдистських п'єс стали прозивними. Тому їх 
можна вважати і своєрідним доповненням, що свідчить 
про перехід класичного канону в некласичну форму: 
людина з іменем стає безіменною, зрозуміле стає не-
зрозумілим, порядок замінюється хаосом. 

"Лінгвістичний абсурд" (М. Попович), шизофренічний 
рівень діалогу, нереферентна розмова "глухих" підтве-
рджують слова Ж. Дерріда про те, що в подібних випа-
дках слово лише "репрезентується", в ньому відсутня 
фізична подія мови, її "телос", отже, слово не є в дано-
му випадку актом мислення, ноемою [5, с. 47‒66]. 

С. Бекет став найхарактернішим інтерпретатором 
ідей філософії абсурду в драматургії, знайшовши як про-
сті прийоми їх розкриття, так і нетрадиційні для класичної 
театральної естетики, а також нові засоби втілення. 
Драматург дуже точно виразив таку думку: невтримний 
рух прогресу спричиняє "прогрес" загальнолюдської за-
мкнутості, відчуженості, закритості і сліпоглухоти.  

Досліджуючи перший наслідок "філософії абсурду" – 
бунт людини, С. Бекет показує і його причини. Перша з 
них – відчуженість. Життя іншого не є відчутним, воно 
доходить до свідомості персонажа тільки як симптом. 
Якщо у "ближнього" є якісь схожі риси, значить, його 
сприйматимуть, якщо ні – він "чужий", його життя невід-
чутне і нецікаве для інших. Найяскравіший приклад – 
п'єса "Театр-ІІ". Зустріч сліпця та інваліда, навіть їхні 
перші репліки однакові: "Подайте пені нещасному ста-
рому, подайте пені нещасному старому". І життя, і інте-
реси – теж однакові. Побачивши себе в іншому, через 
іншого, вони усвідомлюють, які вони безпорадні, але не 
хочуть в цьому зізнатися. Здавалось би, якісь сили при-
тягують старих один до одного: ("...Як ти вважаєш, чи 
могли б ми тепер скласти пару, адже ти почав пізнавати 
мене?"), але бажання чути тільки себе перемагає, кон-
сенсус виявився хибним, а не істинним, бажанням тиску 
один на одного. І тому закінчується ця зустріч бійкою, 
відчаєм, несамовитим монологом одного з персонажів. 

С. Бекет показав, до чого може призвести ця "на-
стирна самітність", відокремленість, паралельне існу-
вання поза будь-якими перетинами: не до філософсь-
кого спокою, а до негарних дій, порозуміння не можна 
досягти зовнішнім насильством. 

Зрештою, є в творчості Бекета і трагічний герой, та-
кож абсолютно самітний, "самітник-ідіоритмік" (М. Павич), 
який, на відміну від "общинників" [12, с. 109], шукає під-
пору тільки в собі самому. Драматург у даному випадку 
не просто засуджує процеси знелюднення й дегумані-
зації суспільства і суспільних відносин, він прагне про-
тиставити суспільству індивіда, який знає таємницю 
протиотрути ‒ глибинну, внутрішню віру (як "вірую" [4, 
с. 156] в її екстремальній формі), що робить його не-
приступним для ворожих йому суспільних стосунків. 
Коли такій людині що-небудь починає заважати, вона 
прагне вивільнення. Постійно бунтує. І цей бунт, відчай 
іноді стає конструктивним атрибутом особистості. Така 
людина володіє розвинутою і сильною волею, яка кон-
центрує всі основні здібності особистості, її характерис-
тики, якості і обдарування в щось ціле і цілісне, що на-
дає їй неповторний колорит, індивідуальні особливості, 
своє обличчя, свій образ, свою архітектоніку. 

Герої ж п'єс Бекета "Сцена без слів І" і "Розв'язка" 
від початку до кінця самотні, їм ні на кого й ні на що 
розраховувати, окрім як на себе. Але С. Бекет розвиває 
далі ідеї "філософії абсурду", показуючи, що якщо такі 
люди знаходять віру, яка не потребує раціонального 
підґрунтя, а є "екстремальною формою" (вірую, тому 
що абсурдно [11, с. 113]), то їх не може ані підкорити, 
ані зламати ніяка сила в світі, якщо навіть увесь світ 
озброїться проти них. У першій п'єсі це – агресія пред-
метів: графина, кубів, мотузки, дерева, в другій – режи-
сер та його асистентка. 

Особистість – це свобода, стверджує драматург слі-
дом за філософами (другий наслідок "філософії абсур-
ду"). Окремі бекетівські персонажі здобувають це благо, 
благо не матеріальне, а духовне – усвідомлювати себе 
як особистість, творити із себе особистість, залишатись 
нею у будь-яких ситуаціях за будь-яких умов: і коли ґрунт 
хитається під ногами, і коли людині "вибілюють тім'ячко" і 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 67 ~ 

 

 

пропонують вдягти "малесенький... малесенький намор-
дник", щоб вона не могла вимовити жодного слова. 

Подібна свобода часто проходить через відкидання 
ілюзій, які зазвичай виражаються в образах надії і спо-
минів. Саме ці ілюзії нерідко вводять людину в оману, 
дезорієнтують її, присипляють творчі сили, розслабля-
ють волю, паралізують дії, прирікають людину на рос-
линне життя, на жалюгідне животіння. Так само, як і 
творці "філософії абсурду", Бекет розвінчує надію як 
одну з фатальних помилок людства, як таку, що прино-
сить незчисленні муки, страждання і лихо мільйонам і 
мільйонам людей, які сподівались на краще майбутнє, 
яке так ніколи і не настане. 

Зазнали поразки надії Фло, Ві, Ру – трьох жінок непе-
вного віку – героїнь п'єси "Приходять і йдуть". Героїні 
"Звуку кроків" також повністю в минулому, яке не прине-
сло їм радощів. Вони однаково самотні у своїх спогадах. 

Як і "філософія абсурду", надто рідко суворий дра-
матург дає позитивну відповідь на запитання. З п'єси 
"Приходять і йдуть": «"Чи візьмемося ми за руки, як ко-
лись?" – "Через мить вони об'єднують руки: права рука 
Ві із правою рукою Ру; ліва рука Ві із лівою рукою Фло; 
права рука Фло із лівою рукою Ру; руки Ві поверх лівої 
руки Ру і правої руки Фло. Три пари замкнутих рук поко-
яться на колінах. Тиша. 

Фло. Я відчуваю кільця. 
Тиша.  
Завіса» [14, с. 162]. 
У сучасній психології подібне явище отримало ви-

значення тріангуляції – емоційного процесу між двома 
людьми або групами, який в ситуації підвищеної триво-
ги має тенденцію залучати у відносини третього… І 
трикутники дійсно рятують від самотності… Але людям 
все ж доводиться залишатись наодинці одне з одним, 
іноді подовгу [16, с. 59‒62].  

Третій наслідок абсурду – жага, пов'язана з пережи-
ваннями, – також яскраво відбитий в бекетівських п'єсах. 

Передусім ми тут повинні розгорнути показ суб'єктив-
них переживань дійових осіб, які якщо не сповідуються, 
то зізнаються перед самими собою, рефлексують. Діалог 
між персонажами не має місця, здебільшого це моноло-
ги, репліки, які вимовляють занурені в себе герої. 

Однією з причин негативного сприймання світу фі-
лософами-абсурдистами С. Бекет називає людську 
нереалізованість і як наслідок – деформацію людини: 

"А. А його почуття гумору? Чуття міри? 
В. Загрузло". 
        "Театр ІІ" [14, с. 128]. 
"А. Я знаю, він зберігав в собі вогник. 
В. Біда в тому, що він не зміг розпалити його. Це був 

дар небесний. Ось що ти забув". 
        "Театр ІІ" [14, c. 131]. 
Ці ремарки вписуються у таку характеристику, як 

"згасання афекту" (Ф. Джеймісон), типову для постмо-
дерністської культури, що має читатися "як справжнє 
руйнування самої естетики вираження" [17, с. 125]. 

Аналіз драматургії С. Бекета дозволяє виділити три 
типи організації його текстів: 1) канонічний, що перед-
бачає дотримання сюжету як ланцюга подій; 2) анти-
канонічний, в основі якого руйнування ланцюга подій як 
сюжету; 3) дифузний, у якому спостерігається дотри-
мання фабули при зруйнованому сюжеті. 

С. Бекет часто обирав нерідну французьку мову для 
своїх п'єс, а щоби запобігти спокусі ліризму та подолан-
ня сентиментально-іронічної традиції, яку його батьків-
щина подарувала світу, він взагалі пише "Сцени без 

слів" – "мім для акторів", позбавляючи таким чином 
глядачів та слухачів усього зайвого. 

Часто попередником театру абсурду і справжнім 
творцем сучасного "театру мовчання" називають сим-
воліста М. Метерлінка. Ранньому Метерлінку властиві 
думки про те, що нерухома безпомічна людина зали-
шається сам на сам з таємничими невидимими силами 
("Неминуче", "Сліпі"). 

Польські дослідники театру на зустрічі "Театр–
простір–тіло–діалог" у 2006 р. акцентували увагу на 
виведенні Метерлінком на сцену образів, які, з одного 
боку, на основі змісту будуть поза часом, а з іншого, 
не будуть мати індивідуальності. Тому Метерлінк за-
пропонував замінити живого актора восковою фігурою, 
яка може передати основну проблему його драм, 
ефемерність, смерть, час. Ця естетика, безумовно, 
вплинула на інтерпретацію Бекетом сценічного прос-
тору й актора [15, с. 143‒144]. 

Бекетівські герої начебто повністю позбавлені слуху. 
Це максимальне заглиблювання у себе свідчить про 
їхню приналежність до типових інтровертів, коли "інтро-
вертована свідомість, хоча бачить зовнішні умови, але 
вирішальними обирає суб'єктивні визначники" [13, 
с. 246]. Мабуть, саме тому, а також як протест проти 
заангажованості мови С. Бекет вводить і акт мовчання 
як один з невербальних компонентів спілкування. 

Мовчання – це відсутність слова, коли ніхто не гово-
рить, але спілкування може відбуватись з духовними 
сутностями, "сполучене мовчання" (М. Бубер). Мовчан-
ня, на думку М. Бахтіна, можливе тільки в людському 
світі і тільки для людини [2, с. 338]. 

Висновок. Естетика театру абсурду пов'язана з 
життям людей, досвідом їхніх переживань, з відчуттям, 
що абсолютно все безглузде та ірраціональне, що лю-
дина з самого народження перебуває в непоясненій і 
непояснюваній ситуації. Цей театр підпадає під ключові 
поняття постмодернізму – ризома, надреалізм, лабі-
ринт, бунт проти авторитетів тощо. 

Справжнім митцем, який ані відхилився від своєї 
епохи, ані підкорився їй, став С. Бекет, який, попри вла-
стивий його драматургії високий рівень умовності, вивів 
на сцену не фантоми свідомості, а реальності людської 
екзистенції і дух "філософії абсурду". Драматург пока-
зав, що самотність і відокремленість людини (для абсу-
рдного персонажа "іншого" фактично не існує) може 
стати конструктивним чи руйнівним атрибутом особис-
тості, яка відстоює свої права, воюючи проти фальші. 

Свідомість, підготовлена філософським осмислен-
ням і сценічним "обігруванням" абсурдистських ситуа-
цій, допомагає сучасній людині гідно ставитися до таких 
ситуацій у реальному житті, розуміючи, що життя відбу-
вається Hic et Nunc, його не можна відкладати на завт-
ра, "ще є час для життя" [18, с. 208]. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Асмус В. Ф. Избранные философские труды / В. Ф. Асмус. ‒ М.: 
МГУ, 1969. ‒ Т. 1. ‒ 412 с. 

2. Бахтин М. Эстетика словесного творчества / М. Бахтин. ‒ М.: Ис-
кусство, 1979. ‒ 424 с. 

3. Бергсон А. Два источника морали и религии / А. Бергсон. ‒ М.: 
Канон, 1994. – 384 с. 

4. Всемирная энциклопедия. Философия. – М.: АСТ-Минск: Ха-
рвест, 2001. – 1312 с. 

5. Деррида Ж. Голос и феномен / Ж. Деррида – СПб.: Алетейя, 
1999. – 208 с.  

6. Ионеско Э. Ионеско / Э. Ионеско. – СПб.: Симпозиум, 1999. – 608 с. 
7. Ионеско Э. Между жизнью и сновидением / Э. Ионеско.  

// Иностранная литература. – 1997. – № 10. – С. 117‒156. 
8. Камю А. Вибрані твори в трьох томах / А. Камю – Харків: Фоліо, 

1996‒1997. – Т. 3. – 623 с.  



~ 68 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

9. Каст Верена. Сизиф / Верена Каст. – М.: М. М. Москалец, 2017. – 
160 с. 

10. Ницше Ф. Сочинения в 2-х тт. / Ф. Ницше. – М.: Мысль, 1990. – 
Т. 2. – 829 с. 

11. Новейший философский словарь. – Мн.: Изд. В. М. Скакун, 
1999. – 896 с. 

12. Павич М. Пейзаж, нарисованный чаем / М. Павич – СПб.: Але-
тейя, 1998. – 384 с. 

13. Проскурникова Т. Б. Театр Франции. Судьбы и образы / 
Т. Проскурникова. – СПб.: Алетейя, 2002. – 472 с.  

14. Театр парадокса. – М.: Искусство, 1991. – 300 с. 
15. Театр. Пространство. Тело. Диалог. – Харьков: Гуманитарный 

центр, 2017. – 312 с.  
16. Федосова Анна. О добрых и недобрых лицах, о любви и грани-

цах / Анна Федосова. – М.-СПб: Добросвет, 2018. – 160 с. 
17. Философия эпохи постмодернизма. – Минск: Красико-принт, 

1996. – 208 с.  
18. Ялом Эрвин. Экзистенциальная терапия / Эрвин Ялом. – М.: 

Независимая фирма "Класс". – 2015. – 480 с. 
19. Ясперс К. Смысл и назначение истории / К. Ясперс. – М.: Рес-

публика, 1994. – 527 с. 
20. Golomb, J. Camu's ideal of authentic life // Philosophy Today / 

J. Golomb. – Fall 1994. ‒ Volume 38, USA. Michigan. – P. 268‒277. 
 

REFERENCES: 
1. Asmus, V. F. (1969). Izbrannyye filosofskiye trudy [Selected 

philosophical works] Vol. 1. Moskow, MGU.  
2. Bakhtin, M. (1979). Estetika slovesnogo tvorchestva [The aesthetics 

of philological creation]. Moskow, Iskusstvo. 
3. Bergson, A. (1994). Dva istochnika morali i religii [Two sources of 

moral and religion]. Moskow, Kanon. 
4. Vsemirnaya entsiklopediya. Filosofiya [Universal encyclopedia. 

Philosophy] (2001). Moskow, AST-Minsk: Kharvest. 

5. Derrida, Zh. (1999). Golos i fenomen [The voice and phenomenon]. 
St. Petersburg, Aleteyya. 

6. Ionesko, E. (1999). Ionesko. St. Petersburg, Simpozium.  
7. Ionesko, E. (1997). Mezhdu zhizn'yu i snovideniyem [Between life 

and dream]. Inostrannaya literatura, № 10, 117‒156. 
8. Kamyu, A. (1996‒1997). Izbrannyye proizvedeniya v trekh tomakh 

[Selected works in three values] V. 3. Khar'kov, Folio. 
9. Kast, Verena. (2017). Sizif [Sisyphus]. Moskow, M. M. Moskalets. 
10. Nitsshe, F. (1990). Sochineniya v 2-kh t. [Works in 2 vols.]. 

Moskow, Mysl'. V. 2. 
11. Noveyshiy filosofskiy slovar' [The newest philosophical dictionary]. 

(1999). Mn., Izd. V. M. Skakun. 
12. Pavish, M. (1998). Peyzazh, narisovannyye chayem [Landscape, 

drawing by tea]. St. Petersburg, Aleteyya. 
13. Proskurnikova, T. B. (2002). Teatr Frantsii. Sud'by i obrazy [The 

theatre of France. Fates and images]. St. Petersbug, Aleteyya. 
14. Teatr paradoksa [The theatre of paradox]. (1991). Moskow, 

Iskusstvo. 
15. Teatr. Prostranstvo.Telo.Dialog [Theatre. Air. Body. Dialogue]. 

(2017). Khar'kov, Gumanitarnyy tsentr.  
16. Fedosova, Anna. (2018). V dobrykh i nedobrykh litsakh, o lyubvi i 

granitsakh [About kind and non-kind faces, about love and boundary]. 
Moskow ‒ St. Petersburg, Dobrosvet. 

17. Filosofiya epokhi postmodernizma [The philosophy of the epoch of 
postmodernism]. (1996). Minsk, Krasik-print. 

18. Yalom, Ervin. (2015). Ekzistentsial'naya terapiya [Existential 
therapy]. Moskow, Nezavisimaya firma "Klass". 

19. Yaspers, K. (1994). The Origin and Goal of History. Moskow, 
Respublika. 

20. Golomb, J. (1994). Camu's ideal of authentic life. Philosophy Today, 
Vol. 38, USA. Michigan, 268‒277. 

 
Н а д і й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 0 2 . 20  

 
Е. В. Миропольская, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет театра,  
кино и телевидения имени И. К. Карпенко-Карого  
ул. Ярославов Вал, 40, г. Киев, 01054, Украина 

 
ДРАМАТУРГИЧЕСКИЕ ПОИСКИ НА ПОЛЯХ "ФИЛОСОФИИ АБСУРДА":  

ОПЫТ СОВРЕМЕННОГО ОСМЫСЛЕНИЯ 
 
В статье отражена логика развития "философия абсурда" ‒ термина интеллектуальной традиции, связанной с атрибутивной 

характеристикой отношений человека с окружающим миром. Описаны наиболее продуктивные идеи "философии абсурда" ‒ нон-
конформизм, сопротивление навязыванию чужих мислей, бунт, свобода и др. "Философия абсурда" – это философская концепция, 
которая рассматривает человека в контексте его неизбежных отношений с миром, лишенным смысла и недружественным человече-
ской индивидуальности, что порождает "абсурдное сознание". Раскрыты нюансы "философии абсурда" в практикак искусства XX – 
первых двух десятилетий XXI в., в частности в драматургии абсурда. 

Осуществлена попытка продемонстрировать, что эстетика театра абсурда связана с жизнью людей, опытом их переживаний, с 
чувством, что абсолютно все бессмысленно и иррационально, что человек с самого рождения находится в необъяснимой и непонят-
ной ситуации. Этот театр подпадает под ключевые понятия постмодернизма – ризома, сверхреализм, лабиринт, бунт против ав-
торитетов и т.п. 

Ключевые слова: "философия абсурда", эстетика, практики искусства, драматургия абсурда.  
 

E. V. Myropolska, PhD, Associate Professor  
Institute of Culture Studies of the National Academy of Arts of Ukraine 
50–52, Schevchenko boulevard, Kyiv, 01032,Ukraine 

 
THE DRAMA SEARCHES ON THE FIELDS OF THE "PHILOSOPHY OF THE ABSURD":  

THE EXPERIENCE OF MODERN UNDERSTANDING 
 
The article reflects the logics of the development of the "philosophy of absurd" – a term of intellectual tradition connected with attributive 

characteristic of reference between a man and surrounding world. The best productive ideas of the "philosophy of absurd" – non-
conformism,resistance to the imposition of other people's thoughts, revolt, freedomand some others have been described.The "philosophy of absurd" 
is aphilosophical conception which examines a man in the context of his inevitable relations with the world which is sencseless and unfriendly to 
human individuality, in the result of which "absurd consciousness" is bearing. The nuances of the "philosophy of absurd" in the art practices of the  
XX-th – the first two decades of the XXI-st centuries, especially absurd drama has been disclosed. Its typical signs are the absence of act's plays and 
time, the plot and composition are breaking, existentialist's mood of characters, absurd plot's situations, words' nonsense and so on.   

The heroes of the plays by S. Becket from the very beginning are solitude. But S. Becket developes ideas of "the philosophy of absurd", 
showing that if such people find faith, there is no strength that can break them. The main theme of S. Becket's creation is man's doom, his solitude. 
S.Becket became the most typical interpretator of the ideas of "the philosophy of absurd" in the drama, finding both simple and non-traditional 
methodsfor classic theatre aesthetics and new means of their incarnation.The playwright very exactly expressed such thought: progress's 
movement causes "progress" to all mankind reticence, alienation, closeness. One of the reasons of the negative perception of the world S. Becket 
calls a man's unrealizness and as a result – man's deformation.   

The consciousness wich is prepared by philosophical comprehension and scene "playing" absurd situations, helps a modern man worthly treat 
such situations in the real life, understanding that life occurs Hic et Nunc, we can't delay it for tomorrow.     

Key words: philosophy of absurd, aesthetics, art practices, absurd drama. 
 

 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 69 ~ 

 

 

УДК 130.2:[7.035.7:7.045](4) 
Т. К. Огнєва, канд. філос. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 

Ognevatk@ukr.net 
 

ОСОБЛИВОСТІ РОЗВИТКУ СУЧАСНОГО МИСТЕЦТВА І КІНЕМАТОГРАФУ  
У КИТАЇ, КОРЕЇ ТА ЯПОНІЇ 

  
У статті "Особливості розвитку сучасного мистецтва і кінематографу Китаю, Кореї та Японії" здійснюється 

аналіз умов і чинників формування сучасного мистецтва й кіно у вищезгаданих країнах. Можемо визначити особливо-
сті розвитку китайського сучасного мистецтва як прагнення перших після завершення Культурної революції митців 
максимально відрефлексувати її плин та наслідки. Надалі мистецькі тенденції набувають особистісних авторських 
характеристик, що свідчить про їхній прогресивний характер. Корейське мистецтво сучасності доводить, що нау-
ково-технічна революція та домінуюча авангардна складова масової культури у цілому не можуть витіснити оста-
точно традиційну художню творчість. Одною з характерних рис сучасного корейського мистецтва є демонстрація у 
творчості приналежності до культури рідної країни. Перш за все це вплив традицій конфуціанства, буддизму, наслід-
ків японської окупації та розподілу країни на Південну та Північну. Японське пластичне мистецтво поєднує у творчо-
сті автохтонні традиції та європейські мистецькі принципи. Неабияку увагу приділяють сучасні митці Японії новіт-
нім технологіям – відеоарту, 3D-живопису, інтерактивним інсталяціям та інсталяціям-гібридам. 

 Кінематограф у Китаї, Кореї та Японії також має як спільні для цих країн, так і відмінні риси. У сучасних кіностріч-
ках велику увагу приділяють відображенню змін, що настали для Китаю, Кореї та Японії. Прагнення акцентувати 
візуальний ряд, що дозволяє вивести наперед споглядальність, а глибинний сенс передавати за допомогою художніх 
образів, є характерним для східного кіномистецтва у цілому. Умови для розвитку кіномистецтва у вищезгаданих 
країнах відрізнялися, що привело до появи неповторного стилю, притаманного японським, китайським та корейсь-
ким кінострічкам.  

 Знайомство з особливостями розвитку сучасного мистецтва та кінематографу у Китаї, Кореї та Японії є необ-
хідною складовою для подальшого діалогу культур Заходу і Сходу в аспекті збалансованої взаємодії та подальшого 
художнього перетворення сучасного світу. 

Ключові слова: сучасне мистецтво, Китай, Корея, Японія, кінематограф. 
 
Постановка проблеми. Розвиток сучасного мисте-

цтва, що можна охарактеризувати як синтез концептуа-
льних ідей, художніх прийомів, останніх досягнень у 
новітніх технологіях, представлений у всесвітньому 
масштабі. Сьогодення розмиває кордони Сходу й Захо-
ду, об'єднуючи світогляди, зокрема, у сучасній культурі. 
Мистецтво і література перестають бути суто націона-
льними, оперуючи образною системою "понад часом і 
простором". Прагнення виявити спільні шляхи подаль-
шого інтелектуального та духовного зближення культур 
Заходу і Сходу змушує зацікавлених цим процесом 
уважно вдивлятися у мистецькі процеси, характерні для 
сучасності. Велике значення для розуміння загальних 
змін має знайомство з особливостями розвитку пласти-
чних мистецтв і кінематографу країн далекосхідного 
регіону, таких як Китай, Корея та Японія. 

Аналіз досліджень і публікацій. Обмежена кіль-
кість джерел, які розкривають особливості розвитку 
сучасного мистецтва і кінематографу Китаю, Кореї та 
Японії, дає дослідникові можливість користуватися ре-
сурсами електронних видань та мистецьких часописів. 
Серед дослідників проблематику розвитку сучасного 
мистецтва і кінематографу у Китаї, Кореї та Японії роз-
глядали Адрієн Де Монтферранд, Г. Браїловська, 
Є. Кремньов, У. Махмудова, А. Василенко, С. Анашкін, 
Т. Колядко, Сео Сонг, А. Хартцелл, І. Сукманов, 
О. Гусєв, І. Денісов, О. Геніс.  

Мета статті. Проаналізувати особливості розвитку 
сучасного мистецтва і кінематографу у Китаї, Кореї та 
Японії, що допоможе виявити зміни у суспільних та ду-
ховних явищах і процесах сьогодення. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Два-
дцяте сторіччя на Заході та Сході було позначене вели-
кими соціальними змінами та глобальними зрушеннями 
– революції та війни докорінно перевертають світогля-
дні засади людства. 

Сприйняття народами далекосхідних країн ідеалів 
та цінностей Заходу є незаперечним – індивідуалізація 
мистецтва та літератури характерна для Китаю, Пів-
денної Кореї, Японії та інших національних культур ре-

гіону. У наш час продаж картин, скульптур та інсталяцій 
митців Сходу завойовує все значніший масштаб світо-
вого ринку мистецтва. Китайські митці Ай Вейвей, 
Чжан Сяоган, Юе Міньцзюнь або Чжан Хуан тримають 
місця у десятці авторів найдорожчих творів мистецтва, 
що їх виставляють на аукціони світу.  

Азійський кінематограф, увібравши найкращі риси кі-
но Європи та США, виробив властиву лише йому естети-
ку, що ґрунтується на особливостях східного світогляду. 
Кінострічки Чжанга Імоу, Кім Кі Дука, Нагіси Осіми та ба-
гатьох інших талановитих режисерів передають прагнен-
ня авторів знайти позанаціональну, надбуденну, вічну 
мистецьку мову, зрозумілу і на Сході, і на Заході. 

Китайська культура зазвичай асоціюється в нас з 
духом колективізму. Сучасна ж культура та мистецтво 
полягає якраз у протилежному – у висловленні особис-
тісного за сутністю та використанні максимально розма-
їтих засобів за формою. Цей лейтмотив помітно конт-
растує з китайською традиційною свідомістю, проте не 
можна стверджувати, що китайське суспільство базу-
ється лише на колективізмі та комуністичних догмах і 
йому не знайоме поняття індивідуалізму. 

Китайський індивідуалізм помітно відрізняється від 
індивідуалізму в європейському та американському 
контексті. Це не звичне відокремлення себе від інших, 
не усвідомлення себе як єдиного та унікального явища, 
що носить дещо егоцентричний характер. У китайців 
індивідуальність має дещо вужчі рамки і розглядається 
з іншого боку. Не йдеться про відокремленість, а, на-
впаки, про індивідуальність як значимість людини лише 
в межах суспільства. Китаєць не може контрастувати з 
природою чи власним оточенням, і це не обов‘язково 
варто прирівнювати до примітиву. Це зумовлено особ-
ливостями менталітету – скромністю та покірністю, а 
також системою морально-етичних постулатів.  

Неординарним тлумаченням появи та бурхливого 
розвитку сучасного китайського мистецтва є те, що спо-
конвічне образне та символічне мислення митців за 
часи Мао Цзедуна було силою закуто у кайдани соцре-
алізму – нехарактерного для Сходу відтворення праг-

© Огнєва Т. К., 2020



~ 70 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

нень митця. Тому після реформ Ден Сяопіна абстрак-
ція, експресія та гротеск посіли почесне місце у творчо-
сті сучасних художників та скульпторів Китаю. Очевид-
но, що авангардний живопис, в дусі робіт Хуан Руя, не 
міг так відразу виникнути після традиційного китайсько-
го мистецтва. Проте аж до 1980-х художники продовжу-
вали відтворювати традиційний китайський живопис. 
Єдиними значними виключеннями були Чан Дайчьєн і 
Су Бейхун, в роботах яких вбачали західний вплив.  

Партія забороняла використовувати будь-які новов-
ведення, що прийшли із Заходу: якщо в картині був на-
тяк на вплив буржуазних мистецьких течій, то це прирі-
внювалось до політичного протесту, тому китайський 
живопис практично не розвивався. Стає незрозумілим, 
як тоді з'явилися Луо Чжунлі, Ма Дешен, той же 
Ай Вейвей та інші. Основним соціально-політичним 
чинником стали реформи Ден Сяопіна, але знову ж 
таки китайські художники ще залишалися на рівні тра-
диційного акварельного живопису, і їм був потрібен час, 
щоб все надолужити.  

Як це не парадоксально, але ключову роль у розви-
тку та підготовці нового покоління художників відіграв 
соцреалізм. Це був єдиний стиль, крім традиційних ки-
тайських, який був дозволений та використовувався 
при створенні пропагандистських плакатів. Таким чи-
ном, свідомість людей переставала сприймати мистец-
тво тільки в його традиційних формах, що зробило мо-
жливою появу сучасного мистецтва в Китаї. 

Актуальне мистецтво (contemporary art) – загальна 
назва об'єктних форм сучасного мистецтва, переважно 
позначає художній процес наприкінці ХХ століття та 
включає акційні, об'єктні засоби художнього висловлен-
ня. Світова художня практика рекомендує розрізняти 
два типи сучасного мистецтва – modern art та 
contemporary art. Перший є творами художників, що 
працюють у межах усталеного стилю – експресіонізм, 
сюрреалізм тощо – фактично сучасний модернізм, дру-
гий – суцільний експеримент, мистецтво, що знаходить-
ся у стадії становлення, самий процес його розвитку. 
Перший оперує мисленням виключно у межах картини, 
другий – первинною вважає концепцію, цілісне вислов-
лення у формі певним чином організованого простору. 

Становлення сучасного мистецтва у Китаї невід-
дільно від політики реформ та відкритості, відповідності 
творів мистецтва психологічним очікуванням глядачів. 

Зазвичай вважають, що китайське сучасне мистецт-
во з'явилося в 1980-х, коли художники почали викорис-
товувати авангардистську техніку. Проте варто розібра-
тися у тому, як з традиційного китайського живопису, 
який зображує прекрасні квіти, краєвиди, пташок, рап-
том постало сучасне мистецтво.  

Протягом 10 років Культурної революції (1966‒1976) 
китайське мистецтво мало функції одного з засобів 
державного управління, а ті естетичні запити, що їх фо-
рмувало суспільство, довго відкидалися. Саме тоді  
з'являються художні твори, що отримали назву "Черво-
на класика". У 1978 році центр уваги комуністичної пар-
тії Китаю зміщується з питань класової боротьби на 
питання соціалістичної модернізації економіки. Напри-
кінці періоду Культурної революції з'явилися два на-
прямки у мистецтві, засуджені її прибічниками, – "шрам 
мистецтва" та "сільський реалізм". Твори цих митців 
відображали прагнення авторів до власного особистіс-
ного усвідомлення та цінності людського життя. 

Ось що зазначає у книзі "Сузір'я зірок. Хуан Руй та 
Ма Дешен" дослідник цього періоду Адрієн Де Монтфер-
ранд: «Серед цієї атмосфери підвищення доступу до 
західної культури виникають на початку 1980-х певні 
особи, які прагнуть змін. Серед них у 1978 році були Ху-

ан Руй і Ма Дешен. Вони зустрілися через співпрацю у 
неофіційному літературному журналі, де спільно опублі-
кували заяву, яка вважається одною з найбільш радика-
льних публікацій того часу. Бажаючи мати простір та мож-
ливості для самовираження і художніх експериментів, Ху-
ан і Ма стали основними членами групи "Зірок"» [15]. 

У 1979 році відбулася виставка "Зірки": вона та тео-
ретична дискусія, що їй передувала, надали сил розви-
ткові китайського сучасного мистецтва. Один з учасни-
ків групи Ма Дешен зазначив, що кожний художник – це 
зірка. Вони назвали власну групу "Зірки" для того, щоб 
зосередити увагу на їхній індивідуальності, і це було 
зумовлено сірою одноманітністю Культурної революції. 

У 1979 р. група молодих художників-експеримен-
таторів "Зірки" організувала дві виставки, що нарешті 
вирвалися із залізного кулака комуністичної партії і за-
клали підґрунтя для подальшої свободи художньої ін-
терпретації у Китаї. 

27 вересня 1979 року, після заборони проводити ви-
ставку в Китайській мистецькій галереї, "Зірки" виставили 
свої полотна та скульптури в парку перед цією галереєю. 
28 вересня прибула поліція і оголосила закриття вистав-
ки, на наступний день її проведення було офіційно ви-
знано нелегальним. 1 жовтня, в 30-ту річницю заснуван-
ня народної республіки, "Зірки" у відповідь організували 
марш протесту проти недотримання прав людини під 
гаслом "Ми вимагаємо демократії та свободи у мистецт-
ві!". Нарешті, з 23 листопада по 2 грудня 1979 р. у Пекіні 
відбулася перша офіційна виставка "Зірок". 

На початку 80-х р. митців групи "Зірки" не визнава-
ла  Пекінська спілка художників. Того ж літа "Зірки" 
заснували власну спільноту художників, головними 
членами спільноти були Хуан Руй, Ма Дешен, Єнь Лі, 
Ван Кхепін та інші. Цзян Фен, голова Пекінської спілки 
художників, дозволив "Зіркам" виставлятись вдруге 
вже в Китайській мистецькій галереї з 24 серпня по 7 
вересня. Він був впевнений у провалі цієї виставки: 
"Коли "Зірки" усвідомлять, що для більшості людей 
їхні роботи є незрозумілими, вони все ж таки змінять 
свій підхід". Але він помилявся: якщо люди все ж не 
розуміли до кінця такого мистецтва, вони прекрасно 
розуміли, що являла собою ця виставка. За два тижні 
її відвідало близько 200 000 людей. 

Для кращого розуміння важливості виставок "Зірок" 
варто зазначити, що китайські митці до цього пройшли 
ряд дуже непростих випробувань та труднощів – ізоля-
цію, цензуру та постійні репресії комуністичного режи-
му. За 30 років до того Мао Цзедун проголосив офіцій-
ний канон соцреалізму. Художні твори вже не були при-
значеними для інтелектуалів чи еліти, вони були спря-
мованими виключно на маси. Нові правила вимагали 
від митців уникнення будь-яких форм вияву індивідуа-
льності. Протягом Культурної революції багато митців 
потерпали від клейма "інтелектуальні партизани" та 
були засуджені до виправних робіт в селах з забороною 
малювати. "Зірки" продемонстрували протест і здійсни-
ли сміливу спробу відновити концепцію "я – в собі".  

Більшість "Зірок" не отримали вищої художньої осві-
ти та не мали стосунку до жодного мистецького інститу-
ту. Їхні виставки визначали їхню неофіційну позицію у 
китайському мистецтві. Одного із засновників, Ма Де-
шена, не прийняли до художньої школи, посилаючись 
на його неспроможність, оскільки до цього він працював 
промисловим креслярем та робив печатки на дерев'я-
них дощечках, тому не може користуватись традицій-
ним китайським чорнилом для малювання. Інший вида-
тний учасник цієї арт-групи Хуан Руй працював ферме-
ром у внутрішній Монголії з 1968 по 1975 рр., а потім на 
шкіряній фабриці в Пекіні до 1979-го. У 1978 р. він ви-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 71 ~ 

 

 

пускав найвідоміший у період після Культурної револю-
ції журнал "Сьогодні". 

На початку діяльність групи була зосереджена на 
неформальних арт-шоу та приватних обговореннях, де 
критикувалося суспільство і спотворені концепти свобо-
ди та індивідуальності. Такі ідеї були дуже небезпечними 
і могли закінчитись арештом, але мета "зірок" мала не 
лише мистецький, а й політичний характер. Вони дотри-
мувались утопічних сподівань на звільнення китайського 
народу та поставили собі за мету прокласти шлях для 
свободи духу і вираження у суспільстві, що не припуска-
ло будь-яких оригінальних думок чи креативності. 

В 1980-х рр. митці у різних містах та провінціях по 
всьому Китаю сформували безліч "авангардних" груп та 
експериментували з формами та концептами, які прий-
шли з Заходу. Проте після тріумфу "Зірок" настав  
10-річний період затишшя та відсутності будь-яких офі-
ційних виставок експериментального мистецтва у Ки-
тайській мистецькій галереї, що закінчився тільки у 
1989 році виставкою "Китай/Авангард". 

Подальший розвиток нових напрямків сучасного ми-
стецтва, як-от перформанс, інсталяція, концептуальне 
мистецтво, відеоарт, дає знати про увагу митців та гля-
дачів до таких творів. Щоправда, більшість китайської 
глядацької аудиторії не вважає останні такими, що мо-
жуть збагатити національне мистецтво, та все ж відда-
ють належне творам contemporary art. 

Нове китайське мистецтво синтезує поновлення 
стародавньої культури та авангардизм. До середини 
дев'яностих років китайські митці відійшли від тематики 
Культурної революції та перейшли до осмислення про-
блем сучасності. Гостро постала проблема так званого 
"суспільства споживачів", що стало чи не основною те-
мою багатьох митців. Це привертало увагу міжнародної 
спільноти до розвитку мистецтва у Китаї, і згодом ки-
тайські митці завоювали неабияку прихильність у світі. 
Китайське мистецтво стало цінуватись не лише у ху-
дожньому плані, а й у матеріальному. Роботи китайсь-
ких митців зацікавили десятки міжнародних виставок, 
галерей, приватних колекціонерів. Така увага до ки-
тайського мистецтва за кордоном не могла залишити 
китайську владу байдужою. Починаючи з 2000 року ки-
тайська влада активно почала фінансувати розвиток 
мистецтва, що робить і до цього часу.  

Для подальшого розвитку сучасного мистецтва ве-
лике значення має "Сучасна художня виставка у Гуанч-
жоу", яка відображає взаємовідносини ринкової еконо-
міки, відповідної ідеології із світом мистецтва у конкре-
тних історичних умовах та складним психологічним ста-
ном інтелігенції. Надалі стала постійною "Сучасна ху-
дожня виставка у Шанхаї", що демонструє високий рі-
вень інтернаціоналізації, коли китайські митці не тільки 
демонструють власні твори на Заході, а й уводять захі-
дне мистецтво до Китаю, визначаючи критерії ціннісної 
системи для китайського мистецтва. 

Із середини 90-х років масова культура стає визна-
чальною тенденцією у світовому масштабі, спонукаючи 
митців до творчості на комерційних засадах. У 
1996 році у Китаї виникло так зване "Мистецтво без 
смаку", яке демонструвало прагнення народу до розкрі-
пачення у моральному аспекті після жорсткого диктату 
конфуціанства та естетичного смаку доби Мао. Це мис-
тецтво задовольнило естетичний смак нуворишів з уз-
бережної частини Китаю, а також підкреслило вплив 
масової культури на психологію людини. 

Масова культура є продуктом культури промисло-
вої, отже, масове виробництво і стандартизація певним 
чином нівелює особистість. Відсутність смаку – засад-
ничий принцип масової культури й водночас її характе-

ристика. Масова культура вельми приваблива для на-
роду, надаючи можливість отримати радість через спо-
живання та розваги.  

Не людина створює та використовує речі, а речі фо-
рмують та використовують людину, перетворюючи її на 
гібридний суб'єкт – "людиноріч". Ця трансформація яск-
раво відображена у сучасному мистецтві як Заходу, так 
і Сходу. Консьюмерізм (споживання, залежність від ку-
пування речей) ‒ явище нове, тому сприймається заго-
стрено, але індивідуалізм Заходу накладає негативний 
відбиток на такі зміни у дійсності, східне ж світосприй-
няття допомагає митцеві зафіксувати та описати їх. 
Зацікавленість у світі мистецтвом Сходу можна поясни-
ти як зростанням китайської економіки, що детермінує 
розвиток мистецтва, так і історично усталеною традиці-
єю для митця глибоко досліджувати етичні та філософ-
ські категорії за допомогою мистецького виявлення.  

Зауважимо, що певний флер кон'юнктури є невід'єм-
ною частиною сучасної культури Китаю – скажімо, тема 
Мао Цзедуна або нецінності індивідуума, що втілюється 
за допомогою масштабності або багаточисельності у 
арт-об'єктах, викликає у західного реципієнта інтелектуа-
льний або емоційний шок, і тому ці об'єкти користуються 
попитом та набувають матеріальної цінності. 

З позиції естетичного смаку й культурної тенденції 
сучасності образ Китаю в авангардному мистецтві не 
тільки демонструє певну ідеологію, а і є образом перет-
ворення країни з аграрної на ринкову. Цей образ конт-
растує з тим, що формували митці 80-х років. Можна 
погоджуватися з позицією деяких мистецтвознавців 
щодо кон'юнктури сучасного китайського мистецтва, 
але не будемо забувати, що дехто з митців та письмен-
ників був ув'язнений по-справжньому китайською вла-
дою або змушений емігрувати. 

Одним з найвідоміших митців Китаю, чия творчість 
припала до душі багатьом поза межами його країни, є 
Ай Вейвей.  

Народився Ай Вейвей 28 серпня 1957 року в Пекіні. 
Батько художника – видатний китайський поет Ай Цин 
(1910‒1996) ‒ з кінця п'ятдесятих років утримувався на 
засланні і не друкувався до реабілітації в 1978 році. 
Протягом шістнадцяти років роботою Ай Цина була 
чистка сільських громадських вбиралень. 

З 1958-го по 1978 рік Ай Вейвей жив у Сіньцзяні, а 
у 1978 році поступив в Пекінську кіноакадемію, де на-
вчався анімації. Став в 1980 році одним із засновників 
арт-групи "Зірки", наступного року йому довелося тіка-
ти до США через переслідування з боку влади. 
З 1981-го по 1993 рік жив у США, переважно в Нью-
Йорку, де вчився у мистецькій програмі "Парсонс". 
Найбільше враження на митця в американському мис-
тецтві справили поп-арт і концептуалізм. У 1993 році 
повернувся в Китай через хворобу батька.  

Ай Вейвей здійснив власне розслідування обставин 
Сичуанського землетрусу 2008 року. Публікував у сво-
єму блозі імена загиблих дітей і відомості про корупцію 
в будівельному бізнесі, які не потрапили в офіційну ста-
тистику, внаслідок якої в перші хвилини катастрофи 
зруйнувалися десятки погано побудованих шкіл.  
Ай Вейвей був жорстоко побитий поліцією за те, що 
спробував виступити на суді в підтримку правозахисни-
ка, який виступив з матеріалами, що викривали злочини 
сичуанської адміністрації. 

Ай Вейвею було заборонено залишати Китай, а його 
майстерню в Шанхаї знищили за вказівкою місцевої 
влади. У 2011 році в пекінському Центрі сучасного мис-
тецтва Улленса (UCCA) скасували проведення першої 
в країні великої ретроспективи Вейвея. 



~ 72 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

У березні 2011 року було оголошено про переїзд 
Вейвея до Берліна у зв'язку з політичними репресіями, 
а у травні цього ж року Королівська академія у Велико-
британії надала Ай Вейвею титул почесного академіка.  

3 квітня 2011 р. в пекінському аеропорту перед по-
садкою в літак, на якому Ай Вейвей збирався вилетіти 
в Гонконг, художника було заарештовано двома полі-
цейськими, які заявили Ай Вейвею, що у художника 
з'явилися "інші справи" і він нікуди не полетить. Також 
на час обшуків на кілька годин було затримано дружи-
ну художника Лю Цин і вісім його співробітників, обшу-
кали будинок, студію та галерею художника. Поліція 
вилучила комп'ютери та інші цифрові пристрої.  
З 4 квітня запити з ім'ям художника в китайських інте-
рнет-пошуковиках були заблоковані. 

З вимогою звільнити Ай Вейвея 4 квітня виступили 
представники світової арт-спільноти, серед яких дирек-
тор Галереї Тейт Ніколас Серота, скульптори Ентоні 
Гормлі й Аніш Капур, близький друг Ай Вейвея Олафур 
Еліассон. 5 квітня США зажадали від Китаю негайно 
звільнити художника і дисидента Ай Вейвея. 

Офіційно було оголошено, що його звинувачують в 
економічних злочинах і несплаті податків. Однак його 
арешт відбувся у межах заходів з придушення повстання 
в Китаї. З поширенням Жасминової революції, натхнен-
ної повстаннями на Близькому Сході, в комуністичній 
країні почали заарештовувати письменників, активістів, 
блогерів та інших дисидентів. Світова спільнота визнає, 
що вплив Вейвея вийшов за межі світу мистецтва, ми-
тець критикує державний комуністичний лад Китаю й 
активно висловлює власну позицію на Twitter, що відзна-
чає присутність художника в соціальних мережах. 

 У 2011 році Ай Вейвей займав 11-ту позицію рейти-
нгу, у якому він піднявся з 43-го рядка (у 2009 році). 
Одним з найбільш значущих проектів художника тоді 
стало "Соняшникове насіння", яке було представлене в 
Галереї Тейт у Турбінному залі. На підлогу зали були 
висипані близько 100 мільйонів насіннячок соняшнику, 
зроблених з порцеляни, по яких ходили відвідувачі. 
Митець не зупиняється у творчих пошуках й гостро реа-
гує на сучасні виклики (тема біженців тощо). 

У статті Г. Браїловської "Ай Вейвей – сучасний ху-
дожник-дисидент" йдеться про творчий та життєвий 
шлях митця, автор статті серед інших висловлювань 
художника пропонує наступне: "Я знаю, хто я. І кожний 
день це демонструю у моїх творах. Мабуть, тому я не 
боюся загубити власну стежку…", – так характеризує 
свою творчість Ай Вейвей [3]. 

У сучасному китайському мистецтві багато лакун, 
незвичності, радикальних рішень, воно нагадує підлітка, 
який за літо переріс свого тата. Але можна з упевненіс-
тю сказати, що мистецтво активно розвивається, а не 
знаходиться у стагнації.  

Іще один всесвітньо відомий сучасний митець Китаю 
– Чжан Хуань. У творчому житті Чжана Хуаня знайдеть-
ся багато паралелей з траєкторією розвитку альтерна-
тивного мистецтва у сучасному Китаї. Це дозволяє по-
яснити, чому китайське образотворче мистецтво викли-
кало таку зацікавленість на Заході. 

Дитинство Чжана Хуаня, як і більшості відомих худо-
жників сучасного Китаю, припало на Культурну револю-
цію, коли освіта, мистецтво були протиставлені поняттю 
"культурної" людини. Цей період дуже вплинув на фор-
мування сучасного мистецтва, і з кінця 80-х рр. Чжан 
Хуань намагається висловити своє відчуття світу через 
перформанс, головним учасником якого стає його тіло. 

 У 60-х роках у Америці та Європі формується так 
зване "концептуальне мистецтво", головною метою яко-
го стає передача ідеї – тобто матеріали та засоби йдуть 

на другий план, і важливим стає не ЯК, а ЩО. Сила 
мистецтва полягає в ідеї, таким чином, воно звертаєть-
ся не до емоційного, а до інтелектуального осмислення. 

У 1993 р. Чжан Хуань збирає навколо себе близьких 
за духом художників та засновує спільноту East village. 
Прагнення втілити ідеї західного концептуального мис-
тецтва приводить китайського митця до створення його 
першої роботи, яка привернула увагу, – "12 метрів ква-
дратних". Фото було зроблене під час відомої акції, ко-
ли Чжан Хуань просидів перед громадською вбираль-
нею, обмазавшись медом та риб'ячим жиром. Так він 
хотів нагадати суспільству про те, що 12 квадратних 
метрів – це площа громадської вбиральні, якими кожно-
го дня користується велика кількість людей. Він проси-
дів там близько години, весь обліплений мухами. Таким 
чином він задекларував фізичний терпець і страждання 
як сенс власного мистецтва перформансу.  

У перформансі під назвою "65 кг" Чжан Хуань був 
закутий у кайдани і підвішений до стелі у своїй спаль-
ні. Його кров скапувала на гарячу металічну тарілку, 
яка знаходилася на підлозі, а три лікаря в білих хала-
тах чекали. Присутні могли споглядати не лише пох-
муру, жахливу сцену, але і чути звук, як капає кров, і 
відчувати її запах. 

Після 1995 року він влаштовує масштабніші перфо-
рманси і залучає до них більше учасників. Наприклад, 
"Додати 1 метр до безіменної гори", де автор з іншими 
дев'ятьма учасниками оголені лягали один на одного та 
формували піраміду на вершині гори, або "Підняти рі-
вень води у ставку", де художник і 40 учасників зайшли 
в ставок, щоб підняти рівень води.  

Отже, у 90-х роках Чжан Хуань висловлював свої ідеї 
здебільшого за допомогою власного тіла. Його образи 
часто викликають жах, навіть відразу, але саме через 
них він демонструє те, що відбувається навколо нього. 

Його виставки не розуміли і не сприймали, тому і 
забороняли, отже, 1998 року Чжан Хуань виїжджає до 
США. Якраз у цей час у світі зростає інтерес до сучас-
них китайських художників. Він співпрацює з різними 
галереями та музеями по всьому світу. З часом він з 
художника загадкової східної країни перетворився на 
художника міжнародного рівня, а його ім'я входить в 
число визначних концептуалістів світу.  

Останні роки митець від перформансу перейшов до 
скульптури. Цього художника звуть майстром мета-
морфоз і нетрадиційним буддистом. У той час як інші 
Будді поклоняються, Чжан Хуань відтворює його зо-
браження в сталі і попелі, коров'ячій шкірі й глині, дере-
вині та інших матеріалах, з якими працює. Зазначимо, 
що попіл для своїх скульптур він роками збирає по хра-
мах Шанхая і Тибету – попіл з ламп і курильниць, який 
пахне ладаном і традиційними ароматами буддійських 
храмів. Це матеріал, на думку художника, у якому міс-
титься сила молитов і святих духів, пил смерті і відро-
дження, а також надії, сподівання і бажань сотень лю-
дей, які приходять до Будди, щоб поклонитися. 

Використовуючи релігійні мотиви, він прагне показа-
ти духовне через тілесне. Буддизм з його храмовою 
музикою, скульптурою і філософією є одною з головних 
тем його останніх робіт. 

Його скульптура "Голова з попелу та з великими ву-
хами" складається з великої масивної голови з імітова-
ного попелу та сталі. Витвір митця наголошує на щасті 
й удачі у буддистській релігії, це нове, незвичайне ба-
чення релігії митцем, з того аспекту, який не звикли 
бачити зазвичай люди.  

12 травня 2010 р. в Сан-Франциско відбулося офі-
ційне відкриття об'єкта паблік-арту – мідної скульптури 
Будди. Пам'ятник являє собою триголову фігуру. Висо-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 73 ~ 

 

 

та скульптурної композиції становить 8 метрів, а вага – 
15 тонн. Пам'ятник встановлювали напроти будівлі ме-
рії міста Сан-Франциско, мідний Будда – наймасштаб-
ніше творіння Чжан Хуаня. 

Втім, крім релігійних скульптур, є у автора менш 
пафосні, але не менш загадкові – наприклад, віслюк, 
що намагається залізти на невизначеного виду й 
призначення конструкцію, або незграбний гігант, та-
кож зроблений з коров'ячої шкірі, розташований по-
серед галереї. Іноді здається, що автор прагне прос-
то епатувати публіку, а може – він дає запитання, 
відповідей на які немає.  

"…Як листя падає на землю, щоб годувати її, китай-
ська культура живить коріння моєї творчості. І коли я 
повернувся в Китай, я відчув ще сильніше традиції ба-
тьківщини й духовності, знайшов нове натхнення й ат-
мосферу для творчості. Наприклад, мені дуже подоба-
ється попіл від спалювання старих дерев'яних вікон і 
дверей в храмах у Шанхаї і навколо нього. У моїх робо-
тах я використовував такі золи, а також традиційні ки-
тайські матеріали, як коров'яча шкіра. Традиція є орга-
ном нації, і переконання – її дух. Мій обов'язок – відро-
дити традиції і згадати предків…" [12].  

Отже, можемо визначити особливості розвитку ки-
тайського сучасного мистецтва як прагнення перших 
після завершення Культурної революції митців макси-
мально відрефлексувати її плин та наслідки. Також 80-
ті роки для китайського мистецтва були ознаменовані 
прагненням позбутися нівелювання особистості, чим 
був характерний період правління Мао Цзедуна. Надалі 
мистецькі тенденції набувають розмаїття: комерційна 
складова й деяка часточка кон'юнктури проглядають у 
творах мистецтва китайських авторів, але прагнення 
самовисловлення у різний спосіб свідчить про прогре-
сивні явища, характерні для мистецтва.  

Велику роль у формуванні нового китайського кіне-
матографу зіграла так звана "п'ята генерація" режисе-
рів, чия творчість помалу виводила на екран проблема-
тику, невідому за часів Культурної революції та перших 
років правління Ден Сяопіна. Найвідомішими представ-
никами "п'ятої генерації" кінорежисерів Китаю є Чжан 
Імоу, Чень Кайге, Тянь Чжуанчжуан. 

Тянь Чжуанчжуан першою короткометражкою "Наш 
куточок" (1980) дав знати про нову генерацію китайсь-
ких режисерів, вона стала їхнім маніфестом. У фільмі 
"Один і вісім" (1983) оператором був Чжан Імоу. 

Кінострічка "Синій паперовий змій" (1993 р.), яку по-
тайки вивезли з КНР та продемонстрували західному 
глядачеві, дає змогу зануритися у часи Культурної ре-
волюції. За неї режисерові було заборонено знімати 
кіно протягом 10-ти років. Серед фільмів, які відносно 
нещодавно зняв Тянь Чжуанчжуан, – "Майстер го" 
(2006), "Воїн та вовк" (2009) – історичний бойовик, у 
якому органічно поєднуються підкреслено романтична 
легенда про жінку-вовка і бойовий дух давніх китайців. 
Чжан Імоу та Чень Кайге є антиподами, у статті "Чжан 
Імоу і Чэнь Кайге: Інь и Ян китайского кіно" Євген Крем-
ньов зазначає: "Стриманий та поміркований "Інь" Чжана 
Імоу та яскравий і рвучкий "Ян" Ченя Кайге прекрасно 
ілюструють сучасний китайський кінематограф" [11].  

Чень Кайге, колишній хунвейбін, вже у перших кіно-
стрічках "Жовта земля" (1985) та "Великий народ" (1987) 
переймається долею конкретної людини з її трагедіями 
та звичаями. Людини, про яку у китайському мистецтві 
надовго забули у процесі боротьби за щастя усього на-
роду. Оператором його картин був Чжан Імоу, який пере-
бував на "перевихованні" у селі під час Культурної рево-
люції. "Проблема "п'ятого покоління" кінорежисерів поля-
гала у тому, що на Заході їх хотіли бачити нонконформі-

стами, в іншій формі вони були просто нецікавими, а 
вдома до їхньої творчості ставилися з острахом саме 
через надлишковий для китайського глядача нонконфо-
рмізм", – вважає Є. Кремньов. Чень Кайге вирішив звер-
нутися до творчості, яка ламає стереотипи, й зняв кіно-
стрічку "Прощавай, моя наложнице" (1993 р.) – історію 
кохання двох акторів Пекінської опери. Кінострічка заво-
ювала світовий успіх, це надихнуло режисера на зйомки 
кінофільму "Місяць-спокусник" (1996). 

Великим успіхом користується і фільм Ченя Кайге 
"Імператор та вбивця" – масштабна історична драма.  

Творчий шлях Чжана Імоу був іншим: у 90-х роках, 
як і Чень Кайге, не зрадивши власному стилю, знімав 
про людей, які ставали дзеркалом покоління, а ситуації, 
у яких вони діяли, – виміром людського характеру, дрі-
бного й великого у ньому. Перший фільм Чжана Імоу 
"Червоний гаолян" (1987) демонструє пристрасть авто-
ра до інших цінностей – його цікавлять ідеї та тенденції, 
а персонажі цікаві скоріше як архетипи, аніж живі люди: 
"Цзюй Доу" (1990), "Запали червоний світильник" 
(1991), "Цю Цзюй звертається до суду" (1992). 

Драматична стрічка "Жити" (1994), кримінальна драма 
"Шанхайська тріада" (1995), соціальна картина "Ні одного 
втратити не можна" (1999), прекрасні фільми 2000 р. "До-
рога додому" і "Щастя на годину" про побут міста або села 
не мали великого успіху ані у Китаї, ані на Заході. 

У 2000-х роках екрани захоплює кіно в основному ко-
мерційне і з використанням комп'ютерної графіки. Чжан 
Імоу підкорює світ новим фільмом, знятим у жанрі "уся". 
"Уся" – чисто китайський стиль про мандрівних майстрів 
кунг-фу, які вміли бігати по верхівках дерев та літати над 
водоймищами. Це фільм "Герой" (2002). Згодом у тому 
самому жанрі "уся" він зняв "Будинок літаючих кинджа-
лів" (2004) і "Прокляття золотої квітки" (2006)  

Чень Кайге відповідає кінострічкою "Присяга" (2005) 
у дусі такого собі китайського фентезі на ґрунті азійсь-
кої міфології. 

2008-го Чжан Імоу став офіційним постановником 
церемоній відкриття й закриття Олімпійських ігор у Пе-
кіні. Чень Кайге повертається до кіно про осіб та долі, 
знімає кінострічку "Мей Ланьфан" – про легендарного 
актора Пекінської опери. Після 2010 року Чжан Імоу 
знімає кіно "Під квітами бояришника" – любовну мело-
драму, "Квіти війни" – військову драму про протияпон-
ський рух опору, у 2014 році вийшов на екрани його 
фільм "Повернення" про людину, яка повертається піс-
ля ув'язнення під час Культурної революції.  

Чень Кайге зняв кінострічку "Жертвоприношення" 
(2010) – за п'єсою "Безбатченко з родини Чжао", істори-
чний фільм про всиновлення придворним лікарем не-
мовляти імператорського роду й свідому втрату власно-
го сина та дружини.  

Отже, можемо зазначити, що творчий доробок ви-
щезгаданих режисерів, представників "п'ятої генерації", 
збільшується, а художні прийоми, що їх беруть до уваги 
Чжан Імоу та Чень Кайге, стають розмаїтішими. 

Подальший розвиток кінематографу у Китаї продов-
жують представники так званої "шостої генерації" режи-
серів. Китайський кінематограф сучасності демонструє 
зосередженість не на індустріальних мегаполісах, таких 
як Пекін або Шанхай, а на невеличких поселеннях, де 
проживає бідна частина населення Китаю. У статті "Ур-
банізоване покоління – китайське кіно та суспільство у 
трансформації" Чанга Жена йдеться про певні тенден-
ції, що їх виявлено у творчості китайських кінематогра-
фістів з 1990-х років: "Представники "шостої хвилі" ки-
тайського кінематографу демонструють трансформацію 
власних уподобань та можливостей. Молоді кінемато-
графісти роблять кіно, що привертає увагу в країні та за 



~ 74 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

кордоном. Більш ніж шістдесят молодих режисерів пра-
цюють "за межами" державних студій та виявляють 
вибухову творчу енергію – це безпрецедентне явище в 
історії кіно Народної Республіки Китаю. 

Ці кінострічки значно відрізняються від попередніх у 
політичних поглядах, цінностях та художньому сприй-
нятті. Камеру націлено на повсякденну реальність ки-
тайського міського життя замість мелодраматичних 
оповідань. Предмет, стилістика взаємопов'язані з 
швидкою модернізацією та розшаруванням суспільства.  

Автори прагнуть вирішити широкий спектр проблем, 
характерний для соціуму: інвалідність, алкоголізм, психі-
чні розлади, проституція, злочинна діяльність, богемний 
стиль життя, становище мігрантів – неповний перелік 
тем, які хвилюють молодих китайських кінематографістів.  

Існує прагнення за допомогою документального 
принципу кінооповідання максимально наблизити гля-
дача до загостреного сприйняття реальності" [17].  

Цзя Чжанке – основна фігура "шостої генерації" ки-
тайського кіно, до якого належать режисери, відомі з 
1990-х років. Їхня кар'єра зазвичай розпочиналася з не-
залежних, малобюджетних та андерграундних кінострі-
чок. Цзя Чжанке отримав "Золотого лева" у Венеції за 
фільм "Натюрморт" (2006), "Золотого ведмедя" у Берліні 
на міжнародному кінофестивалі отримала його кіностріч-
ка "Чорне вугілля, тонкий лід". Серед фільмографії ре-
жисера так звана "Шанхайська трилогія" – "Кишеньковий 
злодій", "Платформа" та "Невідомі задоволення". Остан-
ній фільм Чжанке – альманах історій про персональний 
громадянський опір у сучасному Китаї "Доторк гріха" ‒ 
отримав у Каннах приз за найкращий сценарій у 2013 р. 
На батьківщині кінострічка була заборонена. 

Ван Бін – режисер-документаліст. Автор статті 
"Ван Бін. Національна галерея постісторії" 
А. Василенко зазначає: "Амбівалентні, відверто крити-
чні картини Ван Біна відображають глибокі структурні 
зміни китайського суспільства, оголюючи трагічні нас-
лідки Культурної революції та курсу "політики реформ 
і відкритості". Його кінострічки не отримують офіційно-
го схвалення, ігноруються в Китаї, але колишня "роз-
кіш" остракізму відносно сучасної художньої практики 
в країні тепер епізодична" [4].  

Серед кінострічок Ван Біна – "Район Тесі: на захід 
від залізниці", дев'ятигодинний фільм про загибель 
промисловості, що не знадобилася у нових умовах. 

"Спогади Фенмін" (2007) – кіно про журналістку Хе 
Фенмін, яка після 1957 року, коли Мао дав гасло "Нехай 
квітнуть 100 квітів, нехай змагаються 100 шкіл" та ви-
явив мільйони інтелектуалів, що щиро бажали дискуту-
вати з владою, зазнала репресій. Хвиля терору, фізич-
не винищення та переміщення інтелігенції до таборів 
праці увійшли в історію Китаю як Культурна революція. 

Уся дія в кінострічці локалізована у квартирі журна-
лістки, яка разом із чоловіком пройшла всі тортури Ку-
льтурної революції. 

Іще один фільм Ван Біна "Канава" є екранізацією 
роману Яна Сіньхуї, у якому йдеться про Великий ки-
тайський голод (1958‒1962) на матеріалі одного з ви-
правних таборів на північному заході Китаю. 

Кінострічка "Три сестри" (2012 р.) – хроніка далекої 
гірської провінції, яку бачать самотні діти, чиї батьки 
поїхали заробляти гроші до мегаполісу. У 2014 році 
вийшов на екрани кінофільм Ван Біна – "Доки безумст-
во нас не розлучить" – про закриту психіатричну клініку. 
На думку А. Василенка, "герой Ван Біна – сучасна лю-
дина, байдужа до закликів діяти, що приймає фаталь-
ність власного буття. Китайський режисер створює ви-
разний, позбавлений екзальтації образ постісторичного 

часу й простору, який навряд чи найближчим часом 
втратить свій страшний апокаліптичний сенс" [4].  

Ван Сяошуай – іще один представник "шостої гене-
рації". Його кінодебют "Дні" (1993) – оповідання про 
родину молодих художників, чиє життя складається 
трагічно. У 1997 році його кінофільм "Заморожений" був 
відзначений премією у Роттердамі на кінофестивалі. Ця 
вельми радикальна стрічка вразила навіть "розбеще-
них" європейців, що вже казати про Китай! У 1996 р. 
Ван Сяошуай починає зйомки кіно про молодь, психо-
логічні проблеми перехідного періоду реформ, розгуб-
леність маленької людини перед державною машиною 
та глобальними змінами "На узбіччі раю". Проблемам 
протиріччя між особистістю та суспільством присвячені 
іще дві його кінострічки – "Пекінський велосипед" (2001) 
та "Шанхайські мрії" (2005). Нещодавно вийшов фільм 
Вана Сяошуая "Червона амнезія" (2014), трилер, який 
має усі переваги й елементи кращого китайського кіно. 

Ім'я режисера Чжана Юаня також безпосередньо 
пов'язано з "шостою генерацією", і, як зазначає 
С. Анашкін, він є визнаним лідером і вважається диси-
дентом кінематографу КНР. З початку 90-х він знімає 
"незалежне кіно" – про матерів-одиначок, панків, геїв, 
алкоголіків… Щоправда, репресій, які могли зламати 
Чжану Юаню кар'єру, не було" [2]. На відміну від Цзяна 
Веня, якому після фільму "Дияволи на порозі" 5 років 
забороняли знімати. 

У фільмі "Маленькі червоні квіти" (2006) йдеться про 
дітей від 3-х до 6 років та дитячий садок, де вони пере-
бувають. Режисер підкреслив нівеляцію індивідуально-
сті та колективістську систему виховання, яка ще збері-
гається у КНР. У 2012 році Чжан Юань зняв кінодраму 
"Пекінські фільми".  

Якщо спробувати прослідкувати особливості процесу 
розвитку китайського кінематографу, то варто зазначити 
кардинальні зміни, що настали у мистецтві кіно останні-
ми десятиліттями. Позбувшись обмежень, що їх накла-
дала політика Мао Цзедуна на китайське мистецтво 
ХХ століття у цілому та на кінематограф зокрема, митці 
отримали можливість більш вільного та розмаїтого ви-
словлення як за змістом власних творів, так і за формою. 

Хочемо долучити міркування щодо особливостей 
китайського кіно. Як зазначає у дипломній роботі "Вза-
ємовпливи європейської та азійської зображувальних 
традицій на прикладах знакових фільмів останніх років" 
випускниця операторського відділення МШК Тетяна 
Колядко: "Хоча кінематограф Китаю з візуальної точки 
зору використовує ті ж структурні побудови, що і кіно у 
всьому світі, можна виокремити особливості зображу-
вальних стратегій саме китайських кінострічок. У пер-
шу чергу – це переосмислення європейської та амери-
канської традиції вбік посилення естетизації кадру і 
"концентрації" драматургічного змісту, закладеного у 
тому чи іншому зображувальному рішенні. Утім, з 
огляду на композицію та монтаж більшість візуальних 
стратегій китайських кінематографістів опирається на 
універсальні всесвітні принципи, вони переробляють, 
деталізують та посилюють їх протягом кількох десяти-
літь розвитку кіно Китаю. 

 Наприклад, китайські фільми мають довші за про-
довженістю плани, ніж аналітичні монтажні склейки з 
рухом та збільшенням, також порівняно статична каме-
ра – теж характерна ознака китайського кіно. Підкрес-
лимо, що китайський стиль формувався під впливом 
традиційного живопису сувоїв, отже, кадр у китайському 
кіно є розтягнутий, зумисно "порожній" й тому менш 
"антропоморфний" та більш поетичний" [5].  

Таким чином, якщо "п'ята генерація" кінорежисерів 
Китаю спочатку прагнула передати події та трагедії ча-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 75 ~ 

 

 

сів Культурної революції, то з плином часу вони перей-
шли до інших тем та жанрів. Режисери "шостої генера-
ції" звернулися до соціальних проблем, місцем дії у 
їхніх стрічках є невідомий Китай – невеличкі поселення 
або міста, а сюжети мають відношення до молоді, пси-
хологічних проблеми перехідного періоду реформ, роз-
губленості маленької людини перед державною маши-
ною та глобальними змінами. Їх цікавить повсякденна 
реальність китайського міського життя, соціуму, про-
блеми, які взаємопов'язані з швидкою модернізацією та 
розшаруванням суспільства.  

Також варто додати, що специфікою візуального ря-
ду китайських кінострічок є прагнення естетизації кадру 
і концентрації драматургічного змісту, закладеного у 
тому чи іншому зображувальному елементі. 

Сучасний світ прагне бути світом без кордонів, при-
наймні прогресивна частина людства. Без сумніву, такі 
тенденції не можуть пройти непоміченими для розвитку 
культури, котра поступово стає універсальною, уніфіко-
ваною, і дедалі складніше визначити специфічні риси 
мистецтва кожної країни окремо. Звісно, це у значній 
мірі стосується і Кореї.  

У дисертації В. М. Маркова "Мистецтво Республіки 
Корея другої половини ХХ століття" (М., 2003 р.) йдеть-
ся про шлях Кореї у ХХ столітті, яка звільняється від  
35-річної колоніальної залежності у 1945-му, створює 
нову державу у 1948-му, переживає громадянську війну 
у 1950‒1953 роках та квітневу революцію у 1960-му, 
здійснює прорив до нових технологій у 1970‒1990-х, 
успішно модернізуючи життя та переробляючи досяг-
нення й практичний досвід світової художньої культури. 
Коли країна вийшла на шлях модернізації та кардина-
льної зміни устрою суспільства, практично єдиним ре-
сурсом, що його мала молода республіка, були люди – 
працелюбні, дисципліновані, звичні до важких умов та 
водночас – допитливі й жадібні до знань й, найголовні-
ше, здатні спиратися на власні духовні традиції. 

У дусі новаторських течій мистецтва працюють ху-
дожники Нам Гван, Лі Санпом, Пен Квансік, Пак Сутин, 
Ю Єнгук, Лі Джунсон. Західні впливи виявлялися в 
абстрактному імпресіонізмі (інформель), шляхом яко-
го пройшли Кім Хвангі, Пак Нехьон, Пак Субо, 
Кім Чхонйоль. Митці Со Чжонсан, Сін Чженам, Лі Суннам 
працюють у найрізноманітніших напрямках, від дадаїз-
му до гіперреалізму. 

Представники корейського сучасного мистецтва 
скульптури – Кім Гьонсин, Кім Йонхак, Чон Санбом, 
Квон Чжінгю, Мун Сін, Чхве Чжонтхе, Хан Егю, Пак Чунбе, 
Чхон Гівон, Кім Чойон, Пак Сувон, Сон Ільсан, 
Ян Йонбан, Лім Чонбе. Загальні тенденції у корейській 
сучасній скульптурі, на думку В. Маркова, такі: переоці-
нка нових форм відповідно до національного духу, ду-
ховність змісту твору та традиційні архетипи, створення 
нових форм, що виникають у процесі синтезу західної 
та східної скульптури. 

 Синтезують національні риси та європейський жи-
вопис Кім Гічхан, Пак Нехьон. Знайдено місце і для 
традиційних мистецьких шкіл: живопис сансухва (гори – 
води), хвачжохва (квіти – птахи), жанр портрета, а та-
кож живописна методика хва (простий малюнок) та му-
ніхва (розмиви тушшю) продовжують існування у сучас-
ному мистецтві Південної Кореї. 

Загальні тенденції розвитку корейського живопи-
су, на думку В. Маркова, такі: орієнтація на західні 
школи живопису, пов'язані з новаторськими течіями, 
орієнтація на розвиток традиційних методів, інтегра-
ція західної та східної шкіл. 

Представлені у корейському мистецтві новітні види су-
часної творчості: інсталяції, енвайронмент, перформінг, 

відеоарт, віртуальне мистецтво. В інсталяції та відеоарті 
пропонують власний погляд на світ Хан Йончжин, Лі Сун-
тек, Чхве Чжеун, Кан Ікчжун, Чхон Сучон. Варто додати, 
що ставлення до природи у корейського народу надзви-
чайно шанобливе, тому нові види мистецтва, що опано-
вують простір, виникають і користуються популярністю. Це 
згаданий вже енвайронмент та геореалізм. 

Популярним у Кореї є Пек Намчжун, засновник ві-
деомистецтва. Неординарний майстер, що вдало син-
тезує традиції східного мислення та високотехнологічні 
досягнення електроніки у своїй творчості, відомий і за 
межами Кореї. Загалом, арт-відео, цифровим техноло-
гіям, віртуальному світові як важливим гілкам сучасного 
мистецтва належить важлива роль у розвитку корейсь-
кого мистецтва у цілому.  

Спогади про насилля та знущання над корейськими 
жінками під час японської окупації викликають у бага-
тьох митців бажання висловити своє невдоволення та 
біль, що травмує душу. Більш того, зростає кількість 
витворів мистецтва, створених саме жінками. Таким 
чином з'являється мистецька течія WOMAD, що підкре-
слює більшу мобільність жінки та вільне висловлення її 
внутрішнього світу. Корейська сучасна дівчина відрізня-
ється від дівчат попередніх поколінь – освіта та певна 
внутрішня свобода надає більше можливостей для са-
мореалізації, і у мистецтві відбивається ця тенденція. 

Корейське мистецтво сучасності доводить, що нау-
ково-технічна революція та домінуюча авангардна 
складова масової культури у цілому не можуть витісни-
ти остаточно традиційну художню творчість. Також ва-
жливою для сучасних корейських митців та публіки є 
активація цілісного світобачення з його доаналітичним 
образним сприйняттям дійсності, здатністю споглядан-
ня як важливої форми духовної діяльності. Так, корей-
ський маляр Лі Кванха поєднує геометричну абстракцію 
та класичне корейське мистецтво, синтезуючи абстрак-
тну конструкцію та фактурність живопису у дусі тради-
ційного для кераміки рельєфного ліплення або відпові-
дної символіки – журавель, гори, квітка лотосу, бамбук 
або качка-мандаринка як символ кохання.  

Корейський митець Джі Йонгхо створює зображення 
фантастичних та реальних тварин зі шматочків автомо-
більних шин. Він розробив унікальну техніку, яка дозво-
ляє так природно передавати рух. Виставки його відбу-
ваються з 2004 року, а вчився він у Сеулі та Нью-Йорку. 
Свої роботи він зве "мутантами", пояснюючи, що гума 
виробляється з природного соку рослин (каучуку) білого 
кольору, а у процесі виробництва колір змінюється на 
чорний. Його ж творчість дозволяє мутацію убік прекра-
сного. Метою робіт Джі Йонгхо було прагнення привер-
нути увагу суспільства до надмірного захоплення ген-
ною інженерією та погіршення екології, але зацікавили-
ся його творчістю якраз компанії – виробники автошин у 
якості нестандартної реклами. Скажімо, його гумову 
акулу на аукціоні було продано за 145 000 $. 

Вражаючими для глядача є скульптури південноко-
рейського митця Чоя Ксоанга, що їх створено з поліме-
рної глини, яка дозволяє передати обличчя або частини 
тіла людини із жахаючою схожістю. Найвідомішим є 
цикл, який помилково у російськомовній критиці потрак-
тували як відтворення проблем населення Північної 
Кореї. Кожна зі скульптур є гіперреалістичною версією 
людини, у якої або тільки очі є на обличчі, або тільки 
рот чи вуха, або перебільшено великі руки. Насправді 
митець назвав цю серію "Аспергер", як існуючий та опи-
саний педіатром Гансом Аспергером синдром у дітей, 
що виявляється у порушенні розвитку соціальної взає-
модії та стереотипному репертуарі зацікавленостей та 
занять. Так скульптор вирішив передати за допомогою 



~ 76 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

мистецтва обмеженість деяких представників людства, 
що не обов'язково викликана синдромом.  

Південнокорейський мистецтвознавець Гі Сонхе за-
значив, що хоча робота Чоя викликає наше захоплення з 
його надзвичайно реалістичною манерою, вона іноді може 
здаватися песимістичною, тому що певні аспекти нашого 
життя і часу продемонстровано за допомоги патологічних 
характеристик. Але мистецтво Чоя змушує нас уважніше 
подивитися на нас самих та оточуючий світ.  

У Південній Кореї створено парк Love-land, де з 
2002 р. випускники Сеульського університету пропону-
ють власні скульптури на тему сексуальності, хоча це і 
є явищем, суперечливим для традицій, тому до 18 років 
відвідини парку заборонені, а старшим відвідувачам 
дозволено знаходитися на його території вдень 40 хви-
лин, а ввечері – 50 хвилин. 

У статті "Корейське сучасне мистецтво у світі" про-
фесор університету у Андонзі, арт-критик Сео Сонг за-
значає: "Участь Кореї у мистецьких виставках неухиль-
но зростає. Хоча жодна країна не може повністю звіль-
нитися від наслідків глобальної економічної кризи, ко-
рейські художники демонструють гарні результати в 
художніх виставках по всьому світу. У 2010 році 24 віт-
чизняних галереї взяли участь у 10 зарубіжних художніх 
виставках, показавши світові прогрес у корейському 
сучасному мистецтві. Корейський міжнародний арт-
ярмарок (КМФР) відбувся у Сеулі, претендуючи на про-
відні позиції в Азії аналогічно таким заходам в Мельбу-
рні, Гонконзі, Шанхаї, Tайбеї та Сингапурі. Збір матері-
алів, які розкидані по всьому світу, є вражаючим досяг-
ненням, їх було занесено у цифрову базу даних, яка 
дає уявлення про корейських митців, що беруть участь 
у зарубіжних виставках. Подібно до того, як країна 
здивувала світ рівнем її інформаційних технологій, 
Корея дивує ще і значним прогресом у мистецтві. Але 
це моє переконання, що корейське мистецтво ще не-
дооцінюється в порівнянні з мистецтвом сусідніх країн, 
в основному за рахунок відсутності інформації. Корей-
ське мистецтво має потенціал, щоб рости набагато 
вище на міжнародній арені" [16].  

Отже, можна відзначити, що корейське сучасне мис-
тецтво є вельми розмаїтим як за формою, так і за сен-
сом, що його бере до уваги митець, працюючи над тим 
чи іншим твором.  

Велику увагу приділяють сучасні митці синтезу нова-
торських течій та орієнтації на розвиток традиційних ме-
тодів, фактично демонструючи інтеграцію західної та 
східної шкіл. Дивуючи світ науково-технічним прогресом 
та неперевершеними прикладами розвитку будівництва 
машин й електронних пристроїв, корейське сучасне мис-
тецтво дає високотехнологічним досягненням електроні-
ки значний масштаб. Загалом, як уже зазначалося, арт-
відео, цифровим технологіям та віртуальному світові як 
важливим гілкам сучасного мистецтва належить важлива 
роль у розвитку корейського мистецтва у цілому.  

Корейське мистецтво сучасності доводить, що нау-
ково-технічна революція та домінуюча авангардна 
складова масової культури у цілому не можуть витісни-
ти остаточно традиційну художню творчість. Якщо бі-
льшість мистецьких творів сучасності прагнуть підкрес-
лити власну неприналежність до певної країни або на-
роду, маючи на меті виявити загальнолюдські ідеї та 
програми, безперечно, є митці, які зумисно підкреслю-
ють власну причетність до культури країни, де народи-
лися. Одною з характерних рис сучасного корейського 
мистецтва є демонстрація у творчості приналежності до 
культури рідної країни. Перш за все, це вплив традицій 
конфуціанства, буддизму разом з болючими спогадами 
війни та довготривалої колонізації Японією. Можна від-

значити простоту, впорядкованість, гармонію кольорів 
та форм як невід'ємні риси корейського сучасного мис-
тецтва, але сьогодення додає виявлення індивідуаль-
ності митця, що полягає у нестандартних мистецьких 
формах. Прагнення перейти від традиційно-
умоглядного, споглядального сприйняття глядачем арт-
об'єкта до емоційного впливу можна також зазначити як 
новітню рису корейського пластичного мистецтва. 

Мистецтво Північної Кореї, у свою чергу, має певні 
відмінності від розглянутого вище південнокорейського. 
Протягом правління Кім Ир Сена на Півночі живопис 
був дозволений тільки у соціалістично-реалістичному 
дусі, також активно розвивався друк пропагандистських 
плакатів. Свого часу Кім Ир Сен у патріотичному мані-
фесті "Три хартії об'єднання Батьківщини" затаврував 
усе західне мистецтво разом із радянським. Принципи, 
що їх беруть до уваги сучасні митці Північної Кореї, ма-
ло чим відрізняються від попереднього часу.  

Для подальшого розвитку видів та жанрів північно-
корейського мистецтва було створено творче об'єднан-
ня "Мансуде" – фактично великий завод для виробниц-
тва мистецьких творів, який розташовано на величезній 
території у Пхеньяні. Праця митців ґрунтується на 
принципі колективізму: цех вишивальниць картин (у 
якому працюють 170 майстринь), цех корейського жи-
вопису (скоріше, графіки), цех монументального живо-
пису, мозаїки, олійного живопису тощо. Талановитих 
творчих осіб для "заводу мистецтв" відбирають за до-
помогою спеціальної комісії, яка складається із заслу-
жених та народних діячів мистецтв КНДР.  

Через замкненість системи, характерної для Північ-
ної Кореї у цілому, характеризувати тенденції мистецт-
ва доволі важко. Завдяки статтям російських мистецт-
вознавців та їхнім фото корейських мистецьких творів, 
що їх було демонстровано на виставці під назвою "І під 
льодом тече вода" у Москві у 2012 році, можна зробити 
певні висновки. Технічна досконалість творів – як виши-
тих картин, так і намальованих – вражає, тематика – 
краєвиди Північної Кореї, квіти та традиційна для соц-
реалізму доби Радянського Союзу. 

Як свого часу для Радянського Союзу, так і для Пів-
нічної Кореї найважливішим з мистецтв є мистецтво 
кіно. Тенденції абсолютно відповідні – пропаганда куль-
ту особи керманича й героїчна боротьба корейського 
народу за комуністичні ідеали та щасливе майбутнє, 
яке не настає уже для кількох поколінь. 

Нагадаємо, що режисеру-документалісту Віталію 
Манському було дозволено зняти кінострічку на тери-
торії Північної Кореї. Назва кінофільму – "У променях 
сонця", 2016 рік. 

Традиційна культура Кореї формувалася під впли-
вом трьох віровчень. Конфуціанство надало чіткий мо-
ральний кодекс, розумну регламентацію поведінки, бу-
ддизм – шанс стражденним пережити містичний досвід 
– сьогочасна відповідь на метафізичні пошуки індивіда. 
Шаманізм – сукупність спонтанних технік екстазу – взяв 
посередництво у контакті з темним боком реальності, 
мав справу із практичною магією, з ірраціональними 
духами підсвідомості. Безперечно, еволюція від тради-
ції до сучасності характеризується у кіномистецтві Ко-
реї певними новаторськими тенденціями. 

 Велика кількість кінострічок, що знімаються у Кореї, 
фактично поділяється на два напрямки – кіно для жінок 
(мелодрами) й для чоловіків (пригодницьке). У відсот-
ковому співвідношенні гостросюжетні та жалісні кінофі-
льми змінювали позиції – залежно від еволюції смаків, 
соціальних змін та вікового складу глядацької аудиторії. 
Чоловіче кіно на перетині тисячоліть стає скоріш приз-
наченим для підлітків, жіноче – орієнтоване на дівчат, 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 77 ~ 

 

 

які ще не узяли шлюб. Мелодрама для старших дам 
оперувала перипетіями родинних стосунків, але протя-
гом часу аудиторія стає молодшою, тому цей жанр тра-
нсформується у романтичну комедію про кохання у 
юнацькому віці. Цікаво, що сучасні молоді дівчата у 
Кореї вирізняються рисами, непритаманними їхнім ста-
ршим співвітчизницям. 

Процес тісного знайомства з корейськими, китайсь-
кими та японськими кінострічками викликає роздуми 
про серйозні розбіжності в етнічному психотипі далеко-
східних народів. Відчутна несхожість еталонних харак-
терів. Як зазначає у статті "Насильство як спосіб кому-
нікації. Сучасне корейське кіно" [1] С. Анашкін: "У Китаї 
ядро узагальненого образу – хоч селянина, хоч чинов-
ника або торговця – формують цінності виваженого 
прагматизму. Герой японського кіно – персонаж, що 
опирається усіляким негараздам. Йому властиві підліт-
кові, по суті, програми – орієнтація на піднесений ли-
царський романтизм, і як наслідок, – естетизація абст-
рактного героїзму, суїцидальних ігор, мазохістська на-
солода стражданням та власною приреченістю. 

 У південнокорейских картинах культ маскулінності 
висловлено набагато слабше, суб'єктом активної дії 
часто є персонаж жіночої статі – мати або дружина ге-
роя. Жінки і зав'язують, і розрубають фабульні вузли. 
Чоловіки ж підсвідомо чекають від них вольових рішень 
та доленосних вчинків. Самопожертва – прагматична, 
зачарування смертю чуже корейцям. Якщо герой кіно-
стрічки змушений вдаватися до самопожертви, він ро-
бить це в ім'я реальної мети або людини, уникаючи 
прославляння моральних абстракцій". 

Архетип позитивної героїні корейський кінематограф 
запозичив з анонімного твору – "Повісті про вірну Чхун 
Хян" (датується XIX століттям) і численних її фольклор-
них перероблень. У сюжеті бере гору конфуціанський 
ідеал доброчесної жінки, кохання якої виявляється у 
відданому та беззастережному служінні обраному чо-
ловікові. Та у 60-х роках кінострічки стають іншими по 
відношенню до характеристик головної героїні. Після 
війни багатьом жінкам треба було самотужки – удови-
цям або солдатським матерям-одиначкам – заробляти 
на життя та годувати дітей. Емансипація йшла всупереч 
патріархальним моральним установам, тому у корейсь-
кому кіно цей соціальний феномен інтерпретувався 
різним чином: образ незалежної жінки набував то пози-
тивних, то негативних характеристик. 

"Тип розпався на два амплуа, і обидва вони не зни-
кли з екрану й у наші дні. Тепер мало кого дивують ві-
льні стосунки або громадянський шлюб. Жінка у новому 
корейському кіно є у двох іпостасях – як об'єкт жадання 
для представників протилежної статі і як активно дію-
чий суб'єкт, що самостійно визначає власну лінію пове-
дінки… Особливості фільмів останнього десятиліття – в 
актуалізації декадентського міфу про фатальну жіноч-
ність… Вірогідно, у феміністській концепції героїнь від-
билися далекі відголоски архаїчних практик екстазу. 
Відомо, що у корейському шаманстві завжди домінува-
ла слабка стать. Сильні духи вселяються саме у жінок", 
– зазначає С. Анашкін у статті "Насильство як спосіб 
комунікації. Сучасне корейське кіно" [1]. 

Треба зауважити, що для сучасного жіноцтва у Ко-
реї відкрилися нові можливості і слабка стать навіть 
бере реванш – час від часу у пресі з'являються відомо-
сті про випадки побиття чоловіків жінками. С. Анашкін 
вважає, що це є певною сублімацією для жінок, які у 
давні часи могли знущатися над підлеглими – служни-
цями, конкубінами тощо. Саме про такі події йдеться у 
костюмній драмі Ім Квон Тхека "Сурогатна мати" (1987).  

Кіно для чоловічої глядацької аудиторії також за-
знало змін останніми роками. Якщо раніше у кіностріч-
ках корейських митців віталася у першу чергу підкрес-
лена брутальність, то зараз на часі синтез сентимента-
льності та суворості у таких жанрах, як гангстерські 
драми і навіть фільми жахів. 

Змінюються пріоритети морального вибору, харак-
терні для героїв гангстерських фільмів: якщо у 60-х ро-
ках злочинна група виглядала єдиною родиною, то у  
90-х та пізніше ця група схожа на тоталітарну корпора-
цію. Очільник її – людина егоцентрична, прагне всеохо-
плюючої влади та грошей, і у протистояння з ним всту-
пає одинак-месник, для якого право особистого вибору, 
людська гідність, протиборство зі злом стають пріори-
тетними ("Гіркота та солодкість життя", 2005, режисер 
Кім Чіун, або "Брудний карнавал", 2006, режисер Ю Ха). 

Сплески агресії – на думку С. Анашкіна – вагомий 
елемент кіно пригодницьких жанрів, яке знімається у 
Кореї останнє десятиліття. Насильство інтегровано у 
концепт фільмів активної дії. Такими можуть бути лока-
льні переробки американських вестернів, давніх легенд 
про непереможних воїнів, комедії про кримінальні події, 
бандитські драми, кінострічки про фантастичні події: 
катастрофи, вторгнення чужорідних істот тощо. 

"Тип амбівалентних героїв ‒ гарні хлопці з руками у 
крові – позначився у ранніх кінострічках Кім Кідука. Як 
самоук, режисер вибудовував власний творчий імідж. 
Фабули його фільмів ("Крокодил", "Острів", "Поганий 
хлопець") базувалися на сюжетних схемах кримінальної 
драми, а центральними персонажами були бандити й 
жінки легкої поведінки… Та Кім Кідук наділяв маргіналів 
позитивними характеристиками – силою почуття, вмін-
ням кохати обранця щиро й віддано. Парадокс полягав 
у тому, що засобом для виявлення чистих емоцій ста-
вали акти насильства… Інколи герої спрямовували аг-
ресію на самих себе – різали плоть, трансформуючи 
душевні страждання у фізичні" [1].  

Варто додати, що тема каліцтва й насильства як за-
собу знайти власний шлях для героїв кінофільмів Кім 
Кідука не преривається й дотепер. Так, у стрічці "Пієта" 
(2012) сюжет сформовано саме довкола фізичного на-
сильства. Зазначимо, щасливим виключенням у філь-
мографії режисера є кінострічка "Порожній будинок, або 
Ключка №3" (2004). Це неймовірно романтичне, прак-
тично німе кіно із сюрреалістичною атмосферою. І, без-
перечно, неочікуваним для глядачів став фільм-сповідь 
Кім Кідука "Аріран" (2011).  

Трагедія Кореї, розділеної навпіл, не може не хви-
лювати кіномитців. Якщо у попередні десятиріччя у пів-
деннокорейському кінематографі культивували образ 
ворога-північнокорейця (шпигун, убивця тощо), то у  
90-х роках відбулася певна трансформація. Жителі Пів-
нічної Кореї перетворилися на молодших нерозумних 
братів. Так, у фільмах "Дикі звірі" Кім Кідука, "Корейсь-
кий півострів" Кан Усока з'являються представники Пів-
нічної Кореї, яких не презентують запеклими ворогами. 

У передмові американського професора Адама Хар-
тцела до книги Хіанджін Лі "Сучасне корейське кіно – 
ідентичність, культура, політика" йдеться, поміж іншим, 
і про сучасний стан речей у кінематографі Північної та 
Південної Кореї. Для наочності беруться до прикладу 
дві кінострічки південнокорейських режисерів – "Ширі" 
Кан Джегю та "JSA" Пан Чханука. Якщо перший фільм 
присвячений боротьбі південнокорейських сил безпеки 
із бойовиками з Північної Кореї, які мають здійснити 
терористичну операцію, то другий фільм дає картину 
вірогідного глобального конфлікту між обома Кореями 
через постріли в Об'єднаній зоні безпеки. 



~ 78 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Ось що зазначає Адам Хартцел: «"Ширі" (1999) був 
фільмом у стилі американських блокбастерів, опираю-
чись на конфлікт у Південній та Північній Кореї. На-
ступного року вийшов фільм "JSA (Об'єднана зона 
безпеки)" (2000), присвячений тій самій темі, і обидві 
кінострічки мали величезний касовий успіх… Лі заве-
ршує свою книгу, повторюючи розбіжності у зображен-
ні життя між двома Кореями, але дає посилання на 
конфуціанські цінності, які можуть посприяти нівелю-
ванню конфлікту у майбутньому» [14]. 

У статті І. Сукманова "Математичний імпресіонізм" 
йдеться про деякі тенденції у сучасному корейському 
кінематографі. На думку автора статті, фільми корей-
ського кінорежисера Хон Сансу гранично прості і про-
зорі, й водночас їхня «"формалістична" одноманітність 
виявляє чуттєвість, що дає невимовну насолоду гля-
дачеві. Задоволення здебільшого раціональне та умо-
глядне – ви насолоджуєтеся простим відпрацьованим 
прийомом, за допомогою якого автор збуджує у Вас 
зацікавленість банальностями повсякденного життя» 
[13]. Хон Сансу не експортує східну екзотику, до пев-
ного часу його твори були у затінку кінострічок Вонга 
Карвая. Прекрасним прикладом сучасного корейського 
кіно є його фільм "Ха-ха-ха" (2010). 

Кан Усук – корейський Спілберг, а його кінострічка 
"Сільмідо" нагадує "Врятувати рядового Райана" або, 
скоріше, "Брудну дюжину". 

Пак Чанвук – один з найвідоміших режисерів Кореї. 
"Олдбой" (2003), "Співчуття пану Помста" (2002) та 
"Співчуття пані Помста" (2004) – трилогія про помсту, 
де всі бажають помстися один одному.  

Пон Чжунхо ‒ корейський режисер, автор блокбас-
теру "Господар", який мав великий успіх на батьківщині 
та за її межами. "Спогади про вбивство" (2003) ‒ детек-
тивний трилер, який вважають кращим після "Олдбоя". 

Кім Чжіун почав з чорної комедії "Тиха родина". 
Останній фільм – трилер "Я бачив диявола". "Історія 
двох сестер" (2003) – фільм жахів, створений на кшталт 
складної та вражаючої конструкції, яка примушує гля-
дача добряче працювати мізками під час перегляду. 

Лі Чжунік спеціалізується на історичних картинах, 
екзотичну середньовічну візуальність використовує у 
дусі місцевого класика Ім Квон Тхека. "Король та Бла-
зень" (2005) – найкасовіший фільм, історія XV ст. про 
комедіанта, у якого закохується король. 

На Хонджин ‒ послідовник старших режисерів, які 
зняли "Олдбой" і "Спогади про вбивство" та на початку 
2000-х вважалися "новою хвилею". На сьогодні Пак і 
Пон – метри-класики. На Хонджин зняв фільми "Перес-
лідувач" (2008) – кримінальний сюжет про пошуки мані-
яка, та "Жовте море".  

Лі Чхандон знімає складні для пересічного глядача 
фільми про людей у боротьбі зі зовнішніми обставинами 
та внутрішніми фрустраціями. Такою є стрічка "Поезія" 
(2010). Лі Чхандон отримав прекрасну освіту й два роки 
був міністром культури. За його каденції було збережено 
квоту на імпортні фільми у прокаті, яка була встановлена 
за 30 років до того. На сьогодні квоту скасували, але на 
індустрію корейського кіно це не вплинуло. 

Юн Чжон Бін. Його кінострічка "Гангстер без імені" 
(2012) створена нібито про мафію. Уважний глядач по-
мітить у фільмі цитати зі стрічок Скорсезе і Копполи, 
але автор, якому ще 33 роки, зняв стрічку не про осіб, 
не про мафію, а про те, як нездара, користуючись скла-
дними людськими стосунками, робить кар'єру у кримі-
нальному суспільстві. 

Корейські дорами – загальна назва для телевізійних 
серіалів корейською мовою. Їх відокремлюють від аме-
риканських телевізійних шоу та мильних опер, оскільки 

вони мають ряд відмінностей. Сьогодні дорами популя-
рні не лише в Кореї, а й в усьому світі. 

Корейські телесеріали знімають, користуючись сце-
наріями з розмаїтою тематикою та форматами. Зазви-
чай у корейській дорамі йдеться про кохання, стосунки 
батьків та дітей або і про те, і про інше одразу. Корей-
ські телесеріали інколи перебільшують та занадто дра-
матизують сюжет, що, безсумнівно, і надає їм своєрід-
ного "шарму", оскільки так виявлено важливу рису мен-
талітету корейців – в корейському суспільстві страж-
дання є важливою частиною життя, адже історично ко-
рейці пережили безліч труднощів. 

Телесеріали на історичну тематику розповідають про 
події при королівському дворі або дворянство, де шляхе-
тні та непохитні чоловіки стають жертвами всесильного 
кохання, але бути із коханими вони не можуть через со-
ціальні причини. Кохання "бідної" та "багатого" чи "арис-
тократа" та "селянки" (або навпаки) досить популярне у 
корейських дорамах; як правило, чим більше страждання 
у телесеріалі, тим більше глядачів він приваблює. 

Інші ж телесеріали розповідають про сучасність, але 
що цікаво, колізії залишаються ті самі – нерозділене 
кохання, суворі батьки і неслухняні діти тощо, зміню-
ється лише час оповіді. При цьому прихильники цих 
серіалів – молоді люди.  

У корейській сучасній культурі серіали є важливою 
складовою з кількох причин. По-перше, враховуючи їх 
популярність, кіноіндустрія є прибутковою та щедро 
фінансується корейським урядом. По-друге, корейці – 
досить патріотична нація, тому власні серіали вони 
просто обожнюють; по-третє, серіали власного вироб-
ництва чи не найкраще відображають особливості ку-
льтури, поведінки, сприйняття кохання. Оскільки чима-
ло американських телешоу заперечують культурні рам-
ки виховання корейців – тому корейські серіали так по-
пулярні серед корейців будь-якого віку; і, нарешті, сері-
али показують сучасні тенденції життя корейців, все, 
що турбує націю чи викликає захоплення, – з'явиться у 
корейській дорамі. Це стосується і моди, стилю – акто-
ри є ідеалом краси для корейців. 

Отже, можемо зазначити, що сучасне корейське кіно 
поділяється на два напрямки: кіно для жінок – мело-
драми, й для чоловіків – пригодницьке. На сьогодні при-
годницький жанр орієнтований переважно на підлітків, а 
жанр мелодрами трансформувався з проблем, цікавих 
жіноцтву середнього покоління, вбік молодіжної ауди-
торії, тому скоріше наблизився до романтичної комедії.  

Творчість кінорежисерів, таких як Кім Кідук, відкри-
ває глядачеві складність та неоднозначність вчинків і 
характерів героїв, відверті сцени, каліцтво й насильст-
во, якими сповнені його кінострічки, шокують. Та метою 
режисера є прагнення відшукати найпотаємніші куточки 
людської душі і через виразні візуальні образи виявити 
таємниці людського буття.  

Трагедія Кореї, розділеної навпіл, не може не хви-
лювати кіномитців, останніми роками відбулися зміни 
південнокорейської позиції у виявленні ставлення до 
жителів Північної Кореї. Якщо у попередні десятиріччя у 
південнокорейському кінематографі культивували об-
раз ворога: північнокореєць міг бути або шпигуном, або 
вбивцею, то тепер жителі Північної Кореї сприймаються 
й презентуються у кінострічках інакше, не уособлюючи 
виключно негативні риси. 

У корейській сучасній культурі серіали-дорами є 
важливою складовою, яка відбиває характерні риси 
телеаудиторії, такі як ставлення до традиційної спад-
щини, особливості стосунків – як у родині, так і у соці-
умі. Дорами надзвичайно популярні як у Кореї, так і за 
її межами, існують як історичні, так і сучасні теми та 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 79 ~ 

 

 

сюжети, розмаїття яких задовольняє смаки представ-
ників будь-якого віку.  

Сучасне пластичне мистецтво Японії посідає почес-
не місце серед азійських країн, чия культура цікавить 
шанувальників у інших країнах світу. Так, наприклад, 
Литко Ікемура, яка понад 20 років живе у Німеччині, 
поєднує у творчості японські традиції та європейський 
мистецький космос, висловлює мистецьку позицію у 
питанні про співвідношення людини і природи. 

Метр сучасного японського авангарду Шьоджьо 
Шімамото  є представником творчої групи "Гутай", яка 
у 50-х роках ХХ століття змінювала мистецтво власної 
країни, долучаючи нові виявлення і форми, зокрема 
"happening" та "action painting", де важливий не кінце-
вий результат, а процес творення. Музей сучасного 
мистецтва у Лос-Анджелесі після грандіозної виставки 
визнав Шімамото одним з найвидатніших митців 
ХХ століття, разом з Джексоном Поллоком, Луціо Фон-
тана та Джоном Кейджем. 

Шімамото працював разом з Йоко Оно, Девідом 
Боуї, а тепер у співпраці з конструктором атомної бом-
би, що її було кинуто на Хірошіму у 1945 році, Беном 
Портером працює над творенням живої картини. Вона 
буде формуватися протягом 100 років – один приват-
ний порт у Японії подарував їм місце та встановив під-
йомний кран, з якого раз на рік художник та конструктор 
скидають бомби з фарбою. "Через сто років ми отрима-
ємо величезну картину-символ, картину-метафору, кар-
тину-пам'ять", – зазначає Сімамото. 

Термін "Superflat" винайшов японський митець Та-
каші Муракамі для пояснення нової візуальної мови, що 
нею наразі активно користуються молоді художники на 
чолі з ним. Він вважає, що для реалій японського ма-
люнку й живопису важливим є відчуття площини, на 
відміну від західного мистецтва. Муракамі працює як 
художник, скульптор та дизайнер, створюючи різнома-
нітні версії техно-кічу та користуючись зображеннями 
елементів персонажів манга та аніме. Щоправда, тра-
гедія на Фукушимі  не залишила Такаші Муракамі бай-
дужим – він узявся за цикл "Архати", глибина і дидакти-
ка якого легко сприймаються через яскраве колористи-
чне й незвичне лінеарне рішення.  

Серед учнів вищезгаданого митця варто відзначи-
ти Казукі Умезаву, котрий створює цифрову візуалі-
зацію аніме-персонажів, користуючись різнофактур-
ними зображеннями. Надзвичайно розмаїті твори 
художника вражають сяючою абстракцією та відо-
браженням предметного світу. 

У різних техніках, практиках та напрямках сучасного 
мистецтва працюють Кохей Сано, Масаші Хатторі, Мо-
тохіро Хонда, Коудзі Моріоко, Йошінорі Андо, Ю Хана-
буша, Томоко Мікамі, Наойя Тераяма, Такахіро Ішії та 
багато інших талановитих митців.  

Мотохіко Одані – скульптор, матеріалом для влас-
них робіт обрав сталь, армований пластик та парафін. 
У його скульптурах, фото- і відеотворах змішано люди-
ну, тварину й футуристичну анатомію. Пошуки фізичної 
та духовної досконалості, межі реальності та міфології 
надають концептуальним творам Мотохіто Одані скру-
пульозності й водночас відчуття руху. Автор скульптур 
зазначає, що прагне передати у статичних скульптурах 
динаміку, швидкість та перевтілення, надихаючись тво-
рчістю Умберто Боччоні.  

Авангардна японська мисткиня Яйої Кусама наро-
дилася у 1929 році, але її вік не стає на заваді у ство-
ренні об'єктів сучасного мистецтва. Її твори широкові-
домі та популярні як у Японії, так і поза її межами. Го-
ловним мотивом є малюнки "у горошок", якими вкрито 
інсталяції, колажі, картини й незвичні скульптури Яйої 

Кусами. Різнокольоровий "горошок" став візитівкою 
японської мисткині. 

Японський художник Teппеї Канеодзі здатний перет-
ворити банальний вжитковий предмет на твір мистецтва. 
Його скульптури та інсталяції – це художні еклектичні 
структури найрізноманітніших і химерних форм, які скла-
даються зі звичайних предметів повсякденного викорис-
тання – іграшок, пластикових пляшок, карт, ножиць, гілок, 
дерев'яних виробів, посуду, журнальних вирізок. Найчас-
тіше автор користується технікою колажу. Це дає можли-
вість підкреслювати різнофактурними матеріалами вира-
зність певної форми, що її задумав митець.  

Відома японська художниця Тіхару Сіота створює не-
звичні інсталяції, обов'язковою складовою яких є викори-
стання ниток, через що її роботи нагадують павутиння. 
Одна з її робіт зветься "Ключ, для якого було потрібно 
50 000 ключів, сотні мотків червоної пряжі і два старі чо-
вни". Художній задум полягає в тому, щоб в черговий раз 
нагадати людям про зв'язок усього сущого, про неперед-
бачувані переплетення людських доль і про важливість 
спогадів, які зберігаються в серці кожного. "Працюючи 
над проектом, мисткиня розмірковувала і про власне 
життя, спогади чужих людей перетиналися з історіями її 
власного. Вона сподівається, що такі ж почуття будуть у 
глядачів, які побачать цю інсталяцію" [10]. 

Можемо зазначити, що японське пластичне мисте-
цтво поєднує автохтонні традиції та європейські мис-
тецькі принципи. Значну увагу приділяють митці пи-
танню співвідношення природи і людини, що відобра-
жено у творчості прихильників синтезу японських тра-
дицій та західного розмаїття форм. Неабияку увагу 
приділяють сучасні митці Японії новітнім технологіям – 
відеоарту, 3D-живопису, інтерактивним інсталяціям та 
інсталяціям-гібридам. 

Споглядальність японського кіно, де акцент зробле-
но на візуальний ряд, а глибинний сенс передається 
художніми образами, свідчить про природний синтез 
синтоїзму та майстерності у творчості більшості япон-
ських кінорежисерів. Разом із споглядальністю японські 
режисери велику увагу приділяють тиші – мовчання 
героїв принципове та змістовне. Це – данина дзен-
буддизму, великій Порожнечі, яка є ґрунтом Всесвіту. 
Також жоден японський фільм не може бути уповні 
японським за відсутності міфологічних алюзій. Кінема-
тографісти Японії зосереджені на відображенні найдрі-
бніших деталей, мінімум візуальних та інших спецефек-
тів – ось їхнє гасло. Звісно, відомі імена метрів японсь-
кого кіно Акіри Куросави та Ясуджіро Озу, тому спробу-
ємо визначити певні тенденції у японській кінематогра-
фії, починаючи з режисерів "нової хвилі". 

Японська "нова хвиля" – рух молодих кінорежисерів, 
що взялися у 60-х роках ХХ століття за незвичні доти 
сюжети – проблеми японської молоді, післявоєнна ат-
мосфера гнітючості, критика тодішніх суспільних реалій. 

Неабияке значення для подальшого розвитку япо-
нського кінематографу з тільки йому притаманними 
рисами мав розвиток "пінку ейга", жанру еротичного 
кіно. Появу цього жанру пов'язують з роботою Сатору 
Кобаяші "Ринок плоті" (1962), але перевершив його 
фільм Седзуна Сузукі "Брама плоті" (1964). Як зазна-
чає російський кінознавець Іван Денісов, "успіх цього 
фільму визначив нові шляхи розвитку кіно. Еротизм, 
який раніше було зведено у японському кіно до міні-
муму, став прийнятним, більше – вигідним. У той же 
час сексуальна відвертість не заважала талановитим 
режисерам використовувати формат еротичного фі-
льму для власних ідей та знахідок… З плином часу 
жанр "пінку ейга" з показу оголених красунь та швид-
ких еротичних сцен перетворився на важливу частину 



~ 80 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

кіноландшафту Японії та допоміг відшліфувати влас-
ний професіоналізм режисерам" [8].  

Представниками "нової хвилі" у японському кіно є 
Нагіша Ошіма, Сьохей Імамура, Сузуки Седзун, Ма-
сахіро Шінода, Йоджі Ямада, Йосісіге Йошіда. 

Седзун Сузукі розвинув власний неповторний сюр-
реалістичний стиль з елементами "чорної комедії", зняв 
фільми "Молодість звіра" (1963), "Татуйоване життя" 
(1965), "Токійський мандрівник" (1966), "Народжений 
вбивати" (1967). 

 Сьохей Імамура – автор фільму "Легенда про На-
райяму" (1983), дія якого відбувається у ХV столітті в 
одному з японських селищ. Побут і деякі сцени вра-
жають, може, навіть важкі для перегляду. Та основна 
тема – батьки, яких у певному віці діти несуть на гору 
Нараяма й лишають там помирати, зачаровує глибин-
ною філософією буддійського ставлення до життя і 
смерті. Кінострічку "Вугор" (1997) Імамура зняв, про-
демонструвавши глядачеві синтез символізму й аске-
зи, провадячи головного героя від скоєння тяжкого 
злочину до прагнення врятувати життя іншій людині. 
Розмови з єдиною істотою, що нею опікувався герой 
стрічки – вугрем, – надають можливість прослідкувати 
еволюцію свідомості людини.  

Нагіса Ошіма – один з метрів японської "нової хвилі" 
‒ західному глядачеві запам'ятався кінострічкою "Імперія 
почуття" (1976). Цей фільм прилучає глядача до кохання, 
яке не має меж ні в чому – ні у стражданні, ні у болю. 
Фінал, безперечно, вражає пересічного глядача. Додамо, 
що на фестивалі у Каннах кінострічку довелося демон-
струвати 13 разів, що є безпрецедентним випадком: та-
кою кількістю глядачів, що прагнули переглянути "Імпе-
рію почуття", не міг похвалитися жоден фільм кінофести-
валю. Зазначимо, цю кінострічку було знято за реальною 
історією, яка сталася у Японії у 30-х роках ХХ століття. 
Фільм "Щасливого Різдва, містер Лоуренс" (1983) варто 
віднести до стрічок, обов'язкових до перегляду. Тема – 
концтабір для військовополонених британців у Японії. 
Жодної жінки – тільки чоловічий акторський склад. Важкі 
для перегляду сцени протягом усієї кінострічки, але фі-
нал компенсує глядачеві душевні страждання. 

Іще одним представником "нової хвилі" був Ма-
сахіро Шінода. Еротику й жорстокість, які присутні у 
його творчості, режисер вважав виміром людського 
буття, хоча у 60-х роках японське кіно було багатим на 
ці дві характерні риси. 

Більше уваги режисера привертали давні часи, він 
знімав фільми про якудзу, самурайські саги. Шедевром 
є його кінострічка "Самогубство закоханих на острові 
Небесних сітей" (1969), у якому співіснують прийоми 
виразності середньовічного лялькового театру (для 
якого драматург Мондзаемон Тікамацу (XVII‒XVIII ст.) 
писав свою п'єсу) і витонченість можливостей сучасно-
го кіно. Фільм "Списоносець Гондза" (1986) отримав 
приз на Берлінале за "видатне художнє рішення". Не 
працює в кінорежисурі з 2003 р. 

Йоджі Ямада, кінорежисер "нової хвилі". Відомим 
Йоджі Ямаду зробив телесеріал "Чоловікові живеться 
важко" (1969‒1995). Головний герой – дивак Тора-сан, 
завжди готовий прийти на допомогу. Донедавна цей 
серіал вважався найдовшим в історії світового кінема-
тографу. Знімав картини у жанрі "сьомін-гекі", де реалі-
стично відтворено життя нижчого й середнього прошар-
ку японського суспільства – "Родина" (1970), "Луна да-
леких гір" (1980). "Самурайська трилогія" (2002‒2006) – 
кіношедеври 70-річного режисера, відзначені новизною 
та неповторним стилем. На честь Ясуджіро Озу зняв 
кінострічку "Токійська родина" (2013), римейк шедевра 

"Токійська повість" (1951). У 2014 році зняв фільм "Ма-
ленький будинок". 

Молоді режисери Японії. Мііке Такаші, знаний на За-
ході, вельми працьовитий митець – на 2008 рік його 
фільмографія нараховувала 78 кінострічок і телесеріа-
лів, а перший фільм вийшов на екрани у 1993 році. 
Фільм жахів "Кінопроба" (1999) дає уявлення про обда-
рування Мііке Такаші – кінострічка спричинила втрату 
свідомості у деяких кінокритиків під час перегляду. Сю-
рреалістична природа кінострічки "Театр жахів якудза: 
Годзу" викликала тепле сприйняття на Каннському фе-
стивалі у 2003 році. Фільм "Харакірі" (2011) про роніна 
Ханшіро (доба Едо, правління шьогунату Токугава) бу-
ло знято з використанням 3Д-технологій, це перший 
фільм 3Д, що було взято на Каннський фестиваль. 
Останній фільм – "Солом'яний щит" (2015). 

Хіроказу Коре-еда – на 2008 рік зняв 5 повнометраж-
них стрічок. Успіх йому принесли "Ніхто не дізнається" 
(2004) – про родину, де мати залишає напризволяще чо-
тирьох дітей, та "Після життя" (1998) – есхатологічне кіно. 

Кохей Огурі. Дебют 1981 року – чорно-біле кіно "Ка-
ламутна ріка". Наступною важливою для формування 
власного стилю режисера стала кінострічка "Каяко за-
ради" (1984) про трагедію кохання молодого корейця до 
японки та дискримінацію у суспільстві. Фільм підкрес-
лив індивідуальний стиль Огурі з поетикою візуального 
ряду та вторинністю тексту. Відомим на Заході режисер 
став після кінострічки "Жало смерті" – екранізації рома-
ну Тосіо Сімао (1917‒1986). Автор роману відмовив 
Нагісі Осімі та Масахіро Сіноді в екранізації, але кіно-
стрічка Кохея Огурі його вразила, отже, саме йому пи-
сьменник дав дозвіл на екранізацію. Кінострічка дає 
тонке й багатоманітне мереживо сюрреалістичних об-
разів та повсякденності, присутніх у романі, інтерпре-
товане мовою кінематографу. Музика Тошіо Хосакави, 
японського авангардиста, додала розвитку образній 
системі кінострічки. У 2015 році Кохей Огурі зняв 
фільм "Леонардо Фудзіта" про французького графіка й 
маляра японського походження. 

Такеші Кітано. "Ляльки" (2002) – три історії кохання, 
написані Тікамацу Мондзаемоном для лялькового театру 
бунраку. Скоріше це живопис, який складається з трьох 
новел, кожна з них – витвір візуального та сценічного 
мистецтва. Вражає гра червоної, рожевої та білої квітки, 
на тлі яких розгортається сюжет фільму. Новели не  
пов'язані між собою, але всі вони розповідають про кохання.  

Японські фільми жахів (джей-хоррор) є унікальним 
явищем у світовій кіноіндустрії. Вони відрізняються від 
західних аналогів фокусом на психологічній складовій 
та поступовим зростанням емоційного тиску. Крім того, 
велика кількість фільмів створені на основі японського 
фольклору або ж мають деталі, з ним пов'язані. Тому 
часто зустрічається тематика привидів та полтергейсту. 
Оповідання, виголошені перед публікою ("кайдан"), у 
яких йшлося про привидів, як частина культури сфор-
мувалися під час доби Едо. 

З того часу як на екрани вийшов японський "Дзві-
нок", весь світ знає, що азіатські фільми жахів лякають 
сильніше, ніж західні. Однак j-horror задовго до "Дзвін-
ка" став самостійним і абсолютно самобутнім жанром. 
Багато фільмів зняті на ручну камеру (для ефекту псе-
вдодокументальності), актори західному глядачеві не-
відомі, бюджети в десятки разів менше тих, що виділя-
ються на римейки японських фільмів жахів в Америці, і 
все одно японські фільми жахів збивають з пантелику і 
лякають зовсім не мертвими маленькими дівчатками, а 
нелогічністю і буденністю надприродного. Наприклад, 
кінострічка "Клуб самогубців" режисера Сіона Соно 
(2001) є фільмом-медитацією на гостру для Японії тему 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 81 ~ 

 

 

самогубства. Показник щорічних суїцидів у Японії най-
вищий серед розвинених країн. При цьому далеко не 
всі вони очевидно мотивовані: хтось вирішує звести 
рахунки з життям через економічні причини – так звані 
"еконоциди", хтось через неможливе, нерозділене ко-
хання. У японській культурі самогубство дуже довго 
було овіяне романтичним флером і вважалося гідним, 
навіть почесним, виходом зі скрутної ситуації, в сучасній 
Японії до цього часу є таке поняття, як "інсекідзісацу" – 
"самогубство внаслідок усвідомлення своєї відповідаль-
ності". Проте фільм розповідає про інші самогубства. Що 
робити, коли красива і весела дівчина раптом стрибає з 
даху? А коли молода людина, отримавши підвищення на 
роботі, раптом крокує під поїзд? Адже рідні і близькі лю-
дей, які вчинили самогубство, все життя будуть намага-
тися знайти причину і відповісти на питання "чому?". Се-
рія смертей проходить по місту, і кожен день все більше 
набирає обертів. А поліція намагається визначити, чи 
справді ці всі смерті відбулися через бажання звести з 
життям рахунки, чи все ж таки хтось за цим стоїть. Режи-
сер картини Сіон Соно взявся за "Клуб самогубців" після 
трагічного епізоду в своєму житті: його кращий друг на-
клав на себе руки без жодної видимої причини. 

Кінострічка "Прокляття" належить неймовірно плід-
ному на фільми жахів режисеру Такаші Шіміцу. Він зняв 
не тільки оригінальний фільм "Прокляття" у 2000 році, 
але і його американський римейк чотири роки по тому. 
Це як раз той випадок, коли важко однозначно сказати, 
оригінал краще або американська версія, тому що оби-
два фільми, і з американськими акторами, і з японськи-
ми, вийшли все ж нескінченно страшними. 

Вчитель початкової школи з'являється у будинку 
учня, щоб перевірити, чому хлопчик довго не ходить в 
школу, учениці старших класів приходять до школи 
погодувати кроликів у живому куточку… і всі гинуть. 
Причина – незаспокоєні душі загиблих людей, чия 
лють обрушується не тільки на кривдника, але і на всіх 
інших, хто трапляється їм. В японській міфології вони 
утворюють особливий вид духів – юрей. Юрей злі, 
здатні вбити і спотворити своїх жертв, а через те, що 
самі мають фізичне каліцтво, як правило, прикрива-
ються або довгим чорним волоссям, або медичною 
маскою, або чимось ще. Але у "Проклятті" зло хоча б 
поводить себе логічно: вони нападають у місцях, де 
бували за життя. Своїх нещасних жертв ці духи перет-
ворюють в таких же повних сліпої злоби духів, що по-
ширюють прокляття все далі і далі. 

Іще один приклад жанру фільмів жахів – "Історії жа-
хів з Токіо", до створення якого прилучилися кілька ре-
жисерів. Це – збірка з п'ятнадцяти короткометражок, 
знятих за сюжетами як традиційних японських кайданів 
(оповідки про привидів), так і сучасних міських легенд, 
зібраних по Японії. Сюжети – дивні події, які можуть 
статися з людиною в звичних для неї обставинах. Зла 
як такого немає, є дивне, надприродне, незрозуміле. 
Духів багато, всі вони різні, не обов'язково тільки злі, а, 
скажімо, примари живуть серед людей. У всіх "Історіях 
жахів з Токіо" лякає не стільки саме джерело страху, 
скільки їх повсякденність і псевдодокументальний тон. 
У кожній короткометражці є інтригуюча недомовленість. 

На думку російського кінокритика Олексія Гусєва, у 
фільмах жахів японських режисерів "…найбільш чітко 
виявлено ту рису східної свідомості, яка для свідомості 
західної завжди виглядає особливо незвично – відсут-
ність межі між пристрастю та збоченням, саме це вра-
зило західного глядача під час перегляду "Імперії по-
чуття". Останнім часом ця риса набула для масового 
глядача особливої привабливості" [7]. 

Можна зазначити, опираючись на думку Івана Дені-
сова, що сьогодення японського кіно підтримує деякі 
традиційні риси – прагнення передати емоційно вража-
ючі за змістом явища, надаючи їм гранично естетичної 
візуальної форми. Ось що вважає Іван Денісов стосов-
но кінострічок, відзнятих нещодавно: "Якщо проводити 
паралелі між "Зізнаннями" та знаменитими японськими 
фільмами минулого, то перш за все варто згадати 
"Расьомон" Акіри Куросави (1950), у якому подається 
одна й та сама історія у трактовці різних учасників, або 
фільм, який перевернув західні уявлення про японське 
кіно та підліткову жорстокість – "Королівську битву" Кіндзі 
Фукусакі (2000). Варто додати, що у кінострічці "Зізнання" 
йдеться про помсту вчительки двом підліткам, через яких 
загинула її донька. Витончений візуальний ряд та захоп-
люючий сюжет – не мета, але засіб донести до глядача 
нестандартні ідеї автора, від чого трилер про помсту 
перетворюється на серйозну драму" [9].  

Манга та аніме (комікси та мультфільми Японії) 
займають у сучасній культурі країни значне місце. Та-
кахаші Руміком – одна з авторів манга – є вельми за-
можною та популярною жінкою; манга складає чверть 
усієї друкованої продукції та користується попитом у 
всіх верствах населення, хоча журнали, що їх друкують, 
орієнтуються на певну аудиторію, що породжує безліч 
жанрів та напрямків: від символізму або фотореалізму, 
від казок до філософії або шкільних підручників. "Історії 
у картинках" відомі у Японії з давніх-давен; їхньому по-
ширенню сприяла складність та багатомірність писем-
ності, отже, практично одночасно з японською прозою 
з'явилися перекази в ілюстраціях. 

Першим варіантом манга вважають "Веселі карти-
нки з життя тварин", сформовані буддійським священ-
ником та маляром Какую (або Тоба) у ХІІ столітті. Це 
чотири сувої паперу, на яких тушшю зображено послі-
довність картинок із підписами про людей та тварин. 
Слово "манга" винайшов художник Кацушіка Хокусай у 
ХІХ столітті, означає воно "дивні або веселі картинки, 
гротески", але сучасні манга формувалися під впли-
вом європейської карикатури та коміксів США, з якими 
Японія ознайомилася у ХХ сторіччі. Під час Другої сві-
тової війни влада використовувала манга як пропага-
ндистський засіб у мілітаристському дусі, а у післяво-
єнний час Тажука Осаму своїми роботами зробив ре-
волюцію у світі манга, відкривши їй шлях як основному 
напрямку масової культури. 

На відміну від багатьох інших країн японська аніма-
ція є джерелом натхнення для авторів серіалів, відео-
кліпів тощо. В аніме можуть бути задіяні персонажі або 
образи неяпонські – ельфи, гноми, – та ніяким чином це 
не загрожує національній ідентичності. Якщо мультип-
лікатор прагне створити "суто європейське" або "амери-
канське" аніме – йому не вдається позбавитися культу-
ри власне японської. Тому художні експерименти не 
руйнують національну культуру, а доповнюють та зба-
гачують новими прийомами та ідеями. 

Значну увагу сучасних японців привертають телеві-
зійні серіали – дорами, які у Японії посідають не менш 
почесне місце на телебаченні, ніж у Кореї. Серіали, що 
їх звуть лайф-екшенами, засновані на сюжетах популя-
рних манга, інші ж є самостійними творами із оригіна-
льним сценарієм. Серіал в середньому складається із 
10‒12 серій по 45 хвилин кожна, до того ж тільки остан-
нім часом почали знімати сіквели та наступні сезони.  

Жанрова тематика найрізноманітніша. Звичайно, 
найбільше серіалів у жанрі "рен'ай" (про кохання), але 
демонструється також багато якісних трилерів, детек-
тивів, дорам про спорт тощо. 



~ 82 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Азійський кінематограф, увібравши найкращі риси 
кіно Європи та США, виробив властиву лише йому ес-
тетику, що ґрунтується на особливостях східного світо-
гляду. Як висловився Олександр Геніс, видатний росій-
ський літератор та мистецтвознавець: "Радикальна 
відмінність східної естетики – будь-який художній твір – 
емоційна ікебана, почуттєвий ієрогліф, імпресіоністська 
криптограма. Це – зашифрована інструкція до пережи-
вання того невербального досвіду, який дозволяє гля-
дачеві або читачеві подолати відстань, час та культурні 
кордони, щоби увійти у миттєвий контакт. Незнищенна 
"предметність" кіно – вроджена властивість усієї дале-
косхідної культури, якій є чужою будь-яка абстракція… 

Кіно працює з довербальною, неопосередкованою 
мовою реальністю. Кадр будується не з "універсаль-
них атомів", таких, як літери нашої мови, а з готових, 
до речі, не нами створених, об'єктів. Кіно – утилізація 
вторсировини, воно має справу з матеріалом, що вже 
був використаний – з речами, краєвидами, людьми. 
Це означає, що кіно не так перетворює природу, як 
організує її з метою сконструювати у свідомості гляда-
ча те чи інше переживання. Режисер не описує по-
чуття, а викликає їх" [6].  

Варто зазначити, що японський кінематограф став 
відомим західному глядачеві раніше за китайський та 
південнокорейський й одразу викликав зацікавлення 
та розуміння відмінного принципу у творчості. Акцент 
зроблено на візуальний ряд, що дозволяє вивести 
наперед споглядальність, а глибинний сенс переда-
ється художніми образами, характерними для східного 
мистецтва у цілому. У кінострічках велику увагу приді-
ляють відображенню найдрібніших деталей, певна 
аскеза укупі з естетизацією кадру є відбитком суто 
японської риси – мінімалізму як сенсу буття. Міфологі-
чні алюзії супроводжують митців, які працюють у різ-
них жанрах кіно – від аніме до фільмів жахів. Інколи 
здається, що кінематографісти Японії зосереджені на 
еротиці й жорстокості, та саме таким вважається бага-
тьом митцям вимір людського існування.  

Висновок. Сучасні засоби масової комунікації вима-
гають змін в умовах взаєморозуміння людей та усклад-
нюють процеси взаємодії у культурологічних процесах. 
Діалог культур покликаний знаходити нові творчі мето-
ди, що відкриває нові обрії для розвитку художнього 
перетворення сучасного світу й актуалізує формування 
збалансованої взаємодії Заходу та Сходу, що довго 
сприймалися як різноспрямовані, але тепер мають ви-
ступати як такі, що доповнюють один одного. Тому ми 
вважаємо за необхідне ознайомитися із особливостями 
розвитку мистецтва та кінематографу у Китаї, Кореї та 
Японії як з невід'ємною складовою новаторських тенде-
нцій у світовому масштабі. 

Проаналізувавши особливості розвитку сучасного 
мистецтва та кінематографу у Китаї, Кореї і Японії, мо-
жна зауважити, що сучасні культурологічні процеси сві-
дчать про спільність світоглядної свідомості країн Схо-
ду. Сучасне мистецтво шукає нових шляхів та засобів 
виразності у світовому масштабі, долучаючи до вже 
відомих перформанс, акціонізм та медіа-мистецтво. 
Характерною ознакою змін у сучасному мистецтві Ки-
таю, Кореї та Японії є прагнення використати формо-
творчі парадигми, знані у країнах Заходу, зберігаючи 
автохтонні джерела творчості. Безперечно, мистецтву 
кожної вищеозначеної країни властиві риси, що харак-
теризують його неповторність та самобутність. Варто 
підкреслити, що умови й чинники для розвитку сучасно-
го мистецтва у Китаї, Кореї та Японії різняться – Куль-
турна революція та комуністична ідеологія у Китаї, роз-
поділ Кореї на Південну і Північну, поразка у Другій сві-

товій війні та технічний злет у Японії сформували су-
часну культуру цих країн. 

Кінематограф у Китаї, Кореї та Японії також має як 
спільні для цих країн, так і відмінні риси. Панестетизм 
характерний для східноазійського кіно у цілому, а глибо-
кий філософський підтекст притаманний самобутнім та 
оригінальним кінострічкам, створеним митцями Китаю, 
Кореї та Японії. Водночас, як вже було зазначено, умови 
для розвитку кіномистецтва у цих країнах відрізнялися, 
що привело до появи неповторного стилю, притаманного 
японським, китайським та корейським кінорежисерам. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Анашкин С. Насилие как способ коммуникации. Современное 
корейское кино [Електронний ресурс]. / С. Анашкин // Искусство кино. ‒ 
2012. – № 4. ‒ Режим доступу: http://old.kinoart.ru/archive/2012/04/nasilie-
kak-sposob-kommunikatsii-sovremennoe-korejskoe-kino 

2. Анашкин С. Чжан Юань: "Запрещают одно – снимаю другое" 
[Електронний ресурс]. / С. Анашкин // Искусство кино. ‒ 2006. – № 10. ‒ 
Режим доступу: https://old.kinoart.ru/archive/2006/10/n10-article13 

3. Браиловская Г. Ай Вейвей – современный художник-
диссидент. [Електронний ресурс]. / Г. Браиловская – Режим доступу: 
http://be-inart.com/post/view/1498) 

4. Василенко А. Ван Бин. Национальная галерея постистории. 
Портрет режиссера [Електронний ресурс]. / А. Василенко // Искусство 
кино. ‒ 2015. – № 3. ‒ Режим доступу: https://old.kinoart.ru/archive/ 
2015/03/van-bin-natsionalnaya-galereya-postistorii-portret-rezhissera. 

5. "Взаимовлияние европейской и азиатской изобразительных 
традиций на примерах знаковых фильмов последних лет". Дипломная 
работа студентки МШК Татьяны Колядко, июль, 2016. [Електронний 
ресурс]. – Режим доступу: http://www.cinemotionlab.com/novosti/ 
vzaimovliyanie_evropeyskoy_i_aziatskoy_izobrazitelnyh_tradiciy_na_primerah
_znakovyh_filmov_poslednih_let_diplomnaya_rabota_studentki_mshk_tatyany
_kolyadko/  

6. Генис А. Феномен азиатского кино. [Електронний ресурс].  
/ А. Генис – 2001. – Режим доступу: https://www.svoboda.org/ 

7. Гусев А. Кино XXI века: революция и перезагрузка. [Електрон-
ний ресурс]. / А. Гусев // Сеанс. – № 19/20. – Режим доступу: 
https://seance.ru/articles/kino-xxi-veka-revolyutsiya-i-perezagruzka/  

8. Денисов И. "Вакамацу продакшнс" ‒ как избавиться от иллю-
зий о новой волне. 25 января 2010. [Електронний ресурс]. / И. Денисов 
– Режим доступу: www.cinematheque.ru/post/142186 

9. Денисов И. На уроках японского кино. [Електронний ресурс]. / 
И. Денисов – Режим доступу: http://www.russ.ru/pole/Na-urokah-
yaponskogo-kino 

10. Журавлева И. Японская художница создала инсталляцию из 
50 000 ключей. [Електронний ресурс]. / И. Журавлева – Режим доступу: 
creativpodiya.com/posts/40764 

11. Кремнев Е. Чжан Имоу и Чень Кайге: Инь и Ян китайского ки-
нематографа. [Електронний ресурс]. / Е. Кремнев  – Режим доступу: 
http://www.kinokadr.ru/articles/2012/08/12/china.shtml 

12. Махмудова Ульвия. Чжан Хуань: Его вера и жизнь [Електрон-
ний ресурс]. / Ульвия Махмудова – Режим доступу: 
http://www.nargismagazine.az/34023  

13. Сукманов И. Математический импрессионизм [Електронний 
ресурс]. / И. Сукманов. // Искусство кино. ‒ 2012. – № 6. ‒ Режим досту-
пу: https://old.kinoart.ru/archive/2012/06/matematicheskij-impressionizm-v-
drugoj-strane-rezhisser-khon-san-su. 

14. Hartzell Adam. A Review of Hyangjin Lee's Contemporary Korean 
Cinema. Identity. Culture. Politics. [Електронний ресурс]. / Adam Hartzell – 
Режим доступу: koreanfilm.org/hyangjinlee.html 

15. Huang Rui, Ma Descheng. A Constellation of Stars: Huang Rui and 
Ma Desheng: Art Editors 1978‒1983. / Rui Huang, Descheng Ma ‒ Hadrien 
De Montferrand Gallery, 2013. 

16. Korean Modern Art in the World. 27.07.2018 // KOREA FOCUS ‒ 
[Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://www.koreafocus.or.kr/ 
design2/layout/content_print.asp?group_id=103764 1 

17. The Urban Generation: Chinese Cinema and Society at the Turn of 
the Twenty-First Century / Ed. by Zhang Zhen [Електронний ресурс]. – 
Режим доступу: http://hcl.harvard.edu/hfa/films/2001janfeb/urban.html 

 
REFERENCES: 

1. Anashkin, S. (2012). Nasilije kak sposob kommunikatcii. 
Sovremennoe korejskoje kino [Violence as a way of communication. 
Contemporary Korean Cinema]. Iskusstvo kino, № 4. Retrieved from 
http://old.kinoart.ru/archive/2012/04/nasilie-kak-sposob-kommunikatsii-
sovremennoe-korejskoe-kino 

2. Anashkin, S. (2006). Chgan Uanj "Zapreshchajut odno – snimaju 
drugoje" [Zhang Yuan: "One thing is forbidden – I shoot another"]. Iskusstvo 
kino, №10. Retrieved from https://old.kinoart.ru/archive/2006/10/n10-article13 

3. Brailovskaja, G. Aj Vejvej – sovremennij hudojgnik-dissident [Ai 
Weiwei – contemporary dissident artist]. Retrieved from: http://be-inart.com/ 
post/view/1498  

4. Vasilenko, А. (2015) Van Bin. Nacionaljnaja galereja postistorii. 
Portret regissera [Wang Bin. National Gallery of Post-History. Director's 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 83 ~ 

 

 

portrait]. Iskusstvo kino, № 3. Retrieved from https://old.kinoart.ru/archive/ 
2015/03/van-bin-natsionalnaya-galereya-postistorii-portret-rezhissera 

5. Vzaimovlijanije evropejskoj I aziatskoj izobraziteljnih tradicij na 
primerah znakovih filjmov poslednih let [The interaction of European and 
Asian fine traditions on the examples of iconic films of recent years]. 
Diplomnaja rabota studentki MSHK Tatjani Koljadko ijulj, (2016). Retrieved 
from http://www.cinemotionlab.com 

6. Genis, А. (2001) Fenomen aziatskogo kino [The phenomenon of 
Asian cinema]. Retrieved from https://www.svoboda.org 

7. Gusev, Aleksej (2009). Kino XXI veka: revoljutcija I perezagruzka 
[21st Century Cinema: Revolution and Reloaded]. Séance, № 19/20. 
Retrieved from https://seance.ru/articles/kino-xxi-veka-revolyutsiya-i-
perezagruzka/  

8. Denisov, Ivan (2010). "Vakamatcu prodakshns" ‒ kak izbavitjsja 
otilljuzij o novoj volne [Wakamatsu production – how to get rid of the 
illusions of a new wave]. Cinemateca. Retrieved from 
www.cinematheque.ru/post/142186 

9. Denisov, Ivan (2011). Na urokah japonskogo kino [At the lessons of 
Japanese cinema]. Russkiy zhurnal. Retrieved from http://www.russ.ru/ 
pole/Na-urokah-yaponskogo-kino 

10. Zhuravleva, I. (2015) Yiponskaya khudozhnitsa sozdala installatsiyu 
iz 50 000 kluchey [Japanese artist created an installation of 50,000 keys]. 
Retrieved from https://creativpodiya.com/posts/40764 

11. Kremnev, E. (2012) Chgan Imou i Chenj Kajge: Inj I Jan kitajskogo 
kinematografa [Zhang Yimou and Chen Kaige: Yin and Yang of Chinese 
Cinema]. Kinokadr. Retrieved from http://www.kinokadr.ru/articles/ 
2012/08/12/china.shtml 

12. Makhmudova, Ulvia. (2020). Chgan Huang: Yego vera i zhizn 
[Zhang Huan: His faith and life]. Retrieved from 
http://www.nargismagazine.az/34023  

13. Sukmanov, Igorj. (2012) Matematicheskij impressionizm. Iskusstvo 
kino [Mathematical impressionism]. № 6. Retrieved from https://old.kinoart.ru/ 
archive/2012/06/matematicheskij-impressionizm-v-drugoj-strane-rezhisser-
khon-san-su. 

14. Hartzell, Adam. A Review of Hyangjin Lee's Contemporary Korean 
Cinema. Identity. Culture. Politics. Retrieved from koreanfilm.org/ 
hyangjinlee.html 

15. Huang, Rui, Ma, Descheng. (2013) A Constellation of Stars: Huang 
Rui and Ma Desheng: Art Editors 1978‒1983. Hadrien De Montferrand 
Gallery. 

16. Korean Modern Art in the World. KOREA FOCUS. Retrieved from 
http://www.koreafocus.or.kr/design2/layout/content_print.asp?group_id=103764 1 

17. The Urban Generation: Chinese Cinema and Society at the Turn of 
the Twenty-First Century. Retrieved from http://hcl.harvard.edu/hfa/films/ 
2001janfeb/urban.html 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  23 . 1 1 . 19  

 
Т. К. Огневая, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ОСОБЕННОСТИ РАЗВИТИЯ СОВРЕМЕННОГО ИСКУССТВА И КИНЕМАТОГРАФИИ В КИТАЕ, КОРЕЕ И ЯПОНИИ 

 
В статье производится анализ условий и факторов формирования современного искусства и кино в вышеупомянутых странах. 

Можно определить особенности развития китайского искусства как стремление первых после завершения Культурной революции 
художников отрефлексировать максимально ее течение и последствия. В дальнейшем тенденции искусства приобретают личнос-
тные характеристики, что свидетельствует об их прогрессивном характере. Корейское искусство современности доказывает, что 
научно-техническая революция и доминирующий авангардный элемент массовой культуры в целом не могут окончательно вытес-
нить традиционное художественное творчество. Характерной чертой современного корейского искусства является демонстрация 
в творчестве принадлежности к культуре родной страны. Прежде всего это влияние традиций конфуцианства, буддизма, последст-
вий японской оккупации и разделения страны на Южную и Северную. Японское пластическое искусство объединяет автохтонные 
традиции и европейские принципы. Большое внимание уделяют современные художники Японии новым технологиям: видеоарту, 3D–
живописи, интерактивным инсталляциям и инсталляциям-гибридам. 

Кинематограф в Китае, Корее и Японии также имеет как общие для этих стран, так и различные черты. В современных кинолен-
тах большое значение придается отображению перемен, произошедших в Китае, Корее и Японии. Стремление акцентировать визуа-
льный ряд, что позволяет вывести на первый план созерцательность, а глубинный смысл передавать при помощи художественных 
образов, является характерным для восточного искусства в целом. Условия для развития киноискусства в вышеупомянутых стра-
нах отличались, что привело к появлению неповторимого стиля, присущего японским, корейским и китайским кинолентам.  

Знакомство с особенностями развития современного искусства и кинематографа в Китае, Корее и Японии является необхо-
димым условием для дальнейшего диалога культур Запада и Востока в аспекте сбалансированного взаимодействия и дальнейшего 
художественного преобразования современного мира. 

Ключевые слова: современное искусство, Китай, Корея, Япония, кинематограф. 
 

T. K. Ognieva, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
FEATURES OF THE DEVELOPMENT OF CONTEMPORARY CHINESE, KOREAN AND JAPANESE ART AND CINEMA 

 
The article analyzes the conditions and factors that influenced the formation of contemporary art and cinema in China, South Korea and Japan. 

We can determine the peculiarities of the development of Chinese contemporary art, such as the desire of the first artists, after the Cultural 
Revolution, to reflect its flux and effects as much as possible. Further, artistic tendencies become diverse: the commercial component and a certain 
element of the state of affairs are viewed in the works of art by Chinese authors, but the desire for self-expression in different ways testify to the 
progressive phenomena characteristic of art. 

Modern Korean art proves that the scientific and technological revolution and the dominant avant-garde component of mass culture in general 
cannot supplant the ultimate traditional artistic creativity. One of the characteristic features of contemporary Korean art is a demonstration of 
belonging to the culture of the country. First of all, this is the influence of the traditions of Confucianism, Buddhism, along with the painful 
memories of war and long-term colonization by Japan. One can note the simplicity, orderliness, harmony of colors and shapes as an inalienable 
feature of Korean contemporary art, but modern tendencies show the striving for the discovery of individuality of the artist, which manifests itself in 
non-standard artistic forms. 

Japanese visual art combines the works of autochthonous traditions and European artistic principles. Considerable attention is paid to the 
issue of the relationship between nature and man, reflected in the work of adherents of the synthesis of Japanese traditions and Western variety of 
forms. Particular attention is paid to contemporary artists in Japan with the latest technology – video art, 3D painting, interactive installations and 
installations-hybrids.  

Chinese cinema with the generation of directors, known as the Fifth Generation, reveals new trends. These artists initially sought to convey 
events and tragedies during the Cultural Revolution, but over time they turned to other themes and genres. Directors of the "Sixth Generation" paid 
special attention to social problems, the place of action in their films is unknown China – small settlements or cities.  

Modern Korean cinema covers two large areas: cinema for women – melodrama, and for men – adventure. Today the adventure genre is 
oriented mainly to teens, and the melodrama genre has been transformed from the problems of the middle-aged women's interest towards the 
youth audience, therefore, it is more likely to come closer to the romantic comedy.  

The tragedy of Korea, which is split up into two parts, worries the movie-makers. In recent years there have been changes in South Korean 
position in exposing North Korean residents. If the previous decades in South Korean cinema was cultivating the image of the enemy: North Korean 
could be either a spy or killer, but now the inhabitants of North Korea are perceived and presented in films differently, not embodying exclusively 
negative features.  

In Japanese cinema, the emphasis is on the visual array, which allows you to bring forward contemplation and the deep meaning is transmitted 
by artistic images typical of the oriental art in general. In films, much attention is paid to the smallest details; certain asceticism along with the 
aesthetization of the frame is a reflection of purely Japanese features – minimalism as the meaning of existence. 

Familiarity with the peculiarities of the development of contemporary art and cinema in China, Korea and Japan is a necessary component for 
further dialogue between the cultures of East and West in terms of balanced interaction and artistic transformations of the modern world. 

Key words: contemporary art, China, Korea, Japan, cinema. 



~ 84 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 336.1 (164+159.93) 
О. Ю. Павлова, д-р філос. наук, проф. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  
вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна  

invinover19@gmail.com 
 

ГРОШІ: РЕЖИМИ ЇХ СИГНІФІКАЦІЇ ТА ВІЗУАЛІЗАЦІЇ В СИТУАЦІЇ НОВИХ МЕДІА 
 

Стаття присвячена вивченню процесу обігу грошей в трансформаціях культурних практик. Досліджується роль 
грошей у вибудовуванні ієрархії культурних практик у процесі виникнення нових медіа, їхній статус у виробництві 
медіа-продукції взагалі та медіа-образів зокрема. Здійснюється аналіз історичної ретроспективи генези грошей, а 
також певних історичних форм їх матеріалізації у візуальному та семіотичному аспектах. Доводиться, що така ба-
зова модерна функція грошей, як міра вартості та всезагальний еквівалент, не є універсальною та позачасовою. Де-
диференційована форма культурної практики дарообміну, яка передує та успадковує калькулятивній моделі розуму 
та світу як арифметичній проблемі, передбачає репрезентативну роль грошей у процесі конструювання образу. 
Специфіка включення обігу грошей в мережу культурних практик та навіть певних видів соціальних ієрархій зумов-
лює тип їх матеріалізації, референції та візуалізації. Методологія культурного дослідження спрямована на виявлення 
закономірності кореляцій матеріального, семіотичного та візуального виміру обігу грошей. 

Ключові слова: гроші, сигніфікація, візуалізація, нові медіа, культурна практика, культурні дослідження. 
 

Постановка проблеми. Культурні дослідження в 
сучасній гуманітарній думці стають тим полем, що інте-
грує зусилля різноманітних наук, долаючи їхні предмет-
ні та методологічні обмеження. Сучасні стратегії науко-
вого вивчення грошей не можуть бути зосереджені ли-
ше на економічному, а тим більш фінансовому способі 
їх функціонування. Виникнення нових культурних прак-
тик, зокрема "практики одомашнення образів" (Г. Бьом) 
в медіа-сфері, зумовлює включення грошей у такі 
складні процеси. Це спричинює необхідність прояснен-
ня ролі грошей в нових культурних констеляціях та ро-
зуміння нового статусу самих грошей у відповідності до 
нових культурних контекстів.  

Аналіз досліджень і публікацій. Зазначений ра-
курс дослідження передбачає узагальнення досвіду 
модерного формулювання базових настанов філософії 
грошей. У цьому контексті необхідне звернення до робіт 
класиків дискурсу Модерну, що вивчали вплив ролі 
домінації грошей на організацію порядку публічного, 
зокрема до праць Г. Зіммеля, В. Зомбарта, К. Маркса, 
Ю. Габермаса. Відбувається звернення до робіт до-
слідників, які вивчали специфіку функціонування гро-
шей поза їх калькулятивним абстрагуванням у сим-
волічних типах обміну, – Ж. Батая, Ж. Бодріяра, 
М. Мосса, В. Зелізер, С. Леша. Культурні практики об-
разу як способу виробництва присутності висвітлюють-
ся в роботах Г. Бьома та П. Кіньяра.  

Метою статті є вивчення режимів візуалізаціії та 
сигніфікації грошей в культурних практиках нових медіа. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Од-
нією з найбільш очевидних функцій грошей в сучасності 
(хоча економісти нараховують їх до п'яти: міра вартості, 
засоби обігу, засоби платежу, засоби заощадження і 
накопичення, світові гроші) є вимірювання. Власне з неї 
К. Маркс починає відповідну главу в першому томі 
"Капіталу": "Перша функція золота полягає в тому, щоб 
доставити товарному світу матеріал для вираження 
вартості, тобто для того щоб висловити вартості то-
варів як однойменні величини, якісно однакові і кіль-
кісно порівнянні. Воно функціонує, таким чином, як за-
гальна міра вартостей, і перш за все в силу цієї функції 
золото ‒ цей специфічний еквівалентний товар ‒ стає 
грошима" [7]. Отже, здійснення всезагального еквіва-
лента передбачає абстрагування кількості як показника 
точності. Про це свідчить інший знавець світу буржуа 
В. Зомбарт, зазначаючи, що ідея про те, що розрахунки 
повинні бути точними і обов'язково сходитися, ‒ дуже 
сучасна. Даний німецький дослідник визначає базову 
складову капіталістичного духу як звітність, яку розуміє 
як "схильність, але також і здатність розкладати світ на 
числа та складати ці числа в вишукану систему приходу 

та розходу" [4]. Останній дослідник правий у тому, що 
лише сучасність породжує дану абстракцію вимірюван-
ня та кількості для грошей. З. Зіммель проголошує їхню 
безсердечність: "…повна бездушність грошей відби-
вається на нашій соціальній культурі, яка сама визна-
чається грошима" [13, p. 346], тим самим і світ перетво-
рюється на "арифметичну проблему". Проте така їхня 
спеціалізована форма існувала не завжди. Значення 
грошей як "символічного токену" ("symbolic token", 
термін А. Гіденса [10, p. 22]) руйнує їхню однозначність 
як основи інструментальної раціональності, що домінує 
над усіма соціальними діями [11, p. 327]. 

Уже загальним місцем в історії грошей є те, що їх 
матеріальними носіями були раковини каурі. В історичні 
часи європейці застали обіг каурі в усьому Тихоокеан-
ському регіоні – від Індії до Африки та Австралії. 
Найбільш давні археологічні свідоцтва використання 
знаходимо в ієрихонських похованнях (8–7 тис. до 
нашої ери). Ці ракушки вмонтовані в якості очей в чере-
пи, оброблені глиною. Зразки їх можна і зараз побачити 
в Британському музеї. Проте не лише ці близькосхідні 
взірці підтверджують функцію каурі як засобу обігу між 
світом живих та мертвих.  

Влітку 2019 року в Мадридському археологічному 
музеї проводилася виставка "Монети є не лише гро-
шима" (Coins are not only money). В експозиції були 
представлені африканські поховальні маски, зроблені 
саме з цих каурі. Для розуміння функціонування цих 
ракушок звернемося до ролі поховальних масок в ар-
хаїчних ритуалах. 

Поховальна маска як великий образ (magna imago) 
є медіумом між світами живих та мертвих, людей та 
богів. Французький дослідник П. Кіньяр так описує да-
ний процес: "Етика була ідеалом краси ліплення. Важко 
провести межу між атараксією і скам'янінням. Це те, що 
називали tranquilla pax, placida pax, summa pax (спокій-
ний, безтурботний, непорушний мир) божеств. Звідси 
дивне формулювання мети мистецтва, що належить 
Лукрецію: "Дати мить спокою мудреця тому, що 
позбавлене мудрості". Це апофеоз (теоморфоз) ‒ мож-
ливість приміряти на себе образ бога. Злитися з ата-
раксіями. Ті, чия радість непохитна, ті, хто позбавлені 
болю, позбавлені співчуття, позбавлені гніву, позбав-
лені доброти, позбавлені провини, позбавлені за-
здрості, позбавлені страху смерті, позбавлені почуття 
любові, позбавлені втоми, пов'язаної з працею, які не 
правлять світом. Вони споглядають. І такі театральні 
маски богів місто видавало деяким з людей згідно вла-
стивому їм ethos. У Вергілія Дідона в мить самогубства, 
бліда від жаху близької смерті, з тремтячими губами, з 
налитими кров'ю очима, виголошує: "Я скінчила жити 

© Павлова О. Ю., 2020



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 85 ~ 

 

 

(Vixi). І тепер я спущуся під землю подібно великому 
образу (magna imago)" [5, с. 31]. Великий образ, який 
лише згодом стане театральною маскою, був способом 
виходження з себе і приєднання до родового цілого.  

Ця принципова нетотожність образу самому собі як 
практика виробництва присутності пояснюється німець-
ким дослідником Г. Бьомом: "Той факт, що люди нада-
ють образам живу присутність, не може змістити понят-
тя присутності від нашої рефлексії про образи. Навіть 
якщо ми вважаємо образи не лише фактами, але й дія-
ми, об'єктами, що створюють сенс, ми повернемося до 
взаємовідносин між присутністю та репрезентацією… 
Коли глядач відчуває присутність твору мистецтва, він 
переживає буття-тут (Dabeisein) в емпатичному сенсі. 
Це виходить за рамки суб'єктивних відчуттів або проєк-
ції простих забобонів. Ніщо не стримує її досвіду повно-
го прийняття/залучення. Феноменологія переживання 
образів дає нам багато натяків на те, що саме “присут-
ність” відкриває досвід, а не просто рішення людини, 
яка абсолютно хоче бачити" [9, с. 16]. Бьом посилаєть-
ся на тезу Ж. Діді-Юбермана про те, що те, що ми ба-
чимо, теж дивиться на нас. Така теза виходить за межі 
пасивності споглядальної позиції театру та теорії та 
створює магію (практика здійснення відсутнього прису-
тнім, за Г. Гумбрехтом) презентації. Презентація є 
практикою досягнення присутності через репрезента-
цію, яка оживлює відсутнього/мертвого (концепцію 
Г. Бьома докладно розібрано в роботі [8]).  

Ось такими засобами репрезентації і виступають 
часто каурі. Репрезентація може бути зрозуміла і через 
інші форми здійснення, що в історії зазнають значної 
варіативності. Хоча дарообмін в ритуалах поховання 
також багато в чому здійснюється за допомогою похо-
вального страхування (burial insurance), що є запорукою 
"гідної смерті" ("proper death", за Зелизер [16, p. 178]), 
але зрозуміти роль мушлі без обігу дарообміну та зоб-
раження неможливо. Лише модерна людина, яка будь-
які типи обміну зводить до всезагального еквівалента, 
може бачити в каурі лише гроші. Їхня обмінна функція в 
давнину ще не диференційована на вимірювання та 
зображення. Хоча роль каурі зберігається дуже довго 
навіть в культурах раннього залізного століття. Так, на 
території України в 8‒7 столітті до н. е. в кочівницьких 
обмінах і прикрасах часто зустрічаються ці мушлі 
(зберігаються в багатьох наших музеях, зокрема Націо-
нальному музеї історії України). Вже золота гривна як 
прикраса і потенціал для обміну певною мірою буде 
зберігати єдність цих функцій, але вже для обігу лише в 
світі живих. Органічна природа мушлі, що забезпечува-
ла презентацію мертвих для живих, в спілкуванні між 
живими замінюється металевим артефактом. Хоча в 
прикрасах статуї Афіни Парфенос як головної скарб-
ниці афінського полісу образ та скарб ще не диферен-
ційовані (за що, власне, Фідій і постраждав). 

Елементами поховальної маски та практики даро-
обміну між живими і мертвими, людьми та духами в 
логіці синекдохи і є такі каурі. Мушля як засіб прикра-
шання володіє в той же час магічною силою репрезен-
тації, де часткове та ціле не диференційовані. Тут не-
можлива функція вимірювання, а тим більш "точного 
вимірювання", саме тому що тут ціле та часткове ще не 
диференційовані в обігу священного. Синкретизм част-
кового та цілісного ще тут і невід'ємний від недиферен-
ційованості пристрасного і безпристрасного (анг. partial 
– impartial), це стан радісного спокою, який досяжний 
врешті-решт лише для богів.  

Каурі тут ‒ архаїчний медіум, що робить невидимим 
видиме (приховує загниваючу плоть) та в той же час 
невидиме видимим (відсутність померлого). Те, що в 

античності вже буде робити художня практика живопи-
су, в архаїчних культах доместифікують образ саме 
ракушки через деталь маски або навіть замісник погля-
ду. Ось як цю метаморфозу в античних практиках опи-
сує П. Кіньяр: "Діалог між Сократом і Паррасієм фор-
мулює ідеал стародавнього живопису. Шлях від види-
мого до невидимого ділиться на три етапи. Спочатку 
живопис зображує те, що видимо. Потім живопис зоб-
ражує красу. І нарешті, живопис зображує to tes 
psyches ethos (душевний стан людини в якийсь клю-
човий момент її існування). Як же змалювати невиди-
ме в видимому? Як схопити рух душі в ключовий мо-
мент міфу? У дискусії між Сократом і Паррасієм є без-
ліч слів, що ускладнюють розуміння. Слово prosopon 
означає у греків одночасно і особу анфас, і театраль-
ну маску (а також граматичні особи: "я" і "ти" ‒ це 
грецьке prosopa, етруське phersu, латинські personae ‒ 
"особи-маски" людей, які говорять) [5, c. 27]. 

П. Кіньяр звертається до тези Арістотеля, який "в 
своїй “Поетиці” пише про те, що “погляд перед наслід-
ком вчинку – ось кращий othos. Наприклад, взяття і по-
жежа Трої, мертві в царстві Гадеса. І лише потім з'яв-
ляються особи, рухи, одяг, відповідно до ролі героя в 
дії, в мить ethikos ‒ “ключову” мить” (римське crucifixio, 
наприклад, було ключовим моментом в оповіданні про 
страту бога-назареянина)" [5, с. 27]. У цьому контексті 
зовсім інший сенс отримує класичне визначення пре-
красного: "Подібно до того, як неживі речі та живі істоти 
повинні мати величину, яку можна обняти поглядом" [1, 
с. 51]. Тобто тут ідея краси є похідною від медіальності 
погляду, який має обнімати разом живе і неживе. Те, 
що виглядає тут як певний метафоричний підхід до ідеї 
прекрасного в філософському тексті Арістотеля, є сим-
волом (як недиференційованість означника, означува-
ного та референта) в магії присутності архаїчних прак-
тик образу. Поховальна маска, що одночасно приховує 
та унаочнює особу померлого, є медіумом, що дозво-
ляє обійняти єдиним поглядом померлого як живого. 
Мушлі не вказують як означник на померлого і навіть не 
зображують його, вони прикрашають, тобто реор-
ганізують його порядок як репрезентація. Інтерактивний 
погляд тут виступає одиницею виміру один одного, за-
лучення в співприсутність.  

Виникнення демонстративного споживання є симп-
томом диференціації культурних і соціальних практик і 
появи "проклятої частини" (термін Ж. Батая [2]) – ре-
зультату виробництва, яке перевищує норму споживан-
ня для виживання і призводить до руйнування егалітар-
ного типу організації родового співтовариства. Хоча до 
кінця подарункові гроші ніколи не зникають, комер-
салізація економіки призводить до того, що потрібно 
робити деякі навмисні дії для того, щоб повернути мож-
ливість "гідного подарунку" (proper gift), адже: "Вміти 
давати гроші прийнятно ‒ це володіти вмінням, яке не 
надто поширене" [16, p. 72]. Американська дослідниця 
В. Зелізер аналізує журнали для домогосподарок по-
чатку ХХ століття і поради, як перетворити гроші на 
"прийнятний різдвяний подарунок" ("the acceptable 
Christmas gift"), зокрема на прояв уваги та любові ("love 
token"). Для цього потрібні ритуали перетворення, мож-
на сказати, знешкодження збайдужуючої сили грошей. 
Так, подарунок сертифікатів або більш архаїчна та ігро-
ва форма запікання грошей у печиві мають силу такого 
знешкодження. Тобто зміна форми їх матеріалізації або 
практики презентування покликані змінити конотації в їх 
соціальному функціонуванні. Отже, попередні практики 
дарообміну виживають в світі, де навіть життя людини 
підлягає оцінці страхування [15, p. 13]. У ситуації опо-



~ 86 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

зиції ціни та цінності подарункові гроші редукуються до 
мікрорівня повсякденності, але не зникають зовсім. 

Деградація процесу дарообміну, який був однією з 
базових практик солідарності архаїчної громади, по-
роджує три феномена, що взаємно корелюють, ‒ по-
яву товарообміну (універсальним еквівалентом якого і 
стають гроші), демонстративного споживання та прак-
тики художнього образу. Останні два є способом 
вибудовування соціальної ієрархії в умовах єдиного 
культурного досвіду шляхом створення очевидності 
соціального статусу. Практики демонстративного спо-
живання та художнього образа прагнуть до авто-
номізації власних соціокультурних підстав, але 
укорінені в єдності культурних практик певного співто-
вариства, а тому мають ряд взаємовпливів, які прояв-
ляються, крім іншого, в особливому способі організації 
означників. Саме в цьому контексті можна відстежити 
взаємозв'язок режимів сигніфікації та візуалізації гро-
шей та їх історичну динаміку.  

Спосіб організації означників всезагального еквіва-
лента має візуальну домінанту оформлення означників 
як соціокультурних очевидностей. Але так було не 
завжди. Наприклад, вага як один з параметрів тактиль-
них практик також мала значення. Гроші тяжіють позбу-
тися важкості матерії для підвищення інтенсивності 
обігу. Але в певних випадках обіг мав бути уповіль-
неним. Так, підстави синойкізму спартанського поліса 
для збереження основ військової демократії вимагали 
недопущення великого коливання в способах демон-
стративного споживання, тим більш в накопиченні 
капіталу. Для цього на законодавчому рівні спартіатами 
було прийнято кілька обмежуючих заходів: від зміцнен-
ня архаїчних практик військової солідарності (як-то 
зміцнення традицій спільних, добровільно-примусових 
бенкетів і державних інститутів виховання дітей) до 
прямих санкцій на певні способи демонстративного 
споживання. До останніх, крім обмежень розвитку ре-
месла, можна також віднести обіг в межах Спарти 
залізних грошей. Останні своєю масивністю і нез-
ручністю, надмірною вагою стримували розвиток 
торгівлі і, як наслідок, майнове розшарування громадян 
Спарти. Таким чином, специфічний спосіб репрезента-
ції грошей руйнував його функцію загального еквіва-
лента, а отже, стримував інтенсифікацію демонстра-
тивного споживання як способу вибудовування 
соціальної ієрархії. Остання підривала основи військо-
вої солідарності і демократичний стиль організації 
спартанського поліса. Але будь-які заходи тимчасово 
обмежені. Хоча обтяження матеріальної форми втілен-
ня грошей з заліза як специфічний спосіб організації їх 
означників є яскравою спробою впливу на логіку ор-
ганізації соціальних структур. 

Сучасні тенденції в організації грошей протилежні. 
Все більша дематеріалізація їх означників у логіці елек-
тронного обігу послужила для французького дослідника 
Ж. Бодріяра класичним прикладом для ілюстрування 
етапів генези симулякра. Плаваючий знак соціального 
престижу має характеристику гріхопадіння по відно-
шенню до обов'язкового знаку. Але не слід забувати, 
що за всіма постмодерністськими образами француза 
все одно ховається модерністська жага диференціації 
способів співвіднесення реальності й образу. Гроші є 
тільки інструментом ринкового (і не лише) примусу до 
самоорганізації суспільства в логіці абсолютизації 
суб'єкт-об'єктних відносин. Тобто раціональність відно-
син між суб'єктами вимірюється перш за все таким 
універсальним об'єктом, як гроші в єдності всіх їх п'яти 
функцій. Дематеріалізацію означників грошей як універ-
сального засобу обміну можна розглядати як показник 

процесів диференціації соціуму, що все більш усклад-
нюється та інтенсифікується. Так, приведення грошей 
до золотого стандарту Радянським Союзом після рево-
люції було симптомом уповільнення обмінних процесів 
між цією державою та іншими країнами в двадцятих 
роках двадцятого століття. 

На нашу думку, можна зробити припущення, що 
символічний обмін в логіці демократизації суспільства 
буде прагнути до нових форм матеріалізації образу. 
Прообразом таких тенденцій є дарообмін інформацією 
в Інтернеті для реалізації соціального статусу і нових 
форм демонстративного споживання. Дарообмін об-
разами стає в нових медіа основою соціальної ієрархії 
демонстративного споживання, але отримує нові 
форми матеріального втілення. Це не заперечує на-
явність грошового обігу, але змінює його статус у 
структурі соціальних обмінів.  

Зокрема, на наш погляд, є цікавою тенденція до ко-
реляції декількох рейтингів показників в логіці вироб-
ництва та обміну образами в інтернет-просторі. Окрім 
традиційних грошових внесків, які заохочують вироб-
ництво образів, виникає ще декілька рейтингів, що су-
проводжують цей процес. Лайки та перегляди також є 
важливими показниками виробництва візуальної про-
дукції. Якщо раніше переважно гроші були єдиним кіль-
кісним показником соціокультурних практик, що і за-
кріплювалося в їхній функції виміру, то відтепер ці два 
нових інструменти вимірювання стають векторами 
культурних практик інтернет-середовища, що впливає 
на заробляння грошей. Такі інструменти не лише підри-
вають монополію грошей у вимірі соціальної значу-
щості, але разом з тим роблять сам процес заробляння 
грошей похідною вже від своїх розмірів.  

Диференціація шляхів отримання грошей при спо-
живанні візуальної продукції, особливо відеопродукції, 
також є важливим моментом трансформації культурних 
практик вимірювання. Мається на увазі, що отримання 
грошей можливо декількома шляхами. Перший класич-
ний – пряме підтримання виробника візуальної про-
дукції. Для цього надається рахунок картки банку, на 
яку можна перерахувати гроші безпосередньо. Тут та-
кож є власні зрушення в процесі заробляння грошей в 
медіа-сфері. Раніше головним спонсором та інвестором 
виробництва культурної продукції виступали багаті 
фізичні особи чи навіть організації. Збирання дрібних 
внесків від різних осіб було просто нерентабельно і не 
давало значних результатів, що могли би позначитися 
на конкуренції продуктів культурного виробництва і, 
таким чином, впливати на порядок їх оформлення.  

Так само як відсутність транспортних технологій та 
щільних мереж комунікації робило нерентабельною 
систему податків до певного моменту. Тим самим це 
обумовлювало певну модель державотворення. Більш 
економічно ефективною була система данини і навіть 
прямого грабування. А тому базова модель держави 
була – "стаціонарний бандит" ("Organized Crime"), за 
терміном американського дослідника Ч. Тіллі. Лише з 
певного моменту соціального розвитку стає можливою 
система прямого управління державою через бюрокра-
тичний апарат, а не через представництво помісного 
дворянства та духівництва, як доводить Ч. Тіллі. Він 
відзначає роль війни та способів її виробництва в даній 
трансформації: "Нарощування військових можливостей 
також збільшило здатність до вилучення (extracting). 
Сама активність вилучення, якщо вона була успішною, 
тягла за собою усунення, нейтралізацію або кооперацію 
місцевих суперників великого владики; таким чином, це 
призвело до державотворення. Як побічний продукт він 
створив організацію у формі агентств збору податків, 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 87 ~ 

 

 

поліцейських сил, судів, касирів, зберігачів рахунків; 
таким чином, це знову призвело до державотворення. У 
меншій мірі воєнний процес також призводив до держа-
вотворення шляхом розширення самої військової ор-
ганізації, оскільки в державному апараті виростала 
постійна армія, військові галузі, підтримуючі бюрократії 
та (пізніші) школи. Усі ці структури перевіряли потен-
ційних суперників та опонентів" [14].  

Ч. Тіллі говорить про те, що інтенсифікація методів 
ведення самої війни, зокрема її індустріалізація, приз-
водить до необхідності зростання внесків, зокрема 
фінансових, у процес її ведення. З іншого боку, пере-
можність війн сама реформує процес державотворен-
ня. Аналогічний процес реорганізації елементів різних 
культурних практик у процесі синтезу дає неочікувані 
результати, які ми можемо прослідкувати у сфері 
медіа-виробництва. 

Розповсюдження та здешевлення матеріальної ін-
фраструктури інтернет-мережі дозволяє розширити 
доступ до споживання її контенту. Фактично, здійснюю-
чи покупку девайса та вносячи незначну абонплату, 
людина отримує майже нескінченний доступ до джере-
ла інформації та розваг. Демократизація доступу до 
благ, які раніше були перевагою лише еліти, спричинює 
їх надлишок, який, зокрема, проявляється у потребі їх 
масового виробництва. Це вирішується тим, що вини-
кає самовиробництво інтернет-продукції. Останнє 
стимулюється як самим задоволенням від процесу 
творення, так і задоволенням від споживання іншими 
результатів твоєї творчості. Насолода також існує в 
потрійному вимірі: насолода від виробництва 
(творчість), від споживання (видовище) та демонстра-
тивного споживання (статус в ієрархії). Урізноманіт-
нення типів насолоди свідчить не лише про фор-
мування та становлення структури естетичного, але й 
про його вторгнення у сферу корисності. 

Масовість споживання стимулює наявність (за тех-
нічної можливості) незначних, але добровільних внесків 
двох типів: крім зазначених грошових, також внесок 
здійснюється своєю співучастю. Отже, виробництво 
спільноти своєю безпосередньою залученістю отримує 
новий вимір існування.  

Тим самим монополія на замовлення продукції, що 
належала раніше значним джерелам фінансування, 
підривається масовими споживачами. Особливо вра-
жаючі результати цього феномена стали очевидні після 
досвіду виборів Д. Трампа. Саме виборча кампанія цьо-
го американського президента показала, що масові 
незначні пожертвування зрівнялися з бюджетами 
внесків від великих бізнесменів. Крім того, практика 
показала, що передвиборча кампанія через соціальні 
мережі обійшлася йому в три рази дешевше, ніж стан-
дартна агітація його суперниці Х. Клінтон через тра-
диційні для американців канали телебачення. Хоча ще 
Б. Обама почав робити ставку на побудову передви-
борчої кампанії через інтернет-ресурси, але саме в си-
туації Трампа ця стратегія розкрила себе більш повно. 
Мікрофінансування існувало завжди, але не могло кон-
курувати з великими капіталами. 

Вона діє, хоч поки і не так масштабно, з менш 
політизованими виробниками інтернет-простору. 
Успішною стає візуальна продукція звичайних людей, 
навіть дітей з повсякденною тематикою. Тобто зміню-
ється не лише статус фінансування (мікрофінансування 
починає конкурувати з великими меценатами), але й 
виробника інтернет-сфери (не лише публічна сфера).  

Електронна форма організації обігу фінансування, 
на нашу думку, являє собою продовження тенденції до 
дематеріалізації означників грошей. Ще Ж. Бодріяр пи-

сав про значення феномена кредитної картки для сус-
пільства споживання: "Природно, центр влаштований 
для тих, хто хоче найсучаснішого способу оплати за 
допомогою “кредитної картки”. Вона звільняє від чеків, 
від готівки ... і навіть від важких днів в кінці місяця ... 
Тепер щоб заплатити, ви показуєте вашу карту і підпи-
суєте рахунок. Це все. Щомісяця ви отримуєте виписку 
з рахунку, який ви можете оплатити за один раз або в 
розстрочку" [3]. Сучасні кредитні картки навіть здебіль-
шого не вимагають підпису. 

Дематеріалізація грошей, яка проявляється як 
девізуалізація означників, покликана збільшити обсяг 
споживання речей. Останні, навпаки, надмірно візуалі-
зуються не лише засобами підкреслення функціональ-
ності, дизайну, реклами, демонстративним споживан-
ням. Девізуалізація і дематеріалізація грошей, редукція 
їх засобами електронного обігу лише до значення чи-
стої кількості знаходиться в протифазі з надмірною 
візуалізацією об'єктів споживання в логіці символічного 
обміну. Але навіть чиста кількість тяжіє вийти за межі 
рефлексії. Лише додаткова технологія Smart Wallet за-
лишається єдиним борцем за справу раціональності та 
матеріальності. 

Трошки по-іншому працює девізуалізація означників 
грошей у процесі медіа-виробництва. Наголос на за-
роблянні, а не витрачанні грошей тут потрохи транспо-
нує фрейм. Але можна припустити, що попередньо за-
значена тенденція тут також наявна. Навіть більше, 
вона ще посилюється тому, що статус грошей тут кон-
курує з лайкозалежністю, яка будується на інтенсив-
ності переживання, а не раціональності користі та рен-
табельності. Проте обидва вектори наявні.  

Обов'язковим елементом економічної рентабель-
ності є фіксація собівартості продукції та необхідність її 
зменшення. На перший погляд, собівартість вироблен-
ня повідомлення в нових медіа майже нічого не потре-
бує. Таке виробництво образу, як репост, здійснюється 
в один клік. На відміну від живопису, де копія, навіть не 
дуже хороша, таки потребує певного часу та зусиль для 
виникнення. Навіть епістолярний жанр не набирав такої 
масовості, тому що потребував внеску часу та ма-
теріалів. Можливість зростання репостів як типу про-
дукції та репродукції образів в геометричній прогресії є 
результатом спрощення технології та її собівартості. У 
цьому контексті відмінність між продукуванням і репро-
дукуванням, яка стає сумнівною в "епоху технічного 
відтворення", елімінується ще більше в еру електрон-
ного. Якщо зміна контексту дозволяє змінити інститу-
ціональні рамки (перенесення унітазу М. Дюшана до 
виставкового простору або "Мони Лізи" на обгортку цу-
керки), то віртуальний простір нових медіа знищує 
навіть цю відмінність. Оцифровані шедеври мистецтва 
та селфі, а також селфі на тлі шедеврів потрапляють в 
єдину шкалу вимірювання, де навіть гроші мають лише 
похідне значення, як вже зазначалось. 

Репост як ще один кількісний показник сфери медіа-
виробництва доповнює шкалу лайків, переглядів проти 
всезагальності грошового вимірювання. Інтенсифікація 
обігу образів є показником економіки надлишку, тоді як 
обіг грошей як показник економіки нестачі стає все 
більш похідним. Обіг грошей в інтернет-економіці стає 
залежним від демонстративного споживання, як в 
Спарті, а не самодостатньою і навіть домінантною 
формою, як в умовах ринкової економіки та капіталізму. 

Варто нагадати, що велика частина медіа-
виробництва для здійснення обігу-виробництва об-
разів залишається ще офлайн. У першу чергу це ви-
робництво самого виробника образів – найбільш за-
тратна річ в усьому процесі, яка багато в чому 



~ 88 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

укорінена в економіці нестачі, на відміну від загальної 
економіки образів, в батаєвському сенсі терміна, яка 
спрямована на надлишок.  

Висновок. У цілому можна сказати, що гроші у 
вимірі своєї кількісної абстракції поступово диферен-
ціюються з синкретичної єдності образу. Тут вони 
відіграють роль репрезентації в процесі дарообміну 
між людьми або навіть між живими та мертвими в си-
туації поховальної маски. Обидва типи комунікації ще 
не передбачають розрізнення прикраси та засобу при-
крашання, цінності та ціни. Виробництво присутності 
тут здійснюється "єдиним поглядом", що вдостовірює 
сам акт комунікації (в єдності речей, людей та сенсу) 
та тим самим підтверджує достовірність самого свя-
щенного порядку світу. 

Мірою перетворення світу на арифметичну пробле-
му абстракція кількісного виміру грошей слугує основою 
домінування інструментальної раціональності, де ре-
ставрація магії подарункових грошей потребує додат-
кових зусиль для здійснення. Задля уповільнення про-
цесу "безсердечної" комунікації виникають стратегії 
посилення матеріалізації, ваги грошей (спартанське 
залізо, Smart Wallet). У той же час значне перевищення 
загальної кількості грошей в логіці автономізації фінан-
сової сфери, спекуляцій та швидкості виробництва де-
ривативів свідчить про її відрив від економічної сфери, 
а отже, послаблення референціальної сили грошей.  

З трансформацією стратегій медіа-виробництва 
(виникнення нових медіа, здешевлення мікрофінансу-
вання, масовізація продукції, метаморфози статусу та 
образу самого виробника) змінюється і семіотика гро-
шей. Значення грошей в ієрархії соціокультурних прак-
тик у процесі цифровізації культурної продукції не зни-
кає, але зменшується, оскільки гроші: 

1) стають більш дифузними в потоці мікроінвестицій 
медіа-продукції; 

2) втрачають монополію єдиного кількісного еквіва-
лента вимірювання успіху (інші рейтинги, окрім касових 
зборів, у фільмів). Поряд з грошима існує рейтинг пе-
реглядів та лайків, репостів. Ці рейтинги оплачуються 
додатково, а отже,  

3) диверсифікація грошових джерел також працює 
на зменшення їх ролі та в цілому їх значення;  

4) значення грошей доповнюється автономним дже-
релом мотивації від насолоди творення та споживання 
візуальної продукції;  

5) демонстративне споживання створює новий тип 
спільноти та її ієрархій. Лідери думок у нових медіа під-
ривають значення навіть телебачення як монополіста в 
сфері виробництва публічного дискурсу; 

6) електронна форма надходження грошей ще 
більше посилює тенденцію девізуалізації грошей, 
зменшує визначеність їх означників та референтів, 
зменшує їх матеріальне та раціональне навантаження, 
а отже, редукує їх значення в цілому. 

У ситуації нових медіа калькулятивність грошей 
стає знову внутрішнім моментом дарообміну образів, 
що вимірюються поглядом (переглядом, лайками, ре-
постами). Ця тенденція не стала остаточно доміную-
чою, але вже очевидні показники її здійснення та 
відповідна семіотика символізму, в термінах С. Леша. 
Тобто дедиференційованість означника, означуваного 
та референта грошей включена у виробництво медіа-
образів, що являють нову форму організації культур-
них практик в цілому. 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 
1. Арістотель. Поетика / Арістотель [пер. з старогр. Б. Тен]. – Київ: 

Мистецтво, 1967. – 139 с. 
2. Батай Ж. "Проклятая часть": Сакральная социология / Ж. Батай; 

пер. с фр. С. Зенкин. ‒ М: Ладомир, 2006. ‒ 742 с. 
3. Бодрийяр Ж. Общество потребления. Его мифы и структу-

ры. [Електронний ресурс] / Ж. Бодрийяр. – Режим доступу: 
https://gtmarket.ru/laboratory/basis/3464/3465 

4. Зомбарт В. Буржуа: Этюды по истории духовного развития со-
временного экономического человека. [Електронний ресурс] / 
В. Зомбарт. – Режим доступу: https://www.gumer.info/bibliotek_Buks/ 
Sociolog/Zomb/09.php 

5. Киньяр П. Секс и страх / П. Киньяр; пер. с фр. И. Волевич. – 
Москва: Текст, 2000. ‒ 344 с. 

6. Леш С. Соціологія постмодернізму / С. Леш. – Львів: Кальварія, 
2003. – 344 с. 

7. Маркс К. Капитал. Т. 1. [Електронний ресурс] / К. Маркс. – Режим 
доступу: https://www.esperanto.mv.ru/Marksismo/ Kapital1/kapital1-03.html 

8. Павлова О. Homo Pictor та культурна практика образу в концепції 
Готфріда Бьома / О. Павлова // Вісник Національної академії керівних 
кадрів культури і мистецтв: Наук. журнал. – К., 2019. ‒ № 3. – С. 8‒14. 

9. Boehm G. Representation, Presentation, Presence: Tracing the Ho-
mo Pictor / G. Boehm // Iconic Power. Materiality and Meaning in Social Life 
/ G. Boehm; еds. Alexander, J., Bartmanski, D., Giesen, B. – New York: 
Palgrave Macmillan, 2011. – Р. 15–25. 

10. Giddens А. The Consequences of Modernity / А. Giddens. ‒ Stan-
ford, Calif: Stanford University Press, 1990. ‒ 204 р. 

11. Habermas J. The Theory of Communicative Action. Vol. 2 / 
J. Habermas. – Boston: Beacon Press, 1989. – 464 р. 

12. Mauss M. The Gift. The form and reason for exchange in archaic 
societies / M. Mauss. – London and New York: Routledge, 2002. – 200 р.  

13. Simmel G., Frisby D. The Philosophy of Money / G. Simmel, 
D. Frisby. ‒ New York: Routledge, 1990. ‒ 616 р. 

14. Tilly C. War Making and State Making as Organized Crime. [Elec-
tronic resource] / C. Tilly ‒ Retrieved from: https://www.cambridge.org/ 
core/books/bringing-the-state-back-in/war-making-and-state-making-as-
organized-crime/7A7B3B6577A060D76224F54A4DD0DA4C  

15. Zelizer V. Economic Lives: How Culture Shapes the Economy / 
V. Zelizer. – Princeton: Princeton University Press, 2010. – 478 p. 

16. Zelizer V. The Social Meaning of Money / V. Zelizer. ‒ Princeton: 
Basic Books, 1995. – 286 р. 

 
REFERENCES: 

1. Aristotle. (1967). Poetics. Kiїv, Mistetctvo. (In Ukrainian). 
2. Bataille, G. (2006). The Accursed Share. Moskow, Ladomir. (In 

Russian). 
3. Baudrillard, J. (2006). The Consumer Society: Myths and 

Structures. Retrieved from https://gtmarket.ru/laboratory/basis/3464/3465. 
(In Russian). 

4. Sombart, W. (1994). The quintessence of capitalism: a study of the 
history and psychology of the modern businessman. Retrieved from 
https://www.gumer.info/bibliotek_Buks/Sociolog/Zomb/09.php. (In Russian). 

5. Quignard, P. (2000). Sex and Terror. Moskow, Tekst. (In Russian). 
6. Lash, S. (2006). Sociology of Postmodernism. Lviv, Kalvariya. (In 

Ukrainian). 
7. Marx, К. (1960). Capital. V. I. Retrieved from 

https://www.esperanto.mv.ru/Marksismo/Kapital1/kapital1-03.html (In Russian). 
8. Pavlova, О. (2019). Homo Pictor ta kul'turna praktika obrazu v 

koncepcії Gotfrіda B'oma [Homo Pictor and cultural practice of image in the 
concept of Gottfried Böhm]. Vіsnik Nacіonal'noї akademії kerіvnih kadrіv 
kul'turi і mistectv: Nauk. zhurnal. 3, 8‒14. 

9. Boehm, G. (2011). Representation, Presentation, Presence: Trac-
ing the Homo Pictor. In Iconic Power. Materiality and Meaning in Social Life. 
New York, Palgrave Macmillan, 15–25. 

10. Giddens, А. (1990). The Consequences of Modernity. Stanford, 
Calif, Stanford University Press. 

11. Habermas, J. (1989). The Theory of Communicative Action. Vol. 2. 
Boston, Beacon Press.  

12. Mauss, M. (2002). The Gift. The form and reason for exchange in 
archaic societies. London and New York, Routledge.  

13. Simmel, G.; Frisby, D. (1990).The Philosophy of Money. New York, 
Routledge. 

14. Tilly, C. (1985). War Making and State Making as Organized 
Crime. Retrieved from https://www.cambridge.org/core/books/bringing-
the-state-back-in/war-making-and-state-making-as-organized-crime/ 
7A7B3B6577A060D76224F54A4DD0DA4C  

15. Zelizer, V. (2010). Economic Lives: How Culture Shapes the Econ-
omy. Princeton, Princeton University Press. 

16. Zelizer, V. (1995). The Social Meaning of Money. Princeton, Basic 
Books. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  19 . 0 2 . 20  

 

 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 89 ~ 

 

 

E. Ю. Павлова, д-р филос. наук, проф. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ДЕНЬГИ: РЕЖИМЫ ИХ СИГНИФИКАЦИИ И ВИЗУАЛИЗАЦИИ В СИТУАЦИИ НОВЫХ МЕДИА 

 
Статья посвящена изучению процесса обращения денег в логике трансформаций культурных практик. Исследуется роль денег в 

выстраивании иерархии культурных практик в процессе возникновения новых медиа, их статус в производстве медиа-продукции 
вообще и медиа-образов в частности. Осуществляется анализ исторической ретроспективы генезиса денег, а также определенных 
исторических форм их материализации в визуальном и семиотическом аспектах. Доказывается, что такая базовая современная 
функция денег, как мера стоимости и всеобщий эквивалент, не является универсальной и вневременной. Дедифференцированная 
форма культурной практики дарообмена, которая предшествует и наследует калькулятивной модели разума и мира как арифмети-
ческой проблеме, предусматривает репрезентативную роль денег в процессе конструирования образа. Специфика включения обра-
щения денег в сеть культурных практик и даже определенных видов социальных иерархий предопределяет тип их материализации, 
референции и визуализации. Методология культурного исследования направлена на выявление закономерности корреляций матери-
ального, семиотического и визуального измерения обращения денег. 

Ключевые слова: деньги, сигнификация, визуализация, новые медиа, культурная практика, культурные исследования. 
 

O. Y. Pavlova, Doctor of Philosophical Sciences, Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
60, Volodymyrska Str., Kyiv, 01033, Ukraine 

 
MONEY: THEIR MODES OF SIGNIFICATION AND VISUALIZATION IN THE NEW MEDIA SITUATION 

 
The article is devoted to the study of the process of money circulation in the transformations of cultural practices. The role of money in the hi-

erarchy of cultural practices in the emergence of new media, their status in the production of media products in general, and media images, in par-
ticular, is investigated. An analysis is made of the historical retrospective of the money genesis, as well as their particular historical forms of mate-
rialization in the visual and semiotic aspects. It is argued that such a basic modern function of money as a measure of value and universal equiva-
lent is not universal and timely. The de-differentiated form of cultural practice of gift-exchange, which precedes and inherits the calculative model of 
mind and world as an arithmetic problem, involves the representative role of money in the process of constructing an image. The specificity of 
incorporating money into the network of cultural practices and even certain types of social hierarchies determines their kind of materialization, 
referencing and visualization. The methodology of cultural research is aimed at revealing patterns of correlation of material, semiotic and visual 
dimensions of money circulation. 

So far the world was turning itself into "an arithmetic problem", the abstraction of quantitative measurement of money serves as the basis for 
the dominance of instrumental rationality, where the restoration of the magic of gifted money required additional effort to put through. 

With the transformation of media production strategies (the emergence of new media, the cheapening of micro-financing, the mass production, 
the metamorphosis of the status and image of the manufacturer), the semiotics of money is changing. The meaning of money in the hierarchy of 
socio-cultural practices in the process of digitization of cultural products does not disappear, but decreases. 

In the situation of new media, the calculation of money becomes again an internal moment of gift-exchange of the images measured by the 
sight (viewing, likes and reposts). This tendency has not become definitively dominant, but indicators of its realization are already obvious. The 
corresponding signification mod of symbolism (S. Lash's term) is forming. That is, the de-differentiation of the signified, the signifier and the refer-
ent of money are included in the production of media-images, which represent a new form of ordering of cultural practices. 

Keywords: money, signification, visualization, new media, cultural practice, cultural research. 
 

 
 
УДК 7.038.6:72.03 

Р. М. Русін, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
rusinr71@gmail.com 

 
ПОСТМОДЕРН ЯК АРХІТЕКТУРНА ПРАКТИКА 

 
У статті аналізується процес зміни пластичної парадигми в рамках загального культурного контексту, де архі-

тектура виступає в якості "еквівалента" світових позицій епохи, безпосередньо пов'язана з постмодернізмом і є 
його джерельною базою. У цьому контексті архітектура постмодернізму розглядається в конкретно-історичному 
вимірі від витоків до сьогодення. 

Продемонстровані основні характеристики постмодернізму в різних його проявах, а саме: абсолютний реляти-
візм, заперечення істини як метафізичної хибної цінності, існування якої є нісенітницею, проявом тоталітарного 
типу мислення. Зазначається, що теорії філософів-постмодерністів знайшли своє відображення у всіх видах мис-
тецтв без виключення, в тому числі і в архітектурі, у відповідності зі специфікою засобів і технічних можливостей 
вираження. Акцентується увага на тому, що однією з відмінних властивостей постмодернізму в порівнянні з модер-
нізмом є те, що іронія дозволяє брати участь в метамовній грі і тим, хто її не розуміє, сприймаючи цілком серйозно. 
Постмодерністські іронічні колажі можуть бути сприйняті широким загалом глядачів як казки, перекази снів. В ідеалі 
постмодернізм опиняється над сутичкою реалізму з ірреалізмом, зносячи стіну, що відділяє мистецтво від розваги. 

Ключові слова: архітектура, модернізм, деконструкція, реконструкція, пастиш, постмодернізм. 
 
Постановка проблеми. В кінці ХХ ‒ на початку 

ХХІ ст. внаслідок тих змін, що відбулися в образотвор-
чому мистецтві, виникла необхідність теоретичного 
переосмислення художньої практики. Це завдання 
взяли на себе художники, мистецтвознавці, художня 
критика та інші агенти художнього світу, намагаючись 
прояснити можливість нового бачення мистецтва, да-
ти йому об'єктивну оцінку.  

Але, на жаль, як показує практика, вони часто далекі 
від об'єктивності. Очевидно, що розуміння специфіки 
сучасного мистецтва полягає не стільки в самій оцінці, 
скільки в проясненні основ різного розуміння таких по-

нять, як "сучасне мистецтво", "модернізм", "постмодер-
нізм". Саме на рівні осмислення цих понять повинні 
вестись дослідження в естетиці.  

Сучасне дослідження мистецтва вимагає незалеж-
них, не заангажованих пануючими теоріями підходів до 
багатоманітних і різноманітних культурних явищ і про-
цесів. Архітектура, яка залишається головним факто-
ром створення і змін життєвого світу людини і суспільс-
тва, багато в чому визначає не тільки розвиток мистец-
тва, але й способу соціального буття в цілому. Саме 
тому швидко змінювані форми і рішення, запропоновані 
сучасними архітекторами, вимагають серйозного тео-

© Русін Р. М., 2020



~ 90 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ретичного дослідження для можливості вивчення де-
конструкції соціальних і культурних процесів другої по-
ловини ХХ століття, що набула назви "постмодерн".  

Аналіз досліджень і публікацій. Важливе значен-
ня для філософсько-естетичного осмислення архітек-
тури постмодернізму мають роботи В. Арсланова, 
Ч. Дженкса, Р. Вентурі, Ф. Джеймісона, Ж.-Ф. Ліотара, 
Ж. Дерріда, Ж. Бодріяра, Ю. Хабермаса, В. Седельника. 

Мета статті. Здійснити філософсько-естетичний 
аналіз архітектури постмодернізму від витоків до сього-
дення на основі існуючих мистецтвознавчих теорій і 
мистецьких практик.  

Коли стратегія модернізму створювати нове була 
вичерпана, з'явилась нова стратегія, названа постмо-
дернізмом. Вона довго визрівала в лоні класичного мо-
дернізму й авангарду.  

Термін "постмодернізм" з'являється в період Першої 
світової війни в роботі Р. Панвіца "Криза європейської 
культури" (1914). У 1934 р. в своїй книзі "Антологія іспа-
нської і латиноамериканської поезії" літературознавець 
Ф. де Оніс застосовує його для визначення реакції на 
модернізм. Однак в естетиці цей термін не приживаєть-
ся. У 1947 році А. Тойнбі в книзі "Вивчення історії" на-
дає йому культурологічного змісту: постмодернізм сим-
волізує кінець західного панування в релігії і культурі. 
Американський теолог Х. Кокс у своїх роботах початку 
70-х років, присвячених проблемам релігії в Латинській 
Америці, широко користується поняттям "постмодерні-
стська теологія". Однак популярність термін "постмоде-
рнізм" отримав дякуючи Ч. Дженксу в 1975 р. У книзі 
"Мова архітектури постмодернізму" він відмічав, що хоч 
саме це слово і застосовувалось в американській літе-
ратурній критиці 60‒70-х років для означення ультра-
модерністських літературних експериментів, автор на-
дає йому принципово іншого змісту. Постмодернізм у 
Дженкса означав відхід від екстремізму і нігілізму нео-
авангарду, часткове повернення до традицій, акцент на 
комунікативну роль архітектури. Обґрунтовуючи свій ан-
тираціоналізм, антифункціоналізм й антиконструктивізм 
стосовно архітектури, Ч. Дженкс наполягав на приматі в 
ній створення естетизованого артефакту [3, с. 80]. 

Виникнувши як художнє явище в США спочатку в 
архітектурі, постмодернізм стрімко поширився в євро-
пейських країнах, Японії та в решті частин світу не тіль-
ки в архітектурі, а й в усіх інших видах мистецтва. 

Бурхлива експансія постмодернізму в різноманітних 
сферах культури привернула до себе увагу філософів, 
соціологів, представників гуманітарних і природничих 
наук, які надали цьому терміну вельми широкого зна-
чення. Гострі дискусії про постмодернізм ведуться сьо-
годні на предмет виявлення його філософсько-
естетичних основ, його співвідношення з модернізмом, 
авангардом, неоавангардом, масовою культурою. По-
леміка ведеться і навколо стилістичних особливостей 
постмодернізму в різних видах мистецтв, з його свідо-
мою орієнтацією на еклектичність, мозаїчність, паро-
дійне переосмислення традицій. 

Х. Кюнг пропонує використовувати термін "постмо-
дернізм" не стільки в літературознавчому або мистец-
твознавчому, скільки у всесвітньо-історичному плані 
[4, с. 10]. Він бачить в ньому евристичне поняття, по-
передній шифр, проблемно-структуруючий пошуковий 
термін, який застосовується для аналізу явищ, що від-
різняють нашу епоху від епохи модернізму. Специфі-
кою модернізму, що ототожнюється з європейським 
Новим часом, Кюнг вважає виникнення в XVII столітті 
нової віри – віри в розум і прогрес, які привели до па-
нування чотирьох домінуючих сил – природознавства, 
техніки, індустрії і демократії. 

Надлом системи модернізму, який торкнувся основ 
всіх його цінностей, він пов'язує з руйнуванням європо-
центристської картини світу в епоху Першої світової 
війни. Поворот від модернізму до постмодернізму  
пов'язується з епохальною зміною парадигм, всесвітньо-
історичними індикаторами яких є заміна модерністсько-
го європоцентризму постмодерністським глобальним 
поліцентризмом, поява постколоніальної, постіндустрі-
альної моделі світу. 

У культурологічному аспекті постмодернізм постає 
перш за все як поняття, що дозволяє виділити новий 
період в розвитку культури. Ф. Джеймісон пов'язує його 
виникнення з потребами відображення в культурі нових 
форм суспільного життя й економічного порядку – сус-
пільства споживання, театралізованої політики, мас-
медіа й інформатики. На його думку, більшість видів 
постмодернізму виникають як специфічна реакція по 
відношенню до форм високого модерну, по відношенню 
до того чи іншого пануючого типу високого модернізму, 
який завоював університети, музеї, художні галереї, 
художні фонди. Це означає, що повинно було з'явитися 
стільки ж різних форм постмодерну, скільки і відповід-
них форм високого модерну, оскільки перші на початко-
вій стадії являли собою локальні і специфічні протидії 
цим моделям. Очевидно, що останнє ніскільки не поле-
гшує завдання описати постмодернізм як ціннісний фе-
номен, оскільки єдність цього нового імпульсу дана не в 
ньому самому, а саме в тих типах модернізму, місце 
яких він намагається зайняти [2, с. 220]. 

Представники точних наук трактують постмодернізм 
як стиль постнеокласичного наукового мислення. Психо-
логи вбачають в ньому симптом панічного стану суспіль-
ства, есхатологічної туги індивіда. Мистецтвознавці розг-
лядають постмодернізм як новий художній стиль, який 
відрізняється від неоавангарду поверненням до краси як 
до реальності, оповідності, сюжету, мелодії, гармонії 
(італійський трансавангард і гіперманьєризм, французька 
вільна фігуративність, німецький новий експресіонізм, 
американський "поганий живопис"). В основному дискусії 
про постмодернізм стосуються двох проблем: співвідно-
шення постмодернізму і модернізму та специфіки пост-
модерністської естетики та мистецтва. 

Чи є постмодернізм однією з форм модернізму, чи 
це принципово нова естетична і художня система, яка 
концептуально відрізняється від модернізму? Обидві 
точки зору мають своїх прихильників, які полемізують 
між собою. Одні дослідники вважають, що постмодерні-
стська настанова на відмову від раціоналістичних проє-
ктів Відродження та Просвітництва виникла не після 
модернізму, а разом з ним і тому не зовсім вірно вибу-
довувати хронологічний ланцюжок: "модерн – постмо-
дерн". У Ж. Ліотара, наприклад, постмодерн не є ан-
титезою модерну, він входить в модерн, являє собою 
частину модерну. Тому постмодернізм – це не кінець 
модернізму, не нова епоха, а модернізм у стадії чер-
гового оновлення. Модернізм продовжує ґрунтовно 
розвиватись разом із своїм постмодернізмом. Причо-
му постмодернізм має свої античні, середньовічні, 
новочасові та інші платформи. На відміну від модерні-
зму, в постмодернізмі новим є домінуючий плюралізм. 
Ж. Ліотар, у відповідності з цим, сформулював відно-
шення постмодернізму до модернізму так, що постмо-
дернізм визначає своє положення не після модернізму, 
а в опозиції до нього. Постмодернізм вже містився в 
модернізмі – тільки приховано [5, с. 22]. 

Інше тлумачення постмодернізму у Ю. Хабермаса: 
постмодернізм направлений проти проєкту модернізму 
як проєкту Просвітництва, тобто проти започаткованого 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 91 ~ 

 

 

і сформованого у XVIII столітті модернізму. В своїй 
статті "Модерн – незавершений проект" Ю. Хабермас 
говорить про те, що проєкт модернізму полягає в тому, 
щоб неухильно розвивати об'єктивуючі науки, універса-
лістські основи моралі і права, автономне мистецтво із 
збереженням його свавільної природи, але одночасно і 
в тому, щоб звільняти накопичені таким чином когнітив-
ні потенції з їхніх вищих езотеричних форм і використо-
вувати їх для практики, тобто для розумної організації 
життєвих умов [6, с. 33]. 

Прихильники зближення модернізму і постмодернізму 
бачать в останньому або свідоцтво виснаження і прова-
лу модерністського проєкту, або, навпаки, доказ зрілості 
модернізму, його самоствердження в постмодерні. Їхні 
опоненти висувають концепцію відділення постмодерні-
зму від модернізму на підставі його зближення з масо-
вою культурою, що і дозволяє їм досліджувати відмінні 
ознаки культури постмодернізму. Існує, розуміється, і ряд 
компромісних варіантів, які розглядають постмодернізм 
як теорію і художню практику культурного "переходу", 
"проміжку". Багатоманітні концепції постмодернізму як 
злету або падіння модернізму конкурують з уявленнями 
про постмодернізм як естетику перехідного періоду, що 
готує зміну втомлених художніх форм на нові, як це не 
раз вже відбувалось в історії культури. Під таким кутом 
зору постмодернізм не наступник і не ворог модернізму, 
а компенсація кінця новаторських утопій, естетика пост-
революційного примирення. 

Думка про те, що постмодернізм міцно стоїть на 
якорі модернізму і його автономне плавання ще не по-
чалось, пов'язана з концепцією стабільності естетично-
го суб'єкта, що не змінюється під впливом зростаючих 
інформаційних і комунікативних потоків. 

Трактовка постмодернізму як регресу модернізму 
заснована на констатації ерозії тих високих естетичних 
ідеалів і філософських цінностей, котрі пов'язувались з 
іменами Гайдеґґера, Фрейда, Сартра, Камю й інших 
корифеїв модернізму. Замінивши ієрархію цінностей 
їхньою реконструкцією, відмовившись від змістожиттє-
вих відповідей на філософські, естетичні, політичні пи-
тання, але зберігаючи деякі формальні модерністські 
прийоми, постмодернізм виявився, на думку його кри-
тиків, паразитарним, зіпсованим модернізмом. Відмова 
від високих цілей, ідеї прогресу виразилась в оповідно-
му стилі, "розколотому" пародією, парадоксом, гіпербо-
лою. Втрата цілісності й ідентичності в інтертекстуаль-
ній постмодерністській ситуації сприймається як свід-
чення "астенічного синдрому" естетики модернізму, чиї 
фундаментальні постулати перетворюються в елемен-
ти лінгвістичної гри. Якщо ідеалом модернізму була 
свобода самовираження художника, а контркультури – 
свобода від культурних норм, розчинення мистецтва в 
житті, креативність будь-якого індивіда, то суб'єкт пост-
модернізму, переконаний в непрозорості і хаотичності 
оточуючого його технізованого світу, надає перевагу 
можливості маніпуляції чужими художніми кодами над 
індивідуальною свободою. 

Естетичний підхід до концептуального усвідомлення 
постмодернізму відрізняється вбачанням в ньому ознак 
метисної параестетики, своєрідної мутації модернізму, 
що замінила модерністську форму, намір, проєкт, ієра-
рхію постмодерністською антиформою, грою, випадко-
вістю, анархією. Його характерними рисами є реконст-
рукція естетичного суб'єкта; перетворення естетичного 
об'єкта в пусту оболонку шляхом імітації контрастних 
художніх стилів (стильового синкретизму), мовна гра, 
цитатність як метод художньої творчості; невизначе-
ність, культ неясностей, помилок, пропусків; фрагмен-

тарність і принцип монтажу; іронізм, пародійність, дека-
нонізація традиційних естетичних цінностей, аксіологіч-
ний плюралізм; тілесність, поверхнево-чуттєве відно-
шення до світу, гедонізм, який витісняє категорію трагі-
чного з естетичної сфери; естетизація потворного; змі-
щення жанрів, високого і нікчемного, високої і масової 
культури; театралізація сучасної культури; репродукти-
вність, серійність і ретрансляційність, орієнтовані на 
масову культуру, споживацьку естетику, новітні техно-
логічні засоби масових комунікацій [5, с. 140‒141]. 

Таким чином, взаємозв'язки між філософським і ху-
дожнім постмодернізмом з його еклектизмом, пародій-
ністю, імітаторством, стилізацією є досить складними й 
опосередкованими. 

Сучасна фаза розвитку постмодернізму і постмоде-
рністського мистецтва, яка почалася в кінці 70-х років 
ХХ ст., асоціюється з часом його зрілості. Теоретичний 
лідер цього періоду – Ж. Дерріда.  

Для естетичної концепції Ж. Дерріда особливе зна-
чення мала рефлексія ідей Ф. Ніцше, М. Гайдеґґера, 
З. Фрейда, Е. Гуссерля. Його вихідною тезою стала дум-
ка про вичерпність філософії і розуму в класичних фор-
мах, заснованих на розумінні буття як присутності. Засо-
бом подолання кризової ситуації в філософії він вважає 
запропонований ним метод деконструкції. Викладення 
основ нового методу міститься в його книгах "Про грама-
тологію" (1967), "Правда в живопису" (1987). Деконструк-
ція направлена на знищення "привнесеного", пов'язаного 
з історичною і культурною традицією. Вона націлена 
проти історизму, лінійності, прогресу. Історія в деконс-
труктивізмі тотожна мові, практиці, пам'яті, контексту.  

Рух деконструкції не зводиться до негативних де-
конструктивних форм, які йому наївно приписують. 
Реконструкція вигадлива, або її не існує. Вона не об-
межується методичними процедурами, але прокладає 
шлях, рухається вперед і відмічає віхи. Її письмо не 
просто результативне, воно виробляє нові правила і 
умовності заради майбутніх досягнень, не вдовольня-
ючись теоретичною впевненістю в простій опозиції 
"результат – констатація". 

Хід деконструкції веде до ствердження майбутньої 
події, народження винаходу. Заради цього необхідно 
зруйнувати традиційний статус винаходу, концептуальні 
й інституційні структури. Лише таким чином можна зно-
ву винайти майбутнє [7, с. 33, 35]. Руйнуючи звичні очі-
кування, дестабілізуючи і змінюючи статус традиційних 
цінностей, деконструкція виявляє теоретичні поняття й 
артефакти, вже існуючі в прихованому вигляді. 

"Єдиний можливий винахід – це винахід неможли-
вого. Таким є парадокс деконструкції" [7, с. 59]. Такий 
підхід Дерріда вважає особливо значущим для есте-
тичної сфери, сполученої з винаходом художньої мо-
ви, жанрів і стилів мистецтва. Деконструкція тут озна-
чає підготовку до виникнення нової естетики: "Деконс-
трукція не є симптомом нігілізму, модернізму і постмо-
дернізму. В процесі деконструкції ніби повторюється 
шлях будівництва і руйнування Вавілонської вежі, як 
результат – нове розлучення з універсальною худож-
ньою мовою, зміщення мов, жанрів, стилів літератури, 
архітектури, живопису, театру, кінематографу, руйну-
вання меж між ними. І якщо можна говорити про сис-
тему деконструкції в естетиці, то нею стане принципо-
ва асистематичність, незавершеність, відкритість кон-
струкції, множинність мов, що народжує міф про міф, 
метафору метафори, оповідання про оповідання, пе-
реклад перекладу" [7, с. 59]. 

У цьому зв'язку Дерріда пропонує одне з можливих 
визначень естетики постмодернізму як естетики "не-



~ 92 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

представимого, не представленого" [7, с. 139]. Її цент-
ральним елементом стає ритм. 

Зникнення непорушного, стабільного, постійного яд-
ра традиційної естетики спонукає трактувати постмоде-
рністське мистецтво як слід, попіл художніх цінностей 
минулого. Ритм у цьому ракурсі постає як ключ деконс-
трукції гегемонії означеного на користь того, хто озна-
чає, оскільки сам він позбавлений справжнього рефе-
рента, спекулятивної візуальності і вербальної репре-
зентативності. Його трансзмістовна природа дозволяє 
займатись полум'ю амбівалентних естетичних ціннос-
тей, віщуючи обіцянку пам'яті про минуле культури й 
одночасно пам'яті про цю обіцянку. 

Ритмічна деконструкція поширюється Дерріда на всі 
види постмодерністського мистецтва.  

Найбільш чітких форм деконструктивізм Дерріда на-
буває при аналізі ним постмодерністської архітектури. Її 
результатом є не хаос руйнування, а безмежність нової 
архітектурної мови – "іншої", асемантичної, божевільної в 
своїй неміцності, яка заперечує традиційні уявлення "го-
ризонталь – вертикаль", "природа – культура", "форма – 
зміст", "житлове – нежитлове". "Якщо традиційна архітек-
тура – це референційний простір мімезису, то постмоде-
рністська архітектура – "майбутній нерозбірливий 
проєкт", невідома школа, невизначений стиль, безлюд-
ний простір, винахід нових парадигм… Реконструювати 
артефакт, названий "архітектурою", означає мислити 
його як артефакт безлюдної техніки" [7, с. 510, 513]. 

Архітектура – це просторовий лист, аркуш, в струк-
туру якого входить подвійний вимір, що має власну 
драматургію, хореографію, естетику кадру, наратив-
ність, серійність. Специфіка постмодерністської архіте-
ктури полягає у втраті нею своєї автономності, схрещу-
ванні з іншими типами художнього листа – кінемато-
графічним, фотографічним, хореографічним, літографі-
чним. Схрещування може здійснюватися в формі тран-
сферу, перекладу, транскрипції, прививки, гібрида. В 
результаті такого складного наративного монтажу вини-
кає трансархітектура події, зверненої до іншого, думка 
від естетики споглядання і користування. 

Постмодерністська архітектура – це єдність деконс-
трукції і реконструкції, "право на роз'єднання в просторі 
об'єднання" [7, с. 489]. Деконструкціоністські процедури 
дестабілізації, роз'єднання створюють передумови для 
об'єднання відмінностей, але не в рамках нової архітек-
тонічної системи, а в просторі "іншої архітектури". Її 
відмінність не в формі, системі або в кінцевому змісті. 
"Архітектура іншого" – це подія, твір, артефакт, пам'ят-
ник, що сприймається не як мистецтво, а як природне 
середовище проживання, "архітектура архітектури". 

Матеріальна і духовна міцність традиційної архітек-
тури перетворює її, на думку Дерріда, в останню фор-
тецю метафізики. Вона підкоряється чотирьом аксіома-
тичним інваріантам, які визначаються ззовні в якості 
символічних функцій архітектури: служити житлом; ма-
теріалізувати соціальну ієрархію; матеріалізувати типо-
логію – політичної, економічної, релігійної, утилітарної 
функції; відповідати статусу витонченого мистецтва 
своєю цілісністю, порядком, красою, гармонією. Ці інва-
ріанти, які відповідають принципам класичної західної 
культури в цілому, підлягають не руйнуванню, але пе-
реоцінці, що призводить до дистанціювання від них, 
їхньої поступової ерозії. Результатом такого зсуву буде 
нульовий градус архітектурного листа, що характеризу-
ється нежорстокістю, некорисністю, беззмістовністю, 
нігілістичною деструкцією, пробудженням естетичної 
енергії метаархітектури, здобуттям нею нового дихання. 

Показовий досвід практичного здійснення деяких мо-
тивів Дерріда в архітектурі. Разом з архітектором 
П. Ейзенманом Дерріда створив проєкт "Хоральний твір", 
який вміщує в себе літературний і архітектурний дискур-
си. При цьому Дерріда виступив в якості дизайнера, а 
його співавтор – як літератор. В результаті виник зразок 
багатошарової, багатомовної "архітектури-поліглота" – 
псевдосад без рослин, де поєднується тверде і рідке, 
вода і каміння. "Словесний дизайн" включає в себе хо-
реографію, музику, спів, ритмічні експерименти. Виступ 
хору вбачається як архітектурна подія; з посиланням на 
"Собор Паризької Богоматері" В. Гюго, книга прирівню-
ється до храму, руйнується ієрархія зовнішнього і внут-
рішнього, активного і пасивного, видимого і невидимого, 
тимчасового і просторового. Суб'єкт творчості розсіюєть-
ся, і перформанс в цілому наділяється неантропоцент-
ричним, постгуманістичним змістом.  

Теоретичний висновок Дерріда з такого роду експе-
риментів полягає в широкому, вільному розумінні есте-
тики, яка давно прорвала оболонку своєї античної на-
зви – каліграфії, калістики. Такій реінтеграції і сприяє 
деконструкція, яка розхитує найбільш міцні елементи 
класичної естетики. Архітектура в широкому сенсі упо-
дібнюється логосу: реконструкція "логоцентричної фі-
лософії архітектури" виступає в дусі нового раціоналіз-
му, філософії постмодернізму. 

Слід зазначити, що теорії філософів-постмодер-
ністів знайшли своє відображення у всіх видах мис-
тецтв без виключення, в тому числі і в архітектурі, у 
відповідності зі специфікою засобів і технічних можли-
востей вираження. 

Постмодернізм в архітектурі виникає в 1960-х роках 
як реакція на догматизм та відсутність варіативності в 
архітектурі модернізму, що концептуально сформував-
ся в 20-х роках в Європі в період між двома світовими 
війнами. Після Другої світової війни цей архітектурний 
стиль став міжнародним явищем. Утвердженням і про-
пагандою модернізму в архітектурі, розробкою загаль-
них і єдиних в своїй основі містобудівельних та архітек-
турних принципів (естетичних, функціональних та конс-
труктивних) займались архітектори, що були членами 
організації "Міжнародний конгрес сучасної архітектури" 
(СІАМ), створеної у 1928 році. У 1933 році цією органі-
зацією було прийнято спеціальну хартію на Міжнарод-
ному з'їзді архітекторів-модерністів, і в цій хартії прого-
лошувались основні принципи і завдання для розвитку 
ідей раціоналізму і функціоналізму в архітектурі. У від-
повідності до функціональної типології, архітектура мо-
дернізму розвивалась одночасно і в елітарному, і в де-
мократичному напрямі, а в творчості таких архітекторів, 
як француз Ле Корбюзьє, бразильський архітектор 
Оскар Німеєр, в архітектурних програмах німецького 
"Баухаузу" просліджуються ідеї соціалізму і тенденція 
до політизації архітектури в напрямку комуністичної 
ідеології. Архітектурні проєкти і будівлі модернізму де-
кларували ідеологічні утопії, демонстрували віру в про-
грес і машиноподібну досконалість, що базувались на 
ясності, простоті і функціональності. Ці ідеї в архітектурі 
модернізму було сформульовано у вигляді догматичних 
концепцій: "Менше означає більше", – цю фразу любив 
повторювати один з провідних архітекторів модернізму, 
ідеолог мінімалізму в архітектурі Людвіг Міс ван дер 
Рое. "Форма слідує за функцією", "Дім – це машина для 
життя", – ці ідеї проголошував один із фундаторів моде-
рністської архітектури Ле Корбюзьє. Постмодернізм в 
архітектурі ставить своєю головною метою змінити гомо-
генну ідіому множинністю конкуруючих ідей та змістів. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 93 ~ 

 

 

Саме таку ідею сформулював у своїй книзі "Складність і 
протиріччя в архітектурі", виданій у 1966 році, американ-
ський архітектор і теоретик Роберт Вентурі. Автор узага-
льнив альтернативну концепцію архітектури, яку він ба-
жав втілити як антитезу і заміну стилю модернізму: "Я 
кажу про складну і сформовану із протиріч архітектуру, 
що заснована на багатстві та неоднозначності сучасного 
досвіду, включаючи і той досвід, який притаманний мис-
тецтву… Я вітаю складність і використовую невизначе-
ності… Мені імпонують елементи, які є гібридними, а не 
"чистими", надаю пріоритет компромісу, аніж "чистоті", … 
податливості, а не заперечному виключенню. Архітек-
тура складності і протиріч повинна містити в собі труд-
нощі поєднання включень, а не простоту однозначності 
виключень… Я за брутальну життєву силу, а не за оче-
видну однозначність" [8, с. 15‒16]. 

На противагу функціональним доктринам архітекту-
ри модернізму Вентурі запропонував у першу чергу 
приділяти увагу фасаду будівлі, включати історичні ар-
хітектурні елементи, використовувати і поєднувати не-
звичні матеріали та історичні алюзії, застосовувати 
фрагментацію, пластичну модуляцію, еклектичний де-
кор. Також архітектори постмодернізму згодом розши-
рили цей список, включивши до нього гумор та іронію, з 
метою залучити архітектурний об'єкт до активного діа-
логу із суспільством. У цьому контексті постмодерніст-
ські будівлі інколи використовують театральність, де-
кларативно демонструють абсурдність, застосовуючи 
гіперболізовані форми і метод деконструкції. Ці пласти-
чно-просторові характеристики поєднуються з концеп-
туальними характеристиками змісту, що містить в собі 
плюралізм, подвійне кодування, контекстуалізм, іронію і 
парадокс. Наприкінці 90-х років постмодернізм в архіте-
ктурі розділився на багато тенденцій: архітектуру висо-
ких технологій (Норман Фостер, Заха Хадід), архітекту-
рний пастиш в еклектичному історизмі (Рікардо Бофіль, 
Майкл Грейвс, Чарльз Мур), деконструктивізм (Френк 
Гері), органічну архітектуру (Гаетано Пеше). 

Однією з відмінних властивостей постмодернізму в 
порівнянні з модернізмом є те, що іронія дозволяє бра-
ти участь в метамовній грі і тим, хто її не розуміє, 
сприймаючи цілком серйозно. Постмодерністські іроні-
чні колажі можуть бути сприйняті широким загалом гля-
дачів як казки, перекази снів. В ідеалі постмодернізм 
опиняється над сутичкою реалізму з ірреалізмом, зно-
сячи стіну, що відділяє мистецтво від розваги. 

"Постмодерністи, – відмічає В. Седельник в моно-
графії "Германия ХХ век. Модернизм. Авангард. Пост-
модернизм", – перейшли до відвертого продукування 
мистецтва із мистецтва, літератури із літератури… Ні-
чого – від життя, все – від мистецтва попередніх епох, 
але з використанням все більш витончених прийомів 
перемутації і перформації запозиченого… Реконвеліза-
ція жанрів, що відслужили своє, знадобилась, мабуть, 
для полегшення сприйняття експериментального мис-
тецтва на новому етапі, коли стало ясно, що для засво-
єння пастишів пізніх постмодерністів потрібна ще біль-
ша підготовленість публіки, ніж у випадку з творами 
модернізму" [1, с. 61]. 

"Пастиш, – зазначає Ф. Джеймісон, – … включає в 
себе імітацію, або, краще сказати, мімікрію під інші сти-
лі і особливо під різні типи маньєризму і стилістичні 
надмірності останніх. Пастиш… – це імітація одинично-
го або унікального стилю, носіння стилістичної маски, 
мовлення на мертвій мові" [2, с. 165]. Ф. Джеймісон 
вважає, що очевидним є єдине: старі моделі (Пікассо, 

Пруст, Еліот) більше не працюють або ж навіть шкідли-
ві, контрпродуктивні, оскільки ніхто більше не володіє 
унікальним внутрішнім світом і стилем, щоб його вира-
жати. В цьому плані письменники і художники наших 
днів більше не здатні створювати нові стилі, оскільки ці 
останні були вже створені; можливе тільки обмежене 
число комбінацій із них. "Звідси знов – пастиш: все, що 
нам залишилось в світі, де стилістичні новації більше 
неможливі, ‒ так це лише імітувати мертві стилі, гово-
рити через маску голосом цих стилей з уявного музею. 
Але це означає, що сучасне або постмодерністське 
мистецтво прямує до мистецтва як такого по новому 
шляху. Більше того, це означає, що одним із його голо-
вних меседжів буде падіння мистецтва й естетики, па-
діння нового, ув'язнення в тенетах минулого [2, с. 161]. 

Висновок. Основні характеристики постмодернізму 
в різних його проявах такі: абсолютний релятивізм, за-
перечення істини як метафізичної хибної цінності, існу-
вання якої є нісенітницею, проявом тоталітарного типу 
мислення. Принцип "піддавай все сумніву" отримує в 
постмодернізмі застиглість абсолютної догми. 

В архітектурі основним принципом стає прийняття 
множинних змістів, право на свободу імпровізації, що 
проявляється в грі з історичними архітектурними сти-
лями та їх елементами. Ще однією типовою ознакою 
архітектури постмодернізму є заперечення аксіом "жи-
тлове – нежитлове", "природне – урбаністичне", "гори-
зонталь – вертикаль", "форма – зміст". Парадокс – 
винахід неможливого стає головним принципом архі-
тектури постмодернізму. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Германия ХХ век. Модернизм. Авангард. Постмодернизм / [Се-
дельник В. Д., Топер П. М. и др.; под ред. В. Ф. Колязина]. – М.: 
РОССПЭН, 2008. – 607 с. 

2. Джеймисон Фредрик. Постмодернизм и общество потребления / 
Фредрик Джеймисон. [Електронний ресурс] – (Библиотека Якова Крото-
ва). // Интернет-журнал "Логос". – Режим доступу: http://www.ruthenia.ru/ 
logos/number/2000_4/10htm  

3. Дженкс Ч. Язык архитектуры постмодернизма / Ч. Дженкс; [пере-
вод с англ. А. В. Рябушина, М. В. Уваровой; под ред. А. В. Рябушина, 
В. Л. Хайта]. – М.: Стройиздат, 1985. – 138 с.  

4. Кюнг Г. Религия на переломе эпох. Тринадцать тезисов / Г. Кюнг 
// Иностранная литература, 1990. – № 11. – С. 10. 

5. Маньковская Н. Б. Эстетика постмодернизма / Н. Б. Мань-
ковская. – СПб.: Алетейя, 2000. – 347 с. 

6. Хабермас Ю. Модерн – незавершенный проект / Ю. Хабермас  
// Вопросы философии, 1992. – № 4. – С. 40‒53. 

7. Derrida J. Psyché P. Intention de l'autre / J. Derrida, P. Psyché. –  
P: Galilée, 1987 – 589 р.  

8. Venturi Robert. Learning from Las Vegas: The Forgotten Symbolism 
of Architectural Form / Robert Venturi. ‒ Cambridge, MA: MIT Press, 1977. 
‒ 192 p.  

 
REFERENCES: 

1. Germanija ХХ vek. Modernizm. Avangard. Postmoderniz 
[Modernism. Vanguard. Postmodernism], (2008). Moskow, ROSSPJeN.  

2. Jameson, Fredric (2000). Postmodernism and consumer society. 
Internet-zhurnal "Logos". Retrieved from http://www.ruthenia.ru/logos/ 
number/2000_4/10htm (In Russian). 

3. Jencks, Ch. (1985). The Language of Postmodern Architecture. 
Moskow, Strojizdat. (In Russian). 

4. Kjung, G. (1990). Religija na perelome jepoh. Trinadcat' tezisov 
[Religion at the Turn of the Ages. Thirteen Abstracts]. Inostrannaja literatura, 
№ 11, 10. 

5. Man'kovskaja, N. B. (2000). Jestetika postmodernizma. St. 
Petersburg, Aletejja.  

6. Habermas, Ju. (1992). Modernity: An Incomplete Project. Voprosy 
filosofii, № 4, 40‒53. (In Russian). 

7. Derrida, J. (1987). Psyché. P. Intention de l'autre. P., Galilée.  
8. Venturi, Robert. (1977). Learning from Las Vegas: The Forgotten 

Symbolism of Architectural Form. Cambridge, MA: MIT Press.  

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  10 . 0 2 . 20  



~ 94 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

Р. М. Русин, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
ПОСТМОДЕРН КАК АРХИТЕКТУРНАЯ ПРАКТИКА 

 
В статье анализируется процесс изменения пластической парадигмы в рамках общего культурного контекста, где архитектура 

выступает в качестве "эквивалента" мировых позиций эпохи, непосредственно связана с постмодернизмом и является его источ-
ником. В этом контексте архитектура постмодернизма рассматривается в конкретно-историческом измерении от истоков до 
современности. 

Продемонстрированы основные характеристики постмодернизма в различных его проявлениях, а именно: абсолютный реляти-
визм, отрицание истины как метафизической ложной ценности, существование которой является бессмыслицей, проявлением то-
талитарного типа мышления. Отмечается, что теории философов-постмодернистов нашли свое отражение во всех видах ис-
кусств без исключения, в том числе и в архитектуре, в соответствии со спецификой средств и технических возможностей выраже-
ния. Акцентируется внимание на том, что одним из отличительных свойств постмодернизма по сравнению с модернизмом являе-
тся то, что ирония позволяет участвовать в метаязыковой игре и тем, кто ее не понимает, воспринимая все вполне серьезно. 
Постмодернистские иронические коллажи могут быть восприняты зрителями как сказки, предания снов. В идеале постмодернизм 
оказывается над схваткой реализма с ирреализмом, снося стену, отделяющую искусство от развлечения. 

Ключевые слова: архитектура, модернизм, деконструкция, реконструкция, пастиш, постмодернизм. 
 

R. M. Rusin, PhD, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
POSTMODERN AS AN ARCHITECTURAL PRACTICE 

 
Of all movements in art and architecture history, postmodernism is perhaps the most controversial. Postmodernism was an unstable mix of the 

theatrical and theoretical. It was visually thrilling, a multifaceted style that ranged from the colourful to the ruinous, the ludicrous to the luxurious. 
What they all had in common was a drastic departure from modernism's utopian visions, which had been based on clarity and simplicity. The 
modernists wanted to open a window onto a new world. Postmodernism, by contrast, was more like a broken mirror, a reflecting surface made of 
many fragments. Its key principles were complexity and contradiction. In the architecture of postmodernism in the 1970s and 1990s saw widespread 
experimentation with architectural styles from the past that modernism had excluded. Postmodernism lived up to its central aim: to replace a 
homogenous idiom with a plurality of competing ideas and styles. Postmodernism shattered the established ideas about style. It brought a radical 
freedom to art and architecture, through gestures that were often funny, sometimes confrontational and occasionally absurd. Most of all, the 
architecture of postmodernism brought a new self-awareness about style itself. When architects began using high-powered software created for the 
aerospace industry, in the design phase, computer programs can organize and manipulated the relationships of a building's many interrelated 
parts. In the building phase, algorithms and laser beams define the necessary construction materials and how to assemble them. Combining new 
ideas with traditional forms, postmodernist buildings may startle, surprise, and even amuse. Familiar shapes and details are used in unexpected 
ways. Buildings may incorporate symbols to make a statement or simply to delight the viewer. The main characteristics of postmodernism in its 
various manifestations are highlighted, such as absolute relativism, the denial of truth as a metaphysical false value, the existence of which is 
nonsense, a manifestation of a totalitarian type of thinking.  

Key words: postmodernism, styles, complexity, contradiction, postmodernist buildings, architecture, plurality. 
 
 
 
УДК 130.2:[7.035.7:7.045](4) 

С. П. Стоян, д-р філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
sstoyan1974@gmail.com 

 
ЄВРОПЕЙСЬКІ КОДИ СУЧАСНОГО УКРАЇНСЬКОГО СИМВОЛІЗМУ 

 
У статті здійснюється аналіз специфіки сучасного українського символізму у візуальному мистецтві в контексті 

його взаємозв'язку з європейською традицією. Завдяки проведенню паралелей між сучасними творами українських 
авторів та символічними образами, що були створені в різні історичні періоди формування європейської культури 
починаючи від первісних часів і до сьогодення, демонструється глибока спорідненість у їхніх мотивах та сенсах. Це 
свідчить про те, що сучасний український символізм, з одного боку, органічно включений до європейської традиції, а з 
іншого, містить у собі своєрідні, автентичні риси, притаманні саме українській культурі. Численні твори сучасних 
українських авторів, яким близька ідея створення образів, далеких від принципів реалізму, образів, що завжди прихо-
вують у собі багатошарові, невиявлені сенси, засвідчують про значну актуальність ідей символізму в просторі су-
часного мистецтва, що на даному етапі розвитку демонструє певну кризу формотворчості й радикальної концепту-
альності, на противагу яким у митців починає  зароджуватися зацікавленість у більш глибоких, змістовних і бага-
товекторних мистецьких образах. 

Ключові слова: символізм, символ, асоціативний символізм, образ, митець, сучасне українське мистецтво. 
 
Постановка проблеми. Після набуття Україною 

незалежності поряд із бурхливою появою в сучасному 
українському мистецтві концептуальних, соціально-
спрямованих, іноді відверто епатажних тенденцій у 
мистецтві, що позиціонувало свій відхід від традицій 
соціалістичного реалізму, почала активізуватися заці-
кавленість багатьох митців у так званій "поетиці недо-
мовленості й натяку", якщо використовувати вислів 
В. Іванова. Невичерпний потенціал символу надзви-
чайно приваблював художників, які прагнули вийти за 
межі буденного й чітко визначеного. Подібні тенденції 
звернення до символічного типу візуального образу 
постійно виникали в історії становлення європейського 
образотворчого мистецтва починаючи з перших етапів 

його зародження, відходячи на периферію мистецько-
го життя в часи потужної раціоналізації культури й 
активізуючись у періоди панування ірраціональних, 
трансцендентних орієнтирів. Основним завданням 
даної статті постає встановлення взаємозв'язку між 
символічними образами сучасних українських митців 
та європейським образотворчим мистецтвом, завдя-
ки чому ми зможемо встановити фактори їх спорідне-
ності та відмінності. 

Аналіз досліджень і публікацій. У другій полови-
ні ХХ ст. – поч. ХХІ ст. до аналізу проблематики симво-
лу й символізму зверталися у своїх працях наступні 
сучасні науковці: Д. В. Акімова, Д. Ф. Верен, 
Є. М. Коваленко, С. В. Королева, В. О. Мітіна, В. М. Розін, 

© Стоян С. П., 2020



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 95 ~ 

 

 

С. В. Савицька, К. А. Свасьян, М. Є. Соболєва, 
С. Г. Сичова. 

Серед українських дослідників проблематику сим-
волу й символізму в контексті мистецтва розглядали 
О. А. Вячеславова, В. Ю. Головей, І. М. Гончарова, 
Р. В. Демчук, Н. Д. Ковальчук, О. С. Колесник, П. В. Кретов, 
С. Б. Кримський, В. А. Личковах, І. Б. Остащук, 
В. І. Панченко, О. В. Тімохов, О. О. Щербань, 
М. Л. Шумка та ін. 

Мета статті. Встановити взаємозв'язок сучасного 
українського символізму з різними періодами станов-
лення європейського образотворчого мистецтва почи-
наючи від первісних часів до сьогодення. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Лю-
дина від народження занурена у світ символів, і саме 
ця здатність до символізації ще за часів первісності 
починає вирізняти її із тваринного світу, оскільки лише 
людська свідомість спроможна творити символічний 
простір культури. Мистецтво також народжується у лоні 
символізму, адже навіть перші наскальні малюнки міс-
тять у собі символічно-міфологічні сенси, бо саме лю-
дина здатна побачити в образі дерева не просто рос-
лину, що є джерелом їжі або притулком, а символ сві-
тобудови, який поєднує у собі три рівня всесвіту – 
підземний, земний та небесний. 

Символізм постає набагато ширшим явищем, аніж 
просто художній напрям, адже прагнення до породжен-
ня символічних образів у мистецтві було присутнє в усі 
періоди становлення людства, відходячи на периферію 
в часи потужної раціоналізації культури й повертаючись 
на перший план у часи звернення до трансцендентних, 
ірраціональних, позасвідомих шарів нашого існування.  

Й лише здійснюючи наскрізний аналіз цього явища 
починаючи від народження мистецтва у первісну добу, 
проходячи усіма етапами розвитку європейської куль-
тури, ми зможемо у повній мірі зрозуміти витоки, спе-
цифіку й взаємозв'язок явища сучасного українського 
символізму із європейською традицією, а також його 
автентичність і своєрідність, що виділяє даний фено-
мен з усього того, що вже було створено у просторі ві-
зуального мистецтва. Адже багато символізацій україн-
ських митців ніби перегукуються із образами минулого, 
актуалізуючи давні сенси у просторі сучасної культури. 

Й одним із найбільш потужних джерел натхнення, 
що продовжує бентежити творчий розум митців-
новаторів, є первісне мистецтво, яке містить у собі ве-
личезні пласти давніх архетипів, актуалізація яких при-
водить до появи нових, інноваційних символічних тво-
рів. Невипадково, що простота, символічно-знакова 
універсальність первісних образів починає трансфор-
мувати мистецтво вже із початку ХХ століття, визнача-
ючи творчі пошуки багатьох модерністських течій, які 
вбачали у цій примітивності справжність і чистоту 
форм. Цей архаїчний світ візуальних символів продов-
жує спонукати українських митців до численних пере-
осмислень і багатошарових трактувань, завдяки яким 
виникають символічні образи прадавніх "Плит" Олексія 
Малиха, де крізь вулканічний пісок, привезений з ост-
рова Тенеріфе, що створює унікальну структуру твору, 
проступають прадавні хрести, кола й обриси архаїчних 
істуканів. Прообразом цих символізацій були архаїчні 
рельєфи, що були знайдені на території Криму й врази-
ли уяву митця під час подорожі півостровом ще у дово-
єнні часи. У цій спадковості проглядається нерозривний 
взаємозв'язок часів, що парадоксальним чином поєднує 
первісність із сучасністю, засвідчуючи універсальну 
єдність символічної мови. 

І хоча ми можемо робити лише припущення щодо 
призначення первісного мистецтва, є суттєві підстави 
вважати, що вже палеолітичні зображення тварин були 
далекими від просто міметичного відображення, а ви-

конували магічно-ритуальні функції та були нероздільно 
вписані у життєвий ланцюг: міф – символ – ритуал. Во-
ни могли виступати двійниками, підкорення яких відбу-
валося під час магічного обряду задля досягнення май-
бутньої перемоги на полюванні, від якого залежало ви-
живання первісної людини. Адже навряд чи випадковим 
є те, що значна кількість палеолітичних тварин зобра-
жені пораненими або на них містяться сліди пошко-
джень від дротиків та стріл, що слугували інструмента-
ми символічного вбивства звіра. І також не є випадко-
вим сучасний діалог зі світом тотемних образів, який 
веде Микола Журавель, створюючи архаїчні левкасні 
образи священних биків та корів, що відсилають нас як 
до сакральних культів Трипілля, так і до багатьох інших 
культурних традицій, в яких вшановувався культ цих 
тварин. Дуже слушно зазначає Мірча Еліаде, що коди 
європейської культури глибоко вкорінені в первісності, 
адже і биколюдський образ крітського Мінотавра, й інші 
звіролюдські зображення та численні символічні обра-
зи, що стають "маркерами" європейської традиції, ве-
дуть свій "родовід" з архаїчних часів.  

Із культом родючості пов'язані статуетки "палеоліти-
чних Венер", прадавніх богинь, реактуалізація образів 
яких відбувається у творчості українських скульпторів 
Олексія Владімірова й Олександра Дяченка, що ство-
рюють унікальні за своєю граціозністю та символічною 
узагальненістю сакральні жіночі фігури – символи про-
довження роду. Пластичні образи Владімірова поєдну-
ють у собі сучасні, далекі від реалістичного наслідуван-
ня, прийоми та надзвичайну майстерність, завдяки якій 
мармур починає магнетично зачаровувати глядача, 
відроджуючи дух архаїки й традиції вшанування жіночо-
го начала в культурі. 

Символічний дух прадавньої трипільської цивілі-
зації сучасною мовою відеоарту з елементами аніма-
ції відтворює у своїй багатозначній роботі "Люди 
Причорномор'я" українська медіахудожниця Анаста-
сія Лойко, для якої новітні технології стають лише 
інноваційним інструментом передачі символічних 
сенсів й заперечують радикальні таврування світу 
нових медіа Жаном Бодріяром. 

Із ускладненням роботи людської свідомості та 
посиленням її здатності до абстрагування символіко-
реалістичні зображення палеоліту починають посту-
патися місцем петрогліфам мезоліту й неоліту, що 
закладають перші щаблинки на шляху до формуван-
ня письма – найбільш потужної символічної системи, 
створеної людиною.  

Інноваційну спробу візуалізувати здатність людської 
свідомості до породження символів, унаочнити її внут-
рішню активність та постійне продукування сенсів здій-
снює у своєму медіатворі "Мета-фізичний часо-простір" 
Оксана Чепелик. Процеси символотворення постають 
перед нами у калейдоскопічній динаміці трансформації 
навколишнього світу, що розпадається на фрагменти й 
закручується у відеовирій символіко-геометричних 
форм. Інша просторова інсталяція художниці "Портал. 
Нейронна мережа" також унаочнює складність будови 
людського мозку, що на відміну від тваринного світу 
здатний до породження символічної реальності, яка 
вже із часів первісності створює неповторний, своєрід-
ний світ людської культури. 

Наступний етап розвитку символічного простору тіс-
но пов'язаний із виникненням письма, народження яко-
го відбувається на теренах давніх цивілізацій Месопо-
тамії, що справили потужний вплив на подальший роз-
виток європейської культури та знайшли своє відобра-
ження в сучасних символізаціях українських митців. 
Твори Олексія Малиха "Листи з Вавилону" й арт-об'єкти 
Марини Афанасьєвої відсилають нас до утаємничених 
образів вавилонської цивілізації, що слідом за шумера-



~ 96 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

ми почала активно використовувати клинопис – черго-
вий щабель на шляху ускладнення основної символіч-
ної системи – письма. В роботах Малиха утаємничено 
візуалізуються обриси вавилонських храмів і силуети 
загадкових мешканців із далекого минулого, він ство-
рює цілу низку інсталяцій у вигляді сакральних споруд, 
що нагадують зикурати та піраміди, які поставали сим-
волом містичного центру, хранителями містичних 
знань, завдяки чому художник намагається сучасною 
мовою відтворити дух прадавньої цивілізації. 

Таємниці давніх культур та їх символічні коди пос-
тають поштовхом до створення власного художнього 
всесвіту й у Петра Бевзи, живописні образи якого мак-
симально проникнуті сакральними енергіями й проро-
чими осяяннями. Оголене тіло у роботі "Присутність. 
Картина перша", зображене перед містичними обри-
сами давнього зикурату в очікуванні тривалого схо-
дження до вершин мудрості Абсолюту, ніби унаочнює 
наше справжнє єство, без химерного одягу й зовнішніх 
нашарувань. Бевза показує людину, що вийшла за 
межі лише профанного світу до простору "П'ятого ви-
міру", в якому світлоносні промені виринають із сакра-
льних пірамідальних споруд, духовно з'єднуючи два 
світи – небесний та земний. 

Сакрально-символічна мова давньоєгипетської ци-
вілізації надихає на сучасне переосмислення цих обра-
зів й Анатолія Фурлета, який надзвичайно тонко і майс-
терно відтворює атмосферу містики й утаємниченості у 
просторі своїх авторських узагальнень. 

Наближаючись до доби Античності, в якій відбуваєть-
ся максимально потужний розквіт філософської рефлек-
сії з наявними тенденціями раціоналізації культури, пот-
рібно зазначити, що цей період не був повністю однорід-
ним, зберігаючи поряд із потужними реалістичними тен-
денціями в мистецтві й символічну складову. Значна 
частина тогочасного мистецтва завдяки своєму звернен-
ню до міфології зберігає символічні риси, які хоча і не 
мають провідного характеру, але свідчать про неоднорі-
дність мистецьких проявів. Невипадково, що елевсінські 
містерії, пророцтва оракулів, містичні культи насичували 
численні твори мистецтва потужними символічними ком-
понентами, залучаючи їх, як і у прадавні часи, до розга-
луженої системи різноманітних обрядів і ритуалів. 

Невипадково, що дух Античності з його містеріальни-
ми таємницями став головним лейтмотивом творчості 
Володимира і Тетяни Бахтових, що свідомо оселилися 
поряд із античним полісом Ольвією, який був заснований 
вихідцями із Мілету в VII столітті до н. е. на причорно-
морській території сучасної України. Ще за радянських 
часів Володимир здійснює унікальну подорож до най-
більш відомих міст давньої ойкумени (Греція, Туреччина, 
Італія) на відтвореному в максимальній подібності до 
античних зразків дерев'яному парусно-гребному судні ‒ 
античній дієрі, після чого творчість митця назавжди спо-
ріднюється з цією епохою. Володимир Бахтов є винахід-
ником техніки "геліографіті", завдяки якій він здійснює 
сакрально-символічні 3D-реконструкції античних храмів, 
вогняні обриси яких ми можемо побачити на фото завдя-
ки безкінечній витримці. Дух Давньої Греції також візуалі-
зується сучасною мовою у перформативних дійствах, в 
яких давньогрецькі боги та герої оживають у художніх 
постановках Володимира Бахтова, актуалізуючи дух ан-
тичних містерій, що унаочнюється у серії творів "Анімація 
Фідія", "Ольвійські містерії" та "Елізіум". 

Символом руйнації ідеалів Античності, що завжди ви-
ступала фундаментом формування європейської культу-
ри, постають скульптурні "Колоси" Єгора Зігури, тіла яких 
ніби роз'їдені часом, а іноді повалені й переможені карди-
нальними ціннісними трансформаціями сучасного світу.  

Філософські пошуки давньогрецькими мислителями 
основних першоджерел буття, серед яких Фалес Мілет-

ський виділяв стихію води, вважаючи, що усе із неї наро-
джується, із неї виникає й на неї перетворюється, знахо-
дять своє відображення у символічних творах Петра 
Бевзи й Дмитра Грека. Органічне поєднання водної стихії 
з жіночим образом набуває у Петра Бевзи символічного 
відображення першопричини творення, адже жіноче ло-
но та вода постають точкою відліку у народженні люди-
ни. Скульптурні силуети Дмитра Грека "Передчуття", 
"Споглядання" також обертаються навколо водної стихії, 
в якій на човні свого життя балансує людина, намагаю-
чись осягнути сенси власного існування. 

Образи античних амазонок та богинь в умовно-
символічній авторській манері реактуалізуються в ску-
льптурах Петра Антипа, для якого доба Античності та-
кож стає благодатним полем для сучасних творчих пе-
реосмислень. Підкреслено геометризовані форми фі-
гур, що складаються із трикутників, квадратів, ламаних 
об'ємів, навмисно віддаляють нас від міметичних прин-
ципів максимальної схожості й виводять на зовсім ін-
ший простір сучасних символізацій та узагальнень.  

Із приходом християнського світогляду світ починає 
розумітися як великий твір, що підпорядкований законам 
творчості великого майстра – художника-Бога, який про-
низав усе видиме божественною таємною інформацією, 
що в змозі допомогти людині осягнути сенс небесного.  

Численні звернення до символів цього віровчення 
ми знаходимо й у багатьох українських художників, ме-
тою яких не є відображення суто релігійної ідеї христи-
янства – ці символи постають частиною сучасних уза-
гальнень, в яких здійснюється спроба показати глибоку 
зануреність цих ідей і образів у буття сучасної людини 
та її міркування щодо сенсу власного існування. У тво-
рах львівського художника Олега Денисенка ми знахо-
димо унікальне переплетіння християнських, архаїчних, 
давньосхідних, масонських та етнонаціональних сим-
волів, які віртуозно вплетені до канви гротескно-
символічних левкасних та графічних образів майстра, 
що уособлюють складність і багатогранність символіч-
ного світу людини. Візуалізація християнських символів, 
вписаних у сучасний контекст, присутня в роботах Анд-
рія Блудова, Олександра Животкова, Петра Бевзи, 
Олексія Анда, Леоніда Берната та багатьох інших укра-
їнських митців, що вдаються до символічної мови задля 
розкриття власних творчих пошуків. Чаша із Причастям, 
хрести, монограми та інші давні символи утаємничено 
проступають крізь нечіткі, розмиті людські силуети в 
багатьох творах Андрія Блудова. Невипадково сам ав-
тор в одному з інтерв'ю зазначає: "Символи є невід'єм-
ною частиною нашого життя. Вони нас спрямовують, 
застерігають, а іноді й вводять в оману, ведучи безкіне-
чним лабіринтом натяків і значень. Поява символу зав-
жди є загадковою і пов'язана із таємницею" [1].  

Микола Журавель у своєму творі "Вода з Йордану" в 
сучасній манері, не буквальною, символічною мовою 
візуалізує спорідненість глобалізованого християнсько-
го світу завдяки сакральному акту омовіння у водній 
стихії, що відсилає нас до хрещення самого Месії у во-
дах Йордану. Об'ємні елементи-асамбляжі, занурені у 
живописне полотно, підкреслюють інноваційність ав-
торського підходу художника у зображенні тем, до яких 
зверталися митці протягом багатьох століть. Із темою 
християнства пов'язані й інші твори Журавля – "Опла-
кування", "Таємна вечеря", "Розп'яття" тощо. 

Леонід Бернат у дещо іронічній манері звертається 
до лейтмотиву всесвітнього потопу й образу Ноя, який 
в левкасному творі художника перетворюється на "Іва-
на Федоровича Ноя", оточеного інсталяційними фігур-
ками тварин, підвішеними до роботи, завдяки чому цей 
старозавітний сюжет набуває нового, сучасного зву-
чання. Далекі від канонічної візуалізації образи Євхари-
стії, в'їзду до Єрусалиму у поєднанні з асамбляжними 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 97 ~ 

 

 

елементами демонструють здатність автора винаходи-
ти власну візуальну мову символічних узагальнень. 

Пророчі видіння, біблійні сюжети є також лейтмоти-
вом багатьох творів Олексія Анда. Авторська техніка 
дозволяє митцю створити враження нематеріальності 
побаченого. Наприклад, на картині "Фатальність" зо-
бражений сюжет із Таємної вечері: Юда разом із Хрис-
том опускає руку до жертовної чаші, чим справджує 
біблійне пророцтво: "Хто опустить руку зі Мною в чашу, 
той зрадить Мене". Чітко виписані обриси Юди на кар-
тині протиставлені трансцендентному лику Христа, об-
раз якого незримо проступає крізь серпанок, що прихо-
вує інший, нематеріальний світ, недоступний нашому 
погляду. У подібному дусі написані й інші роботи: "Геор-
гій Переможець", "Хранитель символів", "Іоанн Богос-
лов". Автор спілкується з нами мовою символів, він ли-
ше відкриває завісу іншої реальності, надаючи нам мо-
жливість бачити і вгадувати, міркувати і добудовувати 
низку нових смислів. 

Європейське мистецтво у добу Відродження карди-
нальним чином змінює свої пріоритети, віддаючи перева-
гу не символічній умовності, відлуння якої залишається у 
вигляді алегорій, а реалістичним принципам відобра-
ження. Це не призводить до повного витіснення символі-
чної образності, але суттєво зменшує її візуальні прояви. 

Доба бароко на українських теренах поряд із поси-
ленням земних, чуттєвих ідеалів актуалізує викорис-
тання символічно-емблематичної мови у повчально-
дидактичних цілях. А оскільки як у російському, так і в 
українському образотворчому мистецтві відбувалися 
численні зміни, пов'язані із використанням великої кіль-
кості нових символічно-алегоричних варіацій, з'явилися 
друковані видання, покликані роз'яснювати символічно-
алегоричні образи. Так, у виданні 1705 року під назвою 
"Символи та емблемати" були викладені основні сим-
волічні значення емблем – під ними розумілися саме 
візуальні зображення, що мали символічний зміст. Ук-
раїнський аналог роз'яснення символічно-алегоричної 
іконографії мав назву "Ифика ієрополітика, или Філо-
софія нравоучительная символами и пріудобленіями 
изьяснена к наставленію і пользе юним" й був надруко-
ваний у 1712 році та, користуючись великим попитом, 
тричі перевиданий. Як зазначає П. М. Жолтовський, 
художники того часу активно користувались цим видан-
ням при здійсненні монументальних розписів, в іконо-
писі, а також у повчальних мотивах світського живопи-
су, іноді сповнюючи його народним колоритом або 
спрощуючи художні форми [2]. 

Сучасне переосмислення цих барокових тенденцій 
відбувається у серії робіт Андрія Блудова під назвою 
"Emblemata", в якій художник, на противагу бароковій 
практиці, навмисно не робить жодних пояснень, зану-
рюючи глядача у світ власних асоціацій та індивідуаль-
них спроб декодування загадкових символічних образів. 
Напівпроявлені, загадково-містичні людські силуети 
Блудова ніби блукають у символічному просторі, що 
наповнений знаками минулих епох, які проступають 
крізь завісу часу.  

Доба романтизму, народження символізму як худо-
жнього напряму, філософсько-світоглядні трансформа-
ції, пов'язані з актуалізацією ірраціональних течій та 
народженням психоаналізу, модерністські й постмоде-
рністські інновації кардинальним чином трансформують 
символічну мову мистецтва ХХ‒ХХІ століття. 

Із набуттям незалежності українські митці почина-
ють активно звертатися до етнонаціональних, архетипі-
чних символічних образів, закладаючи основи відро-
дження інтересу митців до теми символу. Окрім графі-
ка-віртуоза Олега Денисенка, символічну мову також 
активно використовує львівський митець Роман Рома-
нішин, надзвичайно майстерні, витончені твори якого 

нагадують багатошарові ребуси із величезної кількості 
символів і знаків, де національний колорит вплетений у 
загальносвітовий контекст. 

Символічною мовою спілкуються із нами і луцькі 
митці – Микола Кумановський, Наталія Кумановська 
й Олександр Дишко, у творах яких органічно співіс-
нують волинський колорит та універсальні, одвічні 
мотиви. Влучні, професійні графічні узагальнення 
Дишка постійно обертаються навколо історичних по-
дій минулого, постаючи певною символічною оповід-
дю про стрижневі події волинської землі. Своєрідну 
місцеву атмосферу Луцька, в яку вплетені символічні 
образи птахів, янголів, глибинні національні архети-
пи, відтворює у своїх роботах Наталія Кумановська, 
відмовляючись від простого наслідування на користь 
символічних візуалізацій. Експресивно-напружений 
вирій внутрішньопсихологічних колізій як маркер ча-
сів трансформації та невизначеності знаходить своє 
відображення у потужних символічних творах Миколи 
Кумановського, занурюючи глядача у складний і не-
однозначний світ сучасності. 

Ностальгічною тугою, пронизаною спогадами про 
трагічну долю українського народу, наповнені образи із 
серії робіт Андрія Блудова "Голоси", в яких силуети 
українців у національному вбранні зі старовинних фото-
карток ніби крізь серпанок часу являються нам – сучас-
никам, нагадуючи про необхідність пам'ятати своє ми-
нуле й не втрачати із ним символічний зв'язок. 

Над змінами траєкторії людської долі розмірковує й 
Олексій Анд, звертаючись до образу геніального укра-
їнського кардіохірурга Миколи Амосова. Диво відро-
дження до життя художник ілюструє інсталяційним 
дощем металевих скальпелів, які падають з неба, та 
обривками кардіограми, які символічно стискає лікар. 
Обірвана кінострічка, останній кадр передчасно пере-
рваної долі великого митця, виринає гострою тугою за 
нездійсненним у картині Анда "Останній кадр. Сергій 
Параджанов". Лупа-інсталяція, крізь яку режисер прис-
кіпливо розглядає світ, годинник, що набуває форми 
прицілу, вкотре нагадують про швидкоплинність нашо-
го існування. Технократичний світ, новітні комп'ютерні 
технології й кардинальна зміна способу життя людини 
постають наскрізним лейтмотивом у творі митця "Яб-
луко спокуси. Стів Джобс", головний акцент якого зо-
середжений не на символічному образі "батька" ком-
панії Apple, що, як пазл, складається із багатьох піксе-
лів, а на інсталяційному об'єкті у вигляді яблука, що 
виступає символом головної спокуси сучасності – спо-
куси новими технологіями. 

Висновок. Отже, все повертається до своїх витоків, 
світ минулого відроджується у світі сучасному й новою 
мовою промовляє про одвічне, а сучасні українські мит-
ці, завдяки використанню символічних образів, відо-
бражають відповідно до власної своєрідної, авторської 
манери символічні коди різних етапів становлення єв-
ропейської культури, органічною частиною якої постає 
культура українська, вирізняючись при цьому своєрід-
ним етнонаціональним колоритом та глибинними рит-
мами власних мистецьких традицій. 

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Андрей Блудов: Emblemata in Ducat. [Електронний ресурс]. – 
Режим доступу:  https://chernozem.info/journal/andrey-bludov-emblemata/ 

2. Жолтовський П. М. Художнє життя на Україні в XVII–XVIII ст. / 
П. М. Жолтовський – К.: Наукова думка, 1983. – 180 с. 

 
REFERENCES: 

1. Andrej Bludov: Emblemata in Ducat (2017). Retrieved from 
https://chernozem.info/journal/andrey-bludov-emblemata/ 

2. Zholtovs'kij, P. M. (1983). Hudozhnє zhittja na Ukraїnі v XVII–
XVIII st. [Artistic life in Ukraine in the XVII–XVIII centuries]. Kyiv, Naukova 
dumka. 

 
Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  28 . 0 4 . 20  



~ 98 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

С. П. Стоян, д-р филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 
 

ЕВРОПЕЙСКИЕ КОДЫ СОВРЕМЕННОГО УКРАИНСКОГО СИМВОЛИЗМА 
 
В статье проводится анализ специфики современного украинского символизма в визуальном искусстве в контексте его взаимо-

связи с европейской традицией. Благодаря проведению параллелей между современными произведениями украинских авторов и сим-
волическими образами, которые были созданы в разные исторические периоды формирования европейской культуры начиная от 
первобытных времен и до современности, демонстрируется глубокое родство в их мотивах и смыслах. Это свидетельствует о 
том, что современный украинский символизм, с одной стороны, органично включен в европейскую традицию, а с другой, включает в 
себя своеобразные, аутентичные черты, присущие именно украинской культуре. Многочисленные произведения современных украин-
ских авторов, которым близка идея создания образов, далеких от принципов реализма, образов, которые всегда таят в себе много-
слойные, непроявленные смыслы, свидетельствуют о значительной актуальности идей символизма в пространстве современного 
искусства, что на данном этапе развития демонстрирует определенный кризис формотворчества и радикальной концептуальнос-
ти, в противовес которым у художников начинает зарождаться заинтересованность в более глубоких, содержательных и многовек-
торных художественных образах. 

Ключевые слова: символизм, символ, ассоциативный символизм, образ, художник, современное украинское искусство. 
 

S. P. Stoian, Doctor of Philosophical Science, Associate Professor 
Taras Shevchenko National University of Kyiv  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
EUROPEAN CODES OF CONTEMPORARY UKRAINIAN SYMBOLISM 

 
The article analyzes the specifics of contemporary Ukrainian symbolism in visual art in the context of a relationship with the European tradition. 

By drawing parallels between contemporary works by Ukrainian authors and symbolic images created in different historical periods of European 
culture from ancient times to nowadays, their deep kinship in their motives and meanings is demonstrated. This indicates that modern Ukrainian 
symbolism, on the one hand, is organically included in the European tradition, and on the other hand, contains unique, authentic features inherent 
in Ukrainian culture. Numerous works by contemporary Ukrainian authors, close to the idea of creating images, far from the principles of realism, 
images. It always hides multilayered, undiscovered meanings, testifies to the significant relevance of symbolism in contemporary art. At this stage 
of development, it demonstrates a crisis of form and radical conceptuality, in contrast to which artists are beginning to develop an interest in 
deeper, meaningful and multi-vector artistic images. 

It is noted that human is immersed in the world of symbols from birth, and it is this ability to symbolize even in primitive times begins to distinguish 
it from the animal world, because only human consciousness can create a symbolic space of culture. Art is also born in the bosom of symbolism 
because even the first rock paintings contain symbolic and mythological meanings. After all, man can see in the image of a tree, not just a plant that is a 
source of food or shelter, but a symbol of the universe, which combines three levels of the universe: underground, earthly and celestial. 

Symbolism is a much broader phenomenon than just an artistic direction, because the desire to generate symbolic images in art was present in 
all periods of human development, retreating to the periphery in times of powerful rationalization of culture and returning to the forefront of 
appealing to transcendent, irrational, unconscious of our existence. 

Only by conducting a thorough analysis of this phenomenon from the birth of art in primitive times, going through all stages of development of 
European culture, we can fully understand the origins, specifics and relationship of modern Ukrainian symbolism with European tradition, as well 
as its authenticity and originality. It distinguishes the phenomenon from all that has already been created in the space of visual art. 

Key words: symbolism, symbol, associative symbolism, image, artist, contemporary Ukrainian art. 
 
 
 
УДК 78.01: 37.013.73 

А. М. Тормахова, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка,  

вул. Володимирська, 60, м. Київ, 01033, Україна 
tormakhova@ukr.net 

 
МЕДІА-ТЕХНОЛОГІЇ ТА SCIENCE ART  

У КОНТЕКСТІ СУЧАСНИХ КУЛЬТУРНО-МИСТЕЦЬКИХ ПРАКТИК 
 

Медіа в просторі культури XXI століття постає невід'ємним компонентом мистецьких практик. Наразі відбува-
ється формування нового напрямку – science art, який поєднує мистецтво, техніку та науковий розвиток. Провідною 
рисою сучасного музичного мистецтва є його трансформація, яка обумовлена тим, що змінюються канали худож-
ньої комунікації, які задають певні параметри. Для музики досить важливу роль відіграє простір, в якому вона викону-
ється, і сам матеріал і музиканти. Перспективним напрямком розвитку science art стає поява програмного забезпе-
чення та устаткування, що дозволяє "воскресити" зірок минулого, спростити процес музичного творення та вико-
навства. Здатність створювати ідеальних віртуальних виконавців поступово знецінює професійні якості обдаро-
ваних живих музикантів, можливості яких обмежені, на відміну від вокалоїда. Еволюціонування та удосконалення тех-
нологій змінюють визначену диспозицію між композитором, виконавцем та публікою, проте створюють нові можли-
вості для прояву творчого начала. 

Ключові слова: медіа, музика, голограма, science art, творчість, культурно-мистецькі практики. 
 
Постановка проблеми. У сучасній культурі медіа-

технології стають одним з невід'ємних компонентів ба-
гатьох сфер. Мова йде про існування медіа в якості 
одного зі складників мистецької практики, безпосеред-
ньої форми її існування, а також, в тому числі, і як ін-
струмента ідеологічного впливу на маси. Набуває роз-
повсюдження напрямок science art, який змінює харак-
тер мистецтва, виводячи на перший план віртуальність 
та заміщуючи живих виконавців голограмами. Дана 
сфера має недостатній рівень обґрунтування у вітчиз-
няному дискурсі, а отже, потребує висвітлення. 

Аналіз досліджень і публікацій. Специфіка science 
art як високотехнологічної розваги досліджується в праці 
О. Левченко [2]. Л. Тарапата-Більченко аналізує science 
art як напрямок, що набуває розвитку в музичному мис-
тецтві [4]. Розвиток аудіовізуальних технологій та їх 
вплив на сучасне мистецтво окреслюються в колективній 
праці, що вийшла під редакцією К. Разлогова [3]. 

Метою статті є висвітлення специфіки функціону-
вання медіа в сучасних культурних та мистецьких прак-
тиках. Дана мета передбачає виокремлення різних ти-
пів медіа, які трансформують сучасне мистецтво, а та-
кож окреслення особливостей напрямку science art. 

© Тормахова А. М., 2020



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 99 ~ 

 

 

Виклад основного матеріалу дослідження. Роз-
виток культури XX‒XXI століття, який проходить під 
гаслом постійного ускладнення технологій, зазначає 
вплив цієї сфери на усі інші. В умовах розвитку про-
грамного забезпечення, виникнення устаткування та 
приладів, що дозволяють створювати медіа-контент, 
він набуває поширення в різних мистецьких практиках. 
Дані процеси багато в чому передбачались мислите-
лями та літераторами-фантастами, проте наразі вони 
стали уречевленими, реальністю, яка здавалась не-
можливою десятки років тому.  

З розвитком технологій медіа стає однією з доступних 
форм трансляції мистецтва. Причому часом воно мож-
ливе лише завдяки технологічному виміру і не здатне 
існувати без нього. У даних умовах наявне виникнення 
значної кількості практик, які змінюють взаємозалежність 
між технічним та художнім у творі. Наразі існує чимало 
проєктів, пов'язаних з просуванням мистецтва, яке ство-
рюється та відтворюється виключно за допомогою техні-
чного обладнання, складного програмного устаткування. 
Л. Тарапата-Більченко наголошує на такому терміні, як 
"сайнс-арт", який дозволяє охопити мистецтво, що наяв-
не в медіа-просторі. Причому його створення передба-
чає в першу чергу наявність технічної компетентності, 
аніж мистецької. "Музичний сайнс-арт вимагає від автора 
синтетичних підходів вченого і митця, наукової компетен-
тності у певній галузі знань одночасно зі здатністю до 
образного мислення і творчого висловлювання. Вагомо, 
що для участі у проектах музичного сайнс-арту запро-
шують медіа- та саунд-художників, інтерактивних ди-
зайнерів, програмістів, спеціалістів по штучному інтеле-
кту та нейронаукам, і, в останню чергу, електронних 
музикантів і композиторів" [4, c. 49]. 

Прикладом подібних форм, які можна віднести до 
сфери сайнс-арту, є голограма, що набула чимало мо-
жливостей застосування у сучасних культурних та мис-
тецьких практиках. Хоча в творах, які можна віднести 
до сфери наукової фантастики, доволі часто змальову-
валась практика застосування голограм в якості пропа-
ганди та агітації, в життєвих реаліях її було застосовано 
доволі нещодавно. Так, у 2014 році політичний діяч На-
рендра Моді висувався на посаду прем'єр-міністра Індії. 
Задля того щоб донести своє послання до представни-
ків різних регіонів країни, він вирішив вдатися до того, 
щоб з'явитися перед своїми виборцями у вигляді голо-
грами. Даний політик використовував й інші сучасні фо-
рми комунікації з виборцями ‒ зокрема соціальні мере-
жі, в тому числі Twitter. Відзначимо, що обрана ним 
стратегія мала свої позитивні результати і його було 
обрано прем'єр-міністром. Причому в 2019 році його 
повторно було обрано на цю посаду.  

Зокрема варто згадати про використання голограми 
у різних сферах аудіовізуального мистецтва сьогоден-
ня. Кінострічка "Сімона", яка вийшла в 2002 році, окре-
слила той новий напрямок, який набув розвитку в умо-
вах сучасності. Сюжет кінострічки, хоча й має досить 
фантастичний характер, згодом демонструє свою жит-
тєвість. Коли немає можливості віднайти потрібну акто-
рку, головний герой, що є режисером, за допомогою 
комп'ютерної програми, яка є першим досконалим вір-
туальним симулятором програміста Хенка Аліно, вико-
ристовує S1m0ne (Сімону). Режисер не лише приховує 
істинну сутність та природу Сімони, але й за допомогою 
медіа-засобів (змонтованих прямих включень, голограм 
та фотомонтажу) переконує у її існуванні весь світ. 
Причому задля остаточного підтвердження реальності 
Сімони її голограма виступає на стотисячному стадіоні 
в Лос-Анджелесі. Згодом подібний сюжет здобуває ре-
ального втілення у житті. Адже в умовах сучасної поп-

культури голограми надзвичайно часто починають ви-
користовуватись виконавцями.  

Провідною рисою музичного мистецтва є його тран-
сформація, яка обумовлена тим, що змінюються канали 
художньої комунікації, які задають певні параметри та 
не є нейтральними. Для музики досить важливу роль 
відіграє й простір, в якому все виконується, і сам мате-
ріал і музиканти. "Що відбувається з мистецтвом при 
зміні ситуації функціонування, наприклад, "живої" сце-
нічної форми на опосередковану технічними засобами 
комунікації і навіть при зміні звичайного залу на циркову 
арену або стадіон? Як на вихідну форму впливає поява 
нових комунікативних засобів, які неминуче так або ін-
акше її адаптують?" [3, с. 21]. Наразі в музичному вико-
навстві наявне використання голограм з різною метою. 
Часом голограми виконують роль супроводжуючого 
чинника, адже можуть створювати тло для виконавця, 
замінюючи звичайні декорації, компенсувати відсутність 
танцюристів, створюючи візуальну основу виступів. У 
подібному ключі часто організовані виступи виконавців, 
які працюють у сфері популярного та естрадного мис-
тецтва. В якості прикладів можуть бути наведені кон-
цертні номери таких учасників пісенного конкурсу Єв-
робачення, як переможець 2015 року Монс Сельмер-
лев, що виступав з піснею "Heroes", учасник Сергій 
Лазарєв, в композиції якого "You Are The Only One" 
широко були представлені медіа. Сценографія танцю-
вальної композиції "Heroes" включає використання 
вражаючих спецефектів, де значна частина відводить-
ся анімації, що виглядає феноменально і технічно 
бездоганно. Графіка в цих номерах, особливо у пісні 
"You Are The Only One", є доволі вражаючою. Номер 
виглядає ефектно, проте задля цього потрібна повна 
синхронізація дій співака, його співу і візуальної кар-
тинки на екрані. Тобто все більш наочною стає тенде-
нція формування аудіовізуального цілого, яке не можна 
розділити, подібно до інших синтетичних жанрів. 

Також голограма чи медіа-проєкція може бути вико-
ристана не лише як заднє тло, а в якості провідного 
чинника композиції. Зокрема мова йде про концерти за 
участю провідних зірок минулого, які вже відійшли в 
інший світ. Їхні "виступи" створюються за допомогою 
різноманітних технологій, в основі яких закладено ана-
ліз відео з їхніх прижиттєвих виступів, які часто відтво-
рюються живими виконавцями, а потім за допомогою 
синтезу отримують повноцінну імітацію  ̶ рухів, виразу 
обличчя. Подібні проєкти пов'язані, як правило, зі ство-
ренням концертів тих музикантів, що встигли стати ле-
гендами ще за життя – Елвіс Преслі, Майкл Джексон, 
Вітні Г'юстон. Джек Соден, президент Elvis Presley 
Enterprises, вказував, що "це новий спосіб, щоб повер-
нути магію і музику Елвіса Преслі в наше життя" [1]. 
Виконання пісні "Slave To The Rhythm" голограмою 
Майкла Джексона стало справжнім неперевершеним 
шоу, адже в ньому була поєднана складна хореографія 
за участю великої кількості танцюристів, застосовува-
лась комп'ютерна графіка задля створення цікавої сце-
нографії. Причому якщо раніше були можливі поодинокі 
виступи голограм зірок, то в 2020 році було проведено 
цілий сольний концерт голограми Вітні Г'юстон, який 
мав пройти по різних містах США, Європи. 

Власне, якщо казати про подібну практику відтво-
рення виступів покійних зірок сцени, то компанія Digital 
Domain Media Group розпочала її зі створення гологра-
ми репера Тупака Шакура, що виступив для 90 тисяч 
глядачів на фестивалі музики і мистецтв в долині Ко-
ачелла. Дана компанія мала досвід у сфері роботи з 
цифровими технологіями при створенні спецефектів у 
стрічках "Трон: Спадщина", "Загадкова історія Бенджа-



~ 100 ~                   Українські культурологічні студії  
 

 

міна Баттона" і "Люди Ікс: Перший клас", що, безумов-
но, сприяло технічній вправності у даному питанні.  

Ще одним прикладом використання медіа у сфері 
музично-концертної діяльності є виступи медіа-
персонажів, зокрема британського віртуального музич-
ного гурту Gorillaz, створеного в 1998 році музикантом 
Деймоном Алберном та художником Джеймі Хьюлет-
том. Деймон Албарн писав музику з запрошеними зір-
ками, а до виходу дебютного альбому публіка не знала, 
хто ховається за намальованими персонажами. До ані-
мованих учасників відносяться 2D, Мердок Ніккалс,  
Нудл і Рассел, причому вони не мають зв'язків з реаль-
ними учасниками гурту. Попри те, що даний гурт був 
віртуальним, Хьюлетт і Албарн знайшли спосіб давати 
концерти. Вперше голографічні музиканти за допомо-
гою технології Musion Eyeliner на сцені з'явились на 
MTV Europe Music Awards в 2005 році, а потім на премії 
Grammy в 2006-му виступили разом з Мадонною. Живі 
виступи даного гурту обов'язково супроводжуються 
вибіркою з відеокліпів гурту, які є більше ніж супрово-
дом пісні, а розростаються до окремих історій.  

Діяльність гурту Gorillaz на даний час менше при-
вертає увагу широкого загалу, проте постійно виника-
ють нові "зірки". Можна згадати й іншого медіа-
персонажа – Хацуне Міку (Hatsune Miku). Дана вокало-
їд-виконавиця представлена голограмою та "виступає" 
з живими музикантами-інструменталістами. Візуальні 
характеристики Міку обумовлені традиціями коміксів 
манга та мультиплікаційних стрічок аніме. Мультиплі-
каційний характер зображення Хацуне Міку не прагне 
уподібнюватись людським образам, а, навпаки, повні-
стю витриманий у стилістиці аніме ‒ надвеликі очі, 
волосся, зібране у два "хвости", довгі ноги, короткі 
спідниці. Вокальна партія створюється за допомогою 
програмного забезпечення, яке здатне поєднувати 
різні семпли. В даному випадку йдеться про викорис-
тання програми Vocaloid, що синтезує людський голос 
для запису вокалу, а також про вокалоїд як про при-
думаного персонажа, що відповідає тому чи іншому 
конкретному синтезованому голосу. Хоча концертні 
виступи Хацуне Міку проходять у супроводі виконав-
ців-інструменталістів, що грають наживо, проте увагу 
публіки привертає саме вокалоїд. Інтерес може зосе-
реджуватись на специфіці досягнення балансу між 
людським та машинним, природним та створеним. 
Поява такої голограми-вокалоїда змінює ті традиційні 
ролі, які висувались по відношенню до композитора 
та виконавця. Про це зазначає Л. Тарапата-
Більченко: "Вже програмні статті Р. Барта "Смерть 
автора" (1968) та М. Фуко "Що таке автор?" (1969) 
закладають сумніви у статусі композитора як творця 
смислів, цифрові музиканти та голограми-вокалоїди 
допускають існування музики без людини-виконавця, 
сучасна "культура видовищ" успішно перетворює слу-
хача на глядача" [4, с. 44].  

Ще однією формою, яка набуває поширення, стає 
використання запису власного виконання, аби створи-
ти дуетне чи ансамблеве звучання, спираючись на 
можливості однієї людини. Так, цього можна досягнути 
в аудіоформаті шляхом застосування програм, пов'я-
заних з семплюванням, обробкою звуку. А у випадку 
відео так само можливе використання голограми. Так, 
японський піаніст Йосікі Хаясі (Yoshiki), прагнучи ство-
рити собі гідного "супротивника", який був би рівним у 

майстерності виконавства, грав на концертах у дуеті з 
власною голограмою.  

Якщо звернутись до інших сфер, де широко викори-
стовується медіа-матеріал, то варто згадати практику 
створення проєкцій на фасади будівель, які, надаючи їм 
нового забарвлення, сприяють усуненню ефекту стати-
ки, який був притаманний для даного виду мистецтва. 
Причому такі форми мають велику глядацьку аудиторію 
і стають поєднанням інтелектуального, технічно-
спроєктованого, розважального, тобто синтезом того, 
що раніше було несумісним. "Сайнс-арт не претендує 
на звання "мистецтва не для всіх", як раз навпаки, сайнс-
арт ‒ це мистецтво широких мас, не дивлячись на його 
складність. Саме через цю початкову складність, а 
також велику різноманітність форм ми не можемо зво-
дити сайнс-арт виключно до розважальних практик. 
Практики сайнс-арту ‒ це перш за все практики мис-
тецтва, але такі, які відмінно вписуються в концепцію 
так званого едьютейнмента ‒ інтелектуально-розва-
жального проведення часу" [2]. 

Дослідники наголошують, що сайнс-арт можна 
сприймати як естетичну форму кіберкультури, "яка має 
системний характер та розвивається завдяки взаємодії 
науки, сучасного мистецтва і технологій нових медіа" [4, 
с. 46]. Причому кіберкультура сприяє розвитку творчого 
потенціалу людини.  

Висновок. Медіа в просторі культури XXI століття 
постає невід'ємним компонентом мистецьких практик. 
Наразі відбувається формування нового напрямку – 
science art, який поєднує мистецтво, техніку та науко-
вий розвиток. Проявами даної тенденції стає поява 
програмного забезпечення та устаткування, що до-
зволяє "воскресити" зірок минулого, спростити процес 
музичного творення та виконавства. Здатність ство-
рювати ідеальних віртуальних виконавців поступово 
знецінює професійні якості обдарованих живих музи-
кантів, можливості яких обмежені, на відміну від вока-
лоїда. Еволюціонування та удосконалення технологій 
змінюють визначену диспозицію між композитором, 
виконавцем та публікою, проте створюють нові мож-
ливості для прояву творчого начала.  

 
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ: 

1. Голограмма оживит Элвиса Пресли. [Електронний ресурс]. – Ре-
жим доступу: https://www.gazeta.ru/culture/2012/06/07/kz_4616709.shtml. 

2. Левченко О. Е. Сайнс-арт – высокотехнологичное развлече-
ние? [Електронний ресурс] / О. Е. Левченко // Художественная культу-
ра, 2017. – № 2 (20). – Режим доступу: 
http://artculturestudies.sias.ru/2017-2-20/yazyki/5245.html. 

3. Новые аудиовизуальные технологии [отв. ред. К. Э. Разлогов]. 
‒ Москва: Едиториал УРСС, 2005. ‒ 482 с. 

4. Тарапата-Більченко Л. Г. "Science art" як проекція у майбутнє 
музики / Л. Г. Тарапата-Більченко // Філософія науки: традиції та інно-
вації, 2019. – № 1 (19). – С. 44–54. 

 
REFERENCES: 

1. Gologramma ozhivit Jelvisa Presli [The hologram will revive Elvis 
Presley] (2012). Retrieved from https://www.gazeta.ru/culture/2012/06/07/ 
kz_4616709.shtml. 

2.  Levchenko, O. E. (2017). Sajns-art – vysokotehnologichnoe 
razvlechenie? [Is Science-Art High-Tech Entertainment?]. 
Hudozhestvennaja kul'tura, № 2 (20). Retrieved from 
http://artculturestudies.sias.ru/2017-2-20/yazyki/5245.html. 

3. Razlogov, K. Je. (Ed.) (2005). Novye audiovizual'nye tehnologii 
[New audiovisual technology]. Moskow, Editorial URSS. 

4. Tarapata-Bilchenko, L. H. (2019). "Science art" yak proektsiia u 
maibutnie muzyky ["Science art" as a projection into the future of music]. 
Filosofiia nauky: tradytsii ta innovatsii, № 1 (19), 44–54. 
 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о л ег і ї  11 . 0 3 . 20  
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(6)/2020 ~ 101 ~ 

 

 

А. Н. Тормахова, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко, 
ул. Владимирская, 60, г. Киев, 01033, Украина 

 
МЕДИА-ТЕХНОЛОГИИ И SCIENCE ART В КОНТЕКСТЕ СОВРЕМЕННЫХ КУЛЬТУРНО-ХУДОЖЕСТВЕННЫХ ПРАКТИК 

 
Медиа в пространстве культуры XXI века являются неотъемлемым компонентом художественных практик. Сейчас происходит 

формирование нового направления ‒ science art, объединяющего искусство, технику и научное развитие. Ведущей чертой современ-
ного музыкального искусства является его трансформация, которая обусловлена тем, что меняются каналы художественной 
коммуникации, которые задают определенные параметры. Для музыки важную роль играет пространство, в котором она выполняе-
тся, как и сам материал, а также музыканты. Перспективным направлением развития science art становится появление программно-
го обеспечения и оборудования, позволяющего "воскресить" звезд прошлого, упростить процесс музыкального творчества и испол-
нительства. Способность создавать идеальных виртуальных исполнителей постепенно обесценивает профессиональные качества 
одаренных живых музыкантов, возможности которых ограничены, в отличие от вокалоида. Эволюционирование и усовершенство-
вание технологий меняют определенную диспозицию между композитором, исполнителем и публикой, однако создают новые возмо-
жности для проявления творческого начала. 

Ключевые слова: медиа, музыка, голограмма, science art, творчество, культурно-художественные практики. 
 

A. M. Tormakhova, PhD, Associate Professor  
Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
60, Volodymyrska Street, Kyiv, 01033, Ukraine 

 
MEDIA TECHNOLOGIES AND SCIENCE ART IN THE CONTEXT OF MODERN CULTURAL AND ART PRACTICES 

 
Media in the 21st Century Cultural Area is an integral component of artistic practices. Currently, a new direction is emerging – science art, 

which combines art, technology and scientific development. The leading feature of contemporary music is its transformation, which is due to the 
changing channels of artistic communication that set certain parameters. Music plays a very important role in the space in which it is performed, 
both the material itself and the musicians. A promising area of science-art development is the emergence of software and equipment that allows us 
to "resurrect" the stars of the past, simplify the process of musical creation and performance. There is currently a use of holograms for various 
purposes in music. Sometimes holograms play the role of an accompanying factor, because they can create a background for the performer, 
replacing the usual scenery, compensate for the absence of dancers, creating a visual basis for performances. Performers working in the field of 
popular and pop art are often organized in this way. Examples include the concert numbers of participants in the Eurovision Song Contest. Also, 
hologram or media projection can be used not only as a background but also as a leading factor in a composition. Hatsune Miku is media performer 
which presents by a hologram and "performs" with live instrumentalists. Miku's visual characteristics are driven by the traditions of manga comics 
and anime cartoon strips. The vocal party is created using software that can combine different samples. In this case we are talking about the use of 
the Vocaloid program, which synthesizes the human voice to record vocals, as well as the vocaloid as a fictional character corresponding to a 
particular synthesized voice. Although Hatsune Miku's live performances are accompanied by live-instrumental performers, the audience's focus is 
on the vocalist. The ability to create the perfect virtual performers gradually diminishes the professional qualities of gifted live musicians, whose 
ability is limited, unlike a vocaloid. The evolution and advancement of technology are changing the disposition between composer, performer and 
audience, but create new opportunities for creative expression. 

Key words: media, music, hologram, science art, creativity, cultural and artistic practices. 
 



 

 

Наукове видання 
 
 

 
 
 
 

УКРАЇНСЬКІ 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 

 
 
 

ЗБІРНИК НАУКОВИХ ПРАЦЬ 
 
 

 
 
 
 

№ 1(6)/2020 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Оригінал-макет виготовлено ВПЦ "Київський університет" 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Формат 60х841/8. Ум. друк. арк. 11,85. Наклад 300. Зам. № 220-9714. 
Гарнітура Arial. Папір офсетний. Друк офсетний. Вид. № Фл 34.  

Підписано до друку 21.07.20 
  

Видавець і виготовлювач 
ВПЦ ''Київський університет'' 

Б-р Тараса Шевченка, 14, м. Київ, 01030 
 (38044) 239 32 22; (38044) 239 31 72; тел./факс (38044) 239 31 28 

e-mail:vpc_div.chief@univ.net.ua; redaktor@univ.net.ua 
http: vpc.univ.kiev.ua 

С в і д о ц т в о  с у б ' є к т а  в и д а в н и ч о ї  с п р а в и  Д К  №  1 1 0 3  в і д  3 1 . 1 0 . 0 2  
 


