
 Українські культурологічні студії 
 
 
 

Засновано 2017 року 
 

 

КУЛЬТУРОЛОГІЯ 
№ 1(14)/2024

DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14) 
 

Журнал "УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ" – рецензоване наукове видання відкритого доступу, яке відображає найвагоміші 
результати фундаментальних і прикладних досліджень у галузі культурології, що мають важливе теоретичне або практичне значення для роз-
витку українського суспільства, української та світової культури.  

Програмні цілі та тематична спрямованість журналу: розвиток культурологічного знання в Україні; висвітлення актуальних проблем 
сучасної культурології; популяризація культурологічної проблематики; залучення молодих науковців до сучасного культурологічного дискурсу; 
публікація результатів досліджень науковців Київського національного університету імені Тараса Шевченка й інших ВНЗ у галузі культуроло-
гії. Індексується в міжнародних наукометричних базах даних: Index Copernicus International (ICI); Ulrichweb; Open Academic Journal Index; 
Research Bable; Google Scholar. 

Друкується двічі на рік. 
 
"UKRAINIAN CULTURAL STUDIES" is the peer-reviewed open access journal that reflects the most significant results of fundamental and 

applied research in the field of cultural studies, with great theoretical or practical importance for the development of Ukrainian society, Ukrainian 
and world culture. 

Program objectives and thematic focus of the journal are development of cultural research in Ukraine; coverage of urgent problems of modern 
cultural studies; popularization of cultural issues; attracting young scientists to contemporary cultural discourse; publication of results of scientific 
research by scholars from Taras Shevchenko National University of Kyiv and other universities in the field of cultural studies. Indexed in: Index 
Copernicus International (ICI); Ulrichweb; Open Academic Journal Index; Research Bable; Google Scholar. 

Published two times per year. 
 

ГОЛОВНИЙ РЕДАКТОР 
 
Марія Рогожа, д-р філос. наук, професор  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
(Україна)  
 
ВІДПОВІДАЛЬНИЙ РЕДАКТОР 
 
Олена Павлова, д-р філос. наук, професор 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
(Україна) 
 

АДРЕСА РЕДКОЛЕГІЇ 
 
філософський факультет, вул. Володимирська, 60,  
Київ-33, 01033, Україна 
(38044) 239 34 79 
Інтернет-сторінка журналу: https://ucs.knu.ua 
 
ЗАТВЕРДЖЕНО 
 
Вченою радою філософського факультету  
27.05.24 (протокол № 12) 
 
ЗАРЕЄСТРОВАНО 
 
Національною радою України  
з питань телебачення і радіомовлення 
Рішення № 1089 від 28.03.24 
Ідентифікатор друкованого медіа: R30-03798 
 
ЖУРНАЛ ВХОДИТЬ  
 
до Переліку наукових фахових видань з культурології,  
спеціальності 034 (категорія Б) – наказ № 894 від 10.10.22 
 
ЗАСНОВНИК ТА ВИДАВЕЦЬ 
 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
Видавничо-поліграфічний центр "Київський університет". 
Свідоцтво внесено до Державного реєстру 
ДК № 1103 від 31.10.02. 
 
АДРЕСА ВИДАВЦЯ 
 
ВПЦ "Київський університет" 
б-р Тараса Шевченка, 14, м. Київ, 01601  
 (38044) 239 32 22, 239 31 58, 239 31 28 
е-mаil: vpc@knu.ua 

Редакційна колегія 
 
Баберовські Йорг, д-р іст. наук, професор 
Берлінський університет імені Гумбольдта (Німеччина) 
Йоркінен Мар'ют, д-р філос. наук, професор 
Гельсінський університет (Фінляндія) 
Кетуракіс Сауліюс, д-р гуманіт. наук, професор  
Каунаський технологічний університет (Литва)  
Маслікова Ірина, д-р філос. наук 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка (Україна) 
Оборська Світлана, канд. мистецтвознавства, доцент  
Київський національний університет культури і мистецтв (Україна) 
Оніщенко Олена, д-р філос. наук, професор,  
заслужений діяч науки і техніки України  
Київський національний університет театру, кіно і телебачення 
імені І. К. Карпенка-Карого (Україна) 
Пучетайте Рамінта, д-р соц. наук, доцент  
Каунаський технологічний університет (Литва) 
Сапенько Роман, д-р філос. наук, професор  
Зеленогурський університет (Польща) 
Тормахова Анастасія, канд. філос. наук, доцент 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка (Україна) 
Туренко Віталій, д-р філос. наук, доцент  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка (Україна) 
Усманова Альміра, д-р філос. наук, професор 
Європейський гуманітарний університет (Литва) 
 
Наукова рада 
 
Бабушка Лариса, д-р культурол., доцент  
Національна музична академія України імені Петра Чайковського 
(Україна) 
Виткалов Володимир, канд. пед. наук, професор  
Рівненський державний гуманітарний університет (Україна) 
Конверський Анатолій, академік НАН України,  
д-р філос. наук, професор  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка (Україна) 
Кривда Наталія, д-р філос. наук, професор  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка (Україна) 
Кривошея Тетяна, д-р культурол.  
Національна музична академія України імені Петра Чайковського 
(Україна) 
Панченко Валентина, д-р філос. наук, професор  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка (Україна) 
Стоян Світлана, д-р філос. наук, доцент  
Школа бізнесу і менеджменту MBway Lille (Франція) 
 

 
Автори опублікованих матеріалів несуть повну відповідальність за підбір, точність наведених фактів, цитат, економіко-статистичних даних, 
власних імен та інших відомостей. Редколегія залишає за собою право скорочувати та редагувати подані матеріали. 

 

 
© Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 

ВПЦ "Київський університет", 2024 



ЗМІСТ 1(14)/2024 
 

УКРАЇНСЬКА КУЛЬТУРА 
 

ПАВЛОВА Олена, РОГОЖА Марія 
Образ героя української казки в контексті диференціації і трансформації ієрархії соціокультурних практик .................................. 4 

 
ТИМОШЕНКО Альона  

Образ героя в сучасному українському кінематографі: моральні та соціокультурні колізії творення ............................................. 13 
 
СОКЛАКОВ Максим  

Монументальні мозаїки як місця пам'яти в публічних просторах України ......................................................................................... 22 
 
 

РЕЦЕПЦІЇ СУЧАСНОЇ ГУМАНІТАРИСТИКИ В УКРАЇНІ 
 

УСМАНОВА Альміра  
Око камери: фотографічний погляд і питання візуального насильства ............................................................................................. 27 

 
ОЛЕКСІН Данило  

Копендіум некласичних міфопрактик Дж. Р. Р. Толкіна: міфо-логічний аналіз ................................................................................. 32 
 
КРАВЕЦЬ Ірина  

Актуальні підходи до визначення поняття "культурний геноцид" ....................................................................................................... 40 
 

 
МОРАЛЬНІСНА КУЛЬТУРА 

 
МАСЛІКОВА Ірина 

Емпатія як протидія політичному насильству: на шляхах до суспільства турботи ........................................................................... 45 
 
МОРОЗОВ Андрій, ШАПОВАЛОВ Владислав, ГУДКОВ Сергій  

Онтологічні підґрунтя моральної культури. Частина II ........................................................................................................................ 51 
 
 

УРБАНІСТИКА 
 

БУЦИКІНА Євгенія 
Вернакулярний сад як елемент міського ландшафту (порівняльний аналіз прикладів у Києві та Пряшеві) .................................. 60 

 
СТЕПАНЕНКО Анастасія  

Демократична модель трансформації культурного ландшафту міста .............................................................................................. 66 
 

 
КУЛЬТУРНА ІДЕНТИЧНІСТЬ ТА КОМУНІКАЦІЯ 

 
ГРУДКА Орися  

Конфігурації особистого, публічного та професійного в персональних профілях користувачів фейсбуку: контент-аналіз .......... 70 
 
СЕНДЕЦЬКИЙ Андрій  

Українсько-польський культурний діалог театральних практик в українській спеціалізованій періодиці 2014–2023 років ........... 78 
 

 
ХУДОЖНЄ ВИРОБНИЦТВО 

 
ОНІЩЕНКО Олена  

Художні експерименти як стимули культуротвірних процесів: на перехресті "позитивної" і "негативної" психології .................... 87 
 
ГОРНИХ Андрій  

Лінійна перспектива як естетична форма ............................................................................................................................................ 93 
 
ТЕРНОВА Марина  

"Думка – відчуття": концептуальний ландшафт "принципів мистецтва" Р. Дж. Колінгвуда.............................................................. 98 
 
 

ЕСЕ. ІНТЕРВ'Ю. РЕЦЕНЗІЇ 
 

ТИМОШЕНКО Альона 
Образ героя в сучасному українському кінематографі. Інтерв'ю з Дмитром Сухолитким-Собчуком ............................................ 103 

 
СТЕПАНЕНКО Анастасія  

Огляд стажування в Пряшівському університеті ............................................................................................................................... 108 
 
КЛИНІНА Тетяна 

Кілька нарисів про #CONNEXIONS24, або Ласкаво просимо до #CONNEXIONS24 ....................................................................... 109 



CONTENTS 1(14)/2024 
 

UKRAINIAN CULTURE 
 
PAVLOVA Olena, ROHOZHA Mariya 

The image of the hero of Ukrainian fairy tales in the context of differentiation and transformation  
of the hierarchy of socio-cultural practices ................................................................................................................................................. 4 

 
TYMOSHENKO Alyona 

The image of the hero in modern Ukrainian cinema: moral and sociocultural collisions of creation ....................................................... 13 
 

SOKLAKOV Maksym  
Monumental mosaics as places of memory in public spaces of Ukraine ................................................................................................. 22 

 
 

RECEPTIONS OF CONTEMPORARY HUMANITIES IN UKRAINE 
 

OUSMANOVA Almira  
The eye of the camera: photographic gaze and the question of visual violence ..................................................................................... 27 

 
OLEKSIN Danylo  

J.R.R. Tolkien's non-classical myth practices: mytho-logical analysis ..................................................................................................... 32 
 
KRAVETS Iryna  

Current approaches to the "cultural genocide" conceptualization ............................................................................................................ 40 
 
 

MORAL CULTURE 
 

MASLIKOVA Iryna 
Empathy as a counter to political violence: towards a caring society ...................................................................................................... 45 

 
MOROZOV Andrii, SHAPOVALOV Vladyslav, HUDKOV Serhii 

Ontological foundations of moral culture. Part II ...................................................................................................................................... 51 
 

 
URBAN STUDIES 

 
BUTSYKINA Yevheniia 

Vernacular garden as urban landscape element (сomparative analysis of Kyiv and Prešov cases) ....................................................... 60 
 
STEPANENKO Anastasiia 

Democratic model of the city's cultural landscape transformation ........................................................................................................... 66 
 
 

CULTURAL IDENTITY AND COMMUNICATION 
 
HRUDKA Orysia 

Configurations of the personal, public, and professional in Facebook users' profiles: content analysis .................................................. 70 
 
SENDETSKYY Andriy  

Ukrainian-Polish cultural dialogue of theatrical practices in Ukrainian specialized periodicals 2014–2023 ............................................ 78 
 

 
ARTISTIC PRODUCTION 

 
ONISHCHENKO Оlena  

Art experiments as stimulus for cultural creative processes: at the intersection of "positive" and "negative" psychology....................... 87 
 
GORNYKH Andrei 

Linear perspective as aesthetic form ....................................................................................................................................................... 93 
 
TERNOVA Maryna  

Thinking – feeling: the conceptual landscape of R. G. Collingwood's "the principles of art" ................................................................... 98 
 
 

ESSAYS, INTERVIEWS, REVIEWS 
 

TYMOSHENKO Alyona 
The image of the hero in modern Ukrainian cinema. Interview with Dmytrо Sukholytkyy-Sobchuk ...................................................... 103 

 
STEPANENKO Anastasiia 

Review of the traineeship at the University of Prešov ............................................................................................................................ 108 
 
KLYNINA Tetiana 

A few sketches about #CONNEXIONS24 (or welcome to #CONNEXIONS24) ..................................................................................... 109 



~ 4 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

УКРАЇНСЬКА КУЛЬТУРА 
 
 

УДК 001.8[008+395] 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).01 

Olena PAVLOVA, DSc (Philos.), Prof. 
ORCID ID: 0000-0002-0593-1336 
e-mail: invinover19@gmail.com  

Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 
 

Mariya ROHOZHA, DSc (Philos.), Prof. 
ORCID ID: 0000-0002-1469-861X 

e-mail: rogozha@knu.ua 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

 
THE IMAGE OF THE HERO OF UKRAINIAN FOLKTALES IN THE CONTEXT  
OF DIFFERENTIATION AND TRANSFORMATION OF THE HIERARCHY  

OF SOCIO-CULTURAL PRACTICES 
 
B a c k g r o u n d . The Modern era, with its paradoxes of innovation and repetition, shaped the "discovery of the people" and 

rekindled interest in folktales. Enlightenment models of fairy tales emphasized the ethical dimension, while the romantic moods 
of the 19th century stirred European communities' interest in gathering national and regional versions of folktales and converting 
them into literary fairy tales.  

The perspective of contemporary humanities proves to be quite productive to enhance the understanding of the cultural 
potential of Ukrainian fairy tales in bridging diverse traditions and generating images. 

M e t h o d s . The methodological basis for the study is a content analysis of a collection of fairy tales. A categorization is 
based on the titles of folktales and the classifications of J. Campbell's transformations of the hero. The interpretation of the data 
is made in optics of the differentiation of a segmentary society and the specifics of its transformations of representation 
practices, first of all the image and the image of a hero. The aim of the article is to define fundamental characteristics of the 
image of a hero in Ukrainian fairy tales as a way of representation in logics of the differentiation of a segmentary community. 

R e s u l t s . The differentiation of practices begins with the complexification of a segmentary society, where storytelling 
practices were detached from the original ritual syncretism in the logic of ethnic diversity production and strata hierarchy. Each 
stratum nurtured its storytelling genre and thematic uniqueness. With its functioning in the magical and practical unity of the 
peasant stratum, the folktale preserved the most archaic narrative structure, with corresponding images of the main characters 
and logic of image construction. The image of the folktale hero became the leading practice in representing communities.  

C o n c l u s i o n s .  A content analysis of a collection of Galician folktales reveals the replication of the classic triad of 
popular culture "Heroes, Villains and Fools" (P. Burke), marked by a dominant quantitative representation of the fool's image. A 
fairy tale hero is a dormant hero, leaving the impression that everybody can find their place. The hero's heroic powers are 
exposed gradually, and the hero possesses definite traits and personifies moral integrity. These qualities allow the overcoming 
of obstacles and passing of tests. Usually, the hero of a Ukrainian fairy tale is a trickster who can maneuver through society. The 
ethical pathos of a fairy tale consists of a victorious war between evil and justice/resumption. The predominantly happy ending of 
Ukrainian fairy tales suggests these functions provide a therapeutic effect in difficult historical circumstances.  

 
K e y w o r d s : representation of the image of a hero, ritual, initiation, invention of tradition, transformation of socio-cultural 

practices, the image of a hero, a dormant hero, virtues. 
 

Background  
Given the current trends for complex differentiation, de-

differentiation, and continuous changes in the hierarchy of 
socio-cultural practices, studying specific forms of 
transformation and the methodological approach to 
understanding them is important. Furthermore, discerning 
the particularity of separation the practice of storytelling 
from the syncretic unity of ritual is also key from the 
standpoint of questioning the assumed supremacy of the 
Gutenberg galaxy – the monopoly of the written/printed 
word on the representation of public discourse is now being 
challenged by audio and visual recording technologies. In 
this regard, the spoken word, expanding beyond the 
confined circle of presence practices, becomes mediatized 
and assumes a new role within the hierarchy of cultural 
practices of segmentary society and its modes of producing 
interpretive communities. Thus, the perspective of 
differentiating storytelling and treating it as the foundation 
for the "invention of tradition" in the modern era has 
become one of the most significant tools for elucidating the 
primary trends of the present. 

Methods 
The methodological basis for the study is a content 

analysis of a collection of fairy tales. A categorization is 

based on the titles of folktales and the classifications of 
J. Campbell's transformations of the hero. The 
interpretation of the data is made in optics of the 
differentiation of a segmentary society and the specifics of 
its transformations of representation practices, first of all 
the image and the image of a hero. The aim of the article is 
to define fundamental characteristics of the image of a hero 
in Ukrainian fairy tales as a way of representation in logics 
of the differentiation of a segmentary community. 

In this context, the following research perspectives gain 
importance, as they form a preliminary level of problem 
elaboration: the logic of production and differentiation of 
socio-cultural practices at the level of a segmentary 
community (H. Gumbrecht, N. Luhmann); the 
methodological foundations of "the discovery of the people" 
and "the invention of tradition" (P. Burke, E. Hobsbawm, 
T. Ranger); ritual studies (C. Bell, J. Goody), the specificity 
of initiation as the pinnacle of the hero's path (J. Campbell, 
M. Eliade, V. Propp); and concepts of the correlation 
between word and image (G. Boehm , O. Freidenberg). 
The empirical basis for the study of the formation of the 
hero's image in Ukrainian fairy tales was derived from a 
collection of fairy tales edited by O. Rozdolsky and 
arranged by I. Franko. 

© Pavlova Olena, Rohozha Mariya, 2024



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 5 ~ 

 

 

Results 
The logic of transformations of socio-cultural practices: 

The relation of repetition and innovation in tradition 
Once established, cultural practices do not remain 

unchanged from their time of inception. They are 
formulated within a specific cultural hierarchy. When this 
hierarchy evolves, it is not only the scope of the certain 
practices that alters but also the empirical parameters 
and structure of each practice, which gradually transform. 
This is significant for the translation of a particular cultural 
experience.  

The paradox of tradition, which ostensibly presupposes 
the transmission of cultural patterns from one generation to 
another, is "apparent innovation may mask the persistence 
of tradition" (Burke, 2004, p. 26). The paradox of tradition, 
which ostensibly presupposes the transmission of cultural 
patterns from one generation to another, is, therefore, 
complex. "The Invention of Tradition" and even its constant 
reinvention represents a relentless process, which some 
researchers (Hobsbawm, Latour) critically engage with in 
order to question the modern era's claim to fundamental 
novelty. In fact, the invention of national tradition in the 
modern period served as the impetus for intellectuals to 
create collections of ethnic folktales1. 

On the other hand, Р. Burke emphasized that 
Hobsbawm's radicalism can be excessive at times, 
particularly when he insists on traditions "appear or claim 
to be old are often quite recent in origin and sometimes 
invented" (Hobsbawm, Ranger, 2003, p. 1) The thesis of 
tradition construction is multifaceted this means that 'the 
strength and adaptability of genuine tradition' (Burke, 2004, 
p. 84) and should not be confused with artificiality, 
according to Р. Burke. Furthermore, Burke has a thesis on 
the inevitable conflict between universal rules and specific, 
ever-evolving situations. 

The ability to transcend its own limits through 
correlation with other contexts in both synchronic and 
diachronic dimensions enable us not only to understand 
the multifaceted content of a certain cultural product or 
practice but also the method of its transposition and its role 
in preserving and reinventing tradition. To enhance the 
understanding of the cultural potential of Ukrainian fairy 
tales in bridging diverse traditions and generating images, 
this perspective of contemporary humanities proves to be 
quite productive. 

The relation of repetition and innovation in ritual 
The renowned researcher of "Morphology of the 

Folktale", V. Propp, postulated that the source of its origin 
is ritual. In this context, ritual cannot be merely reduced to 
religious ritual as initially framed by E. Durkheim in his 
book "Elementary Forms of the Religious Life". The 
complexity of this phenomenon has led to an extensive 
range of ritual studies. Here, the concept is considered 
syncretistically as the original, undifferentiated unity of 
human practice.  

Rituals can be defined as practices in which the human 
body serves as the primary cultural medium, essentially 
being a practice of presence predicated on repetition. Even 
the subsequent detachment of the storytelling tends to 
uphold repetitive speech patterns, where the content is 
inseparable from its form. In this context, the term used by 
N. Luhmann is "semantics": "All societies know not only 
language but also condensed modes of expression in 

 
1 Thus, collections by M. Drahomanov, I. Rudchenko, 

P. Chubynsky, and O. Rozdolsky were gathered in Ukraine during 
the 19th century. 

language such as names or terms, sayings, situational 
definitions and formulas, proverbs and tales for saving 
communication worth preserving for reuse. I call such 
condensations "semantics". Segmentary societies find 
special forms for this, partly because writing does not exist 
or is not used and the oral tradition poses particular 
problems, partly because segmentary differentiation sets 
certain conditions of form, which have to be translated into 
communication. In other words, even tribal societies 
without written language had to develop a social memory 
that made recognition of the same and repetitions possible 
without having to rely on much too unstable 
neurophysiological and psychological mechanisms" 
(Luhmann, 2013, p. 32). One specific characteristic of 
some rituals is their festive nature, often associated with 
communal meals marking the end of a successful hunt. 
This festive form of the ritual, linked with feasts, played a 
significant role in laying the groundwork for the 
development of core narratives that evolved into myths, 
epics, and folktales under the logic of stratum division 
(priests, warriors and peasants). 

Ritual was the initial form of tradition anchored in the 
past, permitting many researchers to define it as "a key to 
culture" (Goody, 1961; Goody, 1977, p. 32). Ritual is 
embodied community practice, where body's motions 
mimic repeated those of all community members 
concurrently and at regular intervals. This dual rhythm, the 
simultaneity of all participant's actions in the ritual and its 
repetition over time, underscores the significance of 
presence through recurring practice, essentially the 
repetition of repetitions, repetition of iteration – a repetition 
squared. As expressed by a contemporary ritual researcher 
C. Bell: "There ritual is provisionally distinguished as the 
synchronic, continuous, traditional, or ontological in 
opposition to the diachronic, changing, historical, or social" 
(Bell, 2009, p. 20). 

The notion of 'new' held no intrinsic value in the archaic 
world. Only the replication of the most significant entities 
led to an important criterion, such as survival. If one did not 
survive, there was nothing and no one to duplicate. As 
such, reincarnation of unsuccessful attempts, especially 
under lethal conditions, was not just problematic but largely 
impossible. Biological stability could act as a factor of 
natural selection, and stability presented as tradition 
became a cultural asset. C. Lévi-Strauss perceived ritual 
as a method to reconcile the conflict between nature and 
culture. As a weaker being, "ecstatic" (H. Plessner), man 
could only thrive as a hunter by depending on the strength 
of tools and cooperation with others, coordinating his 
actions with them. Therefore, the fundamental components 
of a successful hunt – the path, combat, and feast 
(O. Freidenberg) – became key elements of ritual. These 
elements later found their way into storytelling and even 
literature, subtly incorporated into the hero's journey.  

As the body is integrated into ritual, it transforms into a 
human body, a kin body not just in the biological aspect but 
also in the cultural dimension. As a generic being, actions 
are ritualized; that is, they are collectively reprised as 
human actions.  

The transition from one repetitive state to another, 
manifested in the form of a ritual, is perceived positively. 
An interruption of this repetition is viewed as a catastrophe: 
"We call the relatively rapid transition of a system to 
another principle of stability a catastrophe" (Luhmann, 
2013, p. 15). To mitigate the negative impact of change, 
the catastrophe is incorporated into the ritual. Achieving 
this magical transition demands the right rituals, 



~ 6 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

incorporating catastrophe as a form of transition from 
unrepeatable to repeatable, from absence to presence, 
integrating a change in direction into the repetitive 
movements of the ritual. The term "catastrophe" implies a 
shift in direction towards the negative, but it is a "shift" 
nonetheless – a circular movement expected to eventually 
revert upward (Freidenberg, 1997, р. 48). This gave it 
meaning not primarily as a negative emotional experience 
or existential crisis but as the magical act of generation, 
representing the repetitive or imaging through the 
unrepeatable or the imageless. Engaging with the image is 
fundamental to ritual. The display of proper action (human 
action which lead to surviving of kinship) was the key 
element of human interaction with the world through ritual. 

The ability to shift from one state to another, from one 
form of presence to another through absence, is magical. 
Magic has been defined as the practice of appropriating 
absence within the context of a culture of presence. This is 
best explained by H. Gumbrecht in the following way:  
"What comes closest to the meaning-culture concept of an 
'action' would in a presence culture be the concept of 
'magic', that is the practice of making things that are absent 
present and things that are presence absent. Magic, 
however, never presence itself as based on human 
produced knowledge" (Gumbrecht, 2004, p. 82). Practices 
of meaning, such as moral guidance, are not aimed at 
controlling the correlation of bodies like magic or general 
rituals but can be seen in fairy tales as a form of controlling 
the body via consciousness. Such stories often present a 
transition from an inappropriate present state to an ideal 
state, from evil to good: "Moral ascriptions and 
responsibilities are also subject to societal control and 
therefore are beyond the reach of magic" (Luhmann, 2013, 
p. 34). As such, the transition from the undifferentiated 
unity of practices of presence, where the human body was 
the only medium even when cultivated and "domesticated" 
(G. Boehm), to an organization of control through practices 
of meaning happened under the logic of the first form of 
social differentiation1. The relation of repetition to 
interruption, of presence to absence, had significance as 
early as in earlier practices like initiation rituals. 

The role of initiation as "the road of trials" and the 
apotheosis of the hero's path 

V. Propp described initiation as a fundamental ritual 
and the crux of plot development in the evolution of the 
fairy tale, distinguishing it from the original syncretism of 
practices and establishing its inherent genre patterns. The 
role of initiation, as the pinnacle of the mythological hero's 
journey, was also highlighted by J. Campbell, an American 
researcher: "The standard path of the mythological 
adventure of the hero is a magnification of the formula 
represented in the rites of passage: separation–initiation–
return: which might be named the nuclear unit of the 
monomyth" (Campbell, 2004, p. 28).  

Speech, in the context of ritual enchantment, is not a 
standalone activity; it is incorporated with the movement 
rhythms of the human body. Hence, it is conducted as a 
practice of presence rather than meaning. The recitation 
and description of traditions represent slightly more self-
sufficient aspects of learning that correspond directly to the 

 
1 N. Luhmann defined the first historical form of social 

differentiation as "segmentary societies" (Luhmann, 2013, p. 50). 
This was based on sex, age and territorial division (self-evident for 
the sphere of agriculture) and which, with its degree of 
differentiation, does not assume the complication of structure, but 
rather reproduces similar to itself. 

involvement in the ritual. In this context, learning implies 
the acquisition of a "new language", facilitating 
communication among the "initiated", as M. Eliade has 
discussed: "In addition to the tribal traditions, the novices 
learn a new language" (Eliade, 1958 p. 37). The storytelling 
here is detached from the speech pronounced within the 
ritual itself and is supplemented by the detailing of the 
ritual's actions and cult tools enhancing its reproduction, 
anchored by the theme and other linguistic connections of 
indirect speech. However, as a whole, the storytelling 
continued to serve the execution of the ritual, albeit in its 
predetermined form. 

In the process of cultural practice transformation, as a 
ritual became obsolete, less productive, and dies out, the 
storytelling function also changes. Consequently, it was 
modified to adhere to the logic of the new practices (for 
agricultural communities) it continued to be incorporated 
into the creation of these new communities (following the 
rationale behind the formation of tribes and strata) and the 
transformation of learning or entertainment practices. 

The production of new communities had become an 
especially significant factor. As these communities grew in 
number, they could no longer solely rely on practices of 
presence. In other words, storytelling developed an 
independent value, transforming into a primary practice of 
community production. N. Luhmann suggests that the 
communicative density of the respective encompassing 
unity decreases. The "tribe" is no more than a common 
field of possibilities for linguistic understanding. Language 
rose as a shared practice, while the responsibility of 
creating new communities through ritual was given to 
select members of the tribe. Consequently, rituals became 
more representational. The person who performed the 
ritual on behalf of the community that delegated it became 
a persona, an embodiment of the community's image. This 
may explain why language continues to be one of the main 
identifiers of even ethnic communities. 

However, it should not be overlooked that "аs long as 
writing is not available, all communication has to be face to 
face. It can rely on properties of the situation visible and 
known to those present, and that therefore do not have to 
be mentioned; indeed, they cannot even be specially 
mentioned, because doing so would provide no information 
and would thus be manifestly superfluous. Modes of 
expression are employed that are permeated with what 
linguists call indexical expressions. This saves and 
prevents generalizations" (Luhmann, 2013, p. 30).  

Even the act of speaking (despite not having an object 
carrier like text does) lacked the all-encompassing nature 
of rituals; that is, the entire human body was no longer 
engaged and, thus, ceased being the fundamental 
medium, it remained a practice of presence. The transition 
of speech towards storytelling alters both the structure of 
language and the practice of narration. 

The practice of fairy tales evolved as an extension and 
even an autonomous form of oral storytelling that cannot 
be reduced to either the enactment of a ritual or its 
description. Hence, the relationship between the two 
practices is not straightforward and can vary based on 
numerous parameters.  

As noted by V. Propp, the plot of a folktale has the 
potential to directly replicate the sequence of actions in a 
ritual, to alter or transform certain elements, or even be 
opposed to the original meaning of the ritual. The folktale 
can establish a narrative based on the reversal of actions, 
or it may even condemn the preceding sequence of events. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 7 ~ 

 

 

The ability to alter the sequence of narrative elements 
when converting ritual practices into a fairy tale, and 
accordingly, the transformation of the image of actions, 
warrants special research attention. 

At the same time, the construction of the story structure 
was derived from the differentiation of the storytelling 
practice itself from the original synthesis of ritual. In this 
process, the tale gained its organizational independence, 
becoming more reliant on its internal structure rather than 
external influences. In this context, the "Morphology of the 
Folktale" crystallized, and the roles and main characters 
were formalized as basic elements of the internal structure. 
Their separation occurs on the basis of modifications of 
basic elements in the practice of speaking rather than 
thought analysis. Although, C. Lévi-Strauss makes an initial 
distinction between ritual and myth, similar to a distinction 
between living and thinking (Levi-Strauss, 1981, p. 669-
675, 679-684). 

The order of signifiers in the tale, on the one hand, 
essentially reproduces the repetition logic of the ritual and its 
basic stages. On the other hand, by adjusting the order of 
the signifieds (which occurs during the tale's transmission 
from one taller to another), it shapes the tale's morphology, 
mostly its fundamental element – the hero's image.  

The image of the hero and the "Morphology of the 
Folktale" 

Ritual is a practice that cannot be altered by goal-driven 
action, particularly not by an individual's action: "Segmentary 
differentiation presupposes that the position of individuals in 
the social order is fixed and cannot be changed by 
performance" (Luhmann, 2013, p. 28). The nature of ritual 
presupposes a holistic portrayal of action through the 
repeated practice cultivated by the body. Yet, the separation 
of storytelling from the unity of ritual highlights a different 
image – the image of the other, the hero. 

The hero is not merely one of the fundamental 
characters within V. Propp's classification. He identified 
the following archetypes in the folktale: the villain 
(marplot), the donor, the helper, the princess (the sought-
for person) and her father, the dispatcher, the hero, and 
the false hero (Propp, 2012, p. ХХХ). The hero serves as 
the epicenter of the plot, confronting the villain 
(antagonist) in a dynamic often typified as the hero's 
initial stage of dragon-fighting. This opposition forms the 
central axis of the folktale's narrative. Accordingly, 
O. Freidenberg delineates three foundational elements of 
ritual: procession, combat, and feast. The combat – a 
representation of the clash between hero and villain 
(antagonist) – becomes the nucleus of the folktale's plot.  

Thus, the transformation of ritual into storytelling, 
folkstale and fairy tale transcended the conventional 
aspects of ritual and promoted the fight as the pinnacle of a 
new kind of storytelling practice. Other ritualistic elements, 
such as the procession and the feast, were not discarded 
but even became dominant in other types of practices. In a 
religious holiday, the procession ascended to prominence – 
for instance, the procession often becomes the focal point 
of many religious holidays, even in a "rational" (R. Otto) 
religion like Christianity. However, in the folktale, the fight 
and its main characters assume center stage.  

The differentiation of storytelling practices was 
conducted within the scope of the complexity and diversity 
inherent to human communities. The kinship community, 
epitomized by practices of presence, transcended its 
original context and, to stabilize these foreign 
environments, necessitated the enhancement of 
representational practices to solidify this fresh method of 

community organization. One person would stand in for an 
entire community, and the storytelling of their status would 
anticipate their presence, denoting the extent of their 
influence. "Just as the subsystems of these societies were 
defined in terms of kinship relations and/or territoriality, 
societies themselves saw their own boundaries in terms of 
the people and the territories that belonged to them. In this 
sense, society consisted of people whose individual 
particularity was known and … was highly respected. 
Personality was accorded with name, responsiveness, and 
the capacity to assume obligations. It was a function of 
social relations, and increased in proportion to the 
contribution made by smaller segments" – wrote 
N. Luhmann (Luhmann, 2013, p. 31).  

The presence of meaning-engrained segments became 
feasible only amid the unfolding of intricate differentiation 
and the execution of representation, where one expressed 
the other: the self and the other, the person and the 
kinship's body, the present and the absent, the part and the 
whole, the image and the community. In this regard, 
Luhmann's comment is important: "Personality was 
apparently accorded where double contingency was 
perceived and had to be regulated. This largely means that 
personality correlated with possibilities for communication. 
On the one hand, however, there were strangers toward 
whom one could develop no expectations, and with whom 
one could accordingly not communicate. Then everything 
was possible and everything was allowed. And on the 
other hand, there were communication partners, hence 
relationships of double contingency, in areas that we 
would now exclude: gods and spirits, the dead (especially 
family members), certain plants and animals, indeed, 
even inanimate objects. Personality came into being 
wherever the behavior of others was imagined to be 
chosen and to be communicatively open to influence 
through one's own behavior. Early societies seem to have 
experimented with the relationship between societal 
boundaries and communicatively manipulable 
contingency" (Luhmann, 2013, p.32). 

The differentiation of strata (priests, warriors and 
peasants) led to conditions that facilitated the 
autonomization of essential genres and plots of folktales: A 
myth was established to unite the community, with the 
backing of a legitimized pantheon of gods drawn from the 
spirit world, including "supreme" (G. Dumézil) gods 
(conventionally referred to as "Olympian") distinct from 
"ordinary" gods. The epic genre highlighted the tragic 
journey of the warrior, with the element of death's 
invincibility underscoring the hero's bravery. Similarly, the 
wonder tale (Propp, 2012, p. 180) genre, usually 
concluding with a happy event like a wedding, reflected the 
fertility aspect of the peasant household.  

However, the sheer complexity of practices at the 
presence level was insufficient. The person embodied the 
collective at the people's assembly. However, the success 
of this representation could vary. The more the 
representative persons were talked about a lot, the more 
intricate and sophisticated storytelling about him became, 
heightening the person's significance. The image of the 
person, of the hero, preceding his presence, shaped the 
perception and success of his mission. Therefore, the 
practice of image' storytelling began to dominate. This 
practice, according to G. Boehm, restores presence 
through representation and enables the presentation to 
occur. Consequently, image of the hero evolved into the 
mechanism to adjust and balance increasingly complex 
differentiated relations, establishing the prerequisite for 



~ 8 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

"existential growth" (H.-G. Gadamer) of successful 
community: "But how does re- presentation generate 
presence? What is the relationship between the various 
terms in the title of this text? If we take the perspective of 
Alberti, the prefix 're-' refers neither to mere repetition nor 
to reanimation. But what is then the meaning we assign to 
're-'. The depiction certainly does not replace the thing it 
makes visible. Re- presenting is not about presenting 
something again. It is less and more at once" (Boehm, 
2011, p.16–17).  

The practice of storytelling representation mediates the 
presence of the person, ensuring the display of their heroic 
aura. Such storytelling about real people, naturally, differ 
from the existence of folktales. However, folktale also 
satisfied the need for a medium practicing certain 
storytelling technique and a requisite aura of glory that 
inspires real individuals to accomplish feats. Without it, 
other stories may function differently. As folktales carved 
out their identity in a progressively complex and organized 
world, they acquire their linguistic, ethnic, and even 
national characteristics. 

The image of the "dormant hero" of a fairy tale: 
ethical dimensions of the modern invention of tradition 

The epoch of Modernity is reshaping the traditional role 
of the folktale. The blurring of custom and ritual first 
transformed fairy tale storytelling into a form of winter 
leisure for adults (17–18 centuries). Later on, with the 
development of scientific knowledge and the interest in 
positivism and romanticism in "The Discovery of the 
People" (P. Burke), they contributed to the emergence of 
the literary fairy tale as a unique genre. Here, the value-
normative (ethical) content was actively cultivated. After all, 
in the Pre-Modern world the moral traits of a hero differ too 
much from the ethical coordinate system. Moreover, they 
are opposite to the qualities the modern culture activates in 
the current educational process. Heroes of a fairy tale 
might appear in quite unethical form. For example, they 
violate the bans of parents, deceive, cheat, steal, rob, and 
kill (Rohozha, 2019, p.33). 

In the Pre-Modern world, a hero is a hero because he 
knows in each situation how and what to say, what to seek. 
A hero acts confidently; he is ready for everything that he 
has to do. There is nothing surprising in what he sees. On 
the contrary, everything as if has been knowing for a hero 
for a long time and that is exactly the same he has been 
waiting for. He is sure in himself because he is equipped 
magically. But it is the equipment that is motivated by 
nothing. The hero knows everything because he is a hero. 
His heroism is in his magical knowledge, in his power. The 
knowledge of magical rituals allows a hero to act in the 
right way, virtuously. A hero is a winner, a person who 
knows rules and follows them, but not a person who acts 
according to one's will (Rohozha, 2019, p. 33). 

Literary processing situates the fairy tale within a familiar 
good-and-evil, right-and-wrong coordinate system. A hero is 
interesting because he becomes involved in fantastic 
adventures in a wonderland; he practices moral qualities that 
are well known to modern people – bravery, courage, 
ingenuity, sharpness. A hero is a holistic person. Such 
integrity allows him to overcome all obstacles, perform a 
task, and pass tests. The moral qualities of a hero attract 
magical forces to him and help him to achieve a goal. At the 
same time, enviers and enemies try to imitate him in tests 
but suffer a defeat because they have no such traits.  

There are fools, tricksters, innocent good-lookers, and 
sorcerers among fairy tale heroes. It is necessary to notice 
that a sorcerer as the main hero is the rarest case because 

usually a fairy tale as a proper fairy story depicts the 
adventures of a human in a wonderland. That is why an 
image of a sorcerer is deliberately beyond our attention. In 
a certain way, images of innocent good-lookers are also 
beyond our attention because they are static. They act 
according to the qualities of their nature.  

We focus on the so-called dormant hero (Nechama 
Tec). From the very beginning, the dormant hero is 
indistinguishable from those around him except that 
earthiness; everydayness is pronounced in him. 
Beforehand it is impossible to predict, to descry signs that 
point out his readiness to complete a feat to go to the 
thrice-nine kingdom, control magical helpers and objects 
and so on. The everyday background makes the 
impression that everyone can be such a hero in favorable 
circumstances; everyone can turn up in a wonderland and 
pursue adventures. According to N. Tec, discovers heroic 
qualities in himself gradually. In a fairy tale, a storyteller 
informs an audience about the heroic traits of the hero 
during a narration (Tec, 1986). 

Thus, the image of the dormant hero is attractive for 
modern culture because it accumulates Christian 
guidelines on strengthening moral qualities. So, the fairy 
tale Husy-lebedy [The magic swan-geese] today can be 
read like this: Initially the heroine rejects the offerings of the 
magic forces because she is too arrogant and 
contemptuous. But while suffering disaster at Baba Yaga's 
house when searching for the brother, she sympathizes 
with the mouse, feeding and helping it. In such 
circumstances the emotional sensitivity of the heroine 
develops. Further she ties up the apple tree, unloads the 
bake. And magical objects help her in response to her 
respect and sensitivity. 

The struggle with evil provides the ethical pathos of a 
fairy tale, and an idea of justice is declared. Justice is 
understood predominantly as the retribution for merits or 
the restoration of lost equality. Such a general axiological 
mood is possible because a fairy tale is a phenomenon of 
culture that can raise above singular problems of a hero. 
First, social transformations (but not household conflicts) 
provoke the search for justice. The collapse of matriarchy 
in general and a pairing marriage, in particular, was the 
ground to seek justice. This means that in conditions of 
matriarchy and a pair marriage, a woman, after separation 
from a man's death, came back with her children to her 
family. Whereas patriarchy was established, a widow or an 
abandoned wife stayed at a husband's family without any 
support. One more complex of topical social questions was 
connected with the collapse of minorat, a right by which a 
younger son looked after old parents and inherited family 
property. The separation of elder brothers, the emergence 
of their private property, and the further fight for parents' 
heritage make the younger brother a disadvantaged 
person. The lives of an unfortunate son of a poor widow, a 
poor orphan, a younger son / brother in a fairy tale attract 
attention because of the injustice described at the opening. 
Such attitudes can be seen in many Ukrainian fairy tales 
(Rohozha, 2019, p.33). 

A literary fairy tale amplifies the educational potential of 
the "image of the hero" and facilitates the "invention 
tradition" and its national nuances. M.-L. von Franz 
observed a shift: the archaic and pre-modern social 
relevance of a fairy tale was transferred to the individual 
level in the modern world. She used the research in child 
psychology to demonstrate that a young person – during 
the first 20 years of their life – has to form a strong ego 
complex: "One way, which one sees frequently, is in the 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 9 ~ 

 

 

ideal of the model hero… These model figures are 
projections produced by the unconscious; they either 
appear immediately in the dreams of young people or are 
projected onto outer figures, and they catch the fantasy of 
the child and influence his ego buildup" (Franz, 2017, 
p. 59). Development of the personality occurs with the help 
of pattern and model figures of a fairy tale.  

Norbert Elias examined the change in the frontier 
between the behaviors of adults and children during 
Modernity. He revealed that in the process of conditioning, 
children need to acquire advanced mental capabilities over 
several years through a ring of normative tools such as 
precepts and regulations (Elias, 2000, p. 118–120). Within 
this process, fairy tales hold a unique position, boasting a 
distinct normative component. 

Archaic channels for the circulation of images are 
obscured in modern culture.Instead, fairy tales flow through 
new channels, as represented by Christianity's social 
structures and spiritual guidelines. As Ukrainian scholar 
V. Yatchenko mentions, "… the old image system which 
guided archaic worldview now begins to fill up new 
content… The 'code switching' of the worldview takes 
place" (Yatchenko, 2008, p. 144). The "invention of 
tradition" and national tradition simultaneously sparked an 
interest in the ethnic specificity of storytelling practices and 
their "images of heroes". 

 

Ukrainian folktales and their representations of the 
image of a hero 

When determining the most representative hero in 
Ukrainian folktales, we will use quantitative analysis. 
Ukrainian folktales are distinctly peculiar, elaborate, and 
diverse cultural complexes. For the empirical study, we will 
consider a collection of Galician folktales (Rozdolsky, 
Franko, 1899), which renowned Ukrainian writer and 
scholar I. Franko contributed to. Even though this collection 
has a regional focus, it was compiled at an early period in 
the Ukrainian folktales collection, with the involvement of 
authoritative experts in the humanities during that era.  

We construct a categorization based on the titles of 
folktales and the classifications of J. Campbell's 
transformations of the hero. In this context, we employ his 
key opposition: "Primordial Hero" and the "Human Hero". 
The transition from the Primordial Hero to the Human one 
marks the progression from the mythological period to the 
human period: "We have come in two stages: first, from the 
immediate emanations of the Uncreated Creating to the 
fluid yet timeless personages of the mythological age; 
second, from these Created Creating Ones to the sphere of 
human history" (Campbell, 2004, р. 291). The elimination 
of otherworldly attributes in the human hero accentuates 
his anthropomorphism and even his heroic nature, as 
association with the otherworld lessens the character's 
vulnerability, consequently diluting his heroic intentions. 

 
Table 1 

 
Folktale 
number 

Human  
Hero – man 

Human  
Hero – woman 

The Primordial  
Hero – man 

The Primordial  
Hero – woman Collective Object 

26 Ivas, the lord, the 
grandfather  

  Demoness 1   

27 Pokotygoroshok       
28  Girl Evil    
29  Sister     
30 Drinker  Prince     
31 Prince      
32      Lamp 

33 Кotygoroshok 7  Turn the mountain around, 
Turn the mountain off 

   

34 Boy Princess A serpent, a dead man    
35      Ring 
36  Princess A serpent  Animals  

37   Cuddle the Cow, Roll the 
Mountain, Turn the Mountain  

   

38   The Vespers, the Testament 
Book, the World Book 

   

39     Wonderful 
helpers 

 

40 Boy -king      

41   Grasshopper     Pen, 
horseshoe 

42   A boy with an ox's ear    
43 Brave man Sworn Princess 6 A grateful dead man    
44 Brother  Spirit     
45     Horses  
46 Man    Animals  
47 Fool    Spirits  

48    The princess with 
feast 

  

49 soldier , elder    The princess with 
feast 

  

50  Girl Dead    

51 Sun of granfather grandmother's 
daughter 

    

52     Grateful 
animals 

 

53 Popelovsky earl  Cat    



~ 10 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

End of the table 1 
Folktale 
number 

Human  
Hero – man 

Human  
Hero – woman 

The Primordial  
Hero – man 

The Primordial  
Hero – woman Collective Object 

54  Princess – 
sorceress  

  Grateful 
animals 

 

55 Brothers Killer     Violin 
56  Princess Dead    
58 Handsome  Giant     
59 Shooter  Fingerboard    
60 Musker, Sun      
61 Fool Griz   Water maiden    
62   Birch   Сонце 5 
63  Princess Warlock    
64  Lady    A dead gift 
65      A dead gift 
66      A dead gift 
67      A dead gift 
68 Fatal boy      
69   Wooden horse    
70   Son of a foal     
71 Tromsun      
72      Happiness 
73 Soldier Lingver     
74  Girl   Robbers  
75 Poor     Robbers  
76 Begger    Robbers  
77  Girl   Robbers  
all 28 14 7 4 11 10 

 
We augment this classification by distinguishing 

between male and female characters. While women can 
and do serve as heroes in folktales, as evidenced by the 
diversity and multiplicity of female characters, they often do 
not act as the primary protagonists. Instead, women 
frequently appear as secondary figures, fulfilling a variety 
of roles such as the anti-hero, assistant, or, most 
commonly, the protected object like the princess as "the 
sought-for person". 

Thus, this categorization allows us to distinguish that 
in 50 folktales of the collection, 28 feature 
anthropomorphized male heroes named after them; these 
are characters who have completed the transformation 
into human beings, thereby shifting the plot to the human 
world. Let's examine these indicators of hero 
humanization in Ukrainian folktales in more detail, using 
Campbell's classification as presented in Table 2.  

 
Table 2 

 
 The Hero 

as Warrior 
The Hero 
as Lover 

The Hero as Emperor 
and as Tyrant 

The Hero as World 
Redeemer 

The Hero  
as Saint Rest 

26    Ivas  Lord, grandfather 
27    Pokotygoroshok   
28      Girl 
29       
30      Drinker 
31   Prince    
33    Pokotygoroshok   
34    Boy   
35      Ring 
36      A serpent 

37      Cuddle the Cow, Roll the 
Mountain, Turn the Mountain 10 

38      The Vespers, the Testament 
Book, the World Book  

39      Wonderful helpers 
40   King    
41      Grasshopper   
42    A boy with an ox's ear   
43    Brave man   
44    Brother   
46    Man   
47    Fool   
49 soldier     saint  
51    Sun of granfather   
52      Grateful animals 
53   Popelovsky earl    
54      Princess – sorceress 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 11 ~ 

 

 

End of the table 2 

 The Hero 
as Warrior 

The Hero 
as Lover 

The Hero as Emperor 
and as Tyrant 

The Hero as World 
Redeemer 

The Hero  
as Saint rest 

55      Brothers Killer 
56      Dead 
58    Handsome   
59 Shooter      
60    Sun  Musker 
61    Fool Griz   
62      Birch 
63      Warlock 
64      A dead gift 
65      A dead gift 
66      A dead gift 
67      A dead gift 
68    Fatal boy   
69      Wooden horse 
70      Son of a foal 
71    Tromsun   
72      Happiness 
73 Soldier      
74      Girl 
75    Poor   
76    Begger   
77      Girl 
all 3  3 17   

 
Campbell's classification sets out a framework that 

illuminates how the social status of story heroes, such as 
managerial positions (three characters) or membership of 
the warrior class (also three characters), does not 
significantly impact the compilation of Ukrainian folktales. 
Out of the 28 characters, 17 (a clear majority) revolve 
primarily around the function of being a protector of the 
world, even though that world predominantly consists of 
familial and kinship relations (seven characters). Multiple 
characters underscore their non-aristocratic status with 
direct references to their low social and economic standing 
(e.g., poor, beggar) – three characters or through intrinsic 
attributes such as foolishness, seen in the character Stupid 
Hryts. Age, too, especially childhood, is a marker of low 
standing in archaic societies – five characters. This low 
onset of social measures serves to underline the magnitude 
and progression of the transformation in its heroic guise.  

Discussion and conclusions 
Therefore, we can conclude that the differentiation of 

practices begins with the complexification of a segmentary 
society, where storytelling practices were detached from 
the original ritual syncretism in the logic of ethnic diversity 
production and strata hierarchy. Each stratum nurtured its 
storytelling genre and thematic uniqueness. With its 
functioning in the magical and practical unity of the peasant 
stratum, the folktale preserved the most archaic narrative 
structure, with corresponding images of the main 
characters and logic of image construction. The image of 
the folktale hero became the leading practice in 
representing communities. 

The Modern era, with its paradoxes of innovation and 
repetition, shaped the "discovery of the people" and 
rekindled interest in folktales. Enlightenment models of 
fairy tales emphasized the ethical dimension, while the 
romantic moods of the nineteenth century stirred 
European communities' interest in gathering national and 
regional versions of folktales and converting them into 
literary fairy tales. 

During this period, the Ukrainian intelligentsia also 
created a standard collection of folktales and 
conceptualized images of the main hero. A content 

analysis of the collection of Galician folktales reveals the 
replication of the classic triad of popular culture "Heroes, 
Villains and Fools" (P. Burke), marked by a dominant 
quantitative representation of the fool's image. 

Ukrainian fairy tales were developed in circumstances 
of egalitarian ethnos where "native" aristocracy was 
absent. This is reflected in the image of a hero. Today, a 
fairy tale hero is a dormant hero, leaving the impression 
that everybody can find their place. The hero's heroic 
powers are exposed gradually, and the hero possesses 
definite traits and personifies moral integrity. These 
qualities allow the overcoming of obstacles and passing of 
tests. Usually, the hero of a Ukrainian fairy tale is a trickster 
who can maneuver through society. The ethical pathos of a 
fairy tale consists of a victorious war between evil and 
justice/resumption. The predominantly happy ending of 
Ukrainian fairy tales suggests these functions provide a 
therapeutic effect in difficult historical circumstances.  

 
References 
Bel, l. C. (2009). Ritual Theory, Ritual Practice. Oxford University Press. 
Boehm, G. (2011). Representation, Presentation,Presence: Tracing the 

Homo Pictor. Iconic Power. Materiality and Meaning in Social Life. 
J. Alexander, D. Bartmanski, & B. Giesen (Eds.). Palgrave Macmillan, 15–25. 

Burke, P. (2004). What is Cultural History?  Polity. 
Campbell, J. (2004). The Hero with A Thousand Faces.  Princeton 

University Press. 
Eliade, M. (1958). Rites and Symbols of Initiation: The Mysteries of 

Birth and Rebirth. Harper Colophon Books. 
Elias, N. (2000). The Civilizing Process. Sociogenetic and 

Psychogenetic Investigations. Tr. by E. Jephcott with some notes and 
corrections by the author. E. Dunning, J. Goudsblom, & St. Mennell (Eds.). 
Blackwell Publishing. 

Franz, von, M. L. (2017). The Interpretation of Fairy Tales. Revisited 
edition. Shambhala Publications, Inc. 

Freidenberg, O. (1997). Image and Concept: Mythopoetic Roots of 
Literature. Harwood Academic Publishers. 

Goody, J. (1977). "Against 'Ritual' ": Loosely Structured Thoughts on a 
Loosely Defined Topic. Secular Ritual. S.F. Moore & B.G. Myerhoff (Eds.) 
Van Gorcum, 25–35. 

Goody, J. (1961). Religion and Ritual: The Definitional Problem. British 
Journal of Sociology, 12(2), 141-164. 

Gumbrecht, H. (2004). Production of Presence: What Meaning Cannot 
Convey. Stanford University Press. 

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (2003). The Invention of Tradition. 
Cambridge University Press. 



~ 12 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Levi-Strauss, C. (1981). The Naked Man. Introduction to the Science of 
Mythology. Harper & Row.  

Luhmann N. (2013). Theory of Society. Tr. by Rh. Barrett. Vol. 2. 
Stanford University Press.  

Pavlova, O. (2019). Homo Pictor and Cultural Practice of Image in the 
Gottfried Boehm's Concept. National Academy of Managerial Staff of 
Culture and Arts Herald. 3, 8-14 [in Ukrainian] [Павлова, О. (2019). Homo 
Pictor та культурна практика образу в концепції Готфраді Бьома. Націо-
нальна академія керівних кадрів культури і мистецтв. 3, 8–14]. 

Propp, V. (2012). Fairy-tale studies. Tr. by S. Forrester. Wayne State 
University Press. 

Rohozha, M. (2019). Visualization Of Moral Contents in A Fairy Tale. 
Ukrainian Cultural Studies. 2(5), 31–36 [in Ukrainian] [Рогожа М. (2019). 

Візуалізація етичних змістів у чарівній казці. Українські культурологічні 
студії. 2(5), 31–36]. 

Rozdolsky, O., & Franko, I. (1899). Galician Folk Tales. Ethnographic 
Collection. Vol. 7 [in Ukrainian]. [Роздольський, О., Франко, І. (1899). 
Галицькі народні казки. Етнографічний збірник. Т. 7]. 

Tec, N. (1986). When Light Pierced the Darkness. Christian Rescue of 
Jews in Nazi-Occupied Poland. Oxford University Press. 

Yatchenko, V. (2008). Gods and People in a Ukrainian Fairy Tale. 
Millennium [in Ukrainian] [Ятченко В. (2008). Боги і люди в українській 
казці. Міленіум]. 

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  0 5 . 0 5 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  20 . 05 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 1 . 0 5 . 2 4  
 

 
Олена ПАВЛОВА, д-р філос. наук, проф.  
ORСID ID: 0000-0002-0593-1336 
e-mail: invinover19@gmail.com 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 
 
Марія РОГОЖА, д-р філос. наук, проф. 
ORCID ID: 0000-0002-1469-861X 
e-mail: rogozha@knu.ua 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
ОБРАЗ ГЕРОЯ УКРАЇНСЬКОЇ КАЗКИ В КОНТЕКСТІ ДИФЕРЕНЦІАЦІЇ  

ТА ТРАНСФОРМАЦІЇ ІЄРАРХІЇ СОЦІОКУЛЬТУРНИХ ПРАКТИК 
 
В с т у п . Винахід традиції епохою Модерну з її протиріччями новацій та повторень породжує інтерес до чарівної казки. Просвіт-

ницькі моделі казок абсолютизували їхній етичний вимір, а романтичні настрої ХІХ століття спровокували інтерес європейської спі-
льноти до збирання національного і регіонального варіантів казок та трансформації їх у літературні казки. Оптика сучасної гумані-
таристики є продуктивною для прояснення культурного потенціалу української казки в "зшиванні" різноманітних традицій та вироб-
ництві образів. 

Метою дослідження є визначення базових характеристик образу героя в українській казці як способу репрезентації в логіці дифе-
ренціації сегментарної спільноти. 

М е т о д и . Методологійною основою дослідження є контент-аналіз галицьких народних казок, зібраних Осипом Роздольським. Ка-
тегоризація відбувається з урахуванням класифікації образів героя за Дж. Кемпбелл. Отримані результати інтерпретовано в розрізі 
диференціації сегментарного суспільства та специфіки його трансформацій практик репрезентацій, передусім образу і образу героя. 

Р е з у л ь т а т и . Диференціація практик починається з ускладнення сегментарного соціуму, де з первісного синкретизму ритуалу 
відокремлюються практики сказання в логіці виробництва етнічного різноманіття та ієрархії страт. Кожна страта культивує свою 
жанрову й тематичну своєрідність сказання. Чарівна казка, функціюючи в контексті магічно-практичної єдності селянської страти, 
зберігала найбільш архаїчну структуру оповіді з відповідними образами головних персонажів та логіками конструювання образу. Об-
раз казкового героя стає провідною практикою репрезентації у виробництві спільнот. 

В и с н о в к и . Контент-аналіз галицьких народних казок показує відтворення класичної тріади народної культури "герої, злодії та 
дурні" (П. Берк) при домінуванні кількісного показника образу дурня. Образ героя казки – це насамперед дрімливий герой. Він створює 
враження, що на його місці може опинитися кожен у відповідних обставинах. У ньому героїчне начало розкривається поступово. У ході 
оповіді виявляється, що він володіє певними чеснотами, утілює моральну цілісність. Ці якості дають йому змогу подолати перешко-
ди, пройти випробування. Часто герой української казки – трикстер, який спроможний піднятися своїми чеснотами над повсякденніс-
тю. Етичний пафос казки полягає в переможній боротьбі зі злом, утіленні / відновленні справедливості. Переважно щасливий кінець 
українських казок забезпечує терапевтичний ефект у складних історичних умовах виживання народу. 

 

К л ю ч о в і  с л о в а : репрезентація образу героя, ритуал, ініціація, винайдення традиції, трансформація соціокультурних прак-
тик, образ героя, дрімливий герой, чесноти. 
 

Автори заявляють про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи 
інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів.  

The authors declare no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 
interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 
 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 13 ~ 

 

 

УДК 791-51+316.75+17.022.1](477) 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).02 

Альона ТИМОШЕНКО, асп. 
ORCID ID: 0009-0003-1501-9476 

e-mail: timoshenkoalyona@gmail.com 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
ОБРАЗ ГЕРОЯ В СУЧАСНОМУ УКРАЇНСЬКОМУ КІНЕМАТОГРАФІ:  

МОРАЛЬНІ ТА СОЦІОКУЛЬТУРНІ КОЛІЗІЇ ТВОРЕННЯ 
 

В с т у п . Сучасний кінематограф віддзеркалює широкий спектр героїв, які стають символами свого часу та  
культури, що є актуальним для сучасних досліджень. Аналіз образів героїв дозволяє розкрити глибину їхніх мораль-
них, соціокультурних та психологічних аспектів, з'ясовуючи тенденції та цінності сучасного суспільства.  

Мета дослідження – дослідити процес створення кіногероя, зокрема методи, стратегії та техніки, які  автори 
застосовують для надання глибини та реалізму образам, та довести важливість вивчення героїв кіно в контексті 
сучасних викликів, таких як війни, конфлікти і соціальні зміни.  

М е т о д и .  Вивчення процесу створення героя в кіно виявляє методи та стратегії, які автори використовують 
для набуття образами глибини та реалістичності. Це важливо для розуміння того, як кіно формує нашу свідомість 
та впливає на сприйняття сучасної дійсності. Розуміння процесу створення героя в кіно може бути важливим і для 
аналізу сучасної культури, і для пошуку шляхів розв'язання конфліктів та побудови миру. У час, коли відбуваються 
світові політичні зміни, Україна третій рік перебуває у стані повномасштабної війни, світ змінюється прямо зараз, 
питання культури є найважливішими, бо саме вони відіграють важливу роль у формуванні нових сенсів та зв'язків, 
національної самоідентифікації та в міжкультурному сприйнятті один одного. У дослідженні використано метод 
інтерв'ю, а для концептуалізації матеріалу залучено оптику праць Карла Юнг і Джозефа Кемпбелла. 

Р е з у л ь т а т и . Ідентифіковано основні етапи та методи створення образу героя; розкрити вплив авторських 
рішень на процес трансформації кіногероя; з'ясовано, як конкретний вибір авторів кіно впливає на розвиток образу 
героя протягом кіномистецького твору; проаналізовано віддзеркалення моральних, соціокультурних та психологіч-
них аспектів у створенні та трансформації образу кіногероя; виявлено та розкрито значущість моральних конфлік-
тів, соціокультурних впливів та психологічних аспектів у контексті зміни образу героя; наведено приклади, а також 
проаналізовано конкретні кіношедеври, що ілюструють трансформацію образу героя через шлях його створення.  

В и с н о в к и . Трансформації образу героя в сучасному кінематографі посутні й дуже важливі, оскільки вони істотно 
впливають на культуру та суспільство. 

 
К л ю ч о в і  с л о в а : образ, герой, протагоніст, кіногерой, шлях героя, мономіф, трансформація, конфлікт, су-

часна культура. 
 
Вступ  
Сучасний кінематограф відіграє ключову роль у фо-

рмуванні культурного ландшафту та впливу на свідо-
мість суспільства. Один із найважливіших аспектів, який 
визначає успіх кінофільму, – це вдало сформований 
персонаж, що в драматургії прийнято називати прота-
гоніст, а у сфері соціально-гуманітарних наук та в побу-
товому контексті – головний герой кінофільму. Образ 
героя в кіно є не лише носієм дії, а й відображенням 
моральних, соціокультурних та психологічних аспектів 
сучасної дійсності. Ця стаття присвячена дослідженню 
образу героя в сучасному кінематографі через моральні 
та соціокультурні колізії творення. У статті розглянуто, 
як формується поняття "герой", хто створює героїв, як 
самі герої відбивають і змінюють моральні цінності, со-
ціокультурні уявлення та психічні характеристики пер-
сонажів у кінематографічних творах. При цьому, особ-
ливу увагу приділено процесу створення героя в кіно, 
який передбачає аналіз "шляху героя" – його внутріш-
нього розвитку та зміни, а також розглянуто творчі про-
цеси, що лежать в основі формування образу героя. 

Під час дослідження враховано широкий спектр фі-
льмів, починаючи від шедеврів Голлівуду до сучасних 
українських кінокартин, на основі безпосереднього спіл-
кування з авторами, тими, хто створює українських кі-
ноперсонажів, а також розкрито роль героя в кіно як 
важливого культурного феномену, що віддзеркалює 
сучасне суспільство та впливає на нього, а також розг-
лянуто творчі процеси, що лежать в основі створення 
образів кіногероїв. 

Мета дослідження: дослідити процес створення 
кіногероя, зокрема методи, стратегії та техніки, які  
автори застосовують для надання глибини та реалізму 
образам, та довести важливість вивчення героїв кіно в 

контексті сучасних викликів, таких як війни, конфлікти і 
соціальні зміни.  

Методи 
Для дослідження образу героя в сучасному кінема-

тографі використано такі і методи: 
• експлікація поняття "образ героя" та суміжних по-

нять у контексті різних типів культурних практик; 
• виявлення ролі героя в процесі становлення мо-

номіфу; 
• проведення бесід з українськими драматургинею, 

режисером, акторкою з метою з'ясування базових на-
станов формування образу героя в сучасному українсь-
кому кінематографі; 

• виявлення ідеальних типів та зображальних за-
собів у формуванні образу героя в сучасному українсь-
кому кінематографі та кінематографі Голлівуду. 

Ці методи дозволять провести глибоке та комплекс-
не дослідження поняття образу героя в сучасному кіне-
матографі, охоплюючи різні аспекти його виникнення, 
розвитку та впливу на суспільство. 

Результати 
Для того, щоб осягнути, що автори вкладають у ро-

боту над створенням образу кіногероя, слід почати з 
дослідження виникнення та використання цього поняття 
суспільством.  

Словосполучення головний герой – побутового 
вжитку. В іноземній літературі з кінематографії прийня-
то використовувати поняття протагоніст (protagonist) – 
головна дійова особа (principal role), що в перекладі з 
грецької означає "актор, що грає головну роль", у поєд-
нанні з prōtos, "перший" і agōnistēs, "актор"  буде те са-
ме поняття – той, хто виконує головну роль.  

Цей термін виник у Давній Греції, у 534 до н. е., са-
ме тоді, коли Феспіс виступив в Афінах.  

© Тимошенко Альона, 2024



~ 14 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Сьогодні поняття протагоніст і головний герой 
мають тотожне значення і використовуються не лише в 
кінематографі, а і в інших видах мистецтва, таких як 
театр чи література.    

Розкладемо та дослідимо окремо поняття "образ" та 
поняття "герой".  

Цитуючи книгу Буття 1:26 "І сказав Бог: Створімо 
людину за образом Нашим, і подобою Нашою…" (Огієнко, 
1962), визначимо поняття "образу": 

Образ і подобу Божу християнська теологія визна-
чає як духовну основу людської особистості, яка саме 
відображає Бога та створена Богом як розумність, свобо-
да волі, безсмертя, здатність до творчості та ін. (Докаш). 

Із прадавніх часів людина мислила образами, бо та-
ким чином уявляла навколишній світ. На образному 
уявленні ґрунтувалася будь-яка народна творчість, яка 
далі відображалась у міфології та художньому вира-
женні. Поняття образу часто використовують у філосо-
фії та психології. До поняття "образ" у філософії одним 
з перших звертається Платон, який вважав, що образ – 
це лише копія матеріального світу. У такому контексті 
концептуалізація образу формується в його недифере-
нційованій єдності з ідеєю. Теорію образу, створюючи 
власну естетичну теорію, розглядає Арістотель: він ба-
чить образність як один із критеріїв прекрасного. Цей 
мислитель вважає, що художник може зобразити пред-
мет не тільки таким, яким він є, а й таким, яким має бу-
ти. Арістотель також зазначає, що візуальні образи 
можна використовувати для виховання, однак не всі 
образи матимуть позитивне значення у виховному про-
цесі (Приходько, 2016). 

Образ пройшов шлях від трактування його як копії ко-
пій в античному світі та середньовіччі до розуміння його 
як первинного феномену, автономної активності душі, 
здатної як до створення, так і до відтворення. У сучасно-
му прочитанні образ, стосовно мистецтвознавства, має 
такі дефініції як: вигадка або припущення, факт ідеаль-
ного буття, архетип, знак, засіб смислової комунікації. 

Усередині поняття "образ" у ході його діалектичного 
розвитку сформувалися два його складники: візуальний 
та художній образ. 

Тетяна Міронова у своїй статті "Художні та візуальні 
образи у сучасному образотворчому мистецтві" (2021) 
зазначає, що традиційні образи передаються через 
нову художню мову, яка не відповідає звичним значен-
ням самого художнього образу. Міронова підкреслює, 
що культура сьогодні змінює свою спрямованість з ко-
мунікації вербальної на візуальну і основним завданням 
художнього образу є візуальний метод взаємодії з ау-
диторією на культурному рівні. Художні образи слугу-
ють засобами передачі інформації, тісно пов'язаними з 
культурним контекстом, завжди виходять за рамки 
простого відображення реальності і мають більш елі-
тарний характер. Щодо візуальних образів, то вони ко-
мунікують із суспільством саме візуальною мовою, вза-
ємодіючи з глядачем і передаючи певну інформацію чи 
ідею через зображення. Таким чином, і художні, і візуа-
льні образи можуть мати як спільні риси, так розбіжнос-
ті: візуальний образ є частиною художнього образу. 
Сучасні автори діють на перетині візуальності та худо-
жнього образу, збагачуючи свої роботи естетичними та 
соціальними функціями. Однак, за висновком Т. Міро-
нової, "для розуміння художніх образів глядач має бути 
інформаційно та культурно підготовленим, а візуальні 
образи мають легко сприйматися широкою аудиторією" 
(Міронова, 2021, с. 1). 

Такі розмірковування ще раз доводять те, що кіне-
матограф – це найефективніший та найтиражніший 
спосіб впливу на суспільство, на формування суспіль-
ної думки чи ідеї, на формування образу героя, з яким 
глядач буде хотіти себе ототожнювати.  

"Образ" у контексті літератури, кіно або мистецтва 
загалом, указує на візуальне, аудіальне або символічне 
відтворення чого-небудь – персонажа, сцени, ідеї або 
емоції. Образ може бути створений за допомогою слів, 
зображень, звуків або будь-яких інших засобів виразності. 
Його часто використовують для передання концепцій, 
вражень або почуттів. Він може мати різні рівні склад-
ності і значущості в контексті конкретного твору чи від-
бивати різноманітні аспекти людського досвіду. 

За словником української мови в 11-ти томах, "об-
раз" – "зовнішній вигляд кого-, чого-небудь" (Білодід, 
1974, т. 5, с. 561). 

Щодо терміна герой, то його розуміння в різних кон-
текстах історії та літератури склалося протягом бага-
тьох століть і є результатом взаємодії різних культур, 
філософій та літературних традицій. Це поняття є в 
багатьох мовах та культурах, його визначення може 
змінюватися від епохи до епохи. Визначити, однак, кон-
кретного автора чи джерело, яке б уперше дало визна-
чення терміна "герой", складно. Такий термін широко 
вживаний у грецькій та римській міфології. У грецькій 
літературі, наприклад, епічні поеми Гомера, такі як "Ілі-
ада" і "Одіссея", грали важливу роль у формуванні уяв-
лень про героїв. Поняття героя в образному та архети-
пічному сенсі вивчали філософи, Карл Юнг і Джозеф 
Кемпбелл, які розглядали геройські архетипи та їхню 
роль у людському психічному житті. 

Отже, термін "герой" формувався внаслідок бага-
тьох взаємодій між культурами, традиціями і філософі-
ями. Конкретного автора, який визначив би його впер-
ше, немає, але з усіх відомих нам понять можна викри-
сталізувати основне: "герой" – це той, хто "ризикує сво-
їм життям заради когось або заради чогось", або "вида-
тна своїми здібностями і діяльністю людина, що вияв-
ляє відвагу, самовідданість і хоробрість у бою і в труді" 
(Білодід, 1974, т. 2, с. 56). 

Герой – персонаж у літературному, художньому 
творі чи аудіовізуальному контенті, який зазвичай вирі-
зняється високими моральними якостями, великою смі-
ливістю, відданістю ідеалам та перебуває в центрі по-
дій, виконуючи ключову роль у розвитку сюжету; може 
представляти різні риси людського характеру та пове-
дінки і часто зображається як символ або втілення пев-
них ідеалів чи цінностей, які визнає спільнота. 

Отже, поєднуючи обидва поняття, створюючи тим 
самим одне – "образ героя", можемо сказати, що це 
комплексна концепція, яка описує візуальний, психоло-
гічний та символічний аспекти протагоніста в кіно, літе-
ратурі або інших мистецьких формах. Це не лише зов-
нішній вигляд героя, а й його характерні риси, мотива-
ції, дії, внутрішні конфлікти та розвиток протягом сюже-
ту. Образ героя може включати його ставлення до ін-
ших персонажів, середовища, а також його символічне 
значення для оповіді або для глибшого розуміння теми 
та ідеї твору. Герой обов'язково мусить мати мету та 
пройти "шлях героя" в кінотворі.  

Поняття герой, виникнувши в часи народної творчо-
сті і міфів, віддзеркалює фундаментальні аспекти люд-
ської природи і культури. Тут герой часто виступає сим-
волом або втіленням ідеалів, цінностей та архетипів, 
що є важливими для спільноти.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 15 ~ 

 

 

У міфологічних традиціях герой часто є персонажем, 
який перевищує звичайні людські можливості. Він може 
мати божественне або героїчне походження та здійс-
нювати подвиги, які непосильні для звичайних смерт-
них. Герої в міфах часто зіштовхуються з божествами, 
демонами або іншими надприродними силами, а їхні 
подвиги не лише слугують розвагою, а й вчать важли-
вих моральних та філософських уроків. 

В епічних творах і народних оповіданнях герой за-
звичай стикається зі складними випробуваннями і вико-
нує героїчні дії, щоб пройти через них. Його подвиги 
можуть бути пов'язані із захистом свого народу, пока-
ранням злочинців або розв'язанням задачі, що була 
поставлена перед ним. 

У народних традиціях і міфах часто спостерігаємо 
архетипи героїв, такі як борець за справедливість, за-
хисник народу, подорожній та багато інших. Ці архетипи 
віддзеркалюють універсальні теми та значення, важливі 
для культури. 

Таким чином, герой у народній творчості та міфах 
відіграє важливу роль у формуванні культурного іден-
титету, переданні цінностей та навчанні важливих жит-
тєвих уроків за допомогою повчальних розповідей. 

Згідно з К. Г. Юнгом (2018), надособистісна природа, 
наявна в кожному індивіді, складається з психічних обра-
зів, так званих архетипів, які формуються через емоцій-
ний досвід людини. Культурний архетип є свідомо пере-
робленим психологічним архетипом, що виявляється у 
висновках інших осіб і містить концептуальні характерис-
тики, які виражаються в словах чи символах, співвідне-
сених з міфологійним, релігійним чи казковим. Юнг роз-
межовує архетипи на: колективне позасвідоме і на архе-
типовий образ як утілену свідомість. Щоб створити образ 
персонажа в художньому тексті, автор використовує ар-
хетипові концепції. Наприклад, з'ясовано, що архетипові 
образи в кінематографі, такі як герой і антигерой, похо-
дять від таких архетипів: Дитина, Герой, Трікстер, Дух, 
Відродження, Самість, Аніма, Анімус та Тінь. Взаємозв'я-
зки між цими архетипами такі: Герой протидіє Трікстеру, 
Герою допомагає Дух, Герой перероджується в Самість. 
Решту архетипів уважають другорядними. 

І. Котова у своїй дисертації "Концепти герой та анти-
герой в американському кінодискурсі: когнітивний і пра-
гматичний аспект" (2016) досліджує впив юнгівських 
архетипів у кінодискурсі та висловлює думку, що клю-
чова роль архетипів свідчить про їх кореляцію з архе-
типовими образами героя та антигероя як центральни-
ми постатями американської кіногероїки. Культурний 
архетип Героя містить різноманітні чесноти (сильний, 
справедливий, сміливий, чесний, добрий, вправний, 
хоробрий), зв'язок з військовою (воїн) та конструктив-
ною (творець) діяльністю. Трікстер, як антипод Героя, 
утілює позитивні риси (веселий, смішний, вправний), 
нейтральні (хитрий) та негативні (підступний, брехли-
вий, нещирий, деструктивний, аморальний). Архетип 
Тіні пов'язаний з її неусвідомленим статусом (пригніче-
на, інстинктивна, стихійна), наявністю в кожній особис-
тості як протилежності его (двійник) та негативним 
сприйняттям (темна, демонічна). Архетип Анімуса від-
дзеркалює ідеал чоловіка з жіночого погляду (сильний, 
розумний, красивий, мужній, дбайливий, люблячий) та 
маскулінні характеристики, які виявляються в жіночій 
психіці (владність, вимогливість, раціональність, тверді 
принципи, рішучість). Архетип Аніми, навпаки, містить 
уявлення про еталонну жінку з чоловічого погляду (гар-
на, жіночна, добра, любляча, розумна, сильна) та вияви 
жіночності в чоловічій психіці (м'якість, невротичність, 

ірраціональність, примхливість, некеровані емоції). 
Архетип Дитини передбачає характеристики, пов'язані 
з віком або фізичними параметрами (маленька), пози-
тивним сприйняттям (мила, ніжна, добра, гарна, сміш-
на), відсутністю проблем і негараздів (весела, безтур-
ботна) та непоінформованістю (наївна, необізнана). 
Архетип Духу активує розумові (мудрий) та фізичні 
характеристики (швидкий, нематеріальний, світлий, 
легкий). Архетип Відродження виявляється через по-
дієво-ситуативні ознаки (переселення душ, перевті-
лення, воскресіння, реновація). Нарешті, архетип Са-
мості реалізується в таких характеристиках, як само-
реалізація, цілісність, єдність, почуття власної іденти-
чності, впорядкованість, завершення. 

У своїй статті "Психологія кіномистецтва та кінема-
тографічні уподобання молоді" О. Лозинський & 
І. Кожушко-Лозинська (2018) наголошують, що юнгіан-
ську концепцію архетипів широко застосовують у кінод-
раматургії. Згідно з К. Г. Юнгом (2018), вигляд персона-
жа, його мова, тембр голосу та поведінка закладені в 
колективному несвідомому . Вибір акторів і підготовка їх 
до зйомки залежать від ролі, яку вони виконуватимуть: 
позитивної, негативної, комічної, романтичної, потвор-
ної чи страхітливої, головної або другорядної. Це саме 
стосується й роботи кінокомпозитора, який повинен 
максимально точно розкрити звукові образи та підсили-
ти музичними засобами різноманітні сюжетні лінії, такі 
як ліричні сцени, сцени погоні або втечі, сцени напру-
ження чи епічні моменти. У таких жанрах, як мюзикл, 
мелодрама та фентезі, музика не тільки виступає зву-
ковим супроводом, а й  часто є самостійною мистець-
кою формою. Успішні музичні кінотреки можуть стати 
популярнішими за сам фільм і отримати самостійне 
життя. Музика, успадкована від театру та "німого кіно", 
постійно супроводжує кінотвори, допомагаючи кіноге-
роям розкрити свій внутрішній світ і торкнутися душі 
глядача. Звукове оформлення фільму формує в гляда-
чів відповідний настрій, оскільки музичні та звукові ар-
хетипи є кроскультурними та емоційно зрозумілими для 
більшості людей. 

Юнгіанські архетипи здебільшого представлені об-
разами й персонажами, асоційованими з певними ро-
лями, а не сюжетами. Однак сучасне героїчне кіно тісно 
пов'язане з архетипами, що обговорюють, зокрема, у 
рамках концепції героїчного мономіфу. 

Це поняття використовує Джозеф Кемпбелл (2024) у 
своїй роботі "Тисячоликий герой" (The Hero with a 
Thousand Faces), де розглядає концепцію героя-
архетипу, який переживає специфічний шлях, відомий 
як "мономіф". За цією концепцією, герой подорожує 
через різні етапи своєї пригоди, зазнаючи випробувань, 
виходячи на бій зі злом і повертаючись зі здобутками чи 
новим знанням.   

Основна ідея полягає в тому, що цей архетип героя 
виявляється в міфах і легендах різних культур та епох. 
Незважаючи на різноманітність деталей, загальна стру-
ктура героїчної подорожі схожа. 

У цьому контексті герой – це не обов'язково особа. 
Це може бути будь-який суб'єкт, який пройшов цей епі-
чний шлях подорожі. Кемпбелл (2024) розглядає героя 
як символічний образ, що відображає універсальні ас-
пекти людського досвіду та самовдосконалення.   

Американський культуролог Дж. Кемпбелл (2024) – 
дослідник культурного героя в контексті порівняльної 
міфології – увів поняття "мономіфу", яким він вважає 
універсальну структуру побудови сюжету про життя та 
пригоди героя. За визначенням Кемпбелла, культурний 



~ 16 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

герой – це людина, яка змогла подолати свої особисті 
та історичні обмеження, досягнувши універсальних 
форм, властивих усім людям. Зробивши порівняльний 
аналіз кількох сотень міфів, казок та релігійних текстів 
різних епох і культур, Дж. Кемпбелл дійшов висновку, 
що існує універсальний "шлях героя", що складається 
з 17 кроків, але пізніше цю теорію скоротили і стали 
активно використовувати у написанні кіносценаріїв.  

К. Воглер (1985) у своїй праці "Практичний посібник 
Дж. Кемпбелла про героя з тисячею облич" дає перелік 
та пояснення до кожного з 12 кроків мономіфу: 

"1. ЗВИЧАЙНИЙ СВІТ: Герой знайомиться зі своїм 
звичайним світом. Більшість історій відбуваються в 
особливому світі, світі, який є новим і чужим для його 
героя. Якщо ви збираєтеся розповісти історію про ри-
бу поза її звичайним середовищем, вам спочатку пот-
рібно створити контраст, показавши її в буденному, 
звичайному світі. 

• "Чарівник країни Оз": Дороті в Канзасі. 
• "Хоббіт": Більбо Беггінс у Хоббітоні. 
• "Зоряні війни": Люк Скайвокер на Татуїні. 
• "Король Лев": Сімба на Скелі Гордості. 
2. ЗАКЛИК ДО ПРИГОД: перед героєм постає про-

блема, виклик або пригода. 
• "Чарівник країни Оз": торнадо. 
• "Хоббіт": прибуває чарівник Гендальф. 
• "Зоряні війни": загадкове повідомлення R2D2. 
3. ВІДМОВА ВІД ВИПРОБУВАННЯ: герой спочатку 

не хоче проходити випробування. Часто на цьому етапі 
герой стоїть на порозі пригод. 

• "Зоряні війни": Люк відмовляється від квесту, доки 
не дізнається, що його тітка й дядько мертві. 

• "Король Лев": Сімба відмовляється повернутися 
до Скелі Гордості та прийняти свою долю. 

• "День бабака": приклад негативного циклу, викли-
каного відмовою від дзвінка. 

4. ЗУСТРІЧ ІЗ НАСТАВНИКОМ: героя підбадьорю-
ють мудрець чи жінка. До цього часу багато історій 
представили персонажа, схожого на Мерліна, який є 
наставником героя. Згодом герой повинен опинитися 
сам на сам з невідомим.  

• "Хоббіт": Гендальф. 
• "Зоряні війни": Обі-Ван Кенобі. 
• "Попелюшка": Хрещена фея. 
5. ПЕРЕСТУПАТАННЯ ПОРОГУ: герой переступає 

перший поріг і вперше повноцінно потрапляє в особли-
вий світ своєї історії. Це момент, коли розгортається 
історія і починаються пригоди. 

• "Чарівник країни Оз": Дороті повинна вивчити 
правила країни Оз. 

• "Матриця": Нео повинен визначитися з вибором 
між реальністю та нереальністю Матриці. 

6. ВИПРОБУВАННЯ, СОЮЗНИКИ І ВОРОГИ: Герой 
стикається з випробуваннями та помічниками. Герой 
змушений знаходити союзників і ворогів в особливому 
світі, а також проходити певні випробування та виклики, 
які є частиною його навчання. 

• "Володар кілець": Семвайз Гемгі. 
• "Чарівник країни Оз": Жерстяний лісоруб, Опуда-

ло та Боягузливий Лев. 
7. ВНУТРІШНЯ ПЕЧЕРА: герой досягає внутріш-

ньої печери. Нарешті герой потрапляє в небезпечне 
місце, часто глибоко під землею, де захований об'єкт 
його пошуків. 

8. НАЙВАЖЛИВІШЕ ВИПРОБУВАННЯ: герой ви-
тримує найважливіше випробування. Це момент, коли 

герой торкається дна. Він стикається з можливістю 
смерті, доведений до межі в сутичці з міфічним звіром. 
Це критичний момент у будь-якій історії, випробування, 
під час якого герой ніби вмирає та народжується знову. 
Це основне джерело магії міфу про героя. Відбувається 
так, що глядачі ототожнюють себе з героєм. Нас заохо-
чують пережити відчуття межі смерті разом із героєм. 
Ми тимчасово пригнічені, потім нас оживляє повернен-
ня героя зі смерті. Ти ніколи не буваєш більш живим, 
ніж тоді, коли думаєш, що помреш. 

• "Зоряні війни": підрив зірки смерті. 
• "Володар кілець": Гора Дум. 
• "Чарівник країни Оз": перемогти злу відьму. 
9. ГЕРОЙ ЗАХОПЛЮЄ МЕЧ: переживши смерть, 

убивши дракона чи Мінотавра, герой заволодіває скар-
бом, який він прийшов знайти. Іноді "меч" – це знання 
та досвід, які ведуть до більшого розуміння та прими-
рення з ворожими силами. Також герой може помири-
тися з жінкою. Жінки в цих історіях (або чоловіки, якщо 
герой жінка) зазвичай "змінюють форму". Здається, що 
вони змінюються за формою чи віком, віддзеркалюючи 
незрозумілі та мінливі аспекти протилежної статі, саме 
так їх бачить герой. 

10. ДОРОГА НАЗАД: Герой ще не вийшов з лісу. 
Деякі з найкращих сцен погоні відбуваються саме в цей 
момент, коли героя переслідують ті, у кого він викрав 
еліксир або скарби (Індіана Джонс) 

11. ВОСКРЕСІННЯ: Герой виходить із особливого 
світу, набувши певного досвіду. 

12. ПОВЕРНЕННЯ З ЕЛІКСИРОМ: Герой поверта-
ється до свого звичного світу, але його пригода була б 
безглуздою, якщо б він не приніс еліксир, чи скарб, чи 
не засвоїв якогось уроку з особливого світу" (c. 1–2).   

"Тисячоликий герой" здобув популярність і в Голлі-
вуді. Кінорежисери Джордж Лукас і Джордж Міллер 
вважають себе багато чим зобов'язаними авторові цієї 
книги. Її вплив простежуємо в роботах Стівена Спілбер-
га, Джона Бурмена, Френсіса Копполи та інших голлі-
вудських майстрів. 

У практичному гайді Крістофера Воглера (1985) до 
книги "Тисячоликий герой" Дж. Кемпбелла автор пояс-
нює, що в тому, що кіноіндустрія поступово поглинає 
ідеї Кемпбелла, немає нічого дивного: його праці – сво-
єрідний набір зручних та надійних інструментів для 
сценариста, продюсера чи режисера. З їхньою допомо-
гою завжди можна створити історію, що відповідає пев-
ній ситуації, і при цьому драматичну, захопливу, психо-
логічно достовірну. Будь-яку невдалу сюжетну лінію 
можна виправити так, щоб вона чинила на глядача ма-
ксимальну дію. 

Ці інструменти пройшли перевірку часом. Вони давніші 
за єгипетські піраміди і доісторичні наскельні малюнки. 

Заслуга Кемпбелла в тому, що він зібрав ці ідеї, 
сформулював їх, назвав своїми іменами та організував 
у єдину систему. Він першим виявив модель, яка ле-
жить в основі будь-якої розповіді. 

"Тисячоликий герой" представляє одвічну тему 
фольклору і всієї літературної традиції: міф про героя. 
Проаналізувавши героїчні міфи різних народів, Кем-
пбелл (2024) дійшов висновку, що це фактично та сама 
історія, переказана в незліченній кількості варіацій. Ге-
рой є центром розгортання оповіді. Він виявив, що 
будь-яка розповідь, за наміром автора чи ні, дотриму-
ється давньої схеми міфу і всі історії, від вульгарного 
анекдоту до найвищих досягнень літератури, можна 
тлумачити в категоріях подорожі героя: як "мономіф", 
основні засади якого він викладає у своїй книзі. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 17 ~ 

 

 

Шлях героя є напрочуд стійким набором елементів, 
що відбиває глибинні процеси людської свідомості, де-
талі варіюють у різних традиціях, але суть незмінна. 

Такі історії мають універсальну силу і відгукуються в 
душі кожної людини, оскільки сягають колективного 
несвідомого і торкаються загальних проблем. В основі 
цих історій лежать вічні питання, із яких кожна дитина 
починає пізнання світу і себе: хто я? звідки я прийшов? 
куди потраплю після смерті? що таке добро і що таке 
зло? чи маю я вибирати між ними? яким буде завтраш-
ній день? куди пішов день учорашній? хто мене оточує? 

Ідеї, які вкоренилися в міфології й описані Кем-
пбеллом у "Тисячоликім герої", можна застосувати до 
аналізу чи не будь-якої людської проблеми. Вони най-
цінніший ключ до життя та незамінний засіб ефективної 
взаємодії з широкою аудиторією. 

Джон Трубі (2008), один з найкращих голлівудських 
сценаристів, у книзі "Анатомія історії: 22 кроки для 
створення успішного сценарію" говорить, що розповіда-
ти потрібно про найкращого з героїв. Чому будувати 
розповідь потрібно довкола найкращого героя? Він бу-
де найбільш цікавим і вам, і публіці. Саме цей герой і 
має рухати дію. Щоб знайти найкращого з героїв, пос-
тавте собі доленосне запитання: що я люблю в кожно-
му з героїв? Ви можете перевірити героя подальшими 
питаннями. Чи я хочу побачити, що з ним буде далі? Чи 
подобається мені спосіб його мислення? Чи хвилюють 
мене проблеми, з якими він зіткнеться? І якщо в ідеї 
свого сценарію ви не бачите такого героя, який би по-
добався вам, беріть іншу ідею. (с. 83). 

Процес створення героя в кіно Д. Трубі описує в та-
ких кроках:  

"Перший крок створення: вимоги до позитивного 
героя – переконатися, що він відповідає тим вимогам, 
які має задовольняти герой будь-якої розповіді. Ці ви-
моги випливають із основної функції головного героя: 
він рухає сюжет, а тому: 

• має привертати увагу; 
• публіка має ототожнювати себе з героєм, але не 

повністю; 
• глядач повинен співчувати герою. 
Другий крок створення героя: розвиток образу: 
• самовираження у героя; 
• розвиток героя у вашій історії; 
• техніка роботи з персонажами: подвійний розворот. 
Третій крок створення героя: прагнення: 
• є тільки одне прагнення, яке стає в міру розгор-

тання сюжету все сильніше. Якщо прагнень більше, дія 
розвалиться; 

• прагнення має бути максимально зрозумілим; 
• бажання задовольняється ближче до кінця оповіді. 
Четвертий крок створення героя: народження су-

перника: 
• без суперника не обійтися; 
• суперник – особистість; 
• цінності суперника протилежні цінностям героя; 
• у суперника сильна, але порочна моральна позиція; 
• суперник чимось схожий на героя; 
• суперник перебуває поряд з героєм" (с. 84–102). 
Приклади: 
фільм "Основний інстинкт" (сценарист Джо Естер-

хаз, 1992): Нік Каррен – розумний і вольовий офіцер 
поліції, який уживає наркотики і без підстав стріляє в 
людей. Кетрін, не менш розумна, раз у раз кидає йому 
виклик і, використовуючи слабкість Каррена до сексу та 
наркотиків, заманює його у своє ліжко; 

фільм "Зоряні війни" (режисер Джордж Лукас, 1977): 
Люк Скайуокер – імпульсивний наївний юнак, який пра-
гне робити добро і має колосальну, але не виявлену 
силу. Дарт Вейдер – батько Люка і великий джедай. Він 
здатний і перехитрити Люка, і здолати його в бою та 
використовує все, щоб переманити Люка на темний бік 
(Трубі, 2008, c. 104).  

Аналіз образу героя в кіно може бути багатогранним 
і враховувати різні аспекти, які впливають на сприйнят-
тя та інтерпретацію героя. Далі розглянемо основні під-
ходи до такого аналізу з прикладами. 

Технічний аналіз 
Кіно завжди було найбільш технологічно містким з 

популярних мистецтв. Технічний аналіз зосереджено на 
тому, як засоби кінематографу: операторську роботу, 
монтаж, світло, звук та спецефекти – використовують 
для створення образу героя У книзі "Техніка кіно- та 
відеомонтажу: історія, теорія, практика" (The technique 
of film and video editing: history, theory, and practice) Кена 
Десінджера (2010) описано, як монтаж може змінювати 
сприйняття персонажа. Наприклад, швидкий монтаж 
може надавати герою динаміки і напруги, натомість 
повільний монтаж може створювати відчуття спокою 
або меланхолії. Якщо повернутися до історії виникнен-
ня кінематографу, то згадаємо, що протягом перших 
30 років фільм був переважно німим засобом передачі 
зображення, інновації в монтажі Д. В. Гріффіта, 
С. Ейзенштейна та В. Пудовкіна були візуальними. Пе-
ршим в історії повнометражним фільмом із використан-
ням озвучування синхронних реплік став музичний кі-
нофільм "Співак джазу" (1927, режисер Алан Крос-
ленд). Коли в кіно додали звук, це була скоріше техніч-
на новинка, ніж творче доповнення. Лише в роботах 
Безіла Райта, Альберто Кавальканті, Рубена Мамуляна 
та Орсона Уеллса монтаж звуку показав його (звуку) 
виражальні можливості. Кар'єра Стенлі Кубрика, від 
"Шляхів слави" (1957) до "Цілісної металевої оболонки" 
(1987), показова. Кубрик завжди користувався наявни-
ми технологіями, але, починаючи з "2001: Космічна 
одіссея" (1968), він почав кидати виклик загальноприй-
нятим умовностям і робити технологію центральною 
темою кожного зі своїх фільмів. Він довів, що технології̈ 
та творчість не виключають одне одного. Технологію 
саму по собі не потрібно використовувати творчо, але в 
правильних руках це можна зробити. Технологія відіг-
рає вирішальну роль у формуванні фільму, але це ли-
ше інструмент у людських руках митців, які використо-
вують свої ідеї в цьому середовищі (Десінджер, 2010). 

Психологічний аналіз 
Психологічний аналіз розглядає внутрішній світ ге-

роя, його мотивації, страхи, бажання та емоції. Він та-
кож враховує взаємодію героя з іншими персонажами і 
те, як ця взаємодія розкриває його характер. У 
"Characters in Film and Other Media: Theory, Analysis, 
Interpretation" Дженса Едера (2008) ідеться про те, що 
психоаналітичні позиції зазвичай передбачають дале-
косяжну аналогію між героями та людьми. Вони допов-
нюють герменевтичний підхід психоаналітичними мо-
делями особистості (особливо запропонованими Зиг-
мундом Фрейдом і Жаком Лаканом), щоб пояснити вну-
трішнє життя героїв, з одного боку, і реакції глядачів чи 
читачів, з іншого.  Отже, їхня центральна сфера інтере-
сів – психіка героїв і реципієнтів. Певна позиція, напри-
клад та, якої дотримується Карл Густав Юнг, сприймає 
символи як вираження внутрішніх процесів. Фільм 
"Памфір" розповідає історію головного героя Памфіра, 
який має складний психологічний профіль. Автор філь-



~ 18 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

му Дмитро Сухолиткий-Собчук змальовує героя як не-
однозначного персонажа, він не є повністю позитивним, 
навпаки, його поведінка досить суперечлива. Він відда-
ний своїм принципам, так само як і своїй сім'ї, через що 
з ним і трапляються неприємності: він змушений знову 
займатися кримінальною діяльністю, аби захистити свою 
сім'ю. Біда в тому, що через це може сім'ю втратити. А 
тому головний герой постійно перебуває у внутрішньому 
конфлікті. Його минуле життя, пов'язане з криміналом, 
залишило глибокі психологічні рани. Памфір часто сти-
кається з флешбеками і почуттям провини за свої минулі 
дії. Ці травми впливають на його рішення і поведінку в 
теперішньому часі. Памфір часто вступає в конфлікти з 
людьми зі свого минулого, що відображає його боротьбу 
за збереження власної ідентичності. Його стосунки з ото-
ченням відбивають постійну боротьбу між прагненням до 
змін і потребою виживати в жорстоких умовах. Його мо-
тивації, психологічні травми і соціальні взаємодії ство-
рюють багатогранний образ, що робить його персона-
жем, вартий глибокого аналізу та розуміння. 

Гендерний аналіз 
Гендерний аналіз зосереджено на тому, як гендерна 

ідентичність і ролі впливають на зображення та сприй-
няття героя. Це включає аналіз того, як кіно віддзерка-
лює та конструює гендерні стереотипи.  

У своїй праці "Visual Pleasure and Narrative Cinema" 
(1975) Лора Малві (науковиця, режисерка-авангар-
дистка, феміністка) вивчає, як класичний Голлівуд ви-
користовував об'єктивацію жінок через "чоловічий пог-
ляд". Вона стверджує, що кінематографічна система 
класичного голлівудського кіно поміщає глядача в чо-
ловічу суб'єктну роль; щодо жінки на екрані, то вона 
зображується як об'єкт бажання саме цього "чоловічого 
погляду". Малві зазначає, що в часи класичного Голлі-
вуду глядача заохочували асоціювати себе з головними 
героями, але здебільшого це були саме чоловіки. Вод-
ночас, жіночі персонажі Голлівуду в 1950-х і 1960-х ро-
ках, як каже Малві, існували "для того, щоб на них ди-
витися", тоді як розташування камери і чоловіча авди-
торія виконували функцію "носія погляду". 

У фільмі "Кіборги" режисера Ахтема Сеітаблаєва 
демонстровано сильні гендерні ролі і маскулінні якості 
головних героїв, але також порушено питання емоційної 
вразливості та взаємної підтримки серед чоловіків. Жін-
ки у фільмі виконують важливу роль підтримки, що під-
креслює їхній внесок у збройну звитягу. Гендерний ана-
ліз цього фільму показує, як кінематограф може відби-
вати і підривати традиційні уявлення про гендерні ролі 
в умовах війни. Слід зазначити, що прем'єра фільму 
відбулася у 2017 році, ще до повномасштабного вторг-
нення. За словами заступниці міністра оборони Наталії 
Калмикової, кількість жінок у Збройних силах України на 
січень 2024 становить майже 70 тисяч. Із них 47,2 тися-
чі – військовослужбовиці, 6,5 тисяч перебувають на 
керівних посадах, а близько 4 тисяч – на лінії зіткнен-
ня. Жінки очолюють більшість бойових посад, добро-
вільно беруть участь у національно-визвольній боро-
тьбі, займаються волонтерською діяльністю, незважа-
ючи на те, що дискримінаційні законодавчі обмеження 
на доступ жінок до всіх військових професій скасовано 
тільки у 2018 році під впливом ветеранського жіночого 
руху. В Україні показник чисельності жінок у збройних 
силах однин із найвищих, порівнюючи з іншими армія-
ми світу, враховуючи армії НАТО. Тобто гендерна рів-
ність у сучасному українському воєнному кінематог-
рафі буде змінюватися відповідно до змін і в реально-
му житті суспільства.  

Ураховуючи тенденції останніх років, аналіз потріб-
но розширювати за рахунок етнічного, расового похо-
дження та інклюзивності. У статті «"Оскар" тепер вруча-
тимуть за новими правилами: більше жінок, ЛГБТ та 
рас» К. Хорощак, розміщеній на офіційному сайті Укра-
їнської правди, ідеться про те, що Американська кіноа-
кадемія ще у 2020 році представила нові стандарти, 
яким мають відповідати картини для номінації на пре-
мію Оскар в категорії "Найкращий фільм". "Стандарти 
розроблені для заохочення рівного представництва на 
екрані і за його межами, щоб краще віддзеркалити різ-
номанітність аудиторії, що йде в кіно". Зазначається 
також, що під час випрацювання нових критеріїв вико-
ристовували, зокрема, стандарти Британської академії 
кіно і телевізійних мистецтв (BAFTA). 

Усього Американська кіноакадемія представила 
4 стандарти, у кожному з яких є кілька пунктів, пов'яза-
них з етнічними, расовими, гендерними або інклюзив-
ними ознаками, з-посеред яких такі:- один з головних 
героїв або героїв другого плану має бути темношкірим, 
азійцем, латиноамериканцем, жителем Близького Схо-
ду або представником іншої етнічної групи: 

• не менш 30 % акторського складу фільму мають 
бути представлені жінками, етнічними представниками, 
членами ЛГБТ-спільноти або людьми з обмеженими 
можливостями; 

• основна тема картини має стосуватися расових, 
гендерних проблем або проблем людей з обмеженими 
можливостями; 

• стажистами, дистриб'юторами, керівниками рек-
ламної кампанії мають бути кілька представників інших 
етнічних груп, жінок, членів ЛГБТ-спільноти. 

Починаючи з 96-ї церемонії, у 2024 році для отри-
мання номінації на головну статуетку кінокартина по-
винна буде відповідати щонайменше двом з чотирьох 
представлених стандартів. 

Культурний аналіз 
Культурний аналіз зосереджено на тому, як культу-

рний контекст впливає на зображення героя. Це може 
включати вивчення соціальних, історичних та політич-
них аспектів, які впливають на створення і сприйняття 
образу. У книзі "Сила міфу" (The Power of Myth) (1991) 
Джозеф Кемпбелл аналізує вплив культурних архетипів 
і міфів на створення кіногероїв. Наприклад, герой у фі-
льмі "Аватар" (Avatar) Джеймса Кемерона віддзеркалює 
міфологічні та культурні архетипи, які мають глибоко 
вкорінені в різних культурах. Той самий герой з фільму 
"Памфір" живе в суспільстві, де кримінальні структури 
мають великий вплив. Соціальні і культурні норми зму-
шують його робити вибір між особистим благополуччям 
і вірністю своїм принципам. У фільмі також актуалізова-
но питання традицій і їхнього впливу на індивідуальні 
рішення. Памфір намагається знайти баланс між до-
триманням традицій і потребою змін, що є важливим 
елементом аналізу. 

Семіотичний аналіз 
Семіотичний аналіз досліджує використання симво-

лів та метафор для створення глибшого значення об-
разу героя. Він може включати аналіз кольору, предме-
тів, локацій та дій. "Тіні забутих предків" (1965) – це 
культовий український фільм режисера Сергія Пара-
джанова, який ґрунтується на однойменній повісті Ми-
хайла Коцюбинського. Фільм відомий своїм багатим 
використанням символіки, яка допомагає розкрити гли-
бші змісти та культурні контексти. У фільмі є символіка 
природи – Карпатські гори є не лише місцем дії, а й си-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 19 ~ 

 

 

мволом постійності та незмінності природи, яка оточує 
героїв і впливає на їхнє життя. Вони також уособлюють 
зв'язок з предками, традиціями та народною культурою, 
які є центральними темами фільму. Вода часто симво-
лізує як життя, так і смерть. Наприклад, річка, яка роз-
діляє два ворожі роди, уособлює непереборну переш-
коду між ними, але також може символізувати очищен-
ня та відродження. Кольори: червоний колір використа-
но в багатьох сценах, він має подвійне значення. З од-
ного боку, – символізує любов і пристрасть між Іваном і 
Марічкою, а з іншого – кров і трагедію, які переслідують 
героїв протягом усього фільму. Червоний також нагадує 
про народні обряди і ритуали, підкреслюючи культурні 
аспекти життя героїв. Білий колір часто асоціюється з 
чистотою і духовністю. У сценах з Марічкою білий колір 
підкреслює її невинність і чистоту любові. Водночас у 
сценах смерті білий колір символізує перехід до іншого 
світу і зустріч з предками. Фільм багатий на зображення 
традиційних гуцульських обрядів, які мають символічне 
значення. Весільні сцени символізують єднання не ли-
ше двох людей, а й двох родів, тоді як поховальні об-
ряди нагадують про невідворотність смерті і зв'язок з 
предками. Параджанов активно використовує міфічні 
образи, такі як лісові духи, що наголошують на тісному 
зв'язку людини з природою і свідчать про духовний ви-
мір народної культури. Ці образи допомагають створити 
відчуття магічного реалізму, що пронизує весь фільм. 
Семіотичний аналіз фільму "Тіні забутих предків" до-
зволяє побачити, як глибоко вкорінені культурні та при-
родні елементи можуть впливати на наратив і візуаль-
ний стиль фільму. Використовуючи символіку природи, 
кольорів, народних обрядів і міфічних образів, Пара-
джанов створює багатошаровий і глибокий твір, який 
продовжує залишатися актуальним і важливим для ук-
раїнської культури та кінематографу. 

Деякі сучасні кінокритики називають фільм Дмитра 
Сухолиткого-Собчука "Памфір" сучасною інтерпретацією 
фільму Сергія Параджанова "Тіні забутих предків". 

Ці приклади демонструють, як різні підходи до ана-
лізу можуть розкрити багатогранність образу героя в 
кіно, надаючи глядачам можливість глибше зрозуміти й 
інтерпретувати кінематографічні твори, а авторам роз-
ширити спектр інструментів впливу на глядача.  

Образ героя в сучасному кінематографі є складною 
та багатогранною конструкцією, що дозволяє відбити 
різноманітні аспекти людського досвіду та суспільних 
реалій. У сучасному українському кіно ці образи часто 
віддзеркалюють моральні та соціокультурні колізії, які 
допомагають глядачам глибше зрозуміти і пережити 
події, зображені на екрані. Герої українських фільмів 
стикаються з етичними дилемами, соціальними викли-
ками та особистими конфліктами, що робить їх історії 
резонуючими і актуальними. 

Моральні колізії в кіно часто відображають внутрішні 
конфлікти персонажів, їхню боротьбу з власними диле-
мами та вибором між "правильним" і "неправильним". 
Ці колізії можуть стосуватися особистих переконань, 
цінностей і мотивів героя. Ховард Субер, автор книги 
"The Power of Film" (2006), розглядає в ній теоретичні 
засади кіномистецтва, зокрема створення персонажів 
та їхніх конфліктів. Він підкреслює важливість конфлікту 
як центрального елемента наративу, що дозволяє гли-
бше дослідити мотиви і дії героїв, і навіть пропонує таку 
перевірку: Коли хтось розповідає нам про фільм, наше 
перше запитання, швидше за все, буде таким: "Про що 
він?" Це рідко прохання продекламувати весь сюжет; 
скоріше це спроба зрозуміти, у чому полягає фундаме-

нтальний конфлікт фільму. Якщо ви не можете сказати, 
у чому полягає центральний конфлікт, фільму буде 
важко знайти аудиторію. 

Розглянемо моральні соціокультурні колізії на прик-
ладах успішних українських фільмів останніх років:  

Моральні колізії – конфлікти часто ґрунтовані на 
протиріччях між особистими переконаннями та вимога-
ми оточення. 

"Памфір" (2022) 
У фільмі "Памфір" однойменний головний герой ки-

дає своє кримінальне минуле, але змушений поверну-
тися до нього, щоб захистити свою сім'ю. Памфір сти-
кається з вибором між моральним обов'язком перед 
сім'єю і дотриманням закону, що підкреслює його внут-
рішній конфлікт. 

• Злочин і покаяння: Герой намагається не поверта-
тися до кримінального минулого, але обставини зму-
шують його таки повернутися до нього. Це створює мо-
ральну дилему між його прагненням до змін і необхідні-
стю захистити сім'ю. 

• Життя і смерть: Ризик для власного життя заради 
близьких підкреслює моральну дилему між власною 
безпекою і відповідальністю перед родиною. 

"Погані дороги" (2020) 
Фільм "Погані дороги" складається з кількох новел, 

які розкривають моральні дилеми, з якими стикаються 
герої під час війни. 

• Виживання і мораль: Герої змушені вибирати між 
виживанням і збереженням моральних принципів, що 
підкреслює їхню етичну боротьбу в умовах війни. 

• Сила і безсилля: Сцени насильства і приниження 
зображають моральні колізії між використанням сили 
для самозахисту і безсиллям перед жорстокістю. 

"Як там Катя?" (2022) 
Фільм зосереджений на особистій історії героїні, яка 

стикається з моральними дилемами у своєму житті. 
• Материнська любов і самопожертва: Героїня 

змушена робити вибір, що впливає на її дочку, що 
створює моральні колізії між особистими бажаннями і 
відповідальністю перед дитиною. 

• Правда і брехня: Вона стикається з питанням, чи 
варто розкривати правду, яка може завдати болю, чи 
краще приховувати її.  

Соціокультурні колізії у фільмах віддзеркалюють 
взаємодію героїв із суспільними нормами, стереотипа-
ми та очікуваннями. 

"Памфір" (2022) 
• Традиції і сучасність: Герой намагається знайти 

баланс між дотриманням місцевих традицій і потребою 
змін у своєму житті, що створює конфлікт між культур-
ними нормами і сучасними викликами. 

• Соціальні стереотипи: Памфір стикається з соціа-
льними очікуваннями та тиском з боку суспільства, що 
ускладнює його шлях до змін. 

"Погані дороги" (2020) 
• Війна і суспільство: Взаємодія цивільних і військо-

вих в умовах війни вияскравлює соціальні колізії, пов'я-
зані з виживанням, страхом і надією на мир. 

• Гендерні ролі і насильство: Фільм розкриває питан-
ня гендерного насильства, показуючи, як війна впливає 
на жінок і їхню боротьбу за виживання та гідність. 

"Як там Катя?" (2022) 
• Соціальні очікування: Героїня стикається із тиском 

суспільства, яке має свої очікування щодо ролі матері 
та жінки, що створює конфлікт між її особистими праг-
неннями та соціальними нормами. 



~ 20 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

• Економічні труднощі: Фільм розкриває проблеми, 
пов'язані з економічною нестабільністю, яка впливає на 
вибір героїні та її здатність зберегти життя своєї доньки.  

Дискусія і висновки  
Підсумовуючи, можна дійти висновку, що образ є 

різновидом культурної практики, що керує увагою спіль-
ноти у формі розваги (Платон) або висування способу 
прекрасного/належного буття. Образ героя в аналізо-
ваному контексті стає способом фокусування публічної 
уваги на певному персонажі, дії якого стають змістом 
організації центрального сюжету. Власне, мономіф яв-
ляє собою стрижневі етапи формування героя, умови 
висування значущості його образу з-посеред множини 
послідовних подій. Рівень випробування, складність 
конфліктів та відповідність їх подолання правилам вирі-
зняє його з-поміж інших персонажів. 

Образ героя в суспільстві та образ героя в кінематог-
рафі може відрізнятися лише тим, що в реальному житті 
герой стає героєм в момент, коли ризикує життям заради 
когось або чогось, кіногерой не завжди може мати пози-
тивний образ. Створюючи героя в кіно, драматургиня та 
режисерка Наталка Ворожбит, режисер і автор Дмитро 
Сухолиткий-Собчук, театральна та кіноакторка Анастасія 
Карпенко творять свого героя чи героїню неоднознач-
ним(ою), суперечливим(ою), нанизуючи в ньому(ій) внут-
рішні та зовнішні конфлікти. Саме від конфлікту залежить 
успіх історії та успішність фільму. У сучасному українсь-
кому кінематографі образ героя є втіленням складних 
моральних та соціокультурних колізій, що резонують із 
сучасним суспільством. Аналіз фільмів "Памфір", "Погані 
дороги" та "Як там Катя?" показує, як ці колізії формують 
багатовимірні образи героїв, які зіштовхуються з різними 
внутрішніми та зовнішніми конфліктами. 

Моральні колізії, такі як злочин і покаяння, виживан-
ня і мораль, материнська любов і самопожертва, де-
монструють етичні дилеми, які змушують героїв робити 
складні вибори, що віддзеркалюють їхню внутрішню 
боротьбу та розвиток. Ці конфлікти є важливими для 
розкриття характерів персонажів й утримання уваги 
глядачів, що підтверджують концепції, викладені в книзі 
"The Power of Film" Ховарда Субера. 

Соціокультурні колізії, такі як конфлікти між тради-
ціями і сучасністю, соціальними очікуваннями та реа-
льністю, а також гендерні ролі і насильство, відобра-
жають взаємодію героїв із суспільними нормами та 
викликами. Ці конфлікти допомагають підкреслити 
соціальні проблеми, з якими стикається сучасне укра-
їнське суспільство, і роблять фільми більш релевант-
ними для широкої аудиторії. 

Важливість конфлікту у створенні захопливих і гли-
боких фільмів, підкреслену Субертом, підтверджують 
проаналізовані фільми, де конфлікт слугує ключовим 
елементом для розвитку сюжету і розкриття персона-
жів. Моральні і соціокультурні колізії створюють багато-
вимірні образи героїв, які віддзеркалюють складність і 
багатогранність сучасного українського суспільства. 

Отже, сучасний український кінематограф, викорис-
товуючи моральні та соціокультурні конфлікти, створює 
героїв, які резонують з глядачами і відображають реалії 
та виклики нашого часу. Ці фільми не лише розважа-
ють, а й змушують поміркувати про важливі питання, 
що робить їх значущими й актуальними і для українсь-
кої аудиторії, і для міжнародної спільноти. 

Розглядаючи концепцію кінематографічного героя, на-
гадаємо слова Арістотеля: "Ніколи душа не мислить без 

образу". Саме тому, створюючи персонажа у фільмі, автор 
використовує конкретні образи та візуальні елементи, щоб 
показати внутрішні переживання героя глядачеві.  

 
Список використаних джерел 
Білодід, І. К. (Голова редкол.) (1970–1980). Словник української мо-

ви: в 11 т. Наукова думка. http://surl.li/unkil  
Докаш, В. Образ і подоба Божа. В Українська релігієзнавча енцик-

лопедія. https://ure-online.info 
Кемпбелл, Дж. (2024). Тисячоликий герой (О. Мокровольський, 

Пер. з англ.). Terra Incognita. (Оригінал опубліковано 2008 р.) 
Котова, І. (2016). Концепти герой та антигерой в американсько-

му кінодискурсі: когнітивний і прагматичний аспект [Дис. канд. філол. 
наук, Харківський національний університет імені В.Н. Каразіна]. 
http://surl.li/upupp 

Лозинський, О., & Кожушко-Лозинська, І. (2018). Психологія кіноми-
стецтва та кінематографічні уподобання молоді. Psychological 
Dimensions of Culture, Economics, Management: Science Journal. 
http://surl.li/unmhq 

Міронова, Т. (2021). "Художні" та "візуальні" образи у сучасному 
образотворчому мистецтві. Вісник Національної академії керівних кад-
рів культури і мистецтв: наук. журнал. http://surl.li/unkdb 

Огієнко, І. (1962). Біблія в перекладі. Буття 1. Глава 2. British and 
Foreign Bible Society. http://surl.li/univx 

Офіційний сайт Міністерства оборони України. (2024, 1 травня). 
http://surl.li/unmnb 

Приходько, І. (2016). Дослідження поняття «образ» у гуманітарній 
парадигмі. Науковий вісник Херсонського державного університету, 
25. http://surl.li/unkcm 

Хорощак, К. (2020, 9 вересня). "Оскар" тепер вручатимуть за нови-
ми правилами: більше жінок, ЛГБТ та рас. Українська правда 
http://surl.li/unmkb 

Юнг, К. Г. (2018). Архетипи і колективне несвідоме (К. Котюх, 
Пер.; О. Фешовець, наук. ред. укр. вид.), 2-ге опрац. вид. Астролябія. 

Campbell, J. (1991). The Power of Myth. http://surl.li/unmim 
Dancyger, K. (2010). The technique of film and video editing: history, 

theory, and practice. 5th ed.  
Eder, J. (2008). Film Characters: Theory, Analysis, Interpretation. 

English outline of the German monograph: Die Figur im Film. Grundlagen 
der Figurenanalyse. Schüren  

Mulvey, L. (1975). Visual Pleasure and Narrative Cinema. http://surl.li/ 
unmiv 

Subert, H. (2006). The power of film. Publisher: Michael Wiese Productions 
Trubi, J. (2008). The_anatomy_of_story_22_steps_to_becomina master  

storyteller. Farrar, Straus and Giroux 
Vogler, С. (1985). A Practical Guide to The Hero With a Thousand 

Faces by Joseph Campbell. http://surl.li/uoofs 
 

References 
Bilodid, I. K. (Head of the editorial office) and others. (1970-1980). 

Dictionary of the Ukrainian language: in 11 t. Scientific opinion  
[in Ukrainian]. http://surl.li/unkil  

Dokash, V. The image and likeness of God. Ukrainian Religious 
Encyclopedia [in Ukrainian]. https://ure-online.info  

Campbell, J. (2024). The Hero with a Thousand Faces. (Translated 
from English O. Mokrovolskyi). Terra Incognita Publishing House. (The 
original was published in 2008) [in Ukrainian]. 

Kotova, I. (2016). The concepts of hero and anti-hero in the American 
film discourse: cognitive and pragmatic aspects [Doctoral dissertation,  
V. N. Karazin Kharkiv National University]. PQDT Open [in Ukrainian]. 
http://surl.li/upupp  

Lozynskyi, O., & Kozhushko-Lozynska, I. (2018). Psychology of film art 
and cinematographic preferences of young people. Psychological 

Dimensions of Culture, Economics, Management: Science Journal  
[in Ukrainian]. http://surl.li/unmhq  

Mironova, T. (2021). "Artistic" and "visual" images in modern fine art. 
Bulletin of the National Academy of Management Personnel of culture and 
arts: Sciences. magazine [in Ukrainian]. http://surl.li/unkdb  

Ohienko, I. (1962). The Bible in translation. Genesis 1. Chapter 2. 
British and Foreign Bible Society [in Ukrainian]. http://surl.li/univx  

Official website of the Ministry of Defense of Ukraine, (2024, May 1)  
[in Ukrainian]. http://surl.li/unmnb  

Prykhodko I. (2016) Study of the concept of "image" in the humanitarian 
paradigm. Scientific Bulletin of Kherson State University: (Coll. of science 
works/editor V.P. Oleksenko, 25 [in Ukrainian]. http://surl.li/unkcm  

Khoroschak, K. (2020, September 9). Oscars will now be presented 
according to new rules: more women, LGBT and races. Ukrainian Pravda [in 
Ukrainian]. 

Jung, K. G. (2018). Archetypes and the collective unconscious. K. 
Kotyukh, trans.; O. Feshovets, science. ed. Ukrainian kind. 2nd processing 
kind [in Ukrainian]. 

Campbell, J. (1991). The Power of Myth. http://surl.li/unmim  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 21 ~ 

 

 

Dancyger, K. (2010). The technique of film and video editing: history, 
theory, and practice. 5th ed.  

Eder, J. (2008). Film Characters: Theory, Analysis, Interpretation. 
English outline of the German monograph: Die Figur im Film. Grundlagen 
der Figure analysis. Marburg: Schüren. 

Mulvey, L. (1975). Visual Pleasure and Narrative Cinema. http://surl.li/unmiv  
Subert, H. (2006). The power of film. Publisher: Michael Wiese Productions. 

Trubi, J. (2008). The_anatomy_of_story_22_steps_to_become a 
master storyteller. Farrar, Straus and Giroux. 

Vogler, S. (1985). A Practical Guide to The Hero With a Thousand 
Faces by Joseph Campbell. http://surl.li/uoofs  

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  0 5 . 0 5 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  20 . 05 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 1 . 0 5 . 2 4  
 
 

Alyona TYMOSHENKO, PhD Student 
ORCID ID: 0009-0003-1501-9476 
e-mail: timoshenkoalyona@gmail.com 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

  
THE IMAGE OF THE HERO IN MODERN UKRAINIAN CINEMA:  
MORAL AND SOCIOCULTURAL COLLISIONS OF CREATION 

  
B a c k g r o u n d . The relevance of research lies in the fact that a wide spectrum of characters created by contemporary cinema become 

symbols of their time and culture. Analyzing such heroes' images allows us to uncover the depth of their moral, sociocultural, and psychological 
aspects that reflect the trends and values of contemporary society.  

M e t h o d s . The method of interview is used in the research, and the optics of the texts by Carl Jung and Joseph Campbell were used to 
conceptualize the material. Investigating the cinematic creation of hero's image reveals the methods and strategies used by authors to achieve 
depth and realism in their characters. Specifics of such processes are crucial for understanding how cinema shapes our consciousness and 
influences our perception of present-day reality. Unveiling the creation of heroic imagery in cinema is significant both for analyzing contemporary 
culture and for finding ways to resolve conflicts and build peace. In the current global transformations and turbulency, in the third year of russian 
full-scale invasion of Ukraine, cultural issues are extremely important, as they play a vital role in forming new meanings and connections, national 
self-identity, and intercultural understanding.  

Objective. To investigate the process of hero's image creation in cinema, including the methods, strategies, and techniques used by authors to 
achieve depth and realism in their characters; and to highlight the importance of studying film characters in the context of contemporary 
challenges such as wars, conflicts, and social changes. 

R e s u l t s . The research identifies the main stages and methods of hero's image creation, reveals the influence of authorial decisions on the 
process of hero transformation/creation, and determines which specific filmmakers' choices affect the development and change of the hero's 
image throughout the film. The analysis uncovers the significance of moral, sociocultural, and psychological aspects in the process of hero's 
image transformation/creation. Presented analysis of cinematic masterpieces illustrates the process of hero's image transformation through 
the path of creation.  

C o n c l u s i o n s . The processes of hero's image creation and transformation in contemporary cinema have an important impact on culture 
and society, especially in challenging circumstances, and need further investigations by cultural studies. 

 

K e y w o r d s : image, hero, protagonist, film character, hero's journey, monomyth, transformation, conflict, contemporary culture. 
 

Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  
інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 

The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 
interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 

 
 
 



~ 22 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 392+726(74) 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).03 

Maksym SOKLAKOV, Student 
ORCID ID: 0009-0002-4892-634X 

e-mail: maksym.soklakov@knu.ua 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

 
MONUMENTAL MOSAICS AS PLACES OF MEMORY IN PUBLIC SPACES OF UKRAINE 

 
B a c k g r o u n d . Modernist monumental mosaics as an intrinsic part of Soviet cultural heritage are ubiquitously present all 

over the urban environments of Ukraine. With rare exceptions, they remain predominantly unacknowledged as being valuable 
objects of cultural heritage. Many fine works of monumental art are already lost and others remain under constant threat. The 
precarious situation of modernist mosaics calls for a thorough reexamination of a complex situation with memory politics in 
Ukraine overall. 

The goal of this article is to explore the theoretical-methodological framework of memory studies for its applicability to the 
analysis of socio-cultural value of Soviet monumental modernist mosaics within the context of their destruction by the ongoing 
process of commercialization and decommunization of public spaces in post-socialist cities.  

The research objectives are to investigate the current status of modernist mosaics within contemporary Ukrainian heritage 
preservation discourse and conceptualize it within the memory studies framework. 

M e t h o d s .  Case studies, narrative and textual analysis, interdisciplinary integration of cultural and memory studies, 
application of the "collective memory" approach, synthesis of "postmemory" and "places of memory" concepts. 

R e s u l t s .  Created by Ukrainian monumental artists of the Soviet period, modernist mosaics are already deeply embedded 
within the urban environment. Within the framework of memory studies, modernist mosaics may serve as 'places of memory' of 
that particular period of history and in that way contribute to its reinterpretation and further formation of the complete image of 
city memory and of inclusive memory politics of Ukraine. 

C o n c l u s i o n s . The theoretical-methodological framework of memory studies appears to be an appropriate tool for 
analysis of socio-cultural value of monumental mosaics. There is a necessity for further inquiries into this field and its further 
engagement in the development of Ukrainian heritage preservation discourse. 

 
K e y w o r d s :  Soviet architectural modernism, monumental mosaics, cultural heritage, memory politics, "postmemory", 

contested heritage. 
 

Background 
The cultural heritage of Soviet architectural modernism 

in urban spaces of Ukraine is in a precarious situation 
because of numerous interwoven economic, cultural, and 
political factors: overall public ignorance, private proprietary 
interests, the process of decommunization, and the 
ongoing war – just to name a few. An intrinsic part of this 
heritage is the technique of monumental modernist mosaic 
which is one of the most authentic and unique artistic 
phenomena of the Soviet period. One can find them all 
over the urban landscapes of Ukraine, however, they 
remain largely unacknowledged as a distinct phenomenon 
of art history and valuable objects of cultural heritage.  

This topic was problematized by scholars and activists 
after the events of Euromaidan when mosaics came under 
the threat of deconstruction under the premise of the laws 
on decommunization. Active public discussions on the 
question of collective memory and mnemonics were taking 
place, however, no significant changes in the heritage 
preservation legislation were developed. This is evidence 
of the underdeveloped legislation for the preservation of 
the Soviet cultural heritage and an overall baffling situation 
with memory politics in Ukraine. 

Many fine works of monumental art are already lost, 
and others remain under a constant threat either of 
gradual decay or rapid deconstruction. Imminent dangers 
looming over Soviet monumental art, call for a thorough 
academic research and recontextualization of modernist 
mosaics within contemporary Ukrainian heritage 
preservation discourse.  

The article aims to reexamine the phenomenon of 
Soviet modernist monumental mosaics, in order to 
understand the peculiarity of the art technique. The first 
research objective is to identify the socio-economic context 
of the urban environment in which mosaics are embedded 
to understand the problems that arise about their protection 
as the objects of cultural heritage. The second research 
objective is to explore the works of Ukrainian activists and 

scholars on the topic of Soviet cultural heritage and 
supplement them with the conceptual framework of 
memory studies. Finally, the third research objective is to 
examine the applicability of the theoretical-methodological 
framework of memory studies to the artistic phenomenon of 
Soviet monumental modernist mosaics. 

Methods 
Case studies, narrative and textual cultural analysis, 

interdisciplinary integration of cultural and memory studies, 
application of the "collective memory" approach, synthesis 
of "postmemory" and "places of memory" concepts. 

Results 
A case study of modernist mosaics provides insights 

into the development of a heritage preservation discourse 
in contemporary Ukraine, as the reception of the Soviet 
architectural heritage may serve as an indicator of the 
formation of memory politics and the main vectors of social 
reforms and reorganization of the urban environment.  

Throughout the years of independence and up until the 
events of Euromaidan, the presence of mosaics in public 
spaces remained predominantly unnoticed and ignored by 
the vast majority of the population. Mosaics were not 
acknowledged as a valuable element of architectural 
heritage, and they were under a threat of slow and gradual 
decomposition and decay.  

The overall ignorance towards the architectural heritage 
of the Soviet Union indicates the historical process of rapid 
and uncontrolled privatization and commodification of the 
urban space caused by the transition from socialist to 
capitalist mode of production. Its main principle can be 
characterized as "architectural anarcho-capitalism" that 
places cost-effectiveness over the aesthetical value of the 
urban environment. This process produced a so-called 
"post-socialist city" (Fedoriv, 2018) which is characterized 
by the hybrid spatial forms that arise from the 
interconnection of socialist legacy and neoliberal economic 
reforms. The neglect of the communist past and 
embracement of capitalist values formed a new political, 

© Soklakov Maksym, 2024



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 23 ~ 

 

 

economic, and cultural environment of the post-socialist 
urban environment. The specificity of a post-socialist city 
lies in the combination of old socialist and new neoliberal 
capitalistic ways of symbolic integration of public spaces. 

It can be noted that a great number of monumental 
mosaics within urban environments are present on the 
facades of buildings that came under the process of 
privatization and commercialization. Mosaics became to be 
obscured by commercial outdoor advertisements of private 
entrepreneurs. Moreover, many mosaics were damaged 
because of the overall negligence and gradual decay or 
were intentionally destroyed because of the housing 
reconstructions and installations of thermal insulations that 
did not consider mosaics as something valuable. Inscribed 
directly into the public space that came under the 
privatization, the peculiarity of the technique of 
monumental mosaic contradicts the newly established 
dichotomy of private and public within a post-socialist city. 
It can be assumed that within public spaces in a post-
socialist city process of privatization and commercialization 
goes hand in hand with decommunization and the neglect 
of Soviet cultural heritage.  

The transition from highly centralized government to 
local governance produced numerous subjects of urban 
city planning policies, which increased the fragmentation of 
the urban environment. Central government, local council 
authorities, private entrepreneurs, various activist groups, 
and regular people began to shape the urban environment 
with accordance to their often-competing goals and visions 
of the city. In this way, the transition from totalitarian, 
Soviet state-socialism to a democratic European nation-
state with a market-based economy was going on; 
however, this process was primarily focused on economic 
issues up until the events of Euromaidan, and the 
questions of identity and mnemonics were absent or placed 
on the margins of public discourse (Korolonko, 2015).  

The issues of identity and mnemonics became 
prominent and highly controversial with the events of the 
Revolution of Dignity in 2013-2014. Consequent political 
perturbations combined with the hybrid war of the Russian 
Federation against Ukraine radicalized society in its 
aspiration to overcome and break the ties with the 
totalitarian legacy. In the context of political instability, 
monuments of the Soviet past became a significant image 
of historical trauma, highly a controversial topic of Soviet-
era legacy, and its symbols became a battlefield, a 
contested heritage. Perception of the Soviet past within 
Ukrainian society was still somewhat ambivalent (Rating 
Group Ukraine, 2014). Some people considered it to be an 
integral part of Ukrainian history, and others considered it 
to be symbolic evidence of numerous totalitarian crimes. 
These conditions can be described within the framework of 
memory studies as a confrontation between two mnemonic 
warriors with competing interpretations of the collective 
memory. The symbolic meaning of Soviet public space 
became actively contested and hotly debated, yet without 
any complete consent of both sides. As evident in the 
article of Alina Hodyna (2021) on the case of Soviet 
memory spaces in Chernihiv, these conflicts usually ended 
up in spontaneous acts of violence, vandalism, and 
demolishment of Soviet monuments, however, these 
occasions did not contribute to the production of a 
drastically different interpretative framework for the Soviet 
cultural heritage.  

Ukrainian city and its public spaces were going through 
some radical transformations, so to streamline and regulate 
the sporadic actions of activists and local authorities, 

Verkhovna Rada accepted several laws, among which is 
"On the condemnation of communist and national socialist 
(Nazi) totalitarian regimes and the prohibition of 
propaganda of their symbols" which initiated on a 
legislative level the process of deconstruction of symbols, 
monuments and memorials of totalitarian past. Hence, 
signs and symbols of the communist past were supposed 
to be removed from the public spaces and spaces of public 
access, such as museums, theaters, schools, subway 
stations, etc. These laws contained a prohibition on the 
destruction of artworks and objects of cultural significance, 
but no clear principle or mechanism for the evaluation of 
the 'Sovietness' of an artwork, and no methods of 
implementation of this policy were developed. 
Decommunization laws contained the articles related to the 
punishment for its improper performance or violation, 
however, the act of violation itself was not defined clearly. 

It caused a rather chaotic interpretation and integration 
of these laws, which was the reason for numerous conflicts 
and misunderstandings, and gave way to constant 
confrontations. Because of the lack of clarity in the laws on 
decommunization, numerous artworks that had nothing to 
do with propaganda were destroyed. This process 
highlighted the overall weakness of legislative heritage 
protection of monumental arts in Ukraine (Prykhid, 2019). 
The responsibility for the removal of communist symbols 
from the communal property was placed onto the 
communal services themselves, i.e., the communal 
services were put to work with the memorial and symbolic 
landscapes of cities (Vlasenko, 2015). There had been 
numerous arbitrary and unauthorized deconstructions of 
monumental artworks. As it was characterized by Evhenia 
Molyar and other civic activists, the process of 
decommunization in Ukraine had been conducted with 
'Soviet methods', i.e., straightforward mindless 
implementation without any structural dynamics in the 
society, simple political iconoclasm that «just replaced 
communist leaders with characters of national canon» 
(Kupriianova, 2015). 

But with all the drawbacks, this process encouraged the 
re-evaluation and revision of conceptual ways of including 
the past in the representation of the memory in the urban 
environment. The main question raised was: what are the 
criteria for the definition of a certain monument to be kept 
or destroyed? Specifically concerning the objects of Soviet 
art heritage, which was always more or less ideologically 
laden. The difficulty of the situation is also tied to the 
complex legislative status of numerous memorials and 
mosaics, as most of them are still yet to be classified as 
valuable and to be registered. It is yet to be introduced to 
the public discourse that some monuments and memorials 
that should be deconstructed under the premise of law for 
decommunization may as well be registered as culturally 
valuable heritage that ought to be protected for its 
aesthetic or historical values. However, the criteria and 
procedures are yet to be fully developed. 

In order to create a framework for the reception of 
modernist mosaics and to a create theoretical basis for 
new interpretations of a controversial historical past, a 
theoretical-methodological basis of memory studies ought 
to be applied. The Soviet cultural heritage within this 
context may be classified as a contested heritage.  

The introduction of the concept of "postmemory" to the 
public humanities discourse would allow us to initiate the 
process of rethinking the existing discourse of national 
identity, and how it works with "cultural memory" and 
consequently impact the emergence of new symbolic 



~ 24 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

landscapes of Ukrainian cities. The concept of 
"postmemory" and its presence within the environments of 
post-socialist cities is an undeveloped one, as most of the 
existing studies «focus on the notion of "the nation" and its 
birth in opposition to the official communist ideology». 
Within the public spaces of contemporary Ukraine, Soviet 
mosaics may be what Creţan (2023) defines as the 
'postmemory in place' (or Pierre Nora's 'lieux de memoire'), 
an object of tangible heritage, the material element of the 
inheritance of the Soviet identity that would allow the 
younger generation to explore the bygone era, critically 
evaluate it, create its own interpretations of the past and 
produce the context for new identities.  

Important problems that are faced by cultural memory 
are not only a resemblance and establishment of national 
identity but also the problems of memory and our relation 
to the traumatic oblivion and forgetting of a certain past, 
specifically when we reform existing or create new public 
spaces. Within the framework of memory studies, important 
is not how a certain object of heritage reflects its historical 
origin, but the way it is treated and depicted in the 
contemporaneity. The conflict of memories in the city's public 
spaces raises a question of our perception of the past. The 
symbolic dimension of a city becomes a battlefield for the 
contest over the interpretation of the past. Renaming of 
streets, either construction or demolishment of monuments 
serves as a tool for the consolidation of a nation. The 
problematic asymmetry of memory of post-socialist cities lies 
in the historical influence of various ideologies on the urban 
environment. The city comes out as a product of different 
spatial interactions and simultaneously as a context for the 
unfolding of ideological principles. The structure of an urban 
environment defines the social behavior and cultural 
practices of the population, a city's space serves as a 
medium for the collective identity of its inhabitants. 

What does it mean to rethink the "symbolic landscape" 
and how does it manifest itself in the urban space? 
Perhaps, it is worth starting with a reassessment and 
reformulation of the values that we put as a basis in the 
spaces of the city – both when we reformat or design new 
public spaces, and when we analyze the usual, traditional, 
or new spatial practices and everyday practices. The 
founding scholar of the theory of collective memory, Maurice 
Halbwachs (1980), stated that the city contains numerous 
narratives built into it that are permanently present within the 
urban environment. City is a text, and we may read it on the 
go as a unique kind of book on the history of ideologies and 
architectural paradigms. Regular citizens indeed constantly 
read all sorts of things: commercials, graffiti, memorials, 
street names, etc.; all of them function in the form of text. In 
this sense, the city functions as a space with numerous texts 
inscribed onto its surface.  

According to the concept of cultural memory, the city 
serves as a dynamic environment that allows for dialogue 
between different texts and consequent production of new 
texts and memories (Blacker, 2020). The city is a 
palimpsest, where its inhabitants inscribe their new 
ongoing narratives over the narratives of the past. The 
archive of the city is its physical environment itself, which 
reflects not only the past but also shapes our perceptions 
of urban history and our memories. City, as a cultural 
phenomenon, is never written in only one language, it is 
not monolithic in its essence, but rather is formed by 
various groups of population and numerous different 
political actors. Political perturbations, genocides, massive 
deportations, and politics of intentional historical obscurity 
are the reasons for lacunas in the history of the city, 

however, the marginalized past always comes back in the 
form of a symptom and always has a potency to be virtually 
present. Within the methodology of contemporary urban 
and memory studies, a complete image of city history is a 
desirable and achievable goal. 

Aleida Assmann (1999) points to the historical 
transition from ideologies and myths to the concept of 
collective memory. Within this framework, the ideological 
images lose their negative connotation and the focus of 
attention of a researcher is shifted from their ideological 
function to the "timeless power of influence of visual 
images or symbols and their historical construction". This 
thesis appears to be an appropriate point to start the 
reassessment of modernist mosaics. 

The technique of Soviet monumental modernist mosaic 
was developed as a functional solution to cover the empty 
facades of newly built standardized buildings of massive 
urbanized housing microdistricts which constitute a majority 
of contemporary Ukrainian urban environments up to this 
day. The monumental art of mosaics was a radically 
innovative aesthetical decision that allowed for a peculiar 
type of perception of artworks within the urban 
environment, as the mosaics are always already present in 
their continuity, immediately within the living space, as if 
their aesthetical value is existing inseparably from 
architectural ensembles and their constant presence in the 
non-reflective field of mundane perception. What is more, 
due to the mundane presence of mosaics in the urban 
environment, their content could not be extremely 
ideologically overburdened, but rather consonant to the 
mundanity itself, although from a rather artistic perspective. 
In the center of most figurative mosaics is the image of an 
ordinary citizen, they depict everyday life and urban culture 
of that historical period in a unique artistic manner. Even 
historical motives that potentially could be overburdened 
with ideology are usually depicted through the prism of 
common people. Since mosaics remained largely ignored 
and unacknowledged, it can be concluded that with the 
dissolution of the Soviet Union, they had lost their 
ideological referent and became a part of a Soviet cultural 
heritage. The meaning of a certain object of cultural 
heritage is never fixed but may change over time. 
Currently, mosaics can be accounted for as empty 
signifiers inscribed into urban environments but deprived of 
an interpretative framework. They do not refer to the past 
Soviet myth or ideology, but at the same time they, do not 
have an established interpretative framework of collective 
memory to perceive them at the present moment either. 

The technique of modernist mosaics as a peculiar type 
of monumental art, is nowhere as commonly proliferated as 
over the post-Soviet space. It allowed the monumental art 
to find its way to the exteriors of the cities and to spread its 
sphere of presence not only on unique buildings and 
architectural ensembles but also onto regular housing 
buildings of massive construction and common use. This 
fact, combined with an extremely cheap material of colored 
ceramic tile and smalto allowed this specific type of 
monumental art to be massively produced, ubiquitously 
proliferated, and be perceived on a daily basis by an 
extremely wide range of people. The main theoretical 
framework for the modernist mosaics was the concept of 
"synthesis of arts", which was focused not only on the 
buildings themselves but on the urban environment as a 
whole (Bachynska, 2021). This allowed Soviet mosaics to 
be intelligently and organically integrated into the 
architectural forms, contributing to the aesthetical 
organization of the urban environment of Soviet cities.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 25 ~ 

 

 

According to the theoretical framework of the "synthesis 
of arts", the mosaics were perceived as an intrinsic part of 
the urban environment, hence they could not be pre-
programmed by the officials. Instead, every work of art had 
to be unique and constructed in accordance with the local 
contexts of the particular environment. This fact, combined 
with the overall abstractness of this specific art form, 
allowed for the inclusion of local artists and for an 
unprecedented level of freedom in terms of artistic 
expression that more often than not went beyond the official 
socialist-realist canon. Some artists even utilized complex 
Aesopian language of visual symbols in their artworks in 
order to convey meanings beyond the official agenda of 
propaganda (Horova, 2016), which makes modernist 
mosaics appear even more as a peculiar and unique artistic 
phenomenon. The inclusion of local Ukrainian artists like 
Ada Rybachuk, Volodymyr Melnychenko, Alla Horska, Viktor 
Zaretskyi, Borys Plaksii, Ivan Marchuk, Ivan Lytovchenko, 
Valerii Lamakh, and many others, makes modernist mosaics 
to appear not as artificially imposed occupational 
propaganda but as an idiosyncratic phenomenon of 
Ukrainian art of the 20th century.  

However, with only a few exceptions, almost none of the 
remaining mosaics are included in the State Register of 
Immovable Landmarks of Ukraine. Moreover, the whole topic 
of Soviet cultural heritage remains a highly controversial field, 
as existing state institutions like the Ukrainian Institute of 
National Memory, and various civic initiatives like "Деколоні-
зація. Україна." (https://decolonization.com.ua), stand on the 
position of nationalistic mnemonic warrior, and actively 
contest and neglect the potential value of Soviet cultural 
heritage. The recent conclusion of the UINM on the removal 
of the 'Arch of Freedom of the Ukrainian People' as a symbol 
of Russian imperial policy is a good example of the narrow-
mindedness of the exclusive national ideological memory 
narrative. Within a framework of collective memory, a non-
figurative monument exempt from any totalitarian symbols 
may symbolize anything depending solely on the interpreter. 

Decommunization should be considered as a process 
that goes beyond a struggle with symbolic imagery, it 
should be implemented not only as a one-time operation of 
demolition of symbolics of the totalitarian past but rather as 
an incredibly artistic process of exploration of history, 
identity, and, public spaces, a process of re-interpretation 
of existing heritage and numerous historical traumas 
caused by the totalitarian politics of destruction, oblivion of 
historical past, and the forced imposition of newly 
constructed narratives (Vodotyka, 2017). 

With regards to the modernist mosaics in particular and 
to the Soviet heritage overall, numerous activist initiatives 
were already active, stating and protecting the inherent 
value of Soviet architectural modernism and its place in the 
history of Ukrainian cultural heritage. 

The first comprehensive and systematic study and 
perhaps the biggest thing that ever happened to modernist 
mosaics was a photobook by Yevgen Nikiforov, a Ukrainian 
photographer who traveled all over Ukraine, including 
annexed Crimea and Donbas region in order to document 
and catalogize numerous mosaics that are scattered all 
over the public spaces of Ukrainian cities. (Nikiforov et al., 
2017; Nikiforov, & Baitsym, 2020) 

Later on, was created the project of cultural initiative 
IZOLYATSIA by the name of "Soviet Mosaics in Ukraine" 
(https://Sovietmosaicsinukraine.org) that is dedicated to the 
research and cataloging of Ukrainian modernist mosaics. 
Authors of this initiative insist on the necessity of thorough 
research, exploration, and archiving of monumental art 

and, the necessity for the active participation of architects, 
art specialists, and urban geography scholars in the 
evaluation and decision processes of deconstruction of 
mosaics. Besides that, there was a published public appeal 
(Kurina, 2015) several civic activists and cultural scholars 
to a series of governmental institutions with the 
requirement to stop the demolition of the symbolic imagery 
of the past and act for the preservation of Soviet heritage.  

"ДЕ НЕ ДЕ" exhibition that was dedicated to the topic 
of decommunization overall and gathered more than 
30 contemporary Ukrainian artists in an attempt to create a 
new interpretative matrix of the Soviet legacy, exploration 
of the Soviet heritage within the contemporary urban 
environment on critical view on attempts to get rid of it 
completely (Oliinyk, 2016). 

It can be concluded that simultaneously with the 
monolithic view of national history, there are emerging 
attempts to build collective memory with due regard to 
ambivalence and the variety of historical experiences of the 
society. Signs of memory and identity come from different 
symbolic orders and relate to each other on different 
significant levels, recurring narrative modules constitute 
various identities. The tendency of fragmentation and 
diversification of the national memory indicates the ability 
of a society to accept different interpretations of the past, in 
this way building a diverse memorial landscape (Rose-
Redwood et al., 2008). 

Discussion and conclusions 
There appears to be a necessity to reconstitute the 

inherently complex and multidimensional history of the 
development of Ukrainian urban environments. The 
forgotten phenomenon of Ukrainian monumental art of the 
Soviet period could and should be reintroduced to the 
public discourse. There is a necessity for more in-depth 
development of mnemonic discourse and legislative basis 
for the protection and preservation of the Soviet cultural 
heritage. Critical rethinking, and reintroduction of Soviet-
era heritage requires an unbiased view and 
interdisciplinary socio-geographic approach that would be 
able to develop an open discussion about ways to 
contribute to the ethical and aesthetical dynamics in the 
architectural sphere of Ukrainian cities, of enhancing 
democratic processes in publicity and searching for new 
ways of representation of objectionable architecture, 
monumental art and their history. Ukrainian monumental 
artists of the Soviet era could and should be acknowledged 
as being culturally valuable. Their art should become the 
material of thorough research and study and therefore – be 
a part of our common cultural and historical heritage.  

The technique of Soviet modernist monumental mosaics 
that was developed and proliferated as a particular artistic 
solution to a particular architectural challenge faced by the 
Soviet Union ought to be considered as a unique artistic 
phenomenon that constitutes the Ukrainian symbolic 
memory landscapes inherent to that particular socio-cultural 
and historical context. These mosaics are already inscribed 
onto the surface of Ukrainian urban environments. They 
appear to suit perfectly into the established theoretical-
methodological basis of memory studies and may very well 
serve as places of postmemory, as historical evidence of 
that particular historical period. They are artistic signs that 
are deprived of their ideological referent and are open for 
reinterpretation within the framework of collective memory. 
Their integration into cultural heritage preservation would 
allow for the creation of a more inclusive and diverse 
collective memory and a creation of a more complete 
image of city history.  



~ 26 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

References 
Assmann, A. (2012). Spaces of memory. Forms and transformations of 

cultural memory. Nika-Centr [in Ukrainian]. [Ассман, А. (2012). Простори 
спогаду. Форми та трансформації культурної пам'яті. Ніка-Центр]. 

Bachynska, L. (2021). Synthesis of Arts in Soviet Architecture: stages 
of development, main directions, causes of their occurrence. Transfer of 
Innovative Technologies. 

Balashova, O. (2016). How the Ukrainian House was skinned. The 
incurable disease of decommunization. Ukrainska pravda [in Ukrainian]. 
[Балашова, О. (2016). Як з Українського дому знімали шкіру. Невиліков-
на хвороба декомунізації. Українська правда].  https://life.pravda.com.ua/ 
culture/2016/08/19/216764/ 

Blacker, U. (2020). Post-catastrophic city text: the city reading in the 
city in the postwar east and central Europe. City: History, Culture, Society, 
8, 45–53. https://doi.org/10.15407/mics2020.08.045 

Crețan, R. (2023). Postmemory sits in places: The relationship of young 
Romanians to the communist past. Eurasian geography and economics, 
64(6), 679-704, https://doi.org/10.1080/15387216.2022.2052135 

Fedoriv, P. (2018, May 11). Post-sotsialistychne misto. Yak prykhid 
kapitalizmu zumovyv dykyi miskyi rozvytok. MISTOSITE. https://mistosite.org.ua/ 
uk/articles/post-sotsialistychne-misto-yak-prykhid-kapitalizmu-zumovyv-
dykyi-miskyi-rozvytok  

Halbwachs, M. (1980). The collective memory. Harper & Row. 
Hirsch, M. (2008). The Generation of Postmemory. Poetics Today. 

https://doi.org/10.1215/03335372-2007-019 
Hodyna, A. (2021). Heroe's alley in Chernihiv: changes in the 

perception of Soviet memory spaces in Ukraine (1991–2019). City: History, 
Culture, Society, 12(1), 61–83. https://doi.org/10.15407/mics2021.12.061  

Horova, N. (2016). The phenomenon of artistic resistance in the cultural 
environment of Ukraine in the second half of the 1950s – the beginning of 
the XXI century (on the example of the work of Ada Rybachuk and 
Volodymyr Melnychenko). National Academy of Arts of Ukraine, Institute of 
problems of contemporary art [in Ukrainian]. [Горова Н. Явище мистець-
кого супротиву в культурному середовищі України другої половини 
1950-х – початку XXI століття (на прикладі творчості Ади Рибачук і 
Володимира Мельниченка). Національна академія мистецтв України, 
Інститут проблем сучасного мистецтва]. http://www.mari.kiev.ua/sites/ 
default/files/inline-files/Diser_N_V_Gorova.pdf 

Kharkhun, V. (2017, April 15). Communism as a Museum Exhibit: 
Soviet Heritage as an Object of Memory Policy in Ukraine. Ukraina Moderna 
[in Ukrainian]. [Харкун, В. (2017, Квітень 15). Комунізм як музейний  
експонат: радянська спадщина – об'єкт політики пам'яті в Україні. 
Україна Модерна]. 

Korolenko, B. (2015, November 15). Funeral of gods. How Ukraine 
cleanses itself of the totalitarian legacy. Ukrainskyi tyzhden. 47(419)  
[in Ukrainian]. [Короленко, Б. (2015, Листопад 15). Похорон богів. Як 
Україна очищається від тоталітарної спадщини. Український тиждень.  
47(419)]. https://tyzhden.ua/pokhoron-bohiv-iak-ukraina-ochyshchaietsia-vid- 
totalitarnoi-spadshchyny/ 

Kupriianova, I. (2015). Should we destroy cultural heritage with Soviet 
symbols? DW [in Ukrainian]. [Купріянова, І. (2015). Чи знищувати куль-
турну спадщину із радянською символікою? DW]. https://www.dw.com/ 
uk/культурна-спадщина-із-радянською-символікою-знищувати-чи-рятувати/ 
a-18475501  

Kurina, A. (2015). Save Ukrainian Mosaic. Appeal of cultural figures 
and public activists. Ukrainska pravda [in Ukrainian]. [Куріна, А. (2015). 
Save Ukrainian Mosaic. Звернення діячів культури і громадських акти-
вістів. Українська правда]. https://blogs.pravda.com.ua/authors/kurina/ 
55c1c132946a6/ 

Marples, D. (2016, September 16). Decommunisation in Ukraine. 
Implementation, pros and cons. New Eastern Europe. 
https://neweasterneurope.eu/2016/09/16/decommunisation-in-ukraine/ 

Nikiforov, Y., Balashova, O. & German, L. (Eds.). (2017). 
Decommunized: Ukrainian Soviet mosaics. Osnovy Publishing. 

Nikiforov, Y., & Baitsym, P. (2020). Art for Architecture. Ukraine. Soviet 
Modernist Mosaics from 1960 to 1990. DOM Publishers. 

Nikolenko, D. (2016). Conflict of memories in city's public spaces. 
Urban studies III. NAUKMA Center for Urban Studies [in Ukrainian]. [Ніко-
ленко, Д. (2016). Конфлікт пам'ятей у публічних просторах міста. 
Урбаністичні студії III. Центр урбаністичних студій НаУКМА]. 

Ochman, E. (2013). Post-Communist Poland – Contested Pasts and 
Future Identities. Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203550830 

Oliinyk, Y. (2016). An exhibition on decommunization opened in Kyiv. 
Radio Svoboda. [in Ukrainian]. https://www.radiosvoboda.org/a/27520630.html  

On the condemnation of the communist and national socialist (Nazi) 
regimes, and prohibition of propaganda of their symbols. (2015). (Law of 
Ukraine, edition 27.07.2023, № 317-VIII). https://zakon.rada.gov.ua/ 
laws/show/317-19#Text [in Ukrainian]. 

Portnov, A. (2015, April). On decommunization, identity, and historical 
laws in a slightly different way. Krytyka. [Портнов, А. (2015, Квітень). Про 
декомунізацію, ідентичність та історичні закони дещо інакше. 
Критика]. https://krytyka.com/ua/articles/pro-dekomunizatsiyu-identychnist-
ta-istorychni-zakony-deshcho-inakshe 

Prykhid, V. (2019, September 02). The slow death of Soviet mosaics  
[in Ukrainian]. [Прихід, В. (2019, Вересень 02). Повільна смерть радян-
ських мозаїк]. Deutsche Welle. https://www.dw.com/uk/повільна-смерть-
радянських-мозаїк/a-50228935 

Rating Group Ukraine. (2014, May 5). Nostalgia for the USSR and 
attitudes towards certain figures [in Ukrainian]. [Ностальгія за СРСР та 
ставлення до окремих постатей]. http://ratinggroup.ua/research/ukraine/ 
nostalgiya_po_sssr_i_otnoshenie_k_otdelnym_lichnostyam.html 

Rose-Redwood, R., Alderman, D., & Azaryahu, M. (2008). Collective 
memory and the politics of urban space: an introduction. GeoJournal, 73(3), 
161–164. http://www.jstor.org/stable/41148291 

Shlipchenko, S. (2017). Decom job: notes on the decommunization of 
city spaces. City: History, Culture, Society, 2, 152–165. https://doi.org/ 
10.15407/mics2017.02.152 

Vlasenko, V. (2015). Symbols of totalitarianism. DW [in Ukrainian]. 
[Власенко, В. (2015). Символи тоталітаризму. DW]. https://www.dw.com/ 
uk/що-робити-з-радянською-символікою-вуличного-соцреалізму/a-18639629 

Vodotyka, T. (2017). Decommunization: The Process Matters, Not Only 
The Result. City: History, Culture, Society, 2, 101–111. https://doi.org/ 
10.15407/mics2017.02.101 

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  1 5 . 0 4 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  03 . 05 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  0 3 . 0 5 . 2 4  

 
Максим СОКЛАКОВ, студ. 
ORCID ID: 0009-0002-4892-634X 
e-mail: maksym.soklakov@knu.ua 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
МОНУМЕНТАЛЬНІ МОЗАЇКИ ЯК МІСЦЯ ПАМ'ЯТИ В ПУБЛІЧНИХ ПРОСТОРАХ УКРАЇНИ  

 
В с т у п . Модерністські монументальні мозаїки як невід'ємна частина радянської культурної спадщини наявні в усьому урбаністи-

чному просторі України. Переважно їхня цінність як об'єктів культурної спадщини досі не визнана, крім кількох винятків. Багато тво-
рів монументального мистецтва вже втрачені, а деякі залишаються під постійною загрозою. Вразливе становище модерністських 
мозаїк потребує ретельного перегляду політик пам'яти в Україні загалом.  

Мета статті – дослідити можливість застосунку теоретико-методологічної бази студій пам'яти для аналізу соціо-культурної 
цінности радянських монументальних модерністських мозаїк у контексті їх руйнування внаслідок комерціалізації та декомунізації 
публічних просторів у пост-соціалістичних містах.  

Дослідницькі завдання – вивчити статус модерністських мозаїк у сучасному українському дискурсі збереження спадщини та кон-
цептуалізувати їх у межах студій пам'яти.  

М е т о д и . тематичні дослідження, наративний і текстовий аналіз, інтердисциплінарне поєднання культурології та студій  
пам'яти. Застосовано поняття "культурної пам'яти", синтез концептів "постпам'ять" та "місце пам'яти". 

Р е з у л ь т а т и . Створені українськими художниками-монументалістами радянського періоду модерністські мозаїки глибоко вко-
рінені в міське середовище. У межах студій пам'яти модерністські мозаїки цілком можуть слугувати "місцями пам'яти" радянського 
періоду, тим сприяти його переосмисленню й у подальшому формувати цілісний образ міської пам'яти та інклюзивну політику пам'я-
ти в Україні. 

В и с н о в к и . Теоретико-методологійна база студій пам'яти видається належним інструментом для аналізу соціокультурної 
цінности монументальних мозаїк. Існує потреба в продовженні досліджень у межах зароджуваного поля досліджень та в його подаль-
шому залученні до розвитку дискурсу збереження української спадщини. 

 

К л ю ч о в і  с л о в а :  радянський архітектурний модернізм, монументальні мозаїки, культурна спадщина, політика пам'яти, "по-
стпам'ять", оспорювана спадщина. 

 

Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  
інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 

The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 
interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 27 ~ 

 

 

РЕЦЕПЦІЇ СУЧАСНОЇ ГУМАНІТАРИСТИКИ В УКРАЇНІ 
 

 
УДК 778+394(393) 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).04 

Альміра УСМАНОВА, канд. філос. наук, проф.  
ORCID ID: 0000-0003-1518-9128 

e-mail: almira.ousmanova@ehu.lt  
Європейський гуманітарний університет, Вільнюс, Литва 

 
ОКО КАМЕРИ: ФОТОГРАФІЧНИЙ ПОГЛЯД І ПИТАННЯ ВІЗУАЛЬНОГО НАСИЛЬСТВА1 

 
В с т у п . У цій статті автор розглядає структуру та форми функціювання фотографії як візуальної практики. 

Феномен фотографії як технологічно, так і історично пов'язаний з розвитком військової оптики, однак метафора 
вбивчого погляду увійшла в культурний лексикон набагато раніше.  

Мета статті – розкрити співвідношення поетики та етики фотографії як візуальної практики, а також проблему 
відповідальності погляду фотографа. 

М е т о д и . Здійснено порівняльний аналіз зі специфікою організації та трансформації практики погляду в логіці 
вогнепальної зброї. У цьому контексті розглянуто синтагматичні зв'язки лексичних одиниць, що породжують на-
ступні практики та спільні метафоричні зв'язки. Особливе місце відведено диференціації лексичних одиниць мета-
фори смерті в контексті функціювання практики та дискурсу фотографії. У методологійній площині виокремлено 
одиниці текстового та лінгвістичного аналізу в контексті семіотики та тропології візуальної культури.  

Р е з у л ь т а т и . Обґрунтовано засади антропологічної моделі "розщепленого суб'єкта", що формується візуаль-
ною практикою фотографії не лише в контексті протиставлення фотографа та того, кого фотографують, як іно-
форми суб'єкт-об'єктної опозиції, але й міри насильства фотографії як культурного продукту, споживання якого 
формує динаміку погляду споживача та підстави комунікації спільноти як споживацької аудиторії з цього приводу. 

В и с н о в к и . У підсумку автор доходить висновку про взаємозв'язок удосконалення техніки фотографічної апа-
ратури, що розширює соціальне коло її споживачів та відповідно форми їх комунікації. Геометричне зростання прак-
тик фотографування трансформує форми соціального контролю, зокрема технологізує практику паноптизму. Соці-
альний тиск погляду чужого породжує "неминучість модальності побаченого" (Д. Джойс) та перманентність присут-
ності Іншого.  

 
К л ю ч о в і  с л о в а : візуальне насилля, фотографічний Погляд, камера, етика Погляду, розщеплений суб'єкт, 

смерть у фотографії, війна. 
 
Вступ 
Фотографія нерозривно пов'язана з темою смерті. Їх 

об'єднує вирок миті, незворотність події, меланхолія за 
втраченим об'єктом і навіть лінгвістична спорідненість. 
Але що зумовило цей інтимний зв'язок, що лежить в 
основі цього союзу? 1 

Як відомо, розвиток фотографічної техніки нерозри-
вно пов'язаний з удосконаленням оптики зброї. У де-
яких мовах, наприклад, в англійській, близькість між 
фотографією і смертю виявляється в етимології: так, 
дієслово to shoot означає і знімати, і стріляти; shot – 
постріл, але також і кадр. Інакше кажучи, зловісне приз-
начення камери зумовлене самим технологічним при-
строєм і спорідненістю зі смертоносними знаряддями 
війни. Як писала Сюзан Сонтаг, "Так само, як фотоапа-
рат є сублімацією рушниці, фотографувати когось – це 
сублімоване вбивство, м'яке вбивство, відповідне сум-
ному, переляканому часу" (Sontag, 1977/2005, p. 10). 

Тим часом кожна нова технологія, перетворюючи 
сон на дійсність, фантазм – на реальність, є відповіддю 
на певний історично сформований соціальний запит. У 
цьому сенсі як оптичний приціл, так і об'єктив стали 
ідеальним утіленням ідеї пильного Погляду. Смертоно-
сний погляд знайшов своє знаряддя, камера стала його 
посередником. 

У зв'язку з цим доречно згадати, що в наших по-
всякденних мовленнєвих практиках і в різних контекс-
тах ми користуємося великим репертуаром фразеологі-
змів, які сягають архаїчних уявлень про магічну силу 

 
1 Текст є авторською редакцією перекладу Ousmanova, 

Almira The Aiming Gaze: Ethics and Poetics of an Instant (of 
Death) // ПРАФОТА, Taurapolis (Lithuania), 2015, p.14–20. Для 
публікації в журналі Ukrainian Cultural Studies стаття була зре-
дагована і доповнена. 

погляду, здатного вбивати. Погляд може спопеляти, 
а також змусити заціпеніти. Поглядом можна прони-
зувати або впиватися. Погляд спідлоба (важкий пог-
ляд) і зовсім набув поганої слави як прикметна риса 
"природжених убивць"2, тобто потенційних або реаль-
них злочинців. Настільки ж численні й різноманітні пое-
тичні метафори або міфологічні образи (досить згадати 
про такі вислови, як крижаний погляд або погляд Медузи 
Горгони, від якого кам'яніли). Вражаюче, але прихова-
на загроза, яку несе із собою Погляд, що впізнав май-
бутню жертву, виявляється навіть у найневинніших ви-
словах, далеких, здавалося б, від агресивної риторики, 
таких, наприклад, як стріляти оченятами – особливе 
вміння, здавна кодифіковане як техніка жіночого флірту 
(тобто як одна з небагатьох, але ефективних "силових" 
стратегій "слабкої" статі3). 

 
2 Ідеї Чезаре Ломброзо давно визнані неспроможними, але 

не будемо забувати про те, що в 19 столітті саме такий, пози-
тивістський і расистський погляд, був до певної міри нормою і 
був спробою створення "наукового" обґрунтування для кримі-
налістики і дослідження психопатології злочинів. А криміналь-
на фотографія, так само як і психіатрична, чимало посприяли 
легітимації цього підходу, використовуючи наявний арсенал 
художніх прийомів і технічних можливостей. Питання про вза-
ємозв'язок між народженням кримінології, соціобіологічними 
дискурсами ХІХ століття та фотографією привернуло до себе 
увагу багатьох дослідників, тож обмежусь згадуванням лише 
кількох значущих публікацій з цієї проблематики: Pick, 1989; 
Rafter, 2001; Rafter, 1997; Wheeldon, Johannes, 2022; Carney, 
2010; Ferrell, Van De Voorde, 2010.  

3 Хоча в наш час уміння "стріляти очима" перетворилося 
на стандартний прийом із пікап-набору (якого можна навчити-
ся за гроші), не варто забувати про те, що в патріархальній 
культурі прямий погляд для жінок був практично незаперечним 
табу (за деякими винятками), про що, зокрема, свідчить історія 

© Усманова Альміра, 2024



~ 28 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Отже, за Метафорою ховається Історія, а культурна 
міфологія (смертоносного) погляду, так само як і мате-
ріалізація цього фантазму за допомогою різноманітних 
оптичних технологій, зробили теоретичне осмислення 
проблеми Погляду неминучим, а з плином часу й деда-
лі більш значущим. У розробку поняття пильного, фік-
сованого Погляду (Gaze/le Regard) зробили свій внесок 
психоаналіз, феноменологія, гендерні дослідження, 
теорія кіно. Завдяки Жаку Лакану (Lacan, 1964/1978), 
Лорі Малві (Mulvey, 1975), Мішелю Фуко (Foucault, 
2012), Мартіну Джею (Jay, 1993), Енн Каплан (Kaplan, 
1997), Жаклін Роуз (Rose, 2005) та іншим авторам це 
поняття справедливо посідає привілейоване місце в 
сучасних дослідженнях візуальної культури (чи то про 
Погляд Іншого, чи то про колоніальний Погляд, чи то 
про патріархальне бачення, чи то про "класовий зір"). 
Не маючи змоги докладніше заглибитися в теоретичні 
дискусії навколо цієї теми, зупинюся лише на деяких 
аспектах теорії Погляду, які пов'язані безпосередньо з 
фотографією і темою смерті1. 

Методи 
Здійснено порівняльний аналіз зі специфікою органі-

зації та трансформації практики погляду в логіці вогне-
пальної зброї. У цьому контексті розглянуто синтагмати-
чні зв'язки лексичних одиниць, що породжують наступні 
практики та спільні метафоричні зв'язки. Особливе місце 
відведено диференціації лексичних одиниць метафори 
смерті в контексті функціювання практики та дискурсу 
фотографії. У методологійній площині виокремлено оди-
ниці текстового та лінгвістичного аналізу в контексті се-
міотики та тропології візуальної культури.  

Результати 
Почнемо з того, що Gaze не зводиме до простого 

"акту дивлення". Це споглядання в склейці із самоспог-
ляданням, йому притаманне усвідомлення того, що 
того, хто бачить, самого спостерігають. Ідеться про 
особливу модальність владних стосунків між суб'єктом 
Погляду та об'єктом, на який цей погляд спрямований. 
Коли Сьюзан Сонтаг пише про те, що "будь-яке викори-
стання камери таїть у собі агресію" (Sontag, 1977/2005, 
p. 4), вона має на увазі саме цей "вирішальний момент" 
– коли камера узурпує владу: "Сфотографувати людину 
– значить здійснити над нею певне насильство: побачи-
ти її такою, якою вона себе ніколи не бачить, дізнатися 
про неї те, чого вона не знала, словом, перетворити її 
на об'єкт, яким можна символічно володіти" (Sontag, 
1977/2005, p. 10). 

Сучасна людина нерідко опиняється в позиції роз-
щепленого суб'єкта, займаючи то позицію фотографа, 
то того, кого фотографують (у разі selfie – одночасно і 
тим, і іншим), але також – глядача або свідка. Така вза-
ємоперетворення суб'єктних позицій, можливо, тільки 
фотографії (з усіх "мистецтв") і притаманна. Щоб осми-
слити цю множинність, поставимо питання: як відчуває 
небезпеку прицільного Погляду людина з камерою – 
той, хто фотографує? Чи той, хто стає "мішенню", тобто 

 
скандалу, викликаного картиною Едуарда Мане "Олімпія 
1863 року", і тому "оченята, що стріляють" – це пошук найбільш 
вдалої форми для позначення позиції жінки як Суб'єкта погляду 
(реакція на заборону обертається не явним, але все ж таки на-
падом або викликом, в якому ініціатива належить саме жінці).  

1 Про типи і форми Погляду у фотографії див. докладніше 
текст Деніела Чандлера: Chandler 1998. Крім того, варто зга-
дати і колективну монографію "Візуальне (як) насильство" 
(Ousmanova, 2007), у якій обговорюється проблема візуально-
го насильства, імпліцитно притаманного фото- і кінематогра-
фічному апарату.  

опиняється в ролі об'єкта зйомки? І, нарешті, що відбу-
вається з тим, хто дивиться на фотографії або опиня-
ється поруч у момент зйомки? 

Архіви історії зберігають безліч слідів і свідчень бо-
лісної близькості фотографії та смерті (а також тортур). 
Звісно, насамперед ідеться про військову фотографію. 
Досвід сучасної візуальної культури свідчить про те, що 
"без фотографії немає і війни" (Sontag, 2003, p. 53). 
Саме фотографія репрезентує війну, робить її види-
мою. А, крім того, фотографія, не можучи припинити 
війну, обслуговує мілітаристські машини і в прямому, і в 
переносному значенні (і навіть пацифістські фотографії 
можуть бути використані як засіб мобілізації). 

При цьому власне військова фотографія – не єдиний 
жанр, що закарбовує смерть і протоколює страждання. 
Прицільний погляд фотографа фіксує не лише воєнні 
злочини, а й безліч щоденних втрат і нерідко нагадує 
нам про те, що життя (після) може виявитися страшні-
шим за смерть. Як писав Андре Базен, "смерть – це 
всього-на-всього лише перемога часу. Штучно закріпити 
тілесну видимість істоти – значить вирвати її з потоку 
часу, "прикріпити" її до життя (Bazin and Gray, 1960, p. 4). 

Ба більше, "смерть" у фотографічному заломленні – 
набагато складніший феномен, ніж ми звикли думати. 
Смерть – це протилежність життю, але тут ідеться не 
тільки про повну зупинку фізіологічних процесів у медич-
ному сенсі. Це – перехідний стан, якому властива незво-
ротність, неможливість повернутися в минуле і взагалі – 
повернутися до нормального, звичного способу життя.  

У цієї "незворотності" є власна тривалість, швидкість і 
своя розмірність. І саме тут фотографія виявляється 
дуже доречною, оскільки вона розкладає травматичну 
темпоральність на миттєвості, "муміфікуючи" кожну з 
них, як писав Андре Базен. Хотілося б сказати – миттє-
вості життя, але це миттєвості не життя, і не смерті, при-
наймні в їхньому буденному значенні. Фотографія пере-
творює на мить те, що людиною, – такою, що перебуває 
в межовому стані між життям і смертю, опинилася під 
прицілом об'єктива і при цьому позбавлена права забо-
рони на зйомку, – може суб'єктивно переживати як "жах 
без кінця", навіть якщо наступної секунди вона справді 
"помре" (у фізичному або символічному сенсі).  

Смерть – це незворотний перехід в інший фізіологі-
чний (інвалідність, втрата розуму) або цивільний стан 
(вилучення зі спільноти, позбавлення цивільних прав – 
як це відбувається з "дезертирами", persona non grata, 
ізгоями, злочинцями і не тільки). Це перехід також і пси-
хологічний – усвідомлення власної безправності, емо-
ційний параліч, спричинений нездатністю будь-що змі-
нити щодо себе та інших, а головне – це неможливість 
виявлення смислу в тривалому стражданні, яке згодом 
може стати жахіттям усього життя (подібне "непізна-
вання себе" переживають люди, що одного разу зазна-
ли подібного: свідки жорстокого вбивства, в'язні конц-
таборів, солдати, що вбивають інших, жертви насильс-
тва або батьки, які пережили смерть своїх дітей).   

Описувана тут ситуація "дивної" смерті може бути 
пояснена за допомогою поняття "голого життя"2, запро-
понованого італійським філософом Джорджіо Агамбе-
ном у книзі "Homo Sacer. Що залишається після Освен-
ціма: архів і свідок" (Agamben, 1998). Звертаючись до 
поняття "оголене" або "голе" життя (bare life, vita nuda), 
Агамбен переглядає зафіксоване в римському праві 
поняття Homo sacer (той, кого можна вбити без жодних 

 
2 Хоча важливо підкреслити, що це поняття не вичерпує 

всього того, про що йдеться у цьому випадку.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 29 ~ 

 

 

юридичних наслідків, бо на нього не поширюється за-
кон). "Голе життя" – це життя, вироблене ситуацією ви-
ключення, це життя поза правом і без прав.  

Я вважаю, що було б важливо переглянути історію 
фотографії, поставивши собі питання про те, яку роль 
відіграє фотографічний Погляд не тільки у фіксації такого 
роду "винятку", а й у самому виробництві "голого життя", 
причому на правах цілком автономного медіума. Як ха-
рактерний приклад можна згадати фотографії "колабо-
раціоністок", зроблені 1944 року в Шартрі (Франція) Ро-
бертом Капа, пов'язані з одним із найганебніших епізодів 
в історії, які дістали назву L'épuration sauvage, коли при-
близно 30 тисяч дівчат, яких підозрювали у зв'язках із 
німцями, було піддано публічним приниженням. Забігаю-
чи наперед, скажемо, що тут фотографія зіграла не 
останню роль у виробництві "голого життя", можливо, 
відібравши назавжди життя в багатьох із тих, кого вона 
нібито неупереджено знімала (хоча, можливо, фотограф 
мав зовсім інші – більш гуманні – наміри). 

Фотограф, який знімає смерть, приречений на спів-
співчуття, але не секрет, що військові фотографи зав-
жди були під підозрою – чи то героїчні романтики, чи то 
анонімні виконавці, які виконують рутинне замовлення 
репресивних апаратів влади. Однак "погана слава" не-
рідко наздоганяє і дослідників, яких цікавить робота 
медіума: ми схильні думати, що трагедія непредстав-
лена, безОбразна, проте фотографія доводить проти-
лежне, надаючи форму смерті і мимоволі її поетизуючи. 
Але при цьому травматичний референт зловісної фото-
графії накладає табу на питання про Форму (якщо мати 
на увазі, що фотографія – malgré tout – не лише доку-
мент, а й естетичний феномен1). 

Питання етики та поетики фотографічного погляду, 
зверненого на "чужі страждання"2, завжди були важли-
вими для фотографів, чия робота пов'язана з військо-
вою фотожурналістикою; для редакторів, які щоразу 
наново визначають межі допустимості в публікації жорсто-
ких знімків; для художників, які працюють з фотографіч-
ними архівами смерті та війни; але також і для курато-
рів, які ризикують щоразу, коли наважуються показати 
публіці знімки, які від початку не були розраховані на 
музейне життя.  

Не менш проблематичною в етичному сенсі виявля-
ється й позиція глядача: камера, що закарбовує остан-
ню мить чийогось життя або перетворює вже знерухом-
лене тіло на ганебний об'єкт для розглядання, легко 
позичає убивчий погляд, роблячи глядача не свідком і 
не очевидцем, а співучасником, мимоволі опиняючись 
на місці злочину або трагедії. 

Позичаючи Погляд фотографа, глядачі, проте, збе-
рігають право вибору – вони можуть не дивитися і не 
бачити. Але чи відчуваємо ми полегшення, відмовляю-

 
1 Цій проблемі присвячена праця відомого французького 

дослідника Жоржа-Діді Юбермана "Образи всупереч усьому" 
(Didi-Huberman, 2003), у якій він аналізує чотири фотографії, 
зроблені в Аушвіці 1944 року. 

2 У чудовій книзі Сьюзан Сонтаг "Дивимося на чужі страж-
дання" (Sontag, 2003) обговорюються найважливіші, для розу-
міння зв'язку фотографії зі смертю, питання: тут є й екскурс в 
історію воєнної та пацифістської фотографії, проаналізовано 
способи її експонування й використання, зачеплено питання 
етики (погляду), зв'язок фотографії з вуаєристськими бажан-
нями та не оминуто увагою різноманітні аспекти маніпуляції 
фотографічними образами в політичних цілях. Читаючи її, 
кожен з нас як глядач співвідносить прочитане з власним дос-
відом зустрічі з шокуючими фотографіями, які залишають у 
нашій пам'яті нестирані післяобрази, що мають вирішальне 
значення для формування суб'єктивних уявлень про Історію.  

чись від перегляду, не відвідуючи виставки, не відкри-
ваючи покликання на новину в інтернеті, гортаючи шви-
дше травматичні фотографії в журналах і газетах  (коли 
йдеться про хворих і осиротілих дітей, про інвалідів, про 
мешканців хоспісу, про жертв домашнього насильства 
або чергову автокатастрофу з людськими жертвами)?  
Відводячи погляд від того, на що неприємно і боляче 
дивитися, свідомо чи несвідомо відвертаючись від чу-
жого болю, ми однаково нездатні позбутися тривоги, 
так само як і докорів сумління, страждаючи від того, що 
не глянули, пройшли повз, навмисно не доторкнувшись 
до іншого досвіду – позамежного, складного, проблема-
тичного. Легітимацією цієї відмови від спів-причетності 
є імпліцитна заборона на погляд, що підглядає: ми вті-
шаємо себе тим, що "дивитися на чужі страждання" 
(Сьюзан Сонтаг) – це вияв вуаєристського бажання, і, 
отже, в етичному сенсі це заборонене задоволення. 

Вислів "відвести погляд" для фотографа-профе-
сіонала і для глядача має різний сенс. Повертаючись 
до аналогії між Поглядом і прицілом, ми могли б сказа-
ти, що для фотографа відмова від зйомки може бути 
рівносильною жесту опускання дула пістолета (однак 
це прояв слабкості чи сили?). Зауважимо, що ситуацію 
відмови від фотографування в той самий "вирішальний 
момент" трактують по-різному: для когось це вияв 
профнепридатності та легкодухості, але для іншого це 
може бути єдино можливим, етично прийнятним вибо-
ром, який походить від розуміння, що в цей момент тре-
ба робити щось інше або просто не робити того, що мо-
же "обпекти" того, кого знімають. Це давня суперечка, 
найчастішою відповіддю на яку є той аргумент, що одна-
єдина, але "убивча" для Погляду глядача фотографія, 
може змінити хід політики і врятувати багатьох Інших. 

У зв'язку з цим дедалі важливішим стає питання: коли 
і за яких умов ми відмовляємося знімати? Для людей, 
чия професія пов'язана з фотографією, сама постановка 
питання – з категорії майже неможливих: знімати, зви-
чайно ж, знімати! – ось жорсткий імператив професіона-
лізму. Але я кажу "майже", маючи на увазі етику репре-
зентації, зумовлену відмінністю політичних режимів і санк-
ціонованих ними видовищ. У непрофесіоналів цей вибір 
був завжди, а в наш час не знімати означає багато чого. 
Як зазначалося вище, у драматичних обставинах рішен-
ня не знімати може врятувати чиєсь життя. А в повсяк-
денних практиках це може бути формою опору панопти-
чному порядку або особистим жестом неприйняття кон-
веєрної серійності фотографічних образів. 

Обговорювана нами тут проблема етики Погляду – 
як проблема відмови від об'єктивації Іншого і як форма 
руйнування влади – передбачає особливу чутливість 
до наслідків візуального насильства, здійснюваного в 
момент зйомки, і в багатьох професійних фотографів 
вона, безсумнівно, є, але ринкова логіка нав'язує зовсім 
іншу модель поведінки.     

Слід зазначити і ще одну важливу обставину, пов'я-
зану зі специфікою владних відносин у полі фотогра-
фічного Погляду. У 19 столітті стосунки фотографа з 
об'єктом зйомки вибудовувалися передбачувано і зро-
зуміло: застигання перед камерою (добровільне або з 
примусу (візьмемо за приклад сигналетичну фотогра-
фію) було обов'язковою умовою для "об'єктивації" 
того, кого камера знімала. До миті (моменту вильоту 
"пташки") потрібно було підготуватися. Без репетицій, 
дублів і фіксованих поз було неможливо обійтися. 
"Постріл" був очікуваним. 

Технологічна еволюція, націлена на скорочення 
простору і стиснення часу, значною мірою вплинула на 



~ 30 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

способи "документації", фіксації, реєстрації смерті і 
страждань, змінюючи також і уявлення про важливий 
для фотографів "вирішальний момент": цифрова фото-
графія не потребує постановочних кадрів, їй до снаги 
закарбувати мить, майже не витрачаючи часу на підго-
товку. Крім того, сьогодні мало не кожен зустрічний ви-
являється "людиною з камерою", яка знімає – для того, 
щоб одразу ж розділити свій погляд з іншими, не маючи 
потреби в ліцензії на зйомку і не проходячи цензурні 
фільтри офіційних медіа. Це забезпечує поліфонізм 
точок зору на те, що відбувається, але практично уне-
можливлює контроль за власним образом. 

Дискусія і висновки  
Отже, постійне технологічне вдосконалення як фото-

графічної техніки, так і машин війни призвело до ситуації 
тотального паноптизму, практично повної незахищеності 
від прицільного Погляду. Так само, як на війні будь-хто 
може стати жертвою снайперського пострілу, сьогодні 
кожен із нас може випадково опинитися під прицілом і 
чиєїсь камери, і чийогось пострілу: кожна мить може ста-
ти для одних останньою миттю їхнього життя, а для ін-
ших – "вирішальним моментом" для зйомки. Не важливо, 
наскільки реальною є загроза або фізично відчутний пог-
ляд, важливо те, що ефект контрольованості з боку Ін-
шого і власного безсилля породжується цим знанням: 
описуючи принцип паноптизму, Фуко зазначав, що  
"реальне підпорядкування механічно народжується з 
вигаданого ставлення" (Foucault, 1995, p. 202).  

І саме тут виявляється шизофренічна розколотість 
суб'єкта, що знімає-знімається: ми постійно намагаємо-
ся вислизнути з-під пильного погляду, від уявної або 
реальної піднаглядальності, навіть якщо йдеться лише 
про чиюсь аматорську фотографію "з морським краєви-
дом", але ми не хочемо відмовляти собі в можливості 
зробити унікальний знімок на місці подій. Особливо ко-
ли є шанс стати привілейованим свідком Події та єди-
ним автором документа, що її закарбував. 

 
Список використаних джерел  
Agamben, G. (1998). Homo Sacer. Sovereign Power and Bare Life. 

Stanford University Press. 
Bazin, А., & Gray, Н. (1960). The Ontology of the Photographic Image. 

Film Quarterly, 13(4), 4–9. 
Berger, John. (1972). Ways of seeing. BBC and Penguin Books. 
Carney, Ph. (2010). Crime, Punishment and the Force of Photographic 

Spectacle. In. Hayward, Keith, Presdee, Mike (eds). Framing Crime: Cultural 
Criminology and the Image. Routledge. 

Chandler, D. (1998). Notes on The Gaze [online]. http://visual-memory.co.uk/ 
daniel/Documents/gaze/gaze.html. 

Didi-Huberman, G. (2003). Images malgré tout, Еd. de Minuit. 
Ferrell, J., & Van De Voorde, С. (2010). The decisive moment: 

Documentary photography and cultural criminology. Routledge. 

Foucault, M. (2012). Discipline and Punish. The Birth of the Prison. 
Allen Lane. 

Jay, М. (1993). Downcast Eyes: The demigration of vision in twentieth 
century thought. University of California Press. 

Kaplan, E. A. (1997). Looking for the other. Feminism Film and the 
Imperial gaze. Routledge. 

Lacan, J. (1964/1978). Seminar XI: The Four Fundamental Concepts of 
Psychoanalysis. W.W. Norton and Co. 

Mulvey, L. (1975). Visual Pleasure and Narrative Cinema. In Screen 16 (3), 
Autumn, 6–18. 

Ousmanova, A. (Ed.). (2007). Visual (as)Violence. European Humanities 
University. 

Pick, D. (1989). Faces of Degeneration: A European Disorder, c. 1848–
1918. Cambridge University Press. 

Rafter, N. H. (1997). Creating Born Criminals. University of Illinois Press. 
Rafter, N. H. (2001). Seeing and believing: Images of heredity in 

biological theories of crime. Brooklyn Law Review, 67(1), 71–99. 
Rose, J. (2005). Sexuality in the Field of Vision. Verso. 
Sontag, S. (1977/2005). On Photography. Rosetta Books LLC. 
Sontag, S. (2003). Regarding the Pain of Others. Picador/Farrar, Straus 

and Giroux. 
Wheeldon, J. (Ed.). (2022). Visual Criminology. From History and 

Methods to Critique and Policy Translation. Routledge. 
 

References 
Agamben, G. (1998). Homo Sacer. Sovereign Power and Bare Life. 

Stanford University Press. 
Bazin, А., & Gray, Н. (1960). The Ontology of the Photographic Image. 

Film Quarterly, 13(4), 4–9. 
Berger, John. (1972). Ways of seeing. BBC and Penguin Books. 
Carney, Ph. (2010). Crime, Punishment and the Force of Photographic 

Spectacle. In. Hayward, Keith, Presdee, Mike (eds). Framing Crime: Cultural 
Criminology and the Image. Routledge. 

Chandler, D. (1998). Notes on The Gaze [online]. http://visual-memory.co.uk/ 
daniel/Documents/gaze/gaze.html. 

Didi-Huberman, G. (2003). Images malgré tout, Еd. de Minuit. 
Ferrell, J., & Van De Voorde, С. (2010). The decisive moment: 

Documentary photography and cultural criminology. Routledge. 
Foucault, M. (2012). Discipline and Punish. The Birth of the Prison. 

Allen Lane. 
Jay, М. (1993). Downcast Eyes: The demigration of vision in twentieth 

century thought. University of California Press. 
Kaplan, E. A. (1997). Looking for the other. Feminism Film and the 

Imperial gaze. Routledge. 
Lacan, J. (1964/1978). Seminar XI: The Four Fundamental Concepts of 

Psychoanalysis. W.W. Norton and Co. 
Mulvey, L. (1975). Visual Pleasure and Narrative Cinema. In Screen 

16 (3), Autumn, 6–18. 
Ousmanova, A. (Ed.). (2007). Visual (as)Violence. European Humanities 

University. 
Pick, D. (1989). Faces of Degeneration: A European Disorder, c. 1848–

1918. Cambridge University Press. 
Rafter, N. H. (1997). Creating Born Criminals. University of Illinois Press. 
Rafter, N. H. (2001). Seeing and believing: Images of heredity in 

biological theories of crime. Brooklyn Law Review, 67(1), 71–99. 
Rose, J. (2005). Sexuality in the Field of Vision. Verso. 
Sontag, S. (1977/2005). On Photography. Rosetta Books LLC. 
Sontag, S. (2003). Regarding the Pain of Others. Picador/Farrar, Straus 

and Giroux. 
Wheeldon, J. (Ed.). (2022). Visual Criminology. From History and 

Methods to Critique and Policy Translation. Routledge. 
Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  2 8 . 0 4 . 2 4  

Прорецензовано  /  Re v is ed :  20 . 05 . 2 4  
Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 1 . 0 5 . 2 4  

 
Almira OUSMANOVA, PhD, Prof. 
ORCID ID: 0000-0003-1518-9128  
e-mail: almira.ousmanova@ehu.lt  
European Humanities University, Vilnius, Lithuania 

 
THE EYE OF THE CAMERA: PHOTOGRAPHIC GAZE AND THE QUESTION OF VISUAL VIOLENCE 

 
B a c k g r o u n d . This article examines the structure and forms of functioning of photography as a visual practice. In particular, a comparative 

analysis is conducted with the specifics of the organization and transformation of the practice of gaze in the logic of firearms. 
M e t h o d s . In this context, the author examines the syntagmatic relations of lexical units that give rise to subsequent practices and common 

metaphorical connections. A special place is occupied by the differentiation of lexical units of the metaphor of death in the context of the function-
ing of the practice and discourse of photography. In the article, the units of textual and linguistic analysis in the context of semiotics and tropology 
of visual culture are singled out in the methodological perspective. 

The purpose of the article is to analyze the logic of the correlation between the poetics and ethics of the visual practice of photography, in par-
ticular, to clarify the grounds for responsibility and legitimization of the photographer's view. 

R e s u l t s . As a result, the foundations of the anthropological model of the "split subject" formed by the visual practice of photography are 
substantiated not only in the context of the opposition between the photographer and the photographed as inoforms of subject-object opposition, 
but also the degree of violence of photography as a cultural product, the consumption of which shapes the dynamics of the consumer's gaze and 
the basis for communication of the community as a consumer audience in this regard. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 31 ~ 

 

 

C o n c l u s i o n s . As a result, the author comes to the conclusion that the improvement of photographic equipment technology expands the 
social circle of its consumers and, accordingly, the forms of their communication. The geometric growth of photography practices transforms the 
forms of social control, in particular, it technologies the practice of panopticism. The social pressure of the stranger's gaze generates "the inevita-
bility of the modality of what is seen" (D. Joyce) and the permanence of the presence of the Other. 

 

K e y w o r d s : visual violence, photographic Gaze, camera, ethics of the Gaze, split subject, death in photography, war. 
 
Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  

інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 
The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 

 
 



~ 32 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 165.191:7.046.1]:821-312.9(410)Толкін](045) 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).05  

Данило ОЛЕКСІН, студ.  
ORCID ID: 0009-0000-8162-4234  

e-mail: mozzartino56@ukr.net  
Національна музична академія України імені П. І. Чайковського, Київ, Україна  

 
КОПЕНДІУМ НЕКЛАСИЧНИХ МІФОПРАКТИК ДЖ. Р. Р. ТОЛКІНА:  

МІФО-ЛОГІЧНИЙ АНАЛІЗ 
 

В с т у п . Актуальністю та передумовою нашого дослідження є високий рівень залученості творчого компендіуму 
Джона Рональда Руела Толкіна в плин та конструювання сучасної культури. За останні двадцять три роки ХХІ сто-
ліття артикулювано і зреалізувано багато проєктів, що у власні способи інтерпретували міфологію Дж.Толкіна.  
Достатньо згадати кінотрилогії Пітера Джексона "Володар Перснів" (2001–2003 рр.) та "Гобіт" (2012–2014 рр.), серію 
комп'ютерних ігор у різноманітних жанрах Кріса Корні, Вільяма Гордона та Джіл Екхарт "The Lord of The Rings: The 
Battle for Middle-earth" (2004, 2006 рр.), Еріка Гевірца "The Lord of the Rings: Conquest" (2009 р.), Джона Флемінга, Лукаса 
Ритінга та Руф Томанді "The Lord of the Rings: War in the North" (2011 р.).  

М е т о д и . Застосовано міфо-логіку, що полягає в інтерпретації міфу в контексті його логіки та структури 
(в інтерпретації "Володаря Перснів" та "Сильмариліону"). 

Р е з у л ь т а т и . Здійснено інтерпретацію "Володаря Перснів" та "Сильмариліону" суголосно з логікою міфу через 
її аксіоми та закони – виявлено міфічність цих текстів через загальну відповідність аксіомам і законам логіки міфу 
та, відповідно, доведено логіку міфу як актуальний метод інтерпретації міфу. Артикульовано осмислення "Володаря 
Перснів" через структуралістський аналіз обраних варіантів розповіді: роман Дж. Толкіна, кіно П. Джексона та ігри 
К. Корні й В. Гордона; виявлено 12 основних міфем та аргументовано їхню значущість для міфічного наративу; міфіч-
ною матрицею інтерпретовано образи Голума, Смегола, Фарамира та Фродо, де перший являє собою неусвідомлюва-
ну Тінь будь-якого суб'єкта, другий є суб'єктом, що намагається з нею боротися, третій є суб'єктом, що поборює, а 
четвертий є сумою образу Героя, якому немає "просто-життя" у "просто-світі".  

В и с н о в к и . Актуалізована нами міфо-логіка являє собою чинний метод інтерпретації міфу будь-якої просторо-
вої та часової категорії. Варто зазначити, що міфо-логіка, як і будь-який некласичний гуманітарно-науковий метод, 
не є суто ідеальною та такою, що відповість на всі запитання; звичайно, будь-яка інтерпретація є інтерпретацією – 
ні гірше, ні краще, однак тут питання полягає в аргументованості висновків. Наше дослідження вважаємо аргумен-
тованим, однак незавершеним, оскільки можна і слід відшуковувати нові міфеми "Володаря Перснів", нові сполуки цих 
міфем, по-іншому їх інтерпретувати та пояснювати. Цим демонструється невичерпність смислів міфу та потен-
ційність міфо-логіки як методу.                    

 

К л ю ч о в і  с л о в а : міф, наука міфу, логіка міфу, структура міфу, міфо-логіка, структуралізм, Дж. Р. Р. Толкін, 
сучасне мистецтво. 

 
Вступ 
Дж. Р. Р. Толкін являє собою постать унікального 

порядку та, безперечно, універсального. Унікальність 
"оксфордського професора", на нашу думку, полягає в 
абсолютній та вичерпній успішності втілення його твор-
чого та наукового доробку, у яких поєднано і перепле-
тено шляхи становлення міфологічного світу автора, 
оскільки не секрет, що Толкін цікавився мовами та fairy 
tales, підносячи ці культурні категорії до однієї культур-
ної константи – міфу. Універсальність Дж.Толкіна вба-
чаємо в полівекторності творчих пошуків, оскільки 
Толкін, споглядаючи свій світ, удавався до варіацій його 
становлення – живопису, лінгвістики, картографії, бота-
ніки, географії, антропології, генеалогії, історії тощо, 
іншими словами: унікальність Толкіна в широті та гли-
бині ідеї онтології його світу.     

Творчі пошуки та результати Дж.Толкіна являють 
собою численну бібліотеку текстів, які оповідають про 
міфічне й героїчне. Неможливо знайти більш зручного 
"препарату" для демонстрації роботи міфо-логіки, яка є 
синтетичним (ми на цьому акцентуємо) методом інте-
рпретації міфу. Така синтетичність означена некласич-
ністю сучасної гуманітаристики, а отже до розробки 
міфо-логіки увійшли некласичні підходи до дослідження 
міфу, зокрема логічний, трансцендентальний, структу-
ралістичний та психоаналітичний. Особливу увагу при-
ділено логіці та структурі міфу, тоді як психоаналітич-
ний та трансцендентальний підходи виступають певним 
"розширенням" результатів логіко-трансцендентальної 
інтерпретації. Для розкриття та упредметнення логіки 
міфу та структури міфу в міфології Дж. Толкіна ми звер-
немось до текстів "Сильмарилліону" та "Володаря  

Перснів" як показових варіантів специфічних методів 
міфотворення. "Сильмарилліон" являє собою збірку 
текстів космогонічного, антропогонічного, теогонічного 
характерів. "Володар Перснів" надає нам класичний за 
духом лицарський роман на кшталт "Сера Найджела" 
або "Білого загону" В. Скотта, "Роману про Трістана та  
Ізольду" (рекон. Ж. Бадьє), "Роману про Розу" К. де Труа 
тощо. Наше звернення до "Володаря Перснів" зумов-
лене показовістю втілення "чудесного", себто – міфіч-
ного, що дозволить ширше ілюструвати деякі принципи 
логіки міфу. Структуру міфу ми розшукуватимемо в уже 
запропонованих текстах на рівні центральних міфем 
усього наративу "Володаря Перснів". 

Метою нашої статті є аргументація міфо-логіки як 
універсального методу дослідження та інтерпретації 
міфу. Завданням є застосувати логіку та структуру міфу 
як принципи міфо-логіки до міфологічного компендіуму 
Дж. Толкіна в різних варіаціях його втілення. 

Огляд літератури. Аналізуючи наявні наукові ро-
звідки, що концентрують свою увагу на творчості 
Дж. Толкіна, ми звертали свою дослідницьку оптику на 
такі з них, що хоча б й опосередковано, але самі по собі 
стосуються науки міфу. Серед аналізованих текстів 
виявлено паралельність з  

а) нумінозним підходом (К. Сорокіна та О. Масюк);  
б) структуралістським та психоаналітичним підхода-

ми (О. В. Марчук, Н. В. Ситник та R. Kyrms). 
Не акцентовано, однак, на інших елементах науки 

міфу, зокрема на ритуальному, соціологічному, транс-
цендентальному та логічному підходах. Ми це можемо 
пояснити наступним чином: ритуальний та соціологіч-
ний абсорбувались психоаналітичним, оскільки вони 

© Олексін Данило, 2024



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 33 ~ 

 

 

мають однакові предикати – соціогенезний фактор (що 
є в принципі одним із об'єктів психології) та колективні 
уявлення (далі – архетипи), а трансцендентальний з 
логічним (за відомої тотожності, оскільки логіка міфу 
удокладнює його вимірність як окремого методу пізнан-
ня) не мають такої широкої ангажованості на відміну від 
уже згаданих. Така своєрідна замкненість логіко-
трансцендентального погляду на міф, на наш погляд, 
продиктована, з одного боку, праксеологічним вектором 
розвитку сучасної гуманітаристики (та й у принципі 
будь-якої науки), а з другого, складністю самих посилів 
логіко-трансцендентальної оптики, оскільки вона "вдив-
ляється" в сутність міфологічного висловлювання, від-
шукуючи в ньому причини та начала самого міфу.  

Отже, перейдемо до висвітлення наявних візій та 
опіній щодо міфології Дж. Толкіна. У своїй статті "Міфо-
логічний світогляд як основа фентезійного світобудівниц-
тва" К. Сорокіна та О. Масюк, розглядаючи світоглядно-
текстуальний світ Дж. Толкіна, доходять думки про сут-
ність творів професора у декількох контекстах: (1) вио-
кремлення міфу та міфічного як особливої лакуни для 
пізнання світу реального (така думка дещо відсилає нас 
до логіко-трансцендентального методу осмислення 
міфу) і (2) фентезі та міф як "зцілення, втеча та розра-
да" (Сорокіна, Масюк, 2017, с. 87). Означені міфічно-
фентезійні (фентезійно-міфічні) категорії – зцілення, 
втеча, розрада – отримують своє смислове наванта-
ження: зцілення як оновлення речі, втеча як порятунок 
від повсякденного, розрада як щасливий кінець (або 
евкатастрофа). Смисли цих категорій мають логічний 
зміст з огляду на життєвий шлях Толкіна, де він зцілю-
вав річ, повертаючи їй первісний вигляд, тікав від по-
всякденності (дві світові війни) у свої тексти, а розраду 
отримував в контексті чіткого бінаризму добро/зло, де 
добро завжди перемагало зло, а зло програвало, оскіль-
ки така функційна заданість укладалась у світоглядно-
му інструментарії письменника.  

Наостанок дослідники вважають, що міф, ставши 
матеріалом для фентезі, перейшов у світоглядний кон-
текст суб'єкта культури як осмисленої універсалії  
(Сорокіна, Масюк, 2017, с. 92). Таким чином, світогляд 
являє собою одну з багатьох клітин у логіко-
трансцендентальному осмислені дійсності через 
міф/міфологізм/фентезі. 

Статтю В. О. Марчук "Міфофілософія наративного 
англомовного фентезі" ми підносимо до психоаналітич-
ного та структуралістського щаблів науки міфу, оскільки 
авторка, застосовуючи поняття "міфофілософія", ґрун-
тує свої рефлексії на осмисленні міфу як окремої апро-
бації самим міфом світу (що відсилає нас до неоканти-
ніанства Е. Касирера) (Марчук, 2012, с. 181), а структу-
ралістичне артикулює себе на рівні поступового прони-
кнення в сутність міфу через його моделювання 
Дж. Р. Р. Толкіном (Марчук, 2012, с. 180). Дослідниця 
ґрунтує свою розвідку на визначенні понять, де фантас-
тика являє собою загальну категорію для текстів чудес-
ної якості – міфів, легенд, казок, зокрема фентезі. 
Дж. Толкін як окремий виразник англомовних авторів, 
що зверталися до міфічних наративів, зауважує на мі-
фові та казці в дусі рефлексій М. Еліаде, у контексті 
яких друге виникає з першого, коли мотиви міфу втра-
чають свою смислову або праксеологічну ясність та 
зрозумілість (Марчук, 2012, с. 180; Eliade, 1963, p. 186). 
Поряд із тим Толкін визначає три вже згадані функції-
категорії казки (відновлення речі, втеча та щасливий 
кінець) та стає на бік апології міфу запереченням ви-
сновків класичних англійських етнографів, що ствер-

джували, ніби міф являє собою "хворобу мови". Толкін 
як філолог та лінгвіст зауважує на тому, що якщо міф є 
хворобою мови, то "свідомість є хворобою людини, 
оскільки міф є основою будь-якої мовної системи", що 
він зумовлює предикативні та дескриптивні висловлю-
вання про дійсність (Марчук, 2012, с. 180).  

Розглянемо статтю Н. В. Ситник "Образ Фродо і до-
мінантові архетипи трилогії "Володар Перстенів", у якій 
дослідниця акцентує на категорії "героїчне", яка являє 
собою основну тематичну проблему тексту "Володаря 
Перснів" (Ситник, 2011, с. 310). Принагідно цю статтю 
варто віднести до психоаналітичних розвідок науки мі-
фу, оскільки Ситник розглядає образ Фродо крізь цент-
ральні архетипи культури К. Юнга.  

Центральною тезою дослідження можна вважати 
висловлювання: "шлях Фродо як шлях індивідуації, на 
якому гобіт у супроводі Мудрого Старого зустрічає 
Аніму та власну Тінь, колективну Тінь" (Ситник, 2011, 
с. 311). Тінню тут виступає образ Смеаґорла/Голума, 
Мудрим Старим – чарівник Ґандальф, Аніма розклада-
ється на дві категорії: зі знаком "+" та знаком "-", тобто 
на образи Галадріелі та Шелоби. Н. В. Ситник справед-
ливо зауважує, що Голум як Тінь Фродо стоїть з  
Анімою-Шелобою як неусвідомлюване, а фіал Галадрі-
елі (вода, що "напилася" священного світла зірки Еаре-
дель), стоячи разом із нею, означає власне усвідомлю-
ване гобіта (Ситник, 2011, с. 311). Боротьба між Фродо 
та Голумом (Тінню) позначає діалектику усвідомлюва-
не/неусвідомлюване, однак знищення Тіні (Голума) 
позбавляє Фродо індивідуальності та її процесу – інди-
відуації, оскільки Тінь, як відомо, являє собою невід'єм-
ну частину будь-якої індивідуальності. Дослідниця про-
водить влучну паралель між індивідуальною "смертю" 
Фродо та божеством-що-помирає-та-воскресає (концеп-
ція вічного повторення М. Еліаде), тому що знеіндиві-
дуалення Фродо являє собою засновок до відродження 
світу загалом, тобто гобіт став "кривавою жертвою в 
процесі вегетації Середзем'я" (Ситник, 2011, с. 312). 
Підставами такого висновку є те, що Фродо врятував 
Середзем'я не для себе, а для його мешканців, оскільки 
отримані рани та перенесені страждання разом зі зне-
індивідуаленням буквально розчинили гобіта як річ з 
сутністю, артикулювавши його і як "криваву жертву", і як 
(наша думка) певний симулякр.  

Підсумком статті можна вважати те, що Ситник від-
ходить від класичного осмислення "Володаря Перснів" 
як алегорії лицарського квесту-зі-скарбом-у-кінці, нато-
мість – осмислення цієї історії як антиквесту, тобто 
шляху до знищення скарбу (Ситник, 2011, с. 314).  

Р. Кирмс у статті "Тривимірність світу Толкіна" 
(R. Kyrmse, "The Tridimensionality of Myth in Tolkien") 
визначає універсальні закони створення Всесвіту, "у 
який віриться" (Kyrmse, 2021, p. 1). Це дослідження ми 
підносимо до структуралістського осмислення міфу, 
оскільки воно пропонує універсалізм принципів міфоло-
гічної світобудови.  

Саму вимірність автор розуміє в класичному значе-
ні, тобто вимір як компендіум незалежних точок. За пе-
рший вимір дослідник уважає range, або даль-
ність/діапазон/спектральність, сутність якого полягає 
в наповненості "вторинного світу" самою світськістю, 
тобто ландшафтами, місцевостями, мовами, календа-
рями, народами, звичаями, одягом (Kyrmse, 2021, p. 3). 
Справді, світи Толкіна наповнені цими "зліпками" чистої 
реальності, оскільки його герої мають історію та стано-
влення через означені категорії.  



~ 34 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Другим виміром є depth, або глибина, що надає 
сумі хаотично розташованих у просторі точок (range) 
форму, яка артикулюється через знання цих точок 
(Kyrmse, 2021, p. 3).  

Третім виміром є time, або час, який надає формі 
світу (range та depth) динаміку, рух та цілепокладання зі 
своєї самості (Kyrmse, 2021, p. 4).  

Таким чином ми отримуємо три універсальні катего-
рії світобудівництва Толкіна: range як компендіум неза-
лежних точок, depth як форму точок і time як рух озна-
чених точок.  

Очевидно, що дослідження творчості Дж. Р. Р. Толкіна 
перебуває на високому рівні гуманітарного осмислення 
і в українському контексті, і в західному. З цього вихо-
дить, що сам процес наукових рефлексій над міфом, 
зокрема, некласичним міфом – міфом Дж.Толкіна – по-
значений високою актуалізованістю в науковій спільно-
сті, а отже має отримувати свої подальші гуманітарно-
наукові розробки.  

Методи  
У нашій інтерпретації міфологічного компендіуму 

Дж.Толкіна послуговуватимемось міфо-логічним мето-
дом (міфо-логіка), що ґрунтується на логіці та структурі 
міфу як принципах. Однак маємо зазначити, що в про-
цесі нашої інтерпретації ми відкрили синергетичність 
пар логічного-трансцендентального та структуралістсько-
психологічного підходів, де друге підсилює перше і на-
впаки, даючи потужний результат. До прикладу: якщо 
трансцендентальний підхід акцентує, головно, на окре-
мості міфу в категоріях споглядання, часу, простору, то 
логіка міфу розширює цю акцентуацію до притаманних 
міфові законів та аксіом; якщо структуралістський підхід 
вбачає у міфові знаково-символічні відношення, то пси-
хоаналітичний ці знаки міфу (або архетипи, образи) 
інтерпретує, – структура субстантивує знак-архетип, а 
психоаналітика його розкриває. Також маємо наголоси-
ти, що ми екстраполюємо модель К. Леві-Строса на 
табличку міфемних зв'язків, що подана знизу, розши-
рюючи її інтерпретацією міфем у контексті психоаналі-
тичного підходу.     

Логіка увиразнює в міфові чотири аксіоми та чотири 
закони, які, як ми вже згадували, удокладнюють фун-
даментальність міфу як окремого методу пізнання. Роз-
криємо цей принцип через означення аксіом:  

1. Error fundamentalis (далі: e.f.), або "первинне хиб-
не припущення", що являє собою будь-яку основу будь-
якого чудесного/міфічного/міфологічного висловлюван-
ня – це та канва, на якій розгортається міфічний нара-
тив. Також ця аксіома є протиставленням будь-якій ак-
сіомі "здорового глузду", зокрема "логічним помилкам" 
post hoc ergo propter hoc (наслідок як причина) або 
ignoratio elenchi (підміна тези) (Савельєва, Суходуб, & 
Аляєва, 2020).     

2. In falso veritas (далі: in f.v.), або "в хибі істина". 
Однак це не означає, що саме в хибі як помилці істина і 
полягає, оскільки міф має свої власні критерії помилко-
вості та істинності. Тут артикулюється істинність "наче 
хиби", що вона постає, зокрема, пророцтвом, віщуван-
ням (Савельєва, Суходуб, & Аляєва, 2020).     

3. Fundamentum divisionis non datur (далі: f.d. non 
dat.), або "відсутність фундаментального розрізнення". 
Це особлива відсутність розрізнень між суб'єктом і об'єк-
том, між річчю і не-річчю, між Все і Ніщо. До прикладу: 
відсутність розрізнення між смертним та безсмертним 
(смертний бог, безсмертний смертний), смертю та жит-
тям (де, почасти, сама смерть може бути найживішим 
життям і навпаки) (Савельєва, Суходуб, & Аляєва, 2020).     

4. Reductio ad absurdum abest (далі: r. ad abs.), або 
"зведення до абсурду бути". Ця аксіома констатує ная-
вність у міфі чудесних створінь та дій, однак подібне 
зведення не позначене абсурдністю бурлеску, карика-
тури чи комедії, позаяк міф у сутності своїй не має ні 
першого, ні другого, ні третього (Савельєва, Суходуб, & 
Аляєва, 2020).      

Артикулюємо закони логіки міфу:  
1. Ex nihilo omnia fit, або "з нічого з'являється все". 

Цей закон пояснює творення речі з нічого або певного 
матеріалу, пояснення походження якого немає. Зокрема, 
у різних міфах про походження поширеним мотивом є 
створення світу з думок божества чи з частин тіла перві-
сного створіння (Савельєва, Суходуб, & Аляєва, 2020).     

2. Tertium datur, або "третє дано". Цей закон пропонує 
пояснення абсолютного синтезу антитез, однак не у формі 
літературно-художніх прийомів (будь-який троп), а у формі 
чистої істини (Савельєва, Суходуб, & Аляєва, 2020).     

3. До прикладу візьмемо дві антитези: голод і си-
тість, отже, їхнім синтезом будуть дві взаємозамінні 
категорії: ситна голодність і голодна ситість. 

4. Post hoc ergo propter hoc, або "після цього, отже, 
через це". Цей закон дає пояснення будь-яким пророц-
твам та віщунствам у міфі, що редукуються до "пору-
шеної причинності", тим самим констатуючи не хибність 
"порушеності", а істинність логіки алогічного (Савельє-
ва, Суходуб, & Аляєва, 2020).          

5. Заперечення самоочевидності. Останній закон 
логіки міфу виступає антитезою класичному законові 
"правильного" силогізму, що він стверджує: якщо всі 
засновки для висновку істині та узгоджені, то істинним 
та узгодженим має бути і сам висновок. Заперечення 
самоочевидності ж, навпаки, пропонує: засновки істин-
ного висновку можуть бути і не істинними і не узгодже-
ними, істинність висновку полягає в "абсолютному ба-
жанні" міфотворця створити істинний висновок з неіс-
тинних посилок (Савельєва, Суходуб, & Аляєва, 2020).  

Структура міфу дозволяє дослідникові проникнути в 
"первісні" смисли самої розповіді, "зчистити" з міфічного 
"барельєфа" гальванізації інтерпретаційних "нашару-
вань" іншими суб'єктами, що вони розкривали текст 
"сакрального наративу" через його інтеграцію в різні 
культурні форми: ритуал, переказ, художня інтерпрета-
ція (через музику, танець, живопис, художні тексти, кіно 
тощо). Таке проникнення в сутнісне міфу реалізується 
через визначення міфем як найменших структурних 
одиниць міфу. Означення міфем в окремому міфі від-
бувається пошуком головних та регулярно повторюва-
них в інших варіантах того самого міфу сюжетів. Отри-
мані міфеми констатуються табличкою у чотири стовп-
ці, що перебувають в опозиційних відношеннях (аа/bb); 
кількість чарунок не має значення. За смисловими вза-
єминами міфем визначається категорія міфемо-
смислових горсточок і дається інтерпретація міфу з 
огляду на запропоновані дослідником опозиції міфем 
(Levi-Strauss, 1963, p. 187–193).  

Структуралістський шлях інтерпретації міфу, на наше 
судження, можна застосовувати тоді, коли первісні зна-
чення та смисли окремого міфу не мають чіткої ясності, 
коли вони заангажовані закритою системою значень ок-
ремої епохи, у якій окремий міф отримував своє "життя".  

Результати 
Ми маємо на меті демонструвати міфо-логіку як за-

гальну некласичну стратегію дослідження міфу через її 
застосування до некласичної форми міфопрактик  
Дж. Р. Р. Толкіна.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 35 ~ 

 

 

Як уже зазначалось, перша аксіома логіки міфу – e.f. 
– утілює себе через "немислиму" метаморфозу речі, 
викликану саме абсолютним бажанням того, хто цю 
метаморфозу втілює, і міфічною вона залишається ли-
ше тоді, коли метаморфозу описують, але не поясню-
ють, тому що пояснення знімає питання про "немисли-
ме". Продемонструємо таку метаморфозу в контексті 
"немислимої" здатності Саурона до перевтілення: "У 
старовину був собі мая Саурон, якого синдари Белеріа-
нду звали Ґортауром. На початку становлення Арди 
Мелькор переманив його до себе на службу, й він став 
найвизначнішим і найобізнанішим серед поплічників 
Ворога, а ще й найбільш небезпечним, бо міг прибира-
ти різні подоби, і тривалий час йому, за бажанням, уда-
валося поставати шляхетним і прекрасним, обводячи 
круг пальця всіх, окрім найпильніших" (Толкін, 2021b, 
с. 436). Також до степеня e.f. можна піднести і перевті-
лення чарівника Гендальфа Сірого у Гендальфа Білого: 
"Мене поглинула темрява, я вийшов за межі думок і 
часу та блукав далекими дорогами, про які я не говори-
тиму… Назад мене вирядили оголеним – на короткий 
час, доки я здійсню своє завдання. І оголений я лежав 
на вершині гори […] Вікно зникло; понищені схили за-
валило обгоріле роздроблене каміння. Самотній і загу-
блений, я не мав змоги втекти з того стрімкого рогу сві-
ту […] Я затримався у безвіку тої землі, де дні дарують 
зцілення, а не занепад. І я зцілився, й одягнувся у біле" 
(Толкін, 2020a, с. 157, 158). Наведена цитата зображає 
та пояснює "смерть" Гендальфа Сірого у боротьбі з 
вогняним демоном – балрогом – після якої чарівник 
утратив свою тілесну подобу у якості Сірого, повернув-
шись у світ у якості Білого. Цю трансгресію можна по-
яснити заміщенням Сарумана Білого (чарівника-
зрадника) Гендальфом Сірим, проте сама суть такого 
перевтілення все ж ґрунтується на "немислимому" – e.f. 

Другою аксіомою логіки міфу є in f.v., предметна 
сутність якої зводиться до нібито-обману, нібито-істини 
в пророцтві, що і є найвищою істиною в рамках міфу; 
пророцтво вилаштуване так, що воно має втілитись 
безпосередньо і неважливо, хто виконанню пророцтва 
суперечить – бог чи смертний. У контексті міфопрактик 
Дж. Толкіна ми можемо віднайти in f.v. у пророцтвах 
божества Мандоса, який є богом часу: "Та, за наказом 
Манве, слово взяв Мандос і сказав: "Воістину, Діти Ілу-
ватара прийдуть у цю епоху, та поки що їх немає. До 
того ж судьба Первородних – прийти в час пітьми і спе-
ршу побачити зорі. Ясне світло стане для них згубою"" 
(Толкін, 2021b, с. 84). І прикметно, що через ясне світло 
Валінору – святої землі Безсмертних – точніше від вла-
сної гордині у топосі абсолютного світла – ельфи і 
втрачають свою благість, оскільки використовують 
свою зброю і проти валарів (богів) і один проти одного. 
Означений міфологічний наратив названо Толкіном 
Уходом Нолдорів (Flight of the Noldor), Падінням Нол-
дорів (Fall of the Noldor) або ж Бунтом Феанора 
(Rebellion of Feanor), сутність якого зводиться до бунту 
ельфів-нолдорів у Валінорі проти богів через підмову 
Феанора Мелькором (Толкін, 2021b, с. 112–120). Цій 
найбільшій трагедії всіх ельфів не змогли зарадити ані 
боги, ані самі ельфи, оскільки колесо пророцтва почало 
крутитись і закінчить воно свій оберт тільки тоді, коли 
саме пророцтво буде здійснено. 

Третьою аксіомою логіки міфу є f.d. non dat., сутність 
якої зведено до відсутності фундаментального розріз-
нення між речами, особливо ж на рівні опозицій. Класи-
чним у рамках Толкіновсього міфу виразником цієї аксі-
оми може слугувати образ назґула: "Людей набагато 

легше було вполювати. Ті, хто володів Дев'ятьома Пер-
стнями, віднайшли собі владу, стали королями, вели-
кими воїнами. Здобували вони славу і велике багатст-
во, але все то добро перейшло у лихо. Здавалось, що 
вони безсмертні, але життя ставало їм нестерпним. 
Вони могли, як бажали, бродити незримо, недоступни-
ми для ока створінням піднебесного світу, і бачити не-
бачене для смертних; проте занадто часто бачили вони 
лиш примари, що створив для них Саурон. І один за 
одним, раніше чи пізніше – що залежало від їхньої при-
родної сили і від того, добро чи зло рухало ними від 
самого початку, – ставали вони рабами своїх перстнів і 
впадали у владу Єдиного Перстня Саурона. І стали 
вони навіки незримими, доступними лиш для очей того, 
хто володів Великим Перстнем, і зійшли у світ тіней. 
Назґулами стали вони, Примарами Перстня, найстраш-
нішими слугами Ворога: пітьма йшла за ними, і крик 
їхній був стогоном смерті" (Толкін, 2021b, с. 442). У 
цьому фрагменті вичерпно проілюстровано відсутність 
фундаментального розрізнення між "живим" та "мерт-
вим", де "мертве" володіє предикатами "живого" – голо-
сом та здатністю впливати на предметний світ – чуттє-
ве мертве. Іншими словами – живий мрець. 

Четвертою аксіомою логіки міфу є r. ad abs., що сут-
нісно ми її зводимо до "немислимої" химерності як аб-
солютно мислимої даності та дійсності. Таким неабсур-
дним зведенням до абсурду в Толкіна є образи орків, 
тролів, мумакілів, крилатих потвор, ельфів, Великих 
Орлів та ентів. Об'єктивуємо зазначених чудесних 
створінь як негативних (орки, тролі, мумакіли, крилаті 
потвори) та позитивних (ельфи та енти). Звернемося до 
текстів, що описують орків: "Обличчя він мав темне, очі 
його нагадували вуглинки, а язик був червоний; у руці 
орк тримав чималого списа" (Толкін, 2020b, с. 550); 
тролів: "Висотою у два людських зрости, закуті чи то у 
власну луску, чи то у лати, вони прикривались круглими 
щитами, а в кривих лапах несли тяжкі молоти. Волаю-
чи, як божевільні вовки, без роздумів вони кинулись у 
болото і, кричачи, кинулись у бій" (Толкін, 2020с, 
с. 261); мумакілів: "На свій подив і жах, але також і на 
тривалу втіху, Сем побачив, як здоровенна сіра істота, 
трощачи дерева, чвалом збігла зі схилу. Вона здавала-
ся завбільшки з будинок, ба навіть більшою, ніж буди-
нок, – сіра рухома гора" (Толкін, 2020а, с. 426); крила-
тих потвор: "… темна подоба, схожа на хмару (проте то 
була не хмара, бо рухалась значно швидше) прилинула 
з чорноти на півдні і помчала до Загону, заступаючи 
собою світло. Невдовзі виявилось, що то – крилата іс-
тота, чорніша за прірви ночі" (Толкін, 2020b, с. 654); 
ельфів: "І невдовзі ельфи зійшли доріжкою в долину. 
Рухались вони повільно, тож гобіти могли роздивитись 
відблиски зоряного світла на їхньому волоссі та в очах. 
Ельфи не мали смолоскипів, але, коли вони йшли, ме-
рехтливий посвіт, схожий на сяйво молодого місяця на 
вершечках пагорбів, стелився їм під ноги", або: "Ґлор-
фіндел був рославий і ставний, волосся мав наче вит-
кане зі сяйливого золота, а обличчя його було вродли-
ве, молоде, безстрашне та сповнене радості; проник-
ливі очі сяяли, голос нагадував музику; чоло його було 
мудре, а руки – дужі", або: "Найближче до середини 
столу, навпроти тканих килимів на стіні, під балдахіном 
стояло крісло, а в ньому сиділа вродлива панна, котра 
була наче жіночим втіленням Ельронда […] Ельфійка 
була і юною, і не дуже. Її довгих темних кіс іще не торк-
нула паморозь, білі руки та ясне обличчя були бездо-
ганні та гладенькі, сяйво зір вигравало в її блискучих 
очах, сірих, мов безхмарна ніч. Вона виглядала пишною 



~ 36 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

королевою, проникливість і мудрість світились у її пог-
ляді, як буває у тих, хто засвоїв надбаний за роки життя 
досвід" (Толкін, 2020b, с. 142, 385, 386); ентів: "Великі 
вузловато-покручені долоні лягли на плечі кожного з 
гобітів […] Воно [обличчя] належало рославій людино-
подібній чи навіть тролеподібній істоті заввишки приб-
лизно в два сажні, дуже кремезній, із височенною голо-
вою та майже без шиї. Вона була чи то вдягнута в якусь 
зелено-сіру схожу на кору матерію, чи то такий мала 
покрив – визначити було складно. Хай там як, але руки, 
розташовані на великій відстані від стовбура, вкривали 
не зморшки, а гладенька брунатна шкіра […] ці глибокі 
очі оглядали їх повільно й урочисто: а ще дуже проник-
ливо" (Толкін, 2020a, с. 94). Ми подали образи створінь, 
що їхні якості доведені до абсолютного вираження – 
абсурдності, що остання в міфі являє собою найпред-
метнішу та найреальнішу даність, бездоганну дійсність. 

Перейдемо до увиразнення законів логіки міфу в 
текстах Дж. Толкіна. Першим законом логіки міфу є 
ex nihilo omnia fit, сутність якого зводиться до створення 
речі без урахування попередніх передумов. Продемон-
струємо таке створення на прикладі космогонічного 
міфу із "Сильмарилліону": "І ось одного разу Іллуватар 
скликав усіх айнурів і дав їм могутню музичну тему, від-
кривши їм більше чудесних таїн, ніж коли-небудь до 
цього; і величність цього наспіву так вразила айнурів, 
що вони схилили свої голови перед Іллуватаром, але 
залишились мовчазні. І промовив Іллуватар: ''Я бажаю, 
щоб на той наспів, що я його вам дав, ви загальним 
намаганням створили Велику Пісню. І так, як я запалив 
вас від Вічного Вогню, явіть тепер сили свої у створенні 
пісні – кожен, як мислиться йому і бажається. Я ж бо 
буду слухати вас і радіти великій красі, що ви приведе її 
у світ''. Тоді голоси айнурів, що подібні до арф і лютень, 
флейт і труб, віол і органів, і незчисленних хорів, спле-
лись межи собою і втілили наспів Іллуватара у Великій 
Пісні; чудесно сплетені мелодії піднімались до висот і 
падали у безодню, і виринули з палат Іллуватара в пус-
тоту, і пустоту заполонила музика" (Толкін, 2021b, с. 5-6). 
З процитованого тексту стає очевидним міфічний нара-
тив творення світу без предметного матеріалу та попе-
реднього цілепокладання. У Толкіна відбувається "не-
мислима" метаморфоза думки-і-звука у предметно да-
ний світ; вона не пояснюється, а лише описується, оскі-
льки Ілуватар забажав створення світу; бажання ж не-
пояснюване, а лише виконуване.  

Другим законом логіки міфу є tertium datur, сутність 
якого зводиться до абсолютного вираження синтезу, 
де, умовно, життя+смерть = життєсмерть або присут-
ність+відсутність = присутня відсутність і т.і. Проілюст-
руємо цей закон на принципі дії Персня: "Одного дня, за 
рік перед Вечіркою, я йшов уздовж дороги і побачив 
попереду Більбо. Зненацька вдалині вигулькнули С.-Т., 
й ішли вони в нашому напрямку. Більбо сповільнив хід, 
а тоді – гол-ля! – взяв і зник […] Щойно С.-Т. пройшли 
повз мене, я визирнув на дорогу, і мій погляд вихопив 
Більбо, коли він якраз несподівано з'явився знову. Він 
поклав щось до кишені штанів, і я мигцем зауважив 
блиск золота" (Толкін, 2020b, с. 184-185); або: "Заплю-
щивши очі, він ще якусь хвилю боровся, проте чинити 
опір стало нестерпно, й він повільно витяг ланцюг і на-
дягнув Перстень на середній палець лівої руки. І, хоч 
усе було таким самим похмурим і темним, як і було, 
постаті відразу стали надзвичайно виразними. Там бу-
ло п'ять високих фігур […] На їхніх білих обличчях було 
видно пронизливі та безжальні очі; попід плащами були 
довгі сірі штани, на сивому волоссі – срібні шоломи, а у 

вихудлих руках – сталеві мечі" (Толкін, 2020b, с. 337).  
У пропонованих прикладах ясно прочитується присутня 
відсутність і навпаки, оскільки Перстень, що його но-
сить істота із замалою для Персня волею – не просто 
зникає, але залишається у просторі-часі, але поза своєї 
тілесної частини. Звернемось ще до ельфів, оскільки, 
за Толкіном, вони безсмертні, але, все ж, смертні, якщо 
їх убиває меч або печаль: "''Естель! Естель!'' – крикнула 
вона. Арагорн поцілував її руку, закрив очі і заснув. Ли-
це його сяяло дивовижною красою, він пішов у розквіті 
юності і у світлі благородної мудрої старості, начебто 
король тих часів, коли світ ще був молодим. Арвен же, 
як вийшла з Гробниці, була холодною, як беззоряна 
зимова ніч. Очі її згасли. Вона попрощалась із сином, з 
дочками й з усіма, кого кохала, і, лишивши Мінас-Тіріт, 
пішла до Лорієну – жити в одинокості зі згасаючими 
маллорнами. Ґаладріель давно пішла за море, пішов і 
Келеборн – ліс ельфів затих і зодиноків. Але ось і дні 
Арвен скінчили свій плин; могила її на пагорбі Керін-
Амрот зеленіє густими травами і так буде, поки світ не 
зміниться. Люди наступних поколінь забули королеву 
Арвен, а цвіт еланора і ніфреділа більше не квів на схі-
дних узбережжях Моря" (Толкін, 2020с, с. 554).  

Третім законом логіки міфу є рost hoc ergo propter 
hoc, що сутнісно зведено до порушеної причинності, що 
зумовлює волю бога або ефект чарівного предмета. 
Звернемось до чарів Сарумана: «Саруман підійшов і 
поклав свою продовгувату кисть мені на руку. "Чому ж 
ні, Ґандальфе? – прошепотів. – Чому ні? Владний Пер-
стень? Якщо ми зможемо ним керувати, тоді Влада 
перейде до нас. Ось чому я насправді покликав тебе 
сюди. У мене на службі багато вірних очей, і я вважаю, 
що ти знаєш, де нині ця коштовна річ. Хіба не так? Чому 
б інакше Дев'ятеро розпитували про шир і що за справи 
тримають там тебе?"» (Толкін, 2020b, с. 441–442); або 
ще: "Вікно зачинилося. Прибулі чекали внизу. Раптом 
озвався інший голос, низький і мелодійний, що заворо-
жував своїм звучанням. Ті, хто необачно прислухався 
до нього, рідко могли переповісти слова, які вони чули, 
а що й могли, то дуже дивувались: у тих словах не було 
й дещиці сили. Натомість більшість пригадувала тільки 
те, що з насолодою слухала голос, а все, що він гово-
рив, здавалося мудрим і розважливим, і в них прокида-
лося бажання відразу з усім погодитися, щоб і собі зда-
тися мудрими. Коли ж раптом брався говорити хтось 
інший, то його мова здавалася різкою та немилозвуч-
ною, порівняно зі Сарусановою; а якщо він суперечив 
Сарумановому голосу, то в серцях зачарованих слуха-
чів розпалювалася лють" (Толкін, 2020а, с. 284–285). У 
чому ж сутність пропонованих цитат? – саме в тому, що 
не аргументи Сарумана являють силу переконливості, 
а його голос – його чари, що й порушують причинність, 
оскільки погоджуються з чарівником не тому, що він 
надає аргументацію своєї думки, а тому, що переконує 
магічним способом. 

Четвертим законом є "заперечення самоочевиднос-
ті", що ми його редукуємо до ігнорації істинності перед-
умов висновку або дії та пояснення переходу, трансгре-
сії, дії чарівного предмета. Звернемось до чудесних 
властивостей сильмариллів: "Всі, хто жив в Амані, ди-
вувались творінню Феанора і захоплювались ним.  
І Варда благословила Сильмарилли, так що після ніко-
ли ні смертні, ні нечисті руки, ні лихо не могли, торкну-
вшись них, не обпалитись та не висохнути; а Мандос 
мовив, що доля Арди – суші, моря і повітря – живуть в 
них. Серце Феанора сильно прив'язалось до творіння 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 37 ~ 

 

 

його рук" (Толкін, 2021b, с. 66). Звернемось до дії силь-
мариллів: "У правиці своїй Морґот тримав Сильма-
рилли – навіть закриті у кришталеву скриню, вони по-
чали пекти його долонь. Біль шматував його руку, але 
відкривати її він не бажав [...] руки його були випалені 
до чорноти через доторк до благих алмазів, і чорними 
вони залишись назавжди; і ніколи не лишав його біль 
від опіків і ненависть від болю" (Толкін, 2021b, с. 81, 83). 
Ми бачимо, що не самі по собі сильмарилли завдають 
шкоди чи блага, а що в дію їх приводить сам суб'єкт дії; 
не сам по собі коштовний камінь завдає шкоди всім, а 
лише певним категоріям створінь, що знімає очевид-
ність дії чарівного предмета. 

Отже, ми розглянули та упредметнили логіку міфу в 
текстах Толкіна через "Володаря Перснів" та "Сильма-
риліон". Як видно з проведеної роботи, пропонована 
логіка – її аксіоми та закони – справді наявні в міфоло-
гічному компендіумі письменника та виявляють бездо-
ганний рівень своєї втіленості та дії. Артикульовані фор-
мальні структури демонструють а) міфологічність (на 
рівні форми) та міфічність (у контексті "живості" міфу) 
текстів Толкіна і б) підтвердження самих себе (через, 
власне, дію самих законів). Іншими словами: визначена 
міфо-логіка аргументувала міф текстів та саму себе.  

Звертаючись до структури міфу як принципу міфо-
логіки варто зауважити, що наша інтерпретація зву-
зиться до пошуку міфем у текстах та укладання специ-
фічної, але далеко невичерпної в рамках нашої статті, 
матриці міфу. Матриця та формула отримують своє 
смислове навантаження винятково у разі інтерпретації 
міфу невеликого (формула) або незрозумілого (матри-
ця), такого, смисли котрого майже втрачені чи вкрай 
завуальовані гальванізацією "культурних ґрунтів".  

Визначаючи міфеми міфу "Володар Перснів", звер-
немося до власне роману Дж.Толкіна (Толкін, 2020a, 
2020b, 2020c), кінотрилогії П. Джексона (Джексон, 2001, 
2002, 2003), комп'ютерних ігор "The Lord of the Rings: The 
Battle for Middle-earth" (далі: "LOTR: BfMe") Кріса Корні та 
Вільяма Гордона (Loopy Longplays, 2018) і "LEGO The 
Lord of the Rings: The Video Game" Джона Бертона та 
Джеймса Маклафліна (Full Playthroughs, 2022).  

Працюватимемо ми таким способом: відшукавши 
певну міфему, артикулюємо її в хронологійному поряд-
ку, потому зазначимо її повторюваність у вибраних чо-
тирьох текстах (необхідно мати не менше трьох варіа-
цій у трьох окремих текстах) і, наостанок, аргументуємо 
свій вибір. Така аргументація являє собою необхідність, 
оскільки виокремити всі міфеми "Володаря Перснів" у 
рамках цієї статті просто неможливо, а отже, ми дава-
тимемо аргументацію нашої оптики. Крім цього, скла-
демо невелику за обсягами матрицю міфу.  

Міфема I – Гобіти вирушають у путь разом – наявна 
в усіх варіантах міфу. Важливість цієї міфеми полягає в 
тому, що гобіти, зокрема, Мері, Піпін та Сем відіграють 
одні з найважливіших ролей в подальшій розповіді.   

Міфема II – Саруман зраджує Білу Раду – "чиста" 
міфема, що артикулює себе в усіх варіантах "Володаря 
Персня": роман, кіно та обидві гри. Ми обрали саме цей 
наратив, оскільки, по-перше, він являє собою, якщо так 
можна сказати, "чисту міфему", таку, що спостерігаєть-
ся в усіх варіантах головного міфу Дж. Толкіна, по-
друге, тому, що цей наратив є першим засновком до 
становлення Ґандальфа Білого. 

Міфема III – Король-Чарівник ранить Фродо – абсо-
лютна ("чиста") міфема, що виявляє себе в усіх обра-

них нами текстах. Наш вибір аргументовано тим, що 
саме через отримане поранення артикулюється перший 
засновок до відплиття (смерті) Фродо за Море.  

Міфема IV – Смерть Ґандальфа Сірого – абсолютна 
міфема, що фіксується в усіх текстах. Наш вибір ґрун-
товано на тому, що ця смерть являє собою останній 
(другий) засновок до становлення Ґандальфа Білого. 
Найважливішим тут є становлення чарівника, оскільки 
саме по собі це становлення відіграє роль допомоги 
богів ("що відпочивають", "стомлених богів") смертним, 
оскільки вони втрутились у плин смертного життя Ґан-
дальфа як духа, що його закрито у смертному тілі.  

Міфема V – Піпін дивиться в палантира – спостере-
жена в усіх варіантах, крім гри "LOTR: BfMe". Являє 
собою першу, але не необхідний засновок до зняття 
облоги з Мінас-Тіріта. 

Міфема VI – Голум стає Смеголом, а потім знову 
Голумом – спостережена в усіх варіантах, але в різних 
осмисленнях; наприклад, у грі "LOTR: BfMe" Голум, піс-
ля переслідування гобітів, сам по собі супроводжує їх 
дорогою, без очевидно артикульованого наративу транс-
гресії Голум-Смегол. Наш вибір аргументовано тим, що 
ці дві трансгресії, по-перше, пришвидшують знищення 
Персня і, по-друге, зрештою, актуалізують його (зни-
щення) після другого переходу Смегол-Голум.         

Міфема VII – Спокуса Фарамира – ця міфема відсут-
ня тільки в тексті "LOTR: BfMe". Сутність її зводиться до 
прихистку наданого Фрамиром Фродо та Сему, що яв-
ляє собою необхідний засновок до знищення Персня.    

Міфема VIII – Наче-смерть Фродо – абсолютна мі-
фема, що спостережена в усіх варіаціях. Ця міфема 
обумовлює, по-перше, збереження Персня Семом Гру-
ничем і, по-друге, являє собою обумовлення знищення 
Персня через його (здавалося б) спасіння.    

Міфема IX – Заперечення кохання Еовін – спостере-
жена в усіх варіантах міфу, крім гри "LOTR: BfMe". Являє 
собою третю і необхідний засновок до зняття облоги з 
Мінас-Тіріта (друга як необхідна: посольство Денетора) і 
обумовлення перемоги на Пеленорських Полях.   

Міфема X – Заступа Піпіна – цю міфему артикульо-
вано в усіх текстах, крім, знов-таки, "LOTR: BfMe". Вона 
зумовлює, по-перше, збереження життя Ґандальфа та 
ярлівство Еомера (оскільки якщо б Ґандальф пішов 
боєм на Поля Пеленора, то, звичайно, урятував би від 
смерті ярла Теодена, однак і сам загинув би від руки 
Короля-Чарівника) та, по-друге, як висновок, рекреацію 
королівства Арагорна через коронацію короля.   

Міфема XI – Перемога на Пеленорських Полях – "чи-
ста" міфема, наявна в усіх міфах. Обумовлює, з одного 
боку, знищення Персня (через відтягування сил Саурона 
від Ородруїна і Барад-Дура), з другого ж – королівство (і 
як іменник, і як дієслово) Арагорна Еллесара. 

Міфема XII – Знищення Персня – абсолютна і заве-
ршальна міфема. Немає потреби аргументації нашої 
оптики у виборі цієї міфеми, оскільки цей наратив являє 
собою кінцеву мету всього "антиквесту" Фродо.  

Наводимо матрицю міфу в хронологічній та смисло-
вій узгодженості. Також означаємо головні категорії 
міфемо-смислових горсточок:  



~ 38 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

ЗРАДА ВІРНІСТЬ СМЕРТЬ ЖИТТЯ 
 Гобіти вирушають у путь 

разом 
  

Зрада Сарумана    
  Король-Чарівник ранить Фродо  
  Смерть Ґандальфа  
   Піпін дивиться у палантира 
Смегол-Голум Голум-Смегол   
 Спокуса Фарамира   
  Наче-смерть Фродо  
Заперечення кохання Еовін    
 Заступа Піпіна   
   Перемога на Пеленорських  

Полях 
   Знищення Персня 
 
Маємо артикулювати нашу інтерпретаційну оптику 

щодо найголовніших, за нашими рефлексіями, зв'язків в 
опозиційних "смислових горсточках" зрада-вірність та 
смерть-життя. Отже, головним зв'язком щодо опози-
ції зрада-вірність визначаємо сполуку міфем Смегол-
Голум/Голум-Смегол – спокуса Фарамира, оскільки 
боротьба Голума зі Смеголом і Смегола із Голумом як 
злого з добрим і доброго зі злим ретранслюється боро-
тьбою Фарамира зі своїм бажанням заволодіти Перс-
нем, де бажання володіти Перснем є втіленням сутності 
Голума та його предикатів: злого, зрадливого, зневаж-
ливого, зломленого, не годного ані на життя, ані на 
смерть. Боротьба ж Смегола з Голумом як боротьба 
між вірністю (як найвищим стражданням цього створін-
ня) та зрадою (як найбажанішою втіхою) ретранслюєть-
ся боротьбою Фарамира за своє серце (милосердя) та 
мужність до відмови від влади, однак потуги до влади 
над самим собою. З одного боку, ми можемо провести 
певну паралель та знак "=" між бажаннями, однак лише 
бажаннями, а не сутностями Голума та Фарамира-
Голума і Смегола та Фарамира-Смегола. З іншого ж 
боку, така паралельність акцентує на вразливості будь-
якого суб'єкта щодо потаємних бажань неусвідомлюва-
ного, оскільки Голум сам по собі і є тією персоніфікаці-
єю неусвідомлюваного не лише Фродо, як зазначає 
Ситник (Ситник, 2011, с. 311), а й узагалі будь-якого 
іншого суб'єкта, що стикається з довгочасно бажаним. 

У горизонталі співвідношень смерть–життя, голов-
ною контраверсійною сполукою ми визначаємо зв'язок 
міфем Король-Чарівник ранить Фродо – Наче-смерть 
Фродо – Знищення Персня. Ці сполуки мають співзале-
жний характер, оскільки всі три є засновками не тільки 
до відплиття Фродо за Море, а й засновками його ста-
новлення як Мудреця та втілення його символічної 
смерті. Король-Чарівник, ранивши Фродо своїм отрує-
ним мечем, актуалізує механізм поступового "наче-
вмирання" гобіта, що виявляє себе мареннями, нав'яз-
ливими думками про "не-повернення", "порятунок Се-
редзем'я, але не для Фродо", мудрістю та мукою серця 
гобіта. Шелоба, отруївши Фродо своїм жалом, забирає 
в нього будь-яку надію на повернення та спасіння, при-
зводить до абсолютного примирення зі смертю як звіль-
ненням та спокоєм, вічним та чистим ескапізмом. Зни-
щений Перстень замикає це полотно "довершеної ви-
конаності" завдання, цього антиквесту, цієї розіндивіду-
ації, розчинення в завершеності справи всієї долі. От-
же, Фродо більше нема, що робити в цьому світі; він 
його врятував, однак не йому в ньому жити (тут очевид-
на паралель з ельфами: вони теж символічно помира-
ють для світу, відпливаючи за море). Як бачимо, така 
символічна смерть у формі не-належності до цього світу, 

однак належності до іншого, виражає себе на рівні до-
вершеності та зреалізованості людської просто-долі.  

Дискусія і висновки 
Щойно ми актуалізували та аргументували міфо-

логіку як справді чинний метод інтерпретації міфу будь-
якої просторової та часової категорії на прикладі міфо-
логічного компендіуму Дж. Толкіна. Варто зазначити, 
що міфо-логіка, як і будь-який некласичний гуманітар-
но-науковий метод, не є суто ідеальною та такою, що 
відповість на всі питання, "розчистить" усі "ґрунти" 
осмислень міфу до його сутності; звичайно, будь-яка 
інтерпретація є інтерпретацією – ані гірше, ані краще, 
однак питання полягає в аргументованості висновків. 
Наше дослідження вважаємо аргументованим, однак 
незавершеним, оскільки можна і слід відшуковувати 
нові міфеми "Володаря Перснів", нові сполуки цих мі-
фем, по-іншому їх інтерпретувати та пояснювати. Цим 
демонструється невичерпність смислів і міфу і міфо-
логіки як методу.    

 
Список використаних джерел 
Джексон, П. (2001). Володар перснів: Хранителі персня [Розшире-

на версія]. https://uakino.club/filmy/genre-action/5-volodar-persnv-hranitel-
persnya.html  

Джексон, П. (2002). Володар перснів: Дві вежі [Розширена версія]. 
https://uakino.club/filmy/genre_adventure/12-volodar-persnv-dv-vezh.html  

Джексон, П. (2003). Володар перснів: Повернення короля [Роз-
ширена версія]. https://uakino.club/filmy/genre-action/15-volodar-persnv-
povernennya-korolya.html  

Марчук, О. В. (2012). Міфофілософія наративу англійського фентезі. 
Нова філологія, 54, 179–181.  

Савельєва, М. Ю., Суходуб, Т. Д., & Аляєва, Г. Є. (2020). Ступені 
життя Якова Голосовкера. Центр гуманітарної освіти НАН України. 
Видавничий дім Дмитра Бураго. 

Ситник, Н. В. (2011). Образ Фродо і домінантові архетипи трилогії 
"Володар Перстенів". Наукові праці Кам'янець-Подільського національ-
ного університету імені Івана Огієнка. Філологічні науки, 27, 310–314.  

Соколова, Н. (2002). Толкієн Дж. Р. Р. У Н. Михальська, & 
Б. Щавурський (Ред.). Енциклопедія-довідник. Т. 2. (с. 614–617). Навча-
льна Книга.  

Сорокіна, К., & Масюк, О. (2017). Міфологічний світогляд як основа 
фентезійного світобудівництва. Нова парадигма, 133, 82–94. 

Стоян, С. П. (2004). Процес "реміфологізації" в сучасній культурі. 
https://er.nau.edu.ua/handle/NAU/20053     

Толкін, Дж. Р. Р. (2009). Сказання з Небезпечного Королівства. 
(К. Оніщук, О. О'Лір, Пер.). Астробілярія.  

Толкін, Дж. Р. Р. (2020a). Володар Перснів. Частина друга: Дві вежі. 
(К. Оніщук, Пер.). 3-тє вид. Астробілярія.  

Толкін, Дж. Р. Р. (2020b). Володар Перснів. Частина перша: Брат-
ство Персня. (К. Оніщук, Пер.). 3-тє вид. Астробілярія.  

Толкін, Дж. Р. Р. (2020c). Володар Перснів. Частина третя: Повер-
нення короля. (К. Оніщук, Пер.). 3-тє вид. Астробілярія.  

Толкін, Дж. Р. Р. (2020d). Гобіт, або Туди і Звідти. (О. О'Лір, Пер.). 
6-те вид. Астробілярія.  

Толкін, Дж. Р. Р. (2021a). Загибель Ґондоліна. К. Толкін (Ред.). 
(О. О'Лір, Пер.). Астробілярія.     

Толкін, Дж.Р.Р. (2021b). Сильмариліон. (К. Оніщук, Пер.). 4-те вид. 
Львів, Астробілярія.  

Юнг, К. Г. (1996). Душа і міф: шість архетипів. Державна бібліоте-
ка України для юнацтва. 

Юнг, К. Г. (2022). Психологія несвідомого. Центр учбової літератури. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 39 ~ 

 

 

Юнг, К. Г. (2023). Проблеми душі нашого часу. Видавничий дім 
"СВАРОГ". 

Carpenter, H. (1977). J. R. R. Tolkien: a Biography. https://khoreketab.com/ 
wp-content/uploads/2021/12/J.-R.-R.-Tolkien-A-Biography-2000.pdf  

Eliade, M. (1963). Aspects du mythe. Gallimard. 
Full Playthroughs (2022). LEGO Lord of the Rings | Gameplay 

Walkthrough – FULL GAME | PC 4K 60fps | No Commentary. 
https://www.youtube.com/watch?v=FKkTB_RyRn0   

Hübner, K. (2013). Die Wahrheit des Mythos. Studienausgabe. 
Kyrmse, R. (2021). The Tridimensionality of Myth in Tolkien. Academia 

letters, 1–5. 
Levi-Strauss, C. (1963). Structural Anthropology. BASIC BOOKS.  
Loopy Longplays (2018). The Lord of the Rings: The Battle for Middle-

Earth 1 – Good Campaign (No Commentary) (PC). https://www.youtube.com/ 
watch?v=pAaU6az_NOw   

The poetic edda (2001). Translated by Henry Adams Bellows. 
https://sacred-texts.com/neu/poe/poe.pdf  
 

References 
Carpenter, H. (1977). J. R. R. Tolkien: A Biography. https://khoreketab.com/ 

wp-content/uploads/2021/12/J.-R.-R.-Tolkien-A-Biography-2000.pdf  
Jackson, P. (2001). The Lord of the Rings: The Fellowship of the Ring 

[Extended Version] [in Ukrainian]. https://uakino.club/filmy/genre-action/5-
volodar-persnv-hranitel-persnya.html  

Jackson, P. (2002). The Lord of the Rings: The Two Towers [Extended 
Version] [in Ukrainian]. https://uakino.club/filmy/genre_adventure/12-
volodar-persnv-dv-vezh.html  

Jackson, P. (2003). The Lord of the Rings: The Return of the King 
[Extended Version] [in Ukrainian]. https://uakino.club/filmy/genre-action/15-
volodar-persnv-povernennya-korolya.html  

Marchuk, O. V. (2012). Mytho-philosophy of English Fantasy Narrative. 
Nova Filolohiya, 54, 179–181 [in Ukrainian]. 

Savelieva, M. Y., Sukhodub, T. D., & Alyaeva, G. E. (2020). The Stages 
of Life of Yakov Golosovker. Center for Humanities Education of the 
National Academy of Sciences of Ukraine. Dmitry Burago Publishing House 
[in Ukrainian].  

Sytnik, N.V. (2011). The Image of Frodo and Dominant Archetypes in 
the Trilogy "The Lord of the Rings." Scientific Works of Ivan Ogienko 
Kamianets-Podilskyi National University. Philological Sciences, 27, 310–314 
[in Ukrainian]. 

Sokolova, N. (2002). Tolkien J. R. R. Encyclopedia-Handbook. Eds.  
N. Mykhalska, B. Shchavurskyi. Navchalna Knyha, Vol. 2. (p. 614–617)  
[in Ukrainian]. 

Sorokina, K., & Masiuk, O. (2017). Mythological Worldview as the Basis 
of Fantasy World-Building. Nova Paradigma, 133, 82–94 [in Ukrainian]. 

Stoyan, S. P. (2004). The Process of "Remythologization" in Modern 
Culture [in Ukrainian]. https://er.nau.edu.ua/handle/NAU/20053  

Tolkien, J. R. R. (2009). Tales from the Perilous Realm. Translated by 
K. Onishchuk, O. O'Lear. Astrobyliaria [in Ukrainian]. 

Tolkien, J. R. R. (2020a). The Lord of the Rings. Part Two: The Two 
Towers. Translated by K. Onishchuk. 3rd ed. Astrobyliaria [in Ukrainian]. 

Tolkien, J. R. R. (2020b). The Lord of the Rings. Part One: The 
Fellowship of the Ring. Translated by K. Onishchuk. 3rd ed. Astrobyliaria  
[in Ukrainian]. 

Tolkien, J. R. R. (2020c). The Lord of the Rings. Part Three: The 
Return of the King. Translated by K. Onishchuk. 3rd ed. Astrobyliaria  
[in Ukrainian]. 

Tolkien, J. R. R. (2020d). The Hobbit, or There and Back Again. 
Translated by O. O'Lear. 6th ed. Astrobyliaria [in Ukrainian]. 

Tolkien, J. R. R. (2021a). The Fall of Gondolin / Ed. by K. Tolkien. 
Translated Eliade, M. (1963). Aspects du Myth. Gallimard.  

Tolkien, J. R. R. (2021b). The Silmarillion. Translated by K. Onishchuk. 
4th ed. Astrobyliaria [in Ukrainian]. 

Jung, K. G. (1996). Soul and myth: six archetypes. State Library of 
Ukraine for Youth [in Ukrainian]. 

Jung, K. G. (2022). Psychology of the unconscious. Center for 
Educational Literature [in Ukrainian]. 

Jung, K. G. (2023). Problems of the soul of our time. Publishing House 
"SVAROG" [in Ukrainian]. 

Carpenter, H. (1977). J. R. R. Tolkien: a Biography. https://khoreketab.com/ 
wp-content/uploads/2021/12/J.-R.-R.-Tolkien-A-Biography-2000.pdf  

Carpenter, H. (1977). J. R. R. Tolkien: a Biography. https://khoreketab.com/ 
wp-content/uploads/2021/12/J.-R.-R.-Tolkien-A-Biography-2000.pdf  

Eliade, M. (1963). Aspects du mythe. Gallimard. 
Full Playthroughs (2022). LEGO Lord of the Rings | Gameplay 

Walkthrough – FULL GAME | PC 4K 60fps | No Commentary. 
https://www.youtube.com/watch?v=FKkTB_RyRn0   

Hübner, K. (2013). Die Wahrheit des Mythos. Studienausgabe. 
Kyrmse, R. (2021). The Tridimensionality of Myth in Tolkien. Academia 

letters, 1–5. 
Levi-Strauss, C. (1963). Structural Anthropology. BASIC BOOKS.  
Loopy Longplays (2018). The Lord of the Rings: The Battle for Middle-

Earth 1 – Good Campaign (No Commentary) (PC). https://www.youtube.com/ 
watch?v=pAaU6az_NOw   

The poetic edda (2001). Translated by Henry Adams Bellows. 
https://sacred-texts.com/neu/poe/poe.pdfFull Playthroughs (2022). LEGO 
Lord of the Rings | Gameplay Walkthrough – FULL GAME | PC 4K 60fps | 
No Commentary. https://www.youtube.com/watch?v=FKkTB_RyRn0  

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  1 6 . 0 3 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  25 . 03 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 5 . 0 3 . 2 4  
 
Danylo OLEKSIN, Student    
ORCID ID: 0009-0000-8162-4234  
e-mail: mozzartino56@ukr.net 
Ukrainian National Tchaikovsky Academy of Music, Kyiv, Ukraine 
 

J.R.R. TOLKIEN'S NON-CLASSICAL MYTH PRACTICES: MYTHO-LOGICAL ANALYSIS 
 

B a c k g r o u n d . The relevance of our research is indicated by the high level of involvement of John Ronald Reuel Tolkien's creative 
compendium in shaping and constructing modern culture. 

Over the past twenty-three years of the 21st century, a significant number of projects have articulated and realized their own interpretations of 
J. Tolkien's mythology.  

It is enough to mention Peter Jackson's film trilogies, "The Lord of the Rings" (2001-2003) and "The Hobbit" (2012-2014), a series of video 
games in various genres by Chris Cornell, William Gordon, and Jill Eckhart, such as "The Lord of The Rings: The Battle for Middle-earth" (2004, 
2006), Eric Gewirtz's "The Lord of the Rings: Conquest" (2009), John Fleming, Lucas Riting, and Ruf Tomandi's "The Lord of the Rings: War in the 
North" (2011), among others.  

M e t h o d .  Our research's method is based on the mytho-logic method, which involves interpreting myth in the context of its logic and 
structure (in the interpretation of "The Lord of the Rings" and "The Silmarillion"). 

R e s u l t s .  An interpretation of "The Lord of the Rings" and "The Silmarillion" in harmony with the logic of myth through its axioms and laws 
has been carried out, demonstrating the mythic nature of these texts through their full compliance with the axioms and laws of myth logic.  

The interpretation of "The Lord of the Rings" through structural analysis of selected narrative variants has been articulated. Twelve main 
mythemes have been identified and their significance for the mythic narrative has been argued. The images of Gollum, Sméagol, Faramir, and Frodo 
have been interpreted through a mythic matrix, where the first represents the unconscious Shadow of any subject, the second is a subject 
attempting to contend with it, the third is a subject that conquers it, and the fourth is a sum of the Hero's image, one who has no "simple life" in a 
"simple world." 

C o n c l u s i o n s .  We consider our mytho-logic to be a valid method for interpreting myths of any spatial and temporal category. It is worth 
noting that mytho-logic, like any non-classical humanities method, is not purely ideal and does not have all the answers. Any interpretation is an 
interpretation, neither worse nor better, but the question here lies in the substantiation of conclusions. 

We deem our research to be substantiated, although unfinished, as new mythemes of "The Lord of the Rings" can and should be explored, new 
combinations of these mythemes interpreted differently, and explanations offered. This demonstrates the inexhaustibility of meanings in myth, non-
classical approaches, and mytho-logic as a method. 

 

K e y w o r d s : myth, myth science, myth logic, myth structure, mytho-logic, structuralism, J.R.R. Tolkien, contemporary art. 
 
Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  

інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 
The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 



~ 40 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 316.74:323.17 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).06 
 

Ірина КРАВЕЦЬ, асп. 
ORCID ID: 0000-0003-2288-7266 
email: irakrav2018@gmail.com 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 
 

АКТУАЛЬНІ ПІДХОДИ ДО ВИЗНАЧЕННЯ ПОНЯТТЯ "КУЛЬТУРНИЙ ГЕНОЦИД" 
 

В с т у п .  В умовах зростання злочинів культурного геноциду й відсутності легітимної міжнародної політики що-
до запобігання йому та покарання за нього актуалізується проблема його дослідження, а також переосмислення по-
няття "геноцид" загалом. Метою дослідження є аналіз актуальних підходів до визначення поняття "культурний ге-
ноцид" на основі первинної соціокультурної концепції "геноциду".  

М е т о д и . У роботі використано теоретичні методи дослідження, такі як аналіз, синтез, порівняння, узагальнен-
ня, а також структурно-логічний і контекстуальний методи.   

Р е з у л ь т а т и . Проаналізовано основні причини звернення уваги світової спільноти на вивчення феномену  
"культурний геноцид". Розглянуто вектори сучасного дослідження практик культурного геноциду. З'ясовано, що в 
основі новітніх напрацювань щодо геноцидних практик лежить теорія Рафаеля Лемкіна. Досліджено особливості 
розвитку концепції геноциду Рафаеля Лемкіна, починаючи з пропозиції термінів "акт варварства" та "акт вандалізму" 
до впровадження нового поняття "геноцид". Розглянуто характерні риси геноциду як спрямованої на знищення наці-
ональної групи кампанії, а також ключові його фази: руйнування національного патерну пригнобленої групи та нав'я-
зування національного патерну гнобителя. Визначено техніки геноциду за теорією Рафаеля Лемкіна, серед яких особли-
ву увагу звернено саме на культурну як первинний вияв культурного геноциду. Проаналізовано наявні новітні підходи 
до розширення змісту поняття "геноцид" з урахуванням сучасних практик культурного геноциду (біологічна, фізична 
й культурна компоненти) та введення нового юридичного терміна "культурний геноцид".  

В и с н о в к и . Отже, дефініція "геноциду", прописана в міжнародних нормативно-правових документах, зокрема в 
Конвенції про запобігання злочину геноциду й покарання за нього, не відтворює всіх складників і виявів геноциду, про-
писаних у його первинній соціокультурній концепції Рафаеля Лемкіна. Така невідповідність створює нові культурні й 
правові колізії в межах міжнародного простору, унаслідок чого виникає потреба пошуку актуальних варіантів розу-
міння й тлумачення понять "геноцид" і "культурний геноцид" зокрема.  

 
К л ю ч о в і  с л о в а : геноцид, міжнародний злочин, культурний патерн, національна ідентичність, етнос, нація, 

культурна політика. 
 
Вступ 
Сучасному полю культурологічних досліджень влас-

тива актуалізація вивчення поняття "культурний гено-
цид". Така зацікавленість цією тематикою пов'язана з 
низкою причин. Передусім з негативною динамікою 
зростання самих практик геноциду в міжнародній спіль-
ноті. За останні декілька десятиліть випадки системати-
чного поглинання чи знищення культурного спадку й 
культурної ідентичності національних та/або етнічних 
груп траплялися щонайменше в п'яти державах (Руан-
да, Камбоджа, Боснія та Герцеговина, Ізраїль і Палес-
тина тощо). Зрештою, вони тривають і сьогодні, адже 
під час повномасштабного вторгнення на територію 
України російська країна-агресорка щоденно здійснює 
акти культурного геноциду, серед яких вивезення, зни-
щення національного надбання, примусове зросійщен-
ня населення окупованих територій, винищення україн-
ської інтелігенції тощо. 

Додатковим чинником до зростання практик культу-
рного геноциду є відсутність чіткої міжнародної політики 
щодо запобігання злочину культурного геноциду й по-
карання за нього, а також визнаного на інтернаціональ-
ному рівні юридичного терміна "культурний геноцид". 
Адже попри те, що автор і фундатор теорії геноциду, 
польський правник єврейського походження Рафаель 
Лемкін у своєму тлумаченні "злочину знищення націо-
нальної групи" закладав як фізичну, так і культурну лік-
відацію членів національної, етнічної, релігійної чи ра-
сової групи, до Конвенції про запобігання злочину гено-
циду й покарання за нього ввійшло вузьке визначення 
геноциду, що передбачає лише фізичне та/або біологіч-
не знищення групи осіб (Convention…, 1948; Lemkin, 
1944). У цьому контексті відповідно виникає проблема 
відсутності механізмів притягнення до відповідальності 
на міжнародному рівні за злочин культурного геноциду. 

Особливо гостро це питання нині постає для українсь-
кого суспільства, оскільки Україна як держава не має 
змоги вимагати покарання за знищення культурної спа-
дщини країною-агресоркою, апелюючи до наявних інте-
рнаціональних нормативно-правових актів.  

Зрештою, спираючись на вищеописані передумови, 
можемо зробити висновок, що нині поняття "геноцид" 
загалом потребує контекстуалізації, тобто переосмис-
лення відповідно до актуальних соціокультурних умов. 
Ще в 1944 році, пропонуючи світовій спільноті термін 
"геноцид", Рафаель Лемкін зазначав, що "нові концепції 
знищення націй вимагають нових термінів" (Lemkin, 
1944). Відтак це стосується й сьогодення, адже сучасні 
практики геноциду, так само як і практики геноциду у 
ХХ столітті, не обмежуються винятково фізичним чи 
біологічним знищенням окремих груп. Тож дослідження 
й уживання нового терміна "культурний геноцид" на 
основі первинних концептуальних ідей Рафаеля Лемкі-
на набирає нових обертів. 

Огляд літератури. Феномен "культурного геноци-
ду" неодноразово ставав предметом наукових студій 
низки українських і зарубіжних фахівців різних сфер 
інтересів. Так, наприклад, дослідниця В. Бакальчук роз-
глядала культурний геноцид, виходячи зі злочинів Ро-
сійської Федерації на території України до та після по-
чатку повномасштабної війни (Бакальчук, 2022). Зокре-
ма, авторка зверталася до теорії Рафаеля Лемкіна з 
метою аргументації російських злочинів як актів культу-
рного геноциду. Американська науковиця А. Тімессен 
досліджувала культурний геноцид як потенційний юри-
дичний термін у міжнародному праві (Tiemessen, 2023). 
Вона зауважувала, що дискусії щодо співвідношення 
термінів "геноцид" і "культурний геноцид" у правовому 
полі не припиняються, оскільки сучасні правники схильні 
геноцид визначати саме з позицій нормативно-правових 

© Кравець Ірина, 2024



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 41 ~ 

 

 

актів, тобто Конвенції про запобігання злочину геноциду 
і покарання за нього, яка, зі свого боку, тлумачить "ге-
ноцид" саме як фізичне знищення (Convention…, 1948). 
Відтак знищення культурної спадщини чи то національ-
них культурних патернів є лише одним з інструментів 
руйнації спільноти за національною чи етнічною ознакою. 
Дослідниці Л. Білски та Р. Клагсбран аналізували "пове-
рнення" культурного геноциду в сучасний соціокультур-
ний простір (Bilsky, & Klagsbrun, 2018). Авторки переко-
нані, що за семантичним наповненням поняття геноцид у 
концепції Рафаеля Лемкіна є культурним. Тож далі у 
своїх напрацюваннях, спираючись на погляди польсько-
го юриста, вони зверталися до практик протидії культур-
ному геноциду, передусім культурній реституції. Зреш-
тою теоретичною основою для вивчення культурного 
геноциду вважають праці Рафаеля Лемкіна, тому в статті 
їх розглянемо ґрунтовніше.  

Метою статті є аналітичний огляд актуальних 
підходів до визначення поняття "культурний геноцид" 
на основі первинної соціокультурної концепції "геноциду". 

Методи 
Обрана тема дослідження потребувала використан-

ня низки загальнонаукових і спеціальних теоретичних 
методів здобуття інформації, а також дотримання від-
повідних принципів наукових підходів. Зокрема методи 
аналізу й синтезу використані під час опрацювання но-
рмативно-правових актів і сформованої джерельної 
бази роботи для визначення змісту поняття "геноцид". 
Метод порівняння допоміг зіставляти погляди зарубіж-
них авторів на актуальне смислове наповнення терміна 
"геноцид", передусім через його розширення або ж 
упровадження в обіг терміна "культурний геноцид". 
Контекстуальний метод отримання інформації сприяв 
аналізу формування теорії геноциду Рафаеля Лемкіна у 
зв'язку з тогочасними соціокультурними передумовами. 
Структурно-логічний метод дослідження допоміг проана-
лізувати зародження ідеї нового злочину знищення націо-
нальної групи в Рафаеля Лемкіна та з'ясувати підстави 
для її трансформації й зміни сенсів у сучасному тлума-
ченні геноциду. Дослідження побудоване відповідно до 
соціокультурного та компаративного підходів.  

Результати 
Поняття "геноцид" і соціокультурний підхід 

Рафаеля Лемкіна до його тлумачення 
В основі сучасних досліджень геноциду й культурно-

го геноциду зокрема лежить теорія автора й фундатора 
цього поняття Рафаеля Лемкіна. Тож, перш ніж перехо-
дити до огляду нових концепцій, доцільно проаналізу-
вати ключові засади теорії геноциду польського науко-
вця і юриста з акцентом на культурологічній природі 
походження самого феномену.  

Варто розпочати з того, що формування концепції 
геноциду Рафаеля Лемкіна відбувалося поетапно. Упе-
рше привернути увагу світової спільноти до нового зло-
чину міжнародного масштабу – "винищення людських 
спільнот" –польському науковцю вдалося у 1933 році, 
коли він подав доповідь на 5-ту Міжнародну конферен-
цію з уніфікації кримінального права в Мадриді (Lemkin, 
1933). У своїх матеріалах Рафаель Лемкін порушував 
питання розширення списку злочинів проти права націй, 
оскільки, на той час, "поряд із піратством, підробкою 
монет, банкнот і цінних паперів, торгівлею рабами, жін-
ками або дітьми, торгівлею наркотиками, трафіком не-
цензурних видань і умисним використанням будь-якого 
інструменту, здатного створити суспільну небезпеку 
(тероризм)", у міжнародному соціокультурному просторі 
активізувалися практики нового, особливо небезпечно-

го "безіменного" злочину (Lemkin, 1933). У цьому кон-
тексті йдеться про "акти ліквідації, спрямовані проти 
національних, етнічних, релігійних чи соціальних груп". 
Тоді, у 1933 році, Рафаель Лемкін запропонував їх кла-
сифікувати як "акти варварства" та "акти вандалізму". 
Такий поділ зумовлений відмінністю методів знищення 
окремих груп за етнічною, національною чи то расовою 
ознакою. Зокрема акти варварства передбачали запо-
діяння окремим членам чи всій спільноті загалом фізи-
чної та/або біологічної шкоди, тоді як акти вандалізму 
були орієнтовані на знищення спільноти шляхом руй-
нації її культурного надбання й результатів мистецьких 
практик. Так чи так, мета цих двох різних актів була 
однаковою – знищення конкретної групи. Цей факт за-
слуговує на окрему увагу, оскільки логіку тлумачення 
злочину "винищення людських спільнот" як актів запо-
діяння фізичної та культурної шкоди Рафаель Лемкін 
продовжив у 1944 році, коли вперше представив термін 
"геноцид" (Lemkin, 1944).  

Звернувшись до етимології  слова "геноцид", можемо 
простежити зв'язки з такими категоріями, як tyrannicide 
(тирановбивство), homicide (вбивство) та infanticide (діто-
вбивство), адже Рафаель Лемкін використовував ці кате-
горії за зразок. Самий же термін "геноцид" дослівно пе-
рекладається як "убивство роду або племені" і поєднує в 
собі давньогрецьке слово "genos" (рід, плем'я) та латин-
ське слово "cide" (вбивство) (Lemkin, 1944). Зрештою 
створення нового слова "геноцид" для позначення старої 
практики в логіці її сучасного розвитку потребує належ-
ного обґрунтування. Тож Рафаель Лемкін у своїй праці 
"Правління держав Осі в окупованій Європі", напрацю-
вання в якій є фактично продовженням його доповіді на 
мадридській конференції, зосередився на описі нової 
концепції й аргументації введення терміна в міжнарод-
ний юридичний обіг (Lemkin, 1944).  

Насамперед варто зауважити, що польський дослі-
дник визначав практики геноциду як "пропрацьований 
план дій, орієнтованих на знищення базових умов жит-
тя національних груп" (Lemkin, 1946). Такі кампанії пе-
реважно були розраховані на тривалі часові дистанції, 
крім тих випадків, коли йдеться про масові вбивства 
цілої спільноти. Геноцид як феномен завжди спрямова-
ний на знищення певної суспільної групи як цілісності. 
Відтак будь-які дії щодо окремих членів цієї групи спря-
мовані проти них через належність до цієї спільноти і 
аж ніяк не стосуються їхніх індивідуальних чи особисті-
сних якостей. За словами Рафаеля Лемкіна, геноцид як 
сукупність певних протиправних актів має свої фази, 
зокрема "знищення національного патерну пригнобле-
ної групи" та "насадження національного патерну гно-
бителя" (Lemkin, 1944). Нав'язування іншого культурно-
го зразка стосується лише тієї частини пригнобленого 
населення, якій гнобитель дав право залишитися, або ж 
тієї окупованої й колонізованої гнобителем території, 
яка раніше належала пригнобленій групі.   

Важливим внеском Рафаеля Лемкіна в розвиток те-
орії геноциду стала його класифікація інструментів 
здійснення геноциду. Науковець виокремив політичні, 
економічні, соціальні, фізичні, біологічні, культурні, релі-
гійні та моральні техніки (Lemkin, 1944). Цей перелік є 
аргументованим свідченням того, що первинна ідея 
тлумачення злочину геноциду не обмежувалася лише 
фізичним та/або біологічним знищенням, як це розумі-
ють сьогодні. Так, наприклад, аналізуючи окупаційні 
практики нацистської Німеччини під час Другої світової 
війни, до політичних методів геноциду польський дослі-
дник єврейського походження відносив знищення уста-



~ 42 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

лених адміністративних інститутів і насадження німець-
ких зразків, зміну імен і прізвищ представників пригноб-
леної групи відповідно до німецьких стандартів, позбав-
лення майнових прав членів пригнобленої групи і пере-
дача їх німецькому населенню, привілеювання насе-
лення німецького походження тощо. Соціальною техні-
кою геноциду Р. Лемкін вважав руйнування усталених 
способів регуляції суспільних відносин пригнобленої 
групи і насадження німецьких патернів (наприклад, ні-
мецьке право). Економічні інструменти геноциду перед-
бачали руйнацію фінансового забезпечення пригноб-
леної групи та чітку регламентацію сфер діяльності. 
Зрештою біологічні та фізичні техніки геноциду – ті ас-
пекти, що на сьогодні ввійшли до Конвенції про запобі-
гання злочину геноциду і покарання за нього 
(Convention…, 1948). У цьому контексті йдеться безпо-
середньо про масове знищення членів групи, створення 
умов, непридатних для належної життєдіяльності, полі-
тику депопуляції, харчову дискримінацію тощо. Водно-
час, продовжуючи свої міркування 1933 року й спираю-
чись на запропонований тоді термін "акт вандалізму", 
Рафаель Лемкін назвав ще три невід'ємні інструмента-
льні складники геноциду – культурний, моральний і ре-
лігійний. Саме ці три складники сьогодні розглядають у 
межах досліджень як "культурний геноцид". Вивезення і 
руйнація пам'яток культури, заборона на використання 
мови пригнобленої національної групи в усному, друко-
ваному та будь-якому іншому форматі, знищення пред-
ставників інтелігенції і заборона для членів пригнобленої 
групи здобуття будь-яких інших спеціальностей, крім 
робітничих, жорстка регламентація культурної і творчої 
діяльності, знищення представників духовенства, пропа-
ганда вживання алкоголю, участі в азартних іграх тощо – 
це все дії, спрямовані на знищення культурної ідентич-
ності й національної самосвідомості, підрив ментального 
здоров'я і зниження рівня опору представників пригноб-
леної національної, етнічної, соціальної чи расової групи. 
Ці акти, як і акти заподіяння фізичної шкоди членам при-
гнобленої групи, належать до практик геноциду. І на 
цьому Рафаель Лемкін не просто наголошував у своїх 
дослідженнях, а й прописував це в пропозиціях до Кон-
венції про запобігання злочину геноциду і покарання за 
нього, автором якої він є (Lemkin, 1945).  

Однак у цьому контексті важливо додати, що напи-
сання й подальша ратифікація самої Конвенції відбува-
лися в період Холодної війни між Радянським Союзом і 
США, коли міжнародні відносини на політичній арені 
були достатньо напруженими (Weiss-Wendt, 2019). Тож 
Рафаель Лемкін, прагнучи понад усе винести термін 
"геноцид" на інтернаціональний рівень, під час роботи 
над документом Конвенції йшов на компроміси з дер-
жавами-членами Організації Об'єднаних Націй (ООН). 
Так, наприклад, представників СРСР, Великої Британії 
та країн Латинської Америки в первинному варіанті 
нормативно-правового акта бентежила наявність "полі-
тичних груп". Відповідно до цього пункту, Конвенція 
передбачала б захист не лише національних, расових, 
етнічних чи релігійних груп, а й політичних (Weiss-
Wendt, 2019). Проте згодом цей пункт був прибраний із 
чернетки Конвенції Рафаелем Лемкіним для уникнення 
можливих конфліктів із Радянським Союзом під час 
прийняття міжнародного нормативно-правового акта. 
Таких узгоджень і редагувань було чимало, тому до 
Конвенції про запобігання злочину геноциду й покаран-
ня за нього ввійшло вже редуковане визначення понят-
тя "геноцид" – "дії, вчинені з наміром знищити, цілком 
чи частково, яку-небудь національну, етнічну, расову чи 

релігійну групу як таку: убивство членів такої групи; за-
подіяння серйозних тілесних ушкоджень чи розумового 
розладу членам такої групи; навмисне створення для 
якої-небудь групи таких життєвих умов, що розраховані 
на повне чи часткове фізичне знищення її; заходи, роз-
раховані на запобігання дітонародженню в середовищі 
такої групи; насильницька передача дітей з однієї люд-
ської групи в іншу" (Convention…, 1948).  

Так чи так, дефініція терміна "геноцид", закладена в 
Конвенції, не цілком відповідає тим ключовим нарати-
вам, що лягли в основу формування всієї концепції цього 
злочину. Теорія Рафаеля Лемкіна містила досконалу 
аргументацію й тому, що поряд із пошуками нового 
слова для позначення злочину знищення національної 
групи, він аналізував уже наявні терміни й концепції. 
Наприклад, на початку 1940-х років в науковому полі 
активно використовували термін "денаціоналізація". 
Здебільшого його пов'язують зі знищенням національ-
ного зразка певної спільноти або ж групи. У цьому кон-
тексті можемо простежити аналогію з першою фазою 
"геноциду", яку визначив Рафаель Лемкін (Lemkin, 
1944). Однак дослідник відзначив, що денаціоналізація 
не передбачає фізичного знищення і не завжди означає 
обов'язкове насадження іншого національного зразка. 
Поряд із цим терміном, Рафаель Лемкін аналізував ще 
дві категорії – "тероризм" і родові поняття, на кшталт 
"германізація", "мадяризація" тощо. Ще в 1933 році 
польський дослідник зазначав, що термін тероризм не 
підходить для позначення злочину винищення націона-
льних груп, оскільки він усе ж охоплює величезне різ-
номаніття злочинів із різними цільовими орієнтирами 
(Lemkin, 1933). Щодо родових понять "германізація" та 
"мадяризація", то вони справді містять у собі дві фази, 
властиві геноциду, – знищення і насадження націона-
льного патерну. Однак такі типи політики не передба-
чають фізичного чи біологічного знищення, вони пере-
дусім орієнтовані на такі сфери життєдіяльності, як ку-
льтурна, економічна і соціальна. Зрештою поняттям, 
подібним до "германізації" та "мадяризації", не власти-
ва наявність спільних компонент загальної категорії. 
Виходячи з цього, можемо підсумувати, що геноцид 
визначається як сукупність дій з метою фізичного й ку-
льтурного знищення окремої національної групи. Тож ті 
тлумачення, що закладені в Конвенції, лише частково 
розкривають вияви злочину геноциду. На цій же основі 
в сучасному правовому й соціокультурному контекстах 
виникають ситуації з підміною понять, коли злочини 
геноциду не називають геноцидом і навпаки, адже те, 
що пропонує Конвенція під терміном "геноцид", в окре-
мих випадках можна сприймати як тероризм. Відповід-
но до цих колізій сучасні науковці зі сфер права і куль-
тури зосереджують свою увагу на ще ґрунтовнішому 
дослідженні "геноциду" і "культурного геноциду" зокре-
ма, про що йтиметься в роботі далі. 

Новітні напрями дослідження поняття "куль-
турний геноцид"  

Прийняття й ратифікація Конвенції про запобігання 
злочину геноциду та покарання за нього передбачали 
не лише визнання геноциду як міжнародного злочину, а 
й упровадження належних інструментів його превенції 
надалі. Певний час Конвенція як інтернаціональний 
нормативно-правовий акт справді виконувала свою 
функцію, однак уже в 1970-х роках стало зрозуміло, що 
наративи, закладені в Конвенції, не відповідають наяв-
ним практикам у соціокультурному просторі. У світовій 
історії з'являлося все більше прикладів не лише фізич-
ного та/або біологічного знищення національних, етніч-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 43 ~ 

 

 

них, релігійних чи расових груп, а й їхньої культурної 
ліквідації також: геноциди в Камбоджі, Боснії та Герце-
говині, Руанді, а також геноцидні практики Російської 
Федерації під час повномасштабного вторгнення на 
територію України. Так чи так, описані аспекти стали 
передумовою до нових досліджень у межах геноцидних 
студій і наукових пошуків щодо актуальних підходів до 
визначення термінів  "геноцид" і "культурний геноцид". 

Серед сучасних студій геноциду загалом й культур-
ного геноциду зокрема простежуємо дві тенденції. 
Першій тенденції властиве прагнення науковців розшири-
ти визначення поняття "геноцид", додатково описавши 
інструменти культурного знищення національної групи 
відповідно до теорії фундатора поняття. Друга тенден-
ція пов'язана зі створенням і впровадженням нового 
терміна – "культурний геноцид", подібно до напрацю-
вань Рафаеля Лемкіна 1933 року ("акт варварства" та 
"акт вандалізму"). Так, наприклад, норвезький дослід-
ник Антон Вайс-Вендт переконаний, що недосконалість 
Конвенції про запобігання злочину геноциду і покарання 
за нього як міжнародного нормативно-правового акта 
полягає в примітизованому тлумаченні терміна "гено-
цид" (Weiss-Wendt, 2019). Науковець стверджував, що 
помилкою Рафаеля Лемкіна як автора Конвенції була 
орієнтація лише на досягнення мети – прийняття і ра-
тифікацію міжнародного нормативно-правового акта, 
однак інструменти, які він застосовував для отримання 
бажаного, були хибними. Намагаючись уникнути конф-
ліктів і задовольнити вимоги всіх держав-членів ООН, 
польський юрист вносив чимало коректив у первинний 
варіант Конвенції, формуючи достатньо вузьке і схема-
тичне бачення геноциду. Як зазначає Антон Вайс-
Вендт, у деяких випадках задля ратифікації Конвенції 
Рафаель Лемкін хибно називав окремі злочини геноци-
дами (Weiss-Wendt, 2019). Це стало причиною того, що 
згодом була порушена певна семантична межа між різ-
ними видами злочинів і, як наслідок, підміна понять. 
Тож на сьогодні одним з основних завдань, на думку 
Антона Вайса-Вендта, є переосмислення міжнародного 
визначення терміна "геноцид" відповідно до його ідей-
них засад і наявних у соціокультурному просторі прак-
тик. Очевидно, що Конвенція про запобігання злочину 
геноциду і покарання за нього мусить мати офіційний і 
конструктивний вигляд, тому не може фактично дослів-
но повторювати напрацювання та ідеї Рафаеля Лемкі-
на. Однак додати до визначення "геноциду" окремі його 
вияви, що не були раніше вказані, варто і навіть необ-
хідно. Дослідник П. Гавіра Діаз у своїх наукових розвід-
ках також повертався до походження терміна "геноцид" 
(Gavira Díaz, 2022). Зокрема він наголошував на тому, 
що дефініція геноциду в Конвенції не відтворює всіх 
можливих форм злочину, прописаних раніше Рафае-
лем Лемкіним. Тож, аналізуючи сучасні практики саме 
"культурного геноциду", П. Гавіра Діаз довів потребу в 
деконструкції усталеного визначення поняття геноциду. 
Автор запропонував до вже наявних у Конвенції форм 
геноциду (біологічної та фізичної) додати культурну. У 
такий спосіб тривимірна структура геноциду, на думку 
дослідника, буде визнана на міжнародному рівні.  

Натомість сербський науковець К. Лекіч поняття "ку-
льтурний геноцид" відокремлював від загального по-
няття "геноцид" (Lekic, 2022). Автор зауважив, що доки 
культурний геноцид не є визнаним на міжнародному 
рівні, його вияви і наслідки залишаються "непомітними" 
для світової спільноти, унаслідок чого гинуть цілі етно-
си. Особливу небезпеку культурного геноциду К. Лекіч 
убачав у можливості його здійснення в будь-який істо-

ричний момент: під час війни, під час фізичного геноци-
ду і навіть у мирний час. Схожої думки дотримується 
К. Чаухан (Chauhan, 2023, p. 78). У своїх роботах дослі-
дниця аргументувала важливість внесення терміна "ку-
льтурний геноцид" до міжнародних нормативно-
правових актів. Вона зазначала, зокрема, що вияви 
насильства, які містить культурний геноцид, здійснюють 
значний вплив на саму суть людини, адже інструменти 
культурного геноциду передбачають руйнацію самої 
ідентичності особистості. Відтак після культурного ге-
ноциду від пригнобленого населення залишається ли-
ше "оболонка", натомість внутрішні переконання і прин-
ципи просто зникають.  

Зрештою дискусії навколо подальшого існування й 
упровадження терміна "культурний геноцид" тривають. 
Чимало дослідників апелюють до міжнародних норма-
тивно-правових актів, що передбачають захист культу-
рної спадщини і покарання за її знищення (Motta, 2021). 
Однак не варто забувати, що культурний геноцид спря-
мований на знищення не лише матеріальних культур-
них цінностей, а й нематеріальних також, тому від 
упровадження цього терміна в інтернаціональну норма-
тивно-правову базу залежить культурне і духовне існу-
вання не одного сучасного етносу. 

Дискусія і висновки  
Отже, у процесі дослідження з'ясовано, що проблема 

тлумачення геноциду і його контекстуалізація відповідно 
до сучасних практик геноциду посідає чільне місце в нау-
кових розвідках як українських, так і зарубіжних авторів. 
Спираючись на формування поняття "геноцид" у теорії 
Рафаеля Лемкіна в логіці історико-культурного розвитку 
та його оригінальну концептуальну ідею, ми виявили 
соціокультурну природу явища геноцид, а також її актуа-
лізацію в сьогоднішніх практиках культурного геноциду. 
Проаналізовано також погляди науковців на невідповід-
ність визначення терміна "геноцид" у Конвенції про запо-
бігання злочину геноциду і покарання за нього первинній 
концепції Рафаеля Лемкіна, на основі чого виокремлено 
два новітні напрями досліджень: доповнення терміна 
"геноцид" у міжнародному розумінні культурною компо-
нентою або ж упровадження нового юридичного терміна 
"культурний геноцид". Перспективи подальших студій 
полягають у застосуванні отриманих даних під час ком-
паративних досліджень культурного геноциду. 

 
Список використаних джерел 
Бакальчук, В. (2022, 25 серпня). Культурний геноцид як складова 

частина міжнародного злочину РФ в Україні. Національний інститут 
стратегічних досліджень. https://niss.gov.ua/news/komentari-ekspertiv/ 
kulturnyy-henotsyd-yak-skladova-chastyna-mizhnarodnoho-zlochynu-rf-v 

Вайс-Вендт, А. (2019, 28 жовтня). Рафаель Лемкін та популярний 
дискурс про геноцид. Спільне.Commons. https://commons.com.ua/en/ 
rafael-lemkin-ta-formuvannya-diskursu-pro-genocid/  

Bilsky, L., & Klagsbrun, R. (2018). The return of cultural genocide? 
European Journal of International Law, 29(2), 373–396. https://doi.org/ 
10.1093/ejil/chy025 

Chauhan, K. (2023). Rethinking the concept of cultural genocide under 
international law. In F. Jacob, & K.S. Todzi (Eds.), Genocidal violence 
concepts, forms, impact (pp. 61–82). De Gruyter Oldenbourg. 

Convention on the Prevention and Punishment of the Crime of 
Genocide. (1948). United Nations General Assembly Resolution 180 (II). 
https://ihl-databases.icrc.org/en/ihl-treaties/genocide-conv-1948?activeTab= 
undefined 

Gavira Díaz, P. (2022). The physical, biological and cultural dimensions 
of genocide: An expansive interpretation of the crime? Journal on 
Ethnopolitics and Minority Issues in Europe, 21(1), 111–151. https://doi.org/ 
10.53779/CNWQ2236  

Lekić, K. (2022). Cultural genocide: Definition, characteristics, hazards. 
Megatrend Review, 19(3), 427–439. https://doi.org/10.5937/MegRev 
2203427L  

Lemkin, R. (1933). Acts constituting a general (transnational) danger 
considered as offences against the law of nations. In Additional explications 
to the special report presented to the 5th conference for the unification of 



~ 44 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

penal law in Madrid. http://www.preventgenocide.org/lemkin/madrid1933-
english.htm 

Lemkin, R. (1944). Chapter IX: Genocide. In Axis rule in occupied 
Europe: Laws of occupation – analysis of government – proposals for 
redress (pp. 79–95). Carnegie Endowment for International Peace. 

Lemkin, R. (1946). Genocide. American Scholar, 15(2), 227–230. 
http://www.preventgenocide.org/lemkin/americanscholar1946.htm 

Lemkin, R. (1945). Genocide – a modern crime. Free World, 4, 39–43. 
http://www.preventgenocide.org/lemkin/freeworld1945.htm 

Motta, G. (2021). Cultural genocide. An open debate. In B. Romiti, & 
A. Folliero (Eds.), The safety and security of cultural heritage in zones of 
war or instability (p. 8–14). IOS Press. 

Tiemessen, A. (2023, September 20). Cultural genocide in law and 
politics. Oxford Research Encyclopedia of International Studies. 
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780190846626.013.762 

 
References 
Bakalchuk, V. (2022, August 25). Cultural genocide as international 

crime committed by the Russian Federation in Ukraine. National Institute for 
Strategic Studies [in Ukrainian].https://niss.gov.ua/news/komentari-ekspertiv/ 
kulturnyy-henotsyd-yak-skladova-chastyna-mizhnarodnoho-zlochynu-rf-v  

Weiss-Wendt, A. (2019, October 28). When the end justifies the means: 
Raphaël Lemkin and the shaping of a popular discourse on genocide. 
Spilne. Common [in Ukrainian]. https://commons.com.ua/en/rafael-lemkin-ta-
formuvannya-diskursu-pro-genocid/  

Bilsky, L., & Klagsbrun, R. (2018). The return of cultural genocide? 
European Journal of International Law, 29(2), 373–396. https://doi.org/ 
10.1093/ejil/chy025. 

Chauhan, K. (2023). Rethinking the concept of cultural genocide under 
international law. In F. Jacob, & K.S. Todzi (Eds.), Genocidal violence 
concepts, forms, impact (pp. 61–82). De Gruyter Oldenbourg.  

Convention on the Prevention and Punishment of the Crime of 
Genocide. (1948). United Nations General Assembly Resolution 180 (II). 
https://ihl-databases.icrc.org/en/ihl-treaties/genocide-conv-1948?activeTab= 
undefined 

Gavira Díaz, P. (2022). The physical, biological and cultural dimensions 
of genocide: An expansive interpretation of the crime? Journal on 
Ethnopolitics and Minority Issues in Europe, 21(1), 111–151. https://doi.org/ 
10.53779/CNWQ2236.  

Lekić, K. (2022). Cultural genocide: Definition, characteristics, hazards. 
Megatrend Review, 19(3), 427–439. https://doi.org/10.5937/MegRev 
2203427L 

Lemkin, R. (1933). Acts constituting a general (transnational) danger 
considered as offences against the law of nations. In Additional explications 
to the special report presented to the 5th conference for the unification of 
penal law in Madrid. http://www.preventgenocide.org/lemkin/madrid1933-
english.htm 

Lemkin, R. (1944). Chapter IX: Genocide. In Axis rule in occupied 
Europe: Laws of occupation – analysis of government – proposals for 
redress (pp. 79–95). Carnegie Endowment for International Peace. 

Lemkin, R. (1946). Genocide. American Scholar, 15(2), 227–230. 
http://www.preventgenocide.org/lemkin/americanscholar1946.htm 

Lemkin, R. (1945). Genocide – a modern crime. Free World, 4, 39–43. 
http://www.preventgenocide.org/lemkin/freeworld1945.htm 

Motta, G. (2021). Cultural genocide. An open debate. In B. Romiti, & 
A. Folliero (Eds.), The safety and security of cultural heritage in zones of 
war or instability (p. 8–14). IOS Press.  

Tiemessen, A. (2023, September 20). Cultural genocide in law and 
politics. Oxford Research Encyclopedia of International Studies. 
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780190846626.013.762 

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  3 1 . 0 3 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  20 . 04 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 2 . 0 4 . 2 4  
 

Iryna KRAVETS, PhD Student 
ORCID ID: 0000-0003-2288-7266 
e-mail: irakrav2018@gmail.com 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 
 

CURRENT APPROACHES TO THE "CULTURAL GENOCIDE" CONCEPTUALIZATION 
 

B a c k g r o u n d . In the context of increasing the amount and range of cultural genocide crimes and the absence of a legitimate international 
policy for its prevention and punishment, require of its research, as well as the rethinking of the concept of "genocide" in general, is being 
actualized. Accordingly, the purpose of the research is to analyze current approaches to "cultural genocide" conceptualization based on the 
primary socio-cultural concept of "genocide."  

M e t h o d s . The research employs theoretical methods of analysis, synthesis, comparison, and generalization, along with structural-logical 
and contextual methods. 

R e s u l t s . The main reasons for the world community's attention to the study of the "cultural genocide" phenomenon are analyzed. The 
vectors of contemporary research into practices of cultural genocide are considered. It is clarified that the basis of such recent studies of genocidal 
practices has already been outlined in Raphael Lemkin's theory. The development of his theory is examined, from the proposal of the "act of 
barbarism" and "act of vandalism" terms to the introduction of the novel concept of "genocide." The characteristic features of genocide as a 
campaign aimed at the destruction of a national group are considered, as well as its key phases: the destruction of the national pattern of the 
oppressed group and the imposition of the national pattern of the oppressor. According to Raphael Lemkin's theory, the techniques of genocide are 
identified, among which particular attention is paid to the cultural ones. The newest approaches to expanding the meaning of the "genocide" 
concept considering contemporary cultural practices of genocide (biological, physical, and cultural components) and the introduction of a new 
legal term "cultural genocide" are analyzed. 

C o n c l u s i o n s . The definition of "genocide" by international legal documents, particularly the Convention on the Prevention and 
Punishment of the Crime of Genocide, does not represent all the components and manifestations of genocide defined by Raphael Lemkin's original 
socio-cultural concept. Since this inconsistency creates new cultural and legal collisions within the international space, relevant options for 
understanding and interpreting the "genocide" and "cultural genocide" concepts need to be found. 

 

K e y w o r d s :  genocide, international crime, cultural pattern, national identity, ethnicity, nation, cultural policy. 
 

Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  
інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 

The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 
interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 
 
 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 45 ~ 

 

 

МОРАЛЬНІСНА КУЛЬТУРА 
 
 

УДК 172; 304.42 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).07 

Ірина МАСЛІКОВА, д-р філос. наук, доц. 
ORCID ID: 0000-0001-9463-5223 

e-mail: i.i.masllikova@knu.ua 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
ЕМПАТІЯ ЯК ПРОТИДІЯ ПОЛІТИЧНОМУ НАСИЛЬСТВУ:  

НА ШЛЯХАХ ДО СУСПІЛЬСТВА ТУРБОТИ 
 

В с т у п . У статті окреслено концептуальний ландшафт дослідження альтруїзму, який (ландшафт) дозволяє 
пояснити відмінності біологічного, поведінкового та психологічного альтруїзму, визначити його специфічні риси та 
намітити перспективи міждисциплінарного вивчення емпатії. Висвітлено історію формування поняття "емпатія", 
з'ясовано його відмінність від симпатії та співчуття. Виявлено важливість емпатії для обґрунтування нормативних 
моральних суджень у формуванні мотивації щодо полегшення страждань інших. Зроблено наголос на когнітивних і 
емоційних характеристиках емпатії, які постають дієвими мотиваційними чинниками для індивідуальної допомоги 
іншим і слугують засадою для формування політичних та управлінських рішень щодо інституційної допомоги 
вразливим групам людей. Зосереджено увагу на важливості емпатії для моральної свідомості та моральної діяльності.  

М е т о д и . У дослідженні використано загальнонаукові методи аналізу та синтезу для з'ясування сутності емпа-
тії, її ролі у формуванні моральної свідомості та моральної діяльності; систематизації різних уявлень про емоційні 
реакції людини та можливості турботливих відносин у сучасному суспільстві. Аналіз проблем політичного насильс-
тва та можливостей його подолання здійснено в міждисциплінарній інтеграції культурологічного, філософсько-
етичного та психологічного знання. 

Р е з у л ь т а т и . Розглянуто можливості розвитку емпатії через техніки морального виховання ("індуктивне нав-
чання", моделювання, діалогічне обговорення дилемних ситуацій, закріплення навичок турботи через співпрацю, 
"конфірмація"), які випрацьовують психологи моралі та представники етики турботи як нового міждисциплінарного 
напряму досліджень взаємовідносин громадян. Розкрито перспективи етики турботи у розв'язанні проблем, що ви-
никають у практиках охорони здоров'я, соціальної допомоги, національної оборони та безпеки, реалізації політичних 
протестів та активної участі в громадянському житті. Визначено дослідницький потенціал етики турботи в здійс-
ненні аналізу досвіду різних форм політичного насильства, скоєного під час війн, геноциду, тероризму. Урахування 
контекстів вчинення конкретних актів політичного насильства дозволить краще зрозуміти причини політичного 
насильства, розробляти алгоритми розв'язання подібних конфліктів та механізми запобігання цим конфліктам.  

В и с н о в к и . Важливим чинником протидії насильству постає емпатія, яка актуалізується під час 
документування актів насильства та через сприйняття мистецьких творів, репортажів, літературних розповідей, 
які містять фіксації досвіду страждань. Така практика є необхідною для задіяних у реабілітації жертв політичного 
терору та геноцидів; тих, хто шукає механізми справедливого покарання воєнних злочинців та відшкодування 
моральної шкоди жертвам насильства; хто по завершенню конфліктів вибудовує умови спільного життя для 
вцілілих. Тим самим створюються умови взаємної довіри, поваги та допомоги, що є засадами суспільства турботи.  

 

К л ю ч о в і  с л о в а : емпатія, альтруїзм, співчуття, насильство, війна, геноцид, етика турботи, суспільство 
турботи, моральне почуття, моральна діяльність. 

 
Вступ 
Невивчені уроки Другої світової війни призвели до 

повторення жахів масових убивств, геноцидів у Кам-
боджі, Руанді, Боснії, терористичних актів в Європі, 
Америці, на Близькому Сході. Одинадцятий рік триває 
російська агресія проти України, кожен день якої прим-
ножує страждання і затягує у свою орбіту все більше 
людей. Очевидно, що страждання та політичне насиль-
ство, що їх викликає, постають предметом постійних 
розмислів та дискусій. Політологи намагаються зрозумі-
ти та пояснити причини політичного насильства, знайти 
ефективні правові заходи протидії йому. Психологи за-
гострюють увагу на психічних станах тих, хто чинить 
насильницькі дії. Політики та аналітики курсують між 
полюсами умиротворення агресора та недопущення 
подальшої ескалації насильства, з одного боку, та во-
йовничої готовності вести нещадну боротьбу з ним, з 
іншого боку. Філософські дискусії спрямовані не лише 
на критичний аналіз використання насильства, у якому 
шліфуються моральні аргументи, а й на пошук того, що 
може протистояти насильству.  

Антиподом насильства є альтруїстичні акти, які 
спрямовані на допомогу іншим, на утримання від дій, 
що можуть завдавати шкоду і страждання іншим. Чи 
здатний альтруїзм бути дієвим механізмом протистоян-

ня злу? Чи можуть альтруїстичні інтенції бути у фунда-
менті суспільства, у якому мінімізують страждання та 
реалізують турботу про громадян? 

Пошук відповідей на ці запитання спонукає звернути-
ся до концептуального бекграунду досліджень феномену 
альтруїзму, який містить дескриптивні та прескриптивні 
теорії, аналіз яких дозволяє побачити відмінності між 
біологічним, психологічним та поведінковим альтруїзмом 
(Schramme, 2017, p. 206–207). Біологічний альтруїзм як 
різновид еволюціоністських концепцій пояснює допомогу 
іншим через різні біологічні механізми. Однак для норма-
тивної теорії, яка формувала б приписи моральної пове-
дінки, такий концепт не має вирішального значення, 
оскільки він не бере до уваги моральні стани свідомості 
особистості, зокрема її інтенційність, а зосереджується 
на неегоїстичній та взаємовигідній поведінці, яка може 
призводити до репродуктивного успіху групи особин.  

Поведінковий альтруїзм – це теоретичний підхід, 
який у розгляді результатів конкретних дій, зокрема 
різних форм співпраці, визначає альтруїзм як поведін-
ку, що приносить користь іншим та завдає певних ут-
рат агентові дії. На цьому концепті вибудовують різні 
теорії поведінкової економіки, однією з проблем яких є 
консеквенціалістська зосередженість на короткостро-
кових та довгострокових наслідках дії – сукупності ви-

© Маслікова Ірина, 2024



~ 46 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

трат у напрямі максимізації добробуту без урахування 
моральних почуттів, зокрема взаємності, щедрості, 
довіри (Bowles, 2016). 

Психологічний альтруїзм – це концепція, яка пояс-
нює альтруїзм як мотивацію до збільшення благопо-
луччя іншого. Трактування цієї концепції, власне, як 
психологічної відбувається з огляду на те, що вона 
апелює до особливих ментальних станів індивіда – на-
мірів та мотивів принести користь іншому. Тому альтру-
їзм тут означає діяти через турботу про добробут інших 
людей, де турбота про іншого є самоціллю, а не інстру-
ментальною цінністю (Schramme, 2017, p. 208).  

Нормативні теорії беруть за основу психологічне ро-
зуміння альтруїзму як "внутрішнього" прийняття норма-
тивної сили моральних вимог, спрямованих на турботу 
про інших, та неушкодження інших в особливих ситуа-
ціях. Отже, нормативне розуміння альтруїзму вбирає в 
себе й особливу мотивацію до дії заради блага іншої 
людини, й афективні та когнітивні складники. Когнітив-
ність альтруїзму виявляється не лише в здатності роз-
різняти правильне і неправильне, добре та погано, а й у 
визнанні іншої людини як вищої цінності, як такої, що 
має безумовну моральну значущість. Афективність 
альтруїзму виявляється у співчутті, емпатії до іншої 
людини (Schramme, 2017, p. 206–209). Отже, виникає 
низка питань: що таке емпатія, чим вона відрізняється 
від симпатії та співчуття, як вона виявляється в мора-
льній свідомості, якою є її роль у моральній діяльності, 
як її можна розвивати, чи може вона слугувати запобіж-
ником насильства?  

Огляд літератури. В останні три десятиліття від-
буваються жваві дискусії щодо можливостей подолання 
різних видів насильства на шляхах побудови суспільст-
ва добробуту та взаємної турботи. У працях сучасних 
європейських та американських дослідників (Боулза С., 
Дарвола С., Матраверса Д., Нагеля Т., Шрамме Т. та ін.) 
актуалізовано питання альтруїстичної поведінки, ролі 
моральних почуттів у формуванні турботливого ставлен-
ня до інших. Дослідження Ноддінг Н. та Гоффмана М. 
висвітлюють можливості розвитку емпатії та альтруїсти-
чної поведінки в процесах морального виховання. Робо-
ти Гемінгтона М., Слоута М., Хельд В. визначають важ-
ливість емпатії в міжлюдських стосунках, демонструють 
можливості етики турботи в окресленні індивідуальних та 
суспільних вимірів моралі, позначають перспективи ети-
ки турботи в осмисленні подолання насильства. 

Мета дослідження – з'ясувати роль і значення ем-
патії у формуванні суспільства турботи та виявити її 
потенціал у протидії політичному насильству.  

Методи 
У дослідженні використано загальнонаукові методи 

аналізу та синтезу для з'ясування сутності емпатії, її 
ролі у формуванні моральної свідомості та моральної 
діяльності; систематизації різних уявлень про емоційні 
реакції людини та можливості турботливих відносин у 
сучасному суспільстві. Аналіз проблем політичного на-
сильства та можливостей його подолання здійснено 
в міждисциплінарній інтеграції культурологічного, 
філософсько-етичного та психологічного знання. 

Результати 
Доволі цікавим є той факт, що термін "емпатія" 

з'явився в англійській мові, з якої далі поширився і в 
інші європейські мови лише у ХХ ст. Цей термін ввів у 
науковий обіг психолог Едвард Тітченер в 1909 р., який 
перекладав з німецької на англійську мову роботу німе-
цького філософа та психолога Теодора Ліппса 
"Einfühlung, Inner Imitation, and Organic Feelings". Т. Ліппс 

вибудовував психологічну теорію мистецтва, що ґрунту-
валася на понятті "вчування" – "Einfühlung", яким в есте-
тичній традиції, починаючи від Й. Г. Гердера, позначали 
особливий зв'язок між активним психічним життям су-
б'єкта та неживим світом об'єкта (Matravers, 2017, p. 77).  

У дослідженні таких зв'язків перенесення відчутих 
емоцій суб'єкта на естетичний об'єкт Ліппс позначає 
терміном "вчування" / "Einfühlung" / "емпатія": "Я не від-
чуваю себе стосовно речі як щось відмінне від неї, 
радше я в ній... Це те, що я маю на увазі під емпатією: 
відмінність між мною і об'єктом зникає або, скоріше, її 
ще немає" (цит. за: Matravers, 2017, p. 80). Під час три-
валого споглядання естетичного об'єкта у свідомості 
суб'єкта актуалізується ідеальне, споглядальне "я", яке 
може відрізнятися від справжнього "я" з його справжні-
ми ідеями, думками, мотивами, почуттями тощо. Однак 
принципово важливим є те, що естетична концепція ем-
патії Ліппса уможливила поворот у розумінні емпатії: від 
міркувань про специфічне почуття до об'єкта краси до 
розмислів про особливе почуття до людини, захоплення 
нею. Таке усвідомлення ставлення до іншого заклало 
підвалини неестетичного розуміння емпатії Е. Тітченера, 
яку він метафорично визначав як "м'язи розуму", за до-
помогою яких ми в уяві бачимо і переживаємо специфічні 
стани і почуття інших людей, зокрема серйозність, гор-
дість, велич тощо (Matravers, 2017, p. 80–81).  

Але, незважаючи на те, що термін "емпатія" введено 
в обіг лише на початку ХХ ст., це не означає, що осми-
слення емпатії не відбувалося в західній філософії. 
Девід Г'юм у "Трактаті про людську природу" та Адам 
Сміт у "Теорії моральних почуттів" писали про симпатію 
та співчуття як специфічні моральні почуття, за допомо-
гою яких ми здатні відчувати біль і страждання інших. 
Сьогодні можна побачити термінологійну плутанину в 
описі почуттів, однак є принципова відмінність між ем-
патією та симпатією, на яку влучно вказує американсь-
кий філософ моралі Майкл Слоут. Емпатія пов'язана із 
переживанням того, як інша людина переживає страж-
дання, отже, "емпатія передбачає, що почуття іншого 
(мимоволі) пробуджуються в нас самих, наприклад, 
коли ми бачимо, що іншій людині боляче. Це ніби її біль 
вторгається в нас…" Симпатія виникає стосовно того, 
хто переживає страждання, а тому "ми також можемо 
лише пожаліти людину, яка страждає від болю, і щиро 
побажати їй всього найкращого" (Slote, 2010, p. 15).  

Схоже розрізнення можна побачити в американсько-
го філософа моралі Стівена Дарволла, який зазначає, 
що емпатія виявляється в тому, як людина відчуває 
переживання іншої людини, уявляючи її страждання та 
небезпеки, тоді як симпатія є способом піклування про 
іншого. Емпатія – це те, "як речі виглядають з перспек-
тиви іншого", симпатія – "з перспективи того, хто піклу-
ється" (Darwall, 2002, p. 51).  

Емпіричні дослідження, проведені психологами у 
ХХ столітті, засвідчують, що емпатія відіграє вирішаль-
ну роль у розвитку достеменної альтруїстичної турботи 
про інших. Саме емпатія спонукає до діяльнісної допо-
моги нужденним і тим, хто страждає, на відміну від ор-
динарного співчуття, яке викликає стан дистресу в того, 
хто споглядає страждання інших і може вийти із такого 
негативного стану через дистанціювання від тих, хто в 
біді. Отже, емпатія є діяльнісним виявом альтруїзму на 
відміну від співчуття, яке може мати егоїстичні інтенції 
(Slote, 2010, p. 16). 

Висновки психології щодо сутності емпатії були взяті 
за основу міркувань для побудови нормативних теорій 
моралі. Сучасні теоретики етичного сентименталізму 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 47 ~ 

 

 

дійшли згоди в тому, що емпатія відіграє важливу роль 
у розвитку моральної свідомості особистості в когнітив-
ному та афективному аспектах. По-перше, здатність 
сприймати думку іншого є важливою для обґрунтування 
нормативних моральних суджень. По-друге, уміння 
співчувати іншій людині, відчуваючи її біль та її потре-
би, є важливим для формування мотивації щодо поле-
гшення страждань інших (Schramme, 2017, p. 212–213).  

З огляду на це, емпатія відіграє й особливу роль у 
реалізації морального вчинку, спрямованого на благо 
іншої людини. Оскільки емпатія є здатністю поставити 
себе на місце іншої людини, вона дозволяє формувати 
практично-раціональні судження щодо універсальної 
вимоги визнання інших. І це, за висловом видатного 
американського філософа Томаса Нагеля, "дозволяє 
поширити цей об'єктивний інтерес на потреби та ба-
жання людей загалом або на потреби та бажання будь-
якої конкретної особи" (Nagel, 1978, p. 83). Із цього ви-
пливає нормативна вимога допомоги іншому, хто опи-
нився в складній ситуації так само, як і мати можливість 
отримати допомогу від інших, якщо б ви самі потребу-
вали такої самої допомоги (Nagel, 1978, p. 84). При 
цьому емпатію, як і альтруїзм, розглядають теж у двох 
її вимірах – когнітивному, як інтелігібельну здатність 
розуміти почуття інших, та емоційному, як здатність 
переживати почуття інших людей як свої власні. Обид-
ва виміри емпатії є важливими для діяльнісної допомо-
ги тим, хто опинився у скрутній ситуації. "Емоційна" ем-
патія є дієвим мотиваційним чинником для взаємодії з 
іншим, реалізації безпосередньої допомоги або утри-
мання від шкідливих дій. "Когнітивна" емпатія через 
узагальнення розуміння потреб інших здатна формува-
ти основу для політичних та управлінських рішень щодо 
інституційної допомоги вразливим групам людей 
(Hamington, 2017, p. 266).  

Розглядаючи роль емпатії в міжлюдських відноси-
нах, для розуміння її сутності радять взяти до уваги 
висновки американського філософа моралі Моріса Ге-
мінгтона. По-перше, емпатія дозволяє вийти за рамки 
стереотипів, оскільки вона актуалізується як реакція на 
конкретну людину або конкретні групи людей, їхні уні-
кальні історії, а не на абстрактне поняття нужденних чи 
жертв. Тим самим підживлюється моральна мотивація 
допомагати. По-друге, емпатія відображає онтологію 
моралі з інших позицій, ніж склалися в базових концеп-
тах нормативної етики, яка розглядала морального су-
б'єкта як автономного агента. Емпатія лежить у фунда-
менті моралі взаємозалежних суб'єктів у їхніх взаємо-
відносинах, чутливих до контекстів окремих дій. Отже 
емпатія і турбота надають засоби для спільних справ, 
об'єднуючи людей з різними ідентичностями. По-третє, 
емпатія є основою моральної діяльності, оскільки вона 
запускає в дію механізми допомоги іншим. Отже, мо-
раль не обмежується  станами свідомості, а втілюється 
в моральному ставленні до іншого та в моральній дії. 
По-четверте, емпатія стимулює моральний прогрес, 
оскільки емпатична уважність здатна викликати співчут-
тя до тих людей, які в межах нормативної етики пере-
бували за межами морально дозволеного. Прикладом 
зміни моральних оцінок, які відбувалися, зокрема, й 
через публічне чи приватне зізнання деяких осіб, є тра-
нсформація регуляції сексуальних відносин. По-п'яте, 
емпатія створює можливості для розширення кола тур-
боти через екстраполяцію на інших переживання влас-
них негативних тілесних станів, які є універсальними 
(голод, холод, хвороби, біль від ушкодження), що закрі-
плює відчуття та розуміння нашої спільності (Hamington, 
2017, p. 267–268). 

Оскільки емпатія відіграє важливу роль у моральній 
свідомості особистості та її моральній діяльності, важ-
ливими є дослідження можливостей розвитку емпатії як 
рушійної сили моралі, з одного боку, та як мотиваційно-
го та когнітивного чинника, що можуть бути дієвими в 
допомозі нужденним та постраждалим у результаті різ-
них трагедій, з іншого боку. Доволі цікавим є вивчення 
емпатії як засади етики турботи, яке провів Мартін 
Гоффман. Американський психолог розглядає кілька 
стадій розвитку емпатії, які пов'язані із просоціальними, 
альтруїстичними та моральними мотиваціями. Якщо 
перші вияви "емпатії" в маленької дитини відбуваються 
через емоційне "зараження" і є певною мірою мімікрією, 
коли немовля плаче через плач іншої дитини, то усві-
домлена форма емпатії зростає із набуттям лінгваль-
них навичок та особистого досвіду дитини. Такий досвід 
не обов'язково може бути досвідом переживання влас-
них страждань чи їх спостереження, цьому може сприя-
ти слухання історій, читання вголос книжок спочатку 
дорослими, згодом самостійно. Так дитина вчиться 
проектувати переживання інших на себе, не втрачаючи 
власної ідентичності. Зі зростанням когнітивних здібно-
стей та досвіду дитина вчиться співчувати не лише то-
му, що актуально відчувають інші, але й уявляти реакції 
інших на її можливі дії стосовно них. І нарешті, дитина 
починає усвідомлювати наявність груп людей, які об'єд-
нані спільним способом життя, обставинами, інтереса-
ми та спільними цілями. І в розрізненні таких груп вона 
вчиться відчувати співчуття до нужденних,  хворих, при-
гноблених, безпритульних тощо як до певного, іноді 
маргіналізованого класу людей, а не окремих індивідів 
(Hoffman, 2000, p. 29–110).  

Розвитку моральної мотивації, за Гоффманом, по-
винні сприяти батьки або ті, хто бере участь у вихованні 
дітей за допомогою "індуктивної дисципліни" (Hoffman, 
2000, p. 150), яка відрізняється від традиційних дисцип-
лінарних практик погроз та моралізування через нага-
дування приписів і заборон. Гоффман використовує 
поняття "індукції" в психологічному сенсі для позначен-
ня певного спонукання до процесу або дій, спрямова-
них на спричинення певних реакцій та поведінки люди-
ни. Така дисциплінарна техніка покликана привертати 
увагу дитини до страждань жертви шкоди за допомогою 
емпатійної схильності дитини, застосовуючи всі механі-
зми, які здатні викликати емпатію. І якщо дитина сама 
спричиняє комусь шкоду, "індукція" створює умови для 
відчуття провини на основі емпатії, переживання по-
чуття неповаги до себе за несправедливе заподіяння 
шкоди іншій людині (Hoffman, 2000, p. 151). Оптималь-
ний тиск на дитину для зупинення шкоди, певна напо-
легливість або відстороненість від вияву любові, ви-
словлювання розчарування та несхвалення шкідливих 
дій, моральне порівняння, формування бажання поста-
ти моральним зразком, яким інші можуть захоплювати-
ся, повинні сприяти не розвитку поступливості, слухня-
ності чи підпорядкування дитини волі іншого, а саме 
зміні почуттів щодо інших – розвитку співчуття та спів-
переживання, контролю за своєю поведінкою з огляду 
на почуття інших. Тим самим відбувається розвиток 
моральної мотивації та моральне вдосконалення осо-
бистості в сім'ї (Hoffman, 2000, p. 159; 288–290). 

"Індуктивне навчання" може продовжуватися в ін-
ститутах освіти, у яких через долучення до кращих зра-
зків мистецтва, читання художньої літератури, перегляд 
та обговорення фільмів і ТВ-програм, міжнародну ака-
демічну мобільність відбувається культивація чуйності 
та усвідомлення масштабів впливу дій або короткостро-
кових і віддалених наслідків бездіяльності (як своєї, так 



~ 48 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

і різних спільнот, урядів) на життя та благополуччя ін-
ших, зокрема тих людей, які істотно віддалені в просто-
рі і часі. Важливу роль у такій моральній соціалізації 
відіграють візуальні медіа, оскільки вони здатні переда-
вати вираз основних універсальних емоцій на обличчях 
акторів чи учасників різних шоу, а реципієнти відповідно 
через власну міміку здатні емоційно реагувати на жит-
тєві події. Тим самим актуалізується почуття єдності та 
співпереживання, зокрема й представниками інших ку-
льтур, відбувається критичне переосмислення стерео-
типів, упереджень ворожості та ненависті щодо пред-
ставників інших груп (Hoffman, 2000, p. 295, 298). 

Схожий підхід до морального виховання, що пов'я-
зують із розвитком емпатії, пропонує американська до-
слідниця питань освіти та одна із засновниць етики 
турботи Нел Ноддінгс. Вона потрактовує моральне ви-
ховання як процес, що має складатися з чотирьох 
складників. На першому етапі вчитель моделює ситуа-
цію та власним прикладом демонструє турботливе ста-
влення і співчуття. Наступний етап передбачає діалог, 
активну комунікацію, у якій є змога обговорювати мора-
льні дилемні ситуації і вчитися слухати іншого в процесі 
обґрунтування правильного морального рішення. Тре-
тій етап пов'язаний із закріпленням навичок турботи на 
практиці через співпрацю, взаємну допомогу у виконан-
ні завдань у малих групах, участь у громадських робо-
тах тощо. Завершальним етапом є "конфірмація" – під-
твердження, доведення моральності своїх дій через 
пояснення моральності своїх мотивів (Noddings, 2002, 
p. 15–18). Отже, така практика морального виховання 
покликана формувати в дітей уміння розпізнавати та 
передбачати потреби інших, розуміти власні дії та вчи-
нки інших людей. І це, на думку Ноддінгс, дозволяє 
сподіватися на те, що такі діти, про яких добре піклу-
ються, будуть нездатні в майбутньому до актів насильст-
ва, обману та зневаги до інших (Noddings, 2002, р. 154).  

Отже, розвинута емпатія задає можливості для ем-
патійної турботи про інших та формування суспільства 
турботи. На початку ХХІ ст. у соціально-філософському 
дискурсі розвивається та усталюється новий напрям 
міждисциплінарних досліджень – етика турботи, теоре-
тичні підвалини якої закладено в останні два десятиліт-
тя ХХ ст. такими теоретиками фемінізму як Керолл 
Гілліган, Нел Ноддінгс, Джоан Тронто. Хоча сучасна 
етика турботи залишає свій генетичний зв'язок із ідеями 
фемінізму, що були пов'язані, по-перше, із критикою 
деонтологічної та консеквенціалістської етики як такої, 
що імпліцитно надавала перевагу упередженням панів-
ної маскулінної ідентичності, і, по-друге, обґрунтуван-
ням особливої ролі емоцій в моральних судженнях, 
оцінках та діях, проте не обмежується цим.   

Складність та комплексність суспільного та приват-
ного життя потребує різних міркувань у розв'язанні мо-
ральних проблем. Консеквенціалістська та деонтологі-
чна етика є радше теоріями справедливості, яка має 
перспективи реалізації через принципи неупередженос-
ті, раціональності, рівності та права людини. Консекве-
нціалістська етика, що апелює до максимізації блага як 
бажаного наслідку соціальних дій, виявляє свою спро-
можність у вирішенні різних економічних питань та ви-
робленні рішень щодо підтримки чи зміни політичних 
інститутів. Деонтологічна етика виявляє свій конструк-
тив у вирішенні питань морально належного та заборо-
неного, що є дотичними до правової сфери регуляції 
відносин. Етика чесноти охоплює широке коло питань, 
пов'язаних зі сферою міжлюдської взаємодії від сім'ї і 
друзів до різних спільнот, ураховуючи широкі контексти 
політики як здатності людей жити та взаємодіяти разом.  

Етика турботи, що виникає як різновид етики чесно-
ти, бере до уваги не лише академічні настанови теорії 
моралі, а й багатий моральний досвід учасників таких 
взаємодій, доволі часто драматичних. Моральні оцінки, 
міркування та нормативні приписи формуються з огля-
ду на досвід постраждалих, їхніх почуттів, намірів та 
переконань, який вони висловлюють прямо або через 
репортажі й публіцистику, літературні чи художні розпо-
віді. Тим самим, дослідники моральних проблем сучас-
ного суспільства можуть зробити більш перспективні 
реальні кроки в розвитку прикладних теорій практик 
охорони здоров'я, соціальної допомоги, національної 
оборони, безпеки та правопорядку, політичних протес-
тів та громадянської активності, ніж міркування, які бу-
дуть вироблятися, за влучним визначенням американ-
ської дослідниці етики турботи Вірджинії Хельд, "в ан-
тисептичній атмосфері чистої раціональності або чистої 
теорії моралі" (Held, 2008, p. 148). Як наслідок, можуть 
формуватися моральні судження щодо конкретних дій, 
які ґрунтуються не лише на раціональних установках, 
але й на почуттях емпатії та співчуття.   

Отже, сучасна етика турботи зосереджує увагу на 
взаємовідносинах та контекстах стосунків, ролі емоцій, 
емпатії зокрема, у діяльнісній допомозі іншим, розши-
ренні кола турботи про інших. Зосереджуючись на емо-
ційному та когнітивному аспектах емпатії, етика турботи 
здатна окреслити індивідуальні та суспільні (політичні) 
виміри моралі (Slote, 2007, p. xiii). Тим самим може бути 
закладений фундамент для розв'язання проблем у 
сфері охорони здоров'я, освіти, навколишнього середо-
вища, бізнесу, соціальної політики (Hamington, 2017, p. 264), 
правопорядку та національної оборони.  

З огляду на такі перспективи етика турботи задає 
можливості для аналізу досвіду різних форм насильст-
ва, зокрема скоєного під час війн, етнічних чисток і ге-
ноциду, терористичних атак тощо. Ураховуючи особли-
ву чутливість такої проблематики, у такому дослідженні 
важливо дотримуватися певного балансу досвіду наси-
льства: брати до уваги не лише позиції жертв, до яких 
доволі швидко виникає співчуття, а й відчуття тих, хто 
його коїть (Held, 2008, p. 157–158). І це дозволить знач-
но ширше побачити контексти конфліктів, що дасть 
змогу, по-перше, зрозуміти причини політичного наси-
льства, відкоригувати сценарії їх розв'язання, розроби-
ти політичні та правові механізми запобігання майбут-
нім конфліктам. Так, В. Хельд у своїй книзі "Чим пога-
ний тероризм. Мораль та політичне насильство" зазна-
чає, що глибокий аналіз терористичної атаки 11 вересня 
2001 р. актуалізував цілу низку гострих питань, пов'яза-
них із розумінням його сутності, а саме: яка межа, що 
розділяє виправдану самооборону від морально неви-
правданого тероризму; що означає навмисність чи не-
навмисність застосування насильства для виконання 
різних завдань; у чому полягає відмінність між "невин-
ними" жертвами та "законними" цілями; чи є у класифі-
кації терористичних дій обов'язкова прив'язка до жертв 
нон-комбатантів; чи є обґрунтованими права на само-
визначення суспільств; як подолати аморфність міжна-
родного права та неспроможність наддержавних інсти-
туцій ефективно реагувати на конфлікти, уникаючи ка-
тастроф; у якій спосіб узгодити міжнародне право щодо 
стандартів "гуманітарної інтервенції" та її моральної 
виправданості тощо (Held, 2008, p. 13–25, 38, 44–48).  

Через активізацію терористичних атак на Західний 
світ загострилося питання формування моральної оцін-
ки тероризму з огляду на причини, які викликали неза-
доволення й образу тих, хто коїв терористичні акти. 
Репортери-документалісти та дослідники досвіду 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 49 ~ 

 

 

ізраїльсько-палестинського конфлікту зазначають, що 
почуття приниження та сорому підживлюють конфлікт і 
помсту ефективніше, ніж будь-які інші чинники. Як заз-
начає Хельд, симпатія до палестинців виникала не 
тільки через ситуації економічної збитковості регіону та 
знищення реальної політичної влади, але й через "при-
ниження" культури: усвідомлення економічної слабкості 
регіону на тлі славетного інтелектуального та мистець-
кого минулого сприймається представниками ісламсь-
кого світу як "приниження" традиційної ісламської куль-
тури як нездатної протистояти натиску агресивної капі-
талістичної культури та західного способу життя (Held, 
2008, p. 26–27). Не дивно, що саме почуття приниження 
знаходить свій відгук у свідомості представників захід-
ної цивілізації. Екстраполяція такого почуття на влас-
ний досвід людини, вихованої на цінностях європейсь-
кої культури, викликає емпатійну силу та співчуття до 
тих, кого принижують, оскільки людина західної культу-
ри приниження пов'язує із втратою людської гідності, 
утиском самоповаги. Що, власне, й викликає почуття 
солідарності із тими, кого принижують, і гніву проти їхніх 
ворогів. Проте не можна ігнорувати факт можливих ма-
ніпуляцій свідомістю громадян, коли терористів та спі-
льноти, до яких вони належать, перетворюють на жерт-
ви. Прикладом цього є терористичний напад на Ізраїль 
7 жовтня 2023 р., одним із наслідків якого була хвиля 
антисемітських нападів у країнах Західної Європи та 
США, а також масові акції підтримки "палестинського 
народу", не в останню чергу інспіровані академічною 
елітою лівацького штибу. Іншим прикладом є ситуація 
російсько-української війни, яка загострила проблему 
"скасування" російської культури на міжнародній арені 
та спроби її репрезентантів виставляти себе з позицій 
жертви. Очевидно, що такі цинічні маніпуляції виклика-
ють ретравматизацію реальних жертв війни, завдаючи 
їм нестерпного болю (Маслікова, 2023, с. 6). 

По-друге, художні зображення, літературні та публі-
цистичні твори потужно впливають на почуття емпатії 
глядачів та читачів, не дозволяють поглинути у вирі 
замовчування болю жертв сучасних геноцидів та жах-
ливих умов їхнього життя після трагедії. Прикладом 
таких розповідей є  репортажні книги Войцеха Тохмана 
"Піяння півнів, плач псів" про особисті історії страждан-
ня жителів Камбоджі після геноциду, скоєного червони-
ми кхмерами, "Сьогодні ми намалюємо смерть" про 
спроби подолати психологічну травму масових убивств 
тутсі в Руанді, "Ти наче камінь їла" про напружену в 
емоційному сенсі роботу антропологів, які ідентифіку-
ють жертв "етнічних чисток" у Боснії; книги Славенки 
Дракулич "Вони б мухи не скривдили" та "Війна всюди 
однакова", у яких авторка намагається з'ясувати причи-
ни, які перетворили звичайних людей на воєнних злочи-
нців, що коїли злочини проти людства та "етнічні чистки" 
під час Боснійської війни в 90-х роках ХХ ст., крізь призму 
біографій конкретних людей описує досвід травматизації 
жінок через зґвалтування, страждання біженців тощо; 
збірка есе "Дивлячись на чужі страждання" Сьюзен Зон-
таг, яка актуалізує питання впливу фотографій війни і 
насильства на свідомість, як вони здатні формувати різні 
почуття, зокрема й емпатії до жертв, бути інструментом 
політичних маніпуляцій та зупиняти війни.  

Сьогодні в Україні з'являється багато книг, у яких 
емоційно фіксують жахливі реалії російсько-української 
війни. Важливим свідченням першого року повномасш-
табного російського вторгнення в Україну, яке не просто 
вводить читача в жах насильства та виносить окремі 
історії на "суд громадської думки", але й надає споді-
вання на майбутню відплату злочинцям у юридичних 

судах є збірка репортажів "Найстрашніші дні мого жит-
тя", написана українськими та іноземними аналітиками, 
журналістами та юристами. Проте війна триває й усві-
домлення наслідків цієї війни, злочини якої в травні 
2023 р. Парламентська асамблея НАТО визнала гено-
цидом проти України, ще  попереду. Але в будь-якому 
разі такі фіксації досвіду страждань необхідні для тих, 
хто сьогодні працює в напрямі реабілітації жертв полі-
тичного терору та геноцидів, хто задіяний у пошуках 
механізмів справедливого покарання воєнних злочинців, 
хто ставить питання про способи відшкодування мора-
льної шкоди, завданої насильством, хто мусить покласти 
край практиці замовчування злодіянь та анонімізації 
жертв і їхніх страждань, яка наражає жертви на постійну 
ретравматизацію, хто після розв'язання конфлікту вибу-
довує нові умови для спільного життя вцілілих.  

По-третє, усі ці складні напрями діяльності необхідні 
не лише тим, хто вижив після політичного терору і ге-
ноциду, але й потенційно всьому людству для того, щоб 
страшні злочини насильства не повторювалися. Тому 
такі книги, фото- та відеорепортажі, мистецькі проєкти 
потрібні як дидактичний матеріал у моральному вихо-
ванні громадян для превенції політичного терору в 
будь-яких його формах. Такі сповнені болю історії здат-
ні розвивати емпатію, співчуття до страждань інших, 
чуйність до потреб інших, що може слугувати запору-
кою турботливих стосунків. Взаємодія громадян, орієн-
тованих на такі турботливі стосунки, уже сьогодні акти-
вно та ефективно себе заявляє через різні громадські 
організації, що виконують соціальні функції. В Україні 
засвідчили таку ефективність різні волонтерські спіль-
ноти, благодійні організації, культурні та освітні інститу-
ції, задіяні в активній підтримці військових, поранених, 
ВПО, постраждалих від військових дій, у відбудові 
зруйнованої інфраструктури та в реалізації завдань 
культурної дипломатії (Маслікова, 2023, с. 4–5). Уже 
одинадцятий рік російсько-української війни можна спо-
стерігати сталі зв'язки довіри між громадянами, різними 
волонтерськими спільнотами, військовими, що перебу-
вають на "нулях", які можна схарактеризувати як "до-
помога тим, хто допомагає захищати тих, хто нас захи-
щає": вже стала звичною практика донатити кошти во-
лонтерам (особливо після жорстоких ракетних атак), які 
оперативно постачають військовим засоби захисту та 
інші необхідні речі. 

Отже, етика турботи має потенціал для розуміння та 
облаштування такого турботливого суспільства, у якому 
співіснують різні спільноти та відкриті можливості для 
участі в економічному, політичному й громадському 
житті; діяльність інститутів соціальної допомоги, догля-
ду, освітні та культурні інститути перебувають у центрі, 
а не на периферії соціальної уваги та впливів; система 
права та культурна дипломатія є кращими шляхами до 
мирного життя і мінімізації загроз насильства та його 
привабливості.   

Дискусія і висновки 
Міждисциплінарне дослідження емпатії дозволяє 

стверджувати, що емпатія відіграє значну роль у розви-
тку альтруїстичної турботи про інших та в обґрунтуванні 
нормативних моральних суджень щодо формування 
мотивації для полегшення страждань не лише тих, хто 
перебуває в зоні уваги діючого суб'єкта, але й уразли-
вих груп людей. Когнітивна характеристика емпатії, що 
виявляється в здатності розуміти почуття інших, та її 
емоційна природа, яка виявляється в здатності пере-
живати почуття інших як свої власні, постають дієвими 
чинниками для індивідуальної та інституційної допомоги 
тим, хто страждає. Культивація емпатії можлива через 



~ 50 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

спеціальні техніки морального виховання ("індуктивне 
навчання", моделювання ситуацій, дискусії навколо 
дилемних ситуацій, закріплення навичок турботи про 
інших у спільних проєктах, визнання своєї моральної 
позиції), і це задає позитивні перспективи формування 
турботливих взаємовідносин громадян. Етика турботи 
як міждисциплінарний напрям дослідження міжлюдської 
взаємодії містить потужний потенціал для розв'язання 
проблем практик охорони здоров'я, соціальної допомо-
ги, національної оборони та безпеки, політичного та 
громадянського життя, політичного насильства, скоєно-
го під час війн, геноциду, тероризму. Дослідження ем-
патії в контексті етики турботи, дозволяють стверджу-
вати, що емпатія є важливим чинником протидії наси-
льству. Емпатія набуває своєї мотиваційної сили під 
час документування актів насильства та в процесі 
сприйняття мистецьких і літературних творів, докумен-
тальних репортажів, що містять фіксації досвіду страж-
дань. Емпатія є необхідною для тих, хто допомагає в 
реабілітації жертв політичного насильства та геноцидів; 
для тих, хто залучений у пошуки механізмів справедли-
вого покарання воєнних злочинців та здійснення спра-
ведливого відшкодування моральної шкоди жертвам 
політичного насильства; для тих, хто після завершення 
конфліктів створює умови спільного життя для вцілілих. 
Емпатія є тим фундаментом, на якому може бути побу-
доване суспільство турботи, у центрі якого – безумовна 
цінність людського життя, повага, взаємна довіра та 
допомога, а кращими шляхами до мирного життя спіль-
нот є система права та культурна дипломатія. 

 
Список використаних джерел 
Маслікова, І. (2023). Міжнародне співробітництво у сфері культури 

в умовах російсько-української війни: культурологічний аспект. Україн-
ські культурологічні студії, 1(12), 4–9. 

Bowles, S. (2016). The moral economy. Why good incentives are no 
substitute for good citizens. Yale University Press. 

Darwall, S. (2002). Welfare and Rational Care. Princeton University Pres. 

Hamington, M. (2017). Empathy and care ethics. The Routledge 
handbook of philosophy of empathy (Heidi Maibom, Ed.) (р. 264–272). 
Routledge. 

Held, V. (2008). How terrorism is wrong: morality and political violence. 
Oxford University Press. 

Hoffman, M. (2000). Empathy and Moral Development: Implications for 
Caring and Justice. Cambridge University Press. 

Matravers, D. (2017). Empathy in the aesthetic tradition. The Routledge 
handbook of philosophy of empathy (Heidi Maibom, Ed.) (р. 77–85). 
Routledge.  

Nagel, T. (1978). The possibility of altruism. Princeton University Press. 
Noddings, N. (2002). Educating moral people: a caring alternative to 

character education. Teachers College, Columbia University. 
Schramme, T. (2017). Empathy and altruism. The Routledge handbook 

of philosophy of empathy (Heidi Maibom, Ed.) (р. 203-214). Routledge.  
Slote, M. (2007). The ethics of care and empathy. Routledge. 
Slote, M. (2010). Moral Sentimentalism. Oxford University Press. 
Sontag, S. (2003). Regarding the pain of others. Farrar, Straus and 

Giroux. 
 
References 
Maslikova, І. (2023) International cooperation in the field of culture in 

the conditions of the russian-ukrainian war: cultural aspect. Ukrainski 
kulturolohichni studii, 1(12), 4–9 [in Ukrainian]. 

Bowles, S. (2016). The moral economy. Why good incentives are no 
substitute for good citizens. Yale University Press. 

Darwall, S. (2002). Welfare and Rational Care. Princeton University Pres. 
Hamington, M. (2017). Empathy and care ethics. The Routledge 

handbook of philosophy of empathy (Heidi Maibom, Ed.) (р. 264–272). 
Routledge. 

Held, V. (2008). How terrorism is wrong: morality and political violence. 
Oxford University Press. 

Hoffman, M. (2000). Empathy and Moral Development: Implications for 
Caring and Justice. Cambridge University Press. 

Matravers, D. (2017). Empathy in the aesthetic tradition. The Routledge 
handbook of philosophy of empathy (Heidi Maibom, Ed.) (р. 77–85). 
Routledge.  

Nagel, T. (1978). The possibility of altruism. Princeton University Press. 
Noddings, N. (2002). Educating moral people: a caring alternative to 

character education. Teachers College, Columbia University. 
Schramme, T. (2017). Empathy and altruism. The Routledge handbook 

of philosophy of empathy (Heidi Maibom, Ed.) (р. 203–214). Routledge.  
Slote, M. (2007). The ethics of care and empathy. Routledge. 
Slote, M. (2010). Moral Sentimentalism. Oxford University Press. 
Sontag, S. (2003). Regarding the pain of others. Farrar, Straus and 

Giroux. 
Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  1 5 . 0 4 . 2 4  

Прорецензовано  /  Re v is ed :  25 . 04 . 2 4  
Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 5 . 0 4 . 2 4  

 
Iryna MASLIKOVA, DSc (Philos.), Assoc. Prof. 
ORCID ID: 0000-0001-9463-5223 
e-mail: i.i.masllikova@knu.ua 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

 
EMPATHY AS A COUNTER TO POLITICAL VIOLENCE: TOWARDS A CARING SOCIETY 

 
B a c k g r o u n d . The article outlines the conceptual landscape of altruism research, which allows explaining the differences between 

biological, behavioral and psychological altruism, identifying its specific features and mapping out the prospects for interdisciplinary research on 
empathy. The article highlights the history of the concept of "empathy" and clarifies its difference from sympathy and compassion.  

M e t h o d s . The importance of empathy for the substantiation of normative moral judgments and the formation of motivation to alleviate the 
suffering of others is revealed on the basis of the findings of modern psychology. Emphasis is placed on the cognitive (the ability to understand the 
feelings of others) and affectional (the ability to experience the feelings of others as one's own) characteristics of empathy, which are effective 
motivational factors for individual assistance to others and which serve as a basis for the formation of political and managerial decisions on 
institutional assistance to vulnerable groups of people.  

R e s u l t s . An attention is focused on the importance of empathy for moral consciousness and moral action. The article considers the 
possibilities of developing empathy through moral education techniques ("inductive discipline", modelling, discuss dilemma situations, 
improvement of caring skills through cooperation, "confirmation"), which are being developed by moral psychologists and representatives of care 
ethics as a new interdisciplinary research field on the formation of caring relationships between citizens. The article reveals the prospects of care 
ethics in solving problems, which are arising in the practices of health care, social assistance, national defence and security, political protests and 
active participation in civic life. The research potential of care ethics to analyse the experience of various forms of political violence, which were 
committed during wars, genocide, and terrorism is determined. Taking into account the contexts of specific acts of political violence will allow us to 
better understand the causes of political violence, develop algorithms for resolving such conflicts and mechanisms for their prevention.  

C o n c l u s i o n s . An important factor in countering violence is empathy, which is actualised when acts of violence are documenting and 
through the perception of works of art, reportages, and literary stories that document the experience of suffering. This practice is necessary for 
those are involved in the rehabilitation of victims of political terror and genocide, those who seek mechanisms for fair punishment of war criminals 
and compensation for moral damage to victims of violence, those who build conditions for survivors to live together after the war. Development of 
empathy creates conditions for mutual trust, respect and assistance, which are the foundations of a caring society. 

 

K e y w o r d s : empathy, altruism, compassion, violence, war, genocide, care ethics, caring society, moral sense, moral activity. 
 

Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  
інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 

The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 
interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 51 ~ 

 

 

УДК 111.8:378.015 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).08 

Андрій МОРОЗОВ, д-р філос. наук, проф. 
ORCID ID: 0000-0003-4050-9621 

e-mail: a.morozov@knute.edu.ua 
Державний торговельно-економічний університет, Київ, Україна  

 
Владислав ШАПОВАЛОВ, канд. філос. і матем. наук, доц. 

ORCID ID: 0000-0002-4029-5240 
e-mail: slavichek27@gmail.com 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна  
 

Сергій ГУДКОВ, канд. філос. наук, доц. 
ORCID ID: 0000-0002-1948-9630 

e-mail: hudoksergey@gmail.com  
Державний торговельно-економічний університет, Київ, Україна 

 
ОНТОЛОГІЧНІ ПІДГРУНТЯ МОРАЛЬНОЇ КУЛЬТУРИ. ЧАСТИНА ІІ 

 
В с т у п . Забуття проблематики буття, викреслювання ідеї буття зі світогляду сучасної людини, орієнтація на 

індивідуалістично-гедоністичні практики призводять до звуження повноти особистості, дегуманізації її морально-
духовного виміру, відчуження від власної сутності. Поворот мислення до буття, до його сутнісних основ дозволить 
знайти надійний онтологічний фундамент для моральної культури, розхитаної внаслідок скептицизму та нігілізму, а 
людині – здійснити екзистенційний поворот у пошуках втраченої сутності. Метою статті є дослідження онтологіч-
них основ моральної культури. Завданнями першої частини статті є дослідити онтологічний каркас моральної ку-
льтури, фундаментальні осі, на яких вона ґрунтується; завданнями другої частини статті – проаналізувати мора-
льні поняття свободи, совісті, гідності і рівності крізь призму онтологічного каркасу. 

М е т о д и . У статті використано історико-філософський та компаративний метод, а також методи генеалогії і 
герменевтичні методи інтерпретації. Загальною парадигмою дослідження є трансцендентальна анти-позитивістська 
традиція філософування. 

Р е з у л ь т а т и . Показано, що параметри реальності, її внутрішньої структури задаються онтологічним карка-
сом, а саме: осями сакрального і профанного, єдиного і множинного, феноменального і сутнісного (належного). Підкре-
слено фундаментальний зв'язок етичного і онтологічного, у якому буття людини є завжди моральним буттям. Від 
нашого розуміння буття залежить моральна культура, наші уявлення про добро і зло. Моральні поняття мають он-
тологічний характер, указують на об'єктивну ціннісну реальність, "матеріальне апріорі". Зазначено, що онтологічна 
гідність включає в себе формальний та матеріальний (змістовний) аспекти, передбачаючи наявність онтологічної 
рівності всіх людей, онтологічної свободи та онтологічного сумління. 

В и с н о в к и . Бачення буття як священного дару уможливлює онтологічну гідність людини, тобто її  невідчуже-
ну трансцендентальну само-бутність. Бачення священного дару буття в єдності різноманіття передбачає бачення 
онтологічної рівності всіх людей, що, будучи різними, водночас рівні, оскільки всі вони обдаровані буттям. Онтологі-
чна рівність людей потребує певного "спільного знаменника" людства, що може варіюватися залежно від обраної 
парадигми. Змістовним вираженням онтологічної гідності є онтологічна свобода, яка полягає в здатності людини 
говорити світові трансцендентальне "так" чи "ні", обирати між буттє-центричним та егоцентричним способами 
існування. Усвідомлення двох полюсів буття – сутнісного і феноменального – породжує онтологічну совість: триво-
гу особистості стосовно автентичності власного буття та провину за те, що вона не стала самою собою.  

 

К л ю ч о в і  с л о в а : онтологічний каркас, онтологічний спільний знаменник, буття як священний дар, онтологіч-
на рівність, онтологічна гідність, онтологічна свобода, онтологічне сумління, трансцендентальна батьківщина.  

 
Вступ 
Герменевтичне коло знання-буття 
У першій частині нашої статті ми писали про наяв-

ність у людини до-рефлексивного (до-філософського і 
до-теоретичного) морально-екзистенційного "налашту-
вання" на буття загалом. Ми описали його як трансцен-
дентальне "так" або "ні", фундаментальне першо-
рішення, яке передує усім іншим подальшим життєво-
практичним рішенням. Згодом екзистенційне налашту-
вання, за певних умов, концептуально оформлюється у 
філософське вчення, у розвинуту філософську систему, 
але остання неодмінно виростає з цього стихійно-
інтуїтивного онтологічного досвіду. Ми також зазначали, 
що одним з базових параметрів онтологічного досвіду, 
його "каркасу", є онтологічна вісь "священне-
профанне". Наше місце на цій осі може бути зумовлене 
або позитивним досвідом співпричетності до священної 
таємниці буття, або навпаки негативним досвідом бого-
покинутості (відсутність досвіду – теж досвід).  

В ідеалі, у великих мислителів, які досягли статусу 
мудреця, генія, пророка чи святого, знання і буття утво-
рюють герменевтичне коло, яке ґрунтується на принци-
пі їхньої вихідної тотожності, сформульованому Парме-

нідом: "мислити і бути – одне". Відтоді філософське 
вчення стає життєвою програмою, а філософська тео-
рія – відповідним способом життя, який утілює життєву 
програму на практиці. У такому випадку сама постать 
мислителя-філософа виражає принцип "medium is the 
message", коли вчитель стає духовним наставником 
для власних учнів. Учитель виступає не просто посере-
дником для передачі знань, а ключовою фігурою, яка 
формує світогляд, цінності та способи мислення учнів. 
Учитель може слугувати взірцем і джерелом натхнення, 
впливаючи на особистісний розвиток учнів. Інакше 
знання залишається безплідним і нежиттєздатним, у 
кращому разі інтелектуальною забавою, "грою в бі-
сер". Повторимося, що в ідеалі, який реалізується в 
поодиноких випадках видатних особистостей, ми до-
сягаємо кола: буття (вихідний онтологічний досвід, 
смисловий ескіз) – знання (раціональне оформлення 
цього досвіду, формування раціональної картини світу) 
– буття (підтвердження на практиці дієвості та ефек-
тивності теорії, прагнення передачі власного досвіду 
іншим як утілення турботи за весь світ). Буття як 
останній і перший елемент тріади імпліцитно містить в 
собі моральний компонент.  

© Морозов Андрій, Шаповалов Владислав, Гудков Сергій, 2024



~ 52 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Утім, навіть якщо не брати видатних людей, а звер-
нутися до середньостатистичної практики, то варто і тут 
підкреслити фундаментальний зв'язок етичного і онто-
логічного. Буття людини є завжди моральним буттям, 
де вже апріорі присутня ієрархія цінностей та система 
моральних координат. Бути – означає бути кимось або 
чимось, діяти в певний спосіб, що імпліцитно передба-
чає знання того, що я повинен робити, тобто певну ети-
ку поведінки. Від того, яким буде наше розуміння буття, 
залежить те, якою буде наша моральна культура, наші 
уявлення про добро і зло, справедливе і несправедли-
ве, гідне і негідне, моральне і аморальне тощо. Усі мо-
ральні поняття починаються з цього буттєвого коріння, 
усі вони мають онтологічний характер, тобто вказують 
на об'єктивну ціннісну реальність, "матеріальне апріорі" 
(у термінах М. Шелера). Розуміння буття може бути 
різним: побутовим, науково-теоретичним, художньо-
естетичним, містичним тощо, однак воно завжди закла-
дає основу етосу.      

Можна підсумувати наші розмисли цитатою П'єра 
Адо: "...філософська школа відповідає вибору певного 
способу життя, певного життєвого вибору, або екзисте-
нційної преференції, що вимагає від індивіда радикаль-
ної зміни всього життя, повного перетворення; вона 
відповідає зрештою бажанню бути і жити певним чи-
ном [курсив наш]. Ця екзистенційна преференція, у 
свою чергу, передбачає певне бачення світу, і завдання 
філософського дискурсу – розкрити та раціонально об-
ґрунтувати і цю преференцію, і це уявлення про світ. 
Отже, теоретичний філософський дискурс народжуєть-
ся з первинної екзистенційної преференції і знову при-
водить до неї, оскільки силою своєї логічної переконли-
вості, силою свого впливу на слухача він спонукає вчи-
телів та учнів жити згідно з їхнім початковим вибором, 
можна сказати, що він втілює в собі якийсь життєвий 
ідеал" (Hadot, 2002, p. 18).  

Мета статті. У другій частині нашої статті ми по-
кажемо, як фундаментальні поняття гідності, рівності, 
свободи та сумління, які традиційно прийнято вважати 
прерогативою філософської етики, пов'язані із пробле-
матикою буття та онтологічного каркасу і відтак стають 
поняттями онтологічними.   

Огляд літератури. Спираючись на праці Платона, 
Фоми Аквінського, І. Канта, А. Шопенгауера, Ф. Ніцше, 
М. Гайдеґґера, Дж. Гердера, П. Тілліха, М. Фуко, 
С. Аміна, Й. Зізіуласа, В. Малахова, Г. Гессе та ін., крізь 
призму онтологічного каркасу та його фундаментальних 
осей: священне-профанне, єдине-множинне, сутнісне-
феноменальне – розглянемо онтологічний вимір понят-
тя людської гідності в її формальних та змістовних ви-
явах за допомогою низки суміжних понять, таких як: 
"онтологічна рівність", "онтологічна свобода" та "онто-
логічна совість". 

Методи 
У статті використано історико-філософський та ком-

паративний метод, а також методи генеалогії і герменев-
тичні методи інтерпретації. Загальною парадигмою, у 
руслі якої проведено наше дослідження, є трансценден-
тальна анти-позитивістська традиція філософування. 

Результати  
Онтологічна гідність. Гідність – це елемент мо-

ральної самооцінки людини, її самоповаги до себе як 
до безумовної цінності, певної якості, що не можна ви-
міряти кількісно. Гідність – це абсолютна цінність, що не 
допускає жодного еквіваленту. Її не можна купити чи 
продати як звичайну річ, бо вона не має ринкової вар-
тості. Саме тому, як стверджує І. Кант, одна людина не 

може бути використана іншою лише як засіб, бо людина 
– це завжди ціль (Kant, 2002). Поняття гідності, на дум-
ку В. А. Малахова, "утверджує принципову цінність ін-
дивіда як людини взагалі, як представника людства" 
(Малахов, 2004, c. 113). Як підкреслює філософ, коли 
ми говоримо про цінність людини, ідеться не про те, що 
кожна людина повинна заслужити "право на гідність" 
власними вчинками, які розкрили б її людську природу. 
Гідність не заслуговується, бо вона не стосується емпі-
ричної площини, а "має характер презумпції (поперед-
нього визнання)" (Малахов, там само). Іншими словами, 
якщо продовжити думку Малахова, людська гідність є 
трансцендентальною основою будь-якого культурно-
історичного етичного, політичного і правового дискурсу 
"прав і свобод людини".     

Онтологічний характер гідності означає те, що буття 
кожної людини передує розділенню на добро і зло, пре-
красне і потворне, своє і чуже, корисне і шкідливе. У 
бутті ціннісні розділення апріорі зняті, бо на перший 
план виходить тільки те, що людина отримала своє 
власне буття, вона стала само-бутньою. Вона є (хоча її 
могло не бути), вона є саме такою, якою вона є (хоч 
могла бути іншою), тому її буття вже на до-ціннісному 
рівні є гідним, об'єктивно благим.  

Якщо поглянути на проблему гідності крізь призму 
осі священне-профане онтологічного каркасу, то ми 
неодмінно дійдемо висновку, що буття кожної людини є 
священним даром. З цього приводу Фома Аквінський 
використовує таку коротку формулу: "Бог, даючи буття, 
водночас створює те, що це буття може сприйняти" 
("Deus simul dans esse, producit id quod esse recipit") (De 
potentia q. 3, a. 1 ad 17) (Thomas Aquinas, 2017). Водно-
час кожна сутність отримує своє буття як дар: "Щой-
ність або сутність не є своїм власним буттям, а річчю, 
яка субсистує1 лише в участі у власному бутті" ("Sua 
quidditas vel essentia non est ipsum suum esse, sed est 
res subsistens in suo esse participato") (Super librum de 
causis, lect. 7) (Thomas Aquinas, 2017). Водночас Бог як 
перша сутність (першопричина) не причетний до чо-
гось; Він є само-буттям, Його буття є над-сутнісним 
(над-субстанційним) і цілком невиразним.  

З цитованого уривка можна побачити, що існує фун-
даментальна різниця між буттям через участь і буттям 
самим по собі. Останнє є тим, хто дарує, а перше є тим, 
хто приймає цей дар. У кожній миті реального існування 
сущого прихована сила само-буття ("ipsum esse"). У 
самому джерелі нашого існування ми можемо внутріш-
ньо споглядати екзистенціальну силу Творця всього 
сущого. Наша відносна самобутність ґрунтується на 
абсолютній само-бутності Творця, без якої ми перетво-
рилися б на ніщо. Наше власне існування насправді 
видається невимовно таємничим і величезним. Коли ми 
приймаємо дарунок буття, ми можемо розуміти його 

 
1 Дієслово "subsisto" можна перекласти як "самостійно іс-

нувати", указуючи на внутрішнє, самодостатнє існування субс-
танції незалежно від зовнішніх акциденцій. У схоластичній 
філософії це поняття асоціюється з ідеєю субсистенції 
(subsistentia), яка описує основу існування субстанції, тобто 
існує незалежно сама по собі і не потребує жодних зовнішніх 
атрибутів або акциденцій. З іншого боку, "existo" описує більш 
зовнішній аспект існування, такий як вияв або реалізація 
субстанції. Це дієслово пов'язане з екзистенцією (existentia), 
яка описує акт існування субстанції у світі. Отже, основна різ-
ниця між цими поняттями полягає в тому, що екзистенція ак-
центує на процесі і реалізації існування в зовнішньому світі, 
тоді як субсистенція зосереджується на внутрішній самодоста-
тності та незалежності субстанції. 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 53 ~ 

 

 

цінність або не помічати її, бути вдячним за отриманий 
дар чи нехтувати ним. Ми можемо зайняти на осі про-
фанне-сакральне навіть крайню атеїстично-нігілістичну 
позицію, заперечивши наше буття як дар і приписавши 
його випадковій грі сил природи (на цій інтуїції будують-
ся концепції спонтанної самоорганізації матерії). Утім, 
усі ціннісні шкали, якими ми користуємося, є психологіч-
но, історично та культурно детермінованими, тоді як 
онтологічна гідність буття як дару є поза-історичною та 
трансцендентальною. 

Онтологічна гідність передбачає бачення множин-
ності неповторних сутностей у єдності буття як свя-
щенного дару. Це виступає первинною умовою будь-
якого діалогу між "Я" та Іншим. Без різноманітності не-
повторних сущих в лоні буття гідність не була б можли-
ва, адже тоді все існуюче перетворилося б на нерозч-
леновану тотальність. Кожне неповторне "Я" в єдності 
буття постає як суще, що отримало своє буття як дар, 
було звільнено з полону небуття, немов скульптура, 
звільнена з полону мармуру митцем (метафора Рене-
сансу): "Я бачив ангела в мармурі та висікав камінь, 
поки не звільнив його" (Michelangelo Buonarroti, 2009).  

Онтологічна гідність передбачає бачення світу не 
лише з перспективи того, що є, а й з того, що могло 
бути і мало бути. Онтологічна гідність народжується на 
перетині протилежних полюсів буття: феноменального і 
сутнісного, актуального і потенційного, профанного і 
сакрального. Найповніше за все онтологічна гідність 
розкривається в межах метафізичної традиції, де пос-
тулюється, що кожна людська особа, крім феноменаль-
ного (емпіричного) виміру, наділена ще й внутрішньої 
сутністю ("формою"), яка потенційно закладена, але яку 
належить актуалізувати. Саме ця апріорна "форма", на 
нашу думку, є тим, завдяки чому особистісне буття є 
неповторним та унікальним, а отже – і онтологічно гід-
ним. Кожна особа може втратити моральну гідність 
("утрата обличчя"), але ніколи не може бути позбавле-
ною онтологічної гідності, бо вона вже апріорі є завдяки 
наперед-даній внутрішній сутності. В емпіричній пло-
щині особистість обиратиме екзистенційний вектор сво-
го існування, моральні чи аморальні способи поведінки, 
розкриття чи приховування власної людської сутності, 
але вибір завжди розгортається в горизонті наданих 
сутнісних (потенційних) можливостей.   

Таким чином, для метафізичної картини світу кожна 
особистість має два рівні свого буття: рівень сутнісно-
трансцендентальний (який водночас є і можливістю, і 
належним) та рівень емпіричний, екзистенційний, фе-
номенальний. Можливість тут завжди більша, аніж дій-
сність. Застосовуючи іудео-християнську термінологію, 
перший рівень називають "образом Бога", а другий – 
"подобою Бога". Людина не може скасувати образ, бо 
він закладений в неї апріорі як можливість стати собою, 
однак від неї залежить, чи буде вона прагнути до подо-
би (уподібнення) з Богом, тобто увідповіднити своє ем-
піричне існування трансцендентальній сутності (пер-
винному Божому замислу і промислу).     

Якщо ж на осі "сутнісне-феноменальне" онтологіч-
ного каркасу ми зсуваємося повністю в бік феномена-
льного, ігноруючи сутнісний полюс, а на осі "сакральне-
профанне" – у бік профанного, ігноруючи сакральний 
полюс буття, тоді про жодну онтологічну гідність не мо-
же йтися. У такій позитивістській картині світу людина – 
це сума того, що вона робить: актуальне без потенцій-
ного, феноменальне без сутнісного, профанне без 
священного, "поверхня" без "глибини". Подібний реду-

кований погляд, на нашу думку, дегуманізує людину, 
позбавляє її буття повноти смислу. 

Онтологічна рівність. Онтологічна гідність вклю-
чає в себе формальний та матеріальний (змістовний) 
аспекти. Формальний аспект гідності передбачає наяв-
ність онтологічної рівності всіх людей. Змістовний ас-
пект передбачає наявність онтологічної свободи та он-
тологічного сумління. Розглянемо ці аспекти більш до-
кладно. Щойно ми зазначали, що бачення священного 
дару буття в єдності різноманіття є головною ознакою 
онтологічної гідності. Така єдність різноманіття водно-
час передбачає бачення онтологічної рівності всіх лю-
дей, які, будучи різними, водночас є рівними один сто-
совно одного з огляду на те, що вони є, тобто тому що 
всі вони наділені (обдаровані) буттям. Концепція 
haecceitas ("цеісність"), запропонована Дунсом Скотом, 
виступає важливою ланкою для поєднання ідеї онтоло-
гічної рівності всіх людей з їхньою унікальністю: "Скла-
дне ціле є єдиним буттям, але включає безліч частко-
вих буттів; хоча ціле є єдиним сущим, а все ж таки воно 
має безліч часткових суттєвостей" ("Totius compositi est 
unum esse, et tamen includit multa esse partialia; sicut 
totum est unum ens, et tamen multas entitates partiales 
habet"). Haecceitas є тим, що надає кожній особі її уні-
кальну ідентичність, але водночас це поняття не запе-
речує їхньої фундаментальної рівності на рівні буття: 
«Вона є форма, завдяки якій складове ціле є "ось це 
суще"» («Et illa forma est, qua totum compositum est 'hoc 
ens'») (Joannes Duns Scotus, 1639, p. 649). Граничним 
прикладом такої онтологічної рівності є індуїстська 
формула школи адвайта-веданти "атман є Брахман"  
("Мандукья-упанишад" 1.2 "Атхарваведы"), де повністю 
нівелюється "цеісність" (haecceitas) як дещо ілюзорне, а 
все індивідуальне оголошується виявом єдиної божест-
венної реальності.  

Онтологічна рівність прокладає шлях до емпатії, 
співчуття, братерства, любові, милосердя тощо. Розу-
міння світу як єдності множинного означає вихід за межі 
егоцентризму, повагу до іншого альтернативного спо-
собу мислення. Справжня толерантність, її філософсь-
ке підґрунтя випливає із онтологічної рівності, із усвідо-
млення того, що кожен індивід належить царству буття 
як унікальне суще серед інших сущих, що буття кожного 
дорогоцінне, що воно є кінцевим і смертним. Дорогоцін-
ність людського буття, повага до нього, випливає саме 
із цієї конечності. Зумовленість і тимчасовість людей, 
що існують в океані безумовного абсолюту, означає 
також їхню слабкість, немічність, але водночас і велич. 
(Пригадується метафора людини як "мислячого очере-
ту" Б. Паскаля). Немічність усіх сущих, яким дароване 
буття (час), спонукає до жалю і співчуття до кожного. 
Немічність і тимчасовість потребує захисту і турботи. 
Сама турбота як така виростає з тимчасовості і конеч-
ності людини як сущого. Недарма Гайдеггер, називаючи 
людське існування "ось-буттям", характеризує його як 
"буття-у-напрямку-смерті" (being-towards-death) і водно-
час як онтологічну "турботу" (Heidegger, 1979).   

Онтологічна рівність людей передбачає наявність 
якогось спільного "онтологічного знаменника людства"1, 

 
1 Спільний онтологічний знаменник – концепт, який ми про-

понуємо в нашому дослідженні джерел моральної культури для 
опису фундаментальної реальності, що лежить в основі всіх 
явищ. Інакше кажучи, він є способом пошуку або визначення 
того, що є спільним і основоположним для всіх форм існування, 
незалежно від їхньої мінливості чи різноманітності. У філософії 
та релігії цей принцип дозволяє розкривати зв'язки між різними 
феноменами, надаючи їм універсального сенсу і цілісності. 



~ 54 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

перед яким вони будуть рівними. Залежно від філософ-
ської чи релігійної системи це може бути: 

• природа речей, логос, фатум (антична традиція), 
• природа Будди, Дао (далекосхідна традиція), 
• божественний розум, Христос-Логос, Церква як 

Тіло Христове (монотеїстична традиція),  
• абсолютна ідея (гегельянство), 
• родова сутність людини (марксизм), 
• закон у широкому сенсі слова: наприклад, закони 

природи, закони розуму, суспільні закони тощо (просві-
тницька традиція). 

При цьому, спільний онтологічний знаменник не пе-
редбачає однаковості та скасування унікальності. Філо-
софську апологію рівності можна простежити ще з часів 
античності, зокрема в Сенеки:  

"Я радий дізнатися від тих, хто приходить від вас, 
що ви живете в дружніх стосунках зі своїми рабами. Це 
личить такій розумній і добре освіченій людині, як ти. 
"Вони – раби", – заявляють люди. Ні, скоріше вони чо-
ловіки. "Раби!" Ні, товариші. "Раби!" Ні, вони невибаг-
ливі друзі. "Раби!" Ні, вони наші товариші-раби, якщо 
врахувати, що Фортуна має рівні права як на рабів, так і 
на вільних людей" (Seneca, 2013). 

У Сенеки ми бачимо апеляцію до надіндивідуальної 
інстанції – Фортуни, яка дає підставу говорити не лише 
про соціальну, але й онтологічну рівність. Однак, якщо 
Фортуна – красивий міфологічний символ, то терміно-
логійно більш "строгим" її філософським аналогом є 
субстанція. Поняття субстанції є класичним прикладом 
"спільного онтологічного знаменника", який уможлив-
лює онтологічну рівність. Наприклад, за Р. Декартом, 
які б не були індивідуальні особливості кожної конкрет-
ної людини, її мислення і пізнання взагалі можливі ли-
ше тому, що в їх основі лежить єдина мисляча субстан-
ція (rex cogito). Таким чином, всі люди онтологічно рівні, 
бо вони належать до цієї мислячої субстанції.  

В І. Канта аналогом мислячої субстанції як основи 
індивідуальних емпіричних властивостей пізнавального 
суб'єкта є т. зв. "трансцендентальний суб'єкт", тобто 
певні апріорні, необхідні та універсальні форми мис-
лення, завдяки яким досвід індивіда впорядковується і 
отримує трансцендентальну єдність. По суті, якщо з 
мислення людини усунути індивідуальні психологічні, 
соціокультурні характеристики, прибрати навіть поняття 
"Я", то ми отримаємо чисту суб'єктність, основу будь-
якої суб'єктності взагалі, "чистий розум"  (філософська 
лінія Декарт-Кант-Гуссерль). У цій оптиці всі емпіричні 
суб'єкти при всіх їх відмінностях на феноменальному 
рівні виявляються рівними на сутнісному рівні, бо їх-
ньою основою виступає трансцендентальний суб'єкт 
(або в термінах метафізики проста, неподільна, єдина 
мисляча субстанція).   

Філософсько-богословська парадигма називає цю 
мислячу субстанцію розумною душею. Так само як у 
трансцендентального суб'єкта є вроджені апріорні фо-
рми мислення, так і в душі кожної людської істоти є ап-
ріорна структура. Наприклад, європейська інтелектуа-
льна традиція (греко-римський світ, християнство) зви-
кли виокремлювати певні частини або рівні душі. Пара-
лелі між ученнями про три частини душі в Платона, 
Аристотеля, св. Отців Церкви напрошуються самі со-
бою. Хоча докладний компаративний аналіз їхніх учень 
про душу не входить в завдання цієї статті, можна од-
нозначно сказати, що для всіх учень спільним є погляд, 
що апріорні структури (здатності) душі притаманні всім 
людям від народження, незалежно від того, як конкрет-

ний індивід їх використовує чи втілює. Всі люди як ро-
зумні мислячі істоти рівні в сенсі володіння цими апріо-
рними  душевними структурами.  

Ще більш глибинною основою онтологічної рівності 
є не сама мисляча субстанція (душа), притаманна кож-
ній людині від народження, а над-субстанціональна 
основа душі. У досократиків – це Логос, в Аристотеля – 
"форма форм", у системах об'єктивного ідеалізму – це 
божественний Абсолют. У християнській теології про-
блема рівності всього людства розв'язується через дру-
гу іпостась Бога-Трійці, а саме через постать Христа, 
який є втіленим у плоті одвічним Словом (Логосом) Бо-
га. Ідея Бога, що став людиною, пожертвував собою за 
всі гріха людства, помер та воскрес, уможливлює рів-
ність всіх людей як братів і сестер во Христі, як членів 
Тіла Христового (Церкви), які, так само як і Христос, 
воскреснуть. Апостол Павло зазначає з цього приводу: 
"Де нема ні елліна, ні юдея, ані обрізаного, ані необрі-
заного, ані поділу між народами, ані раба, ані вільного, 
але все й у всьому Христос" (Колосян 3:11). Це озна-
чає, що всі рівні перед Судом Божим (тобто вищою 
справедливістю) у момент всезагального воскресіння. 

У літературі та образотворчому мистецтві "спільним 
знаменником людства" є смерть, де примиряються та 
усуваються драматичні, соціальні чи психологічні супе-
речності життя. Так, наприклад, у трагедії В. Шекспіра 
"Ромео і Джульєтта" лише смерть двох закоханих змог-
ла примирити дві ворогуючі родини Монтеккі і Капулет-
ті, "зрівняти" їх у спільному горі. 

Підсумовуючи тему онтологічної рівності, наведемо 
знаменитий філософський символ фонтану, автором 
якого є Григорій Сковорода. Цей символ демонструє 
діалектику рівності і нерівності. Фонтан означає божес-
твенну "невидиму натуру" (natura naturans), що розлита 
у видимій природі (natura naturata). Бог як джерело 
премудрості однаково "розлитий" у всьому сущому, 
однак кожна людина по різному вміщає цю премудрість 
в себе, має різні благодатні дари від Бога. "Бог багато-
му подібний Фонтану, що наповнює різноманітні посу-
дини по їхній місткості. Над Фонтаном напис такий: "Не-
рівна всім рівність". Ллються з різних трубок різні потоки 
(струмки) в різні посудини, навкруг Фонтана стоячі. 
Менший посуд менше має, але в тому рівний є більшо-
му, що рівно є повний" (Сковорода, 1973, с.132). 

Цивілізаційна рівність і трансцендентальна 
батьківщина. Крім онтологічної рівності кожного інди-
віда, ми також можемо визнати онтологічну рівність між 
націями, расами та цивілізаціями. Теоретичні основи 
ідеї цивілізаційної рівності заклали у ХХ ст. А. Тойнбі, 
О. Шпенглер, С. Гантінгтон та ін., піддавши критиці ідею 
моноцентричності та висунувши альтернативну ідею 
поліцентричності розвитку людства, наявність множини 
"історій". Якщо європоцентризм апріорі передбачав 
нерівність цивілізацій (The West and the rest), де одна 
цивілізація береться за норму та еталон, авангард істо-
рії, а інші (the rest) приречені довічно відставати від 
цього "авангарду" (Фергюссон, Маркс, Белл), то поліце-
нтрична модель будується на принциповій рівності (рів-
нозначності) усіх цивілізацій та відсутності єдиного ци-
вілізаційного стандарту (Amin, 2010).   

У цьому контексті варто згадати романтичну доктри-
ну Дж. Гердера. Вона ґрунтується на концепції "націо-
нального духу", "генія народу", який виражається в ку-
льтурі, менталітеті, мові та соціальному житті. Усьому 
народу загалом та кожному його представнику власти-
вий спільний дух: він формує історію та керує етосом 
нації. Саме національний дух робить різних людей на-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 55 ~ 

 

 

лежними до однієї нації як трансцендентальної сутності. 
Гердер також стверджував, що дух нації дається Богом 
під час створення, бо "нації – це думки Бога" (Herder, 
2007). Незважаючи на те, що "думки" очевидно різні, це 
думки-наміри одного й того самого абсолютного Бога. 
Ось де ми бачимо коріння справжнього рівноправ'я. 

Онтологічна рівність як на індивідуальному, так і на 
суспільному (національному чи ще ширше – цивіліза-
ційному рівнях) також означає, що вона є трансценден-
тальною і не залежить від конкретного емпіричного змі-
сту в процесі суспільно-історичного розвитку. Усі люди і 
народи рівні в тому, що вони наділені онтологічною 
гідністю. Культурний рівень націй, як і культурний рівень 
окремої людини, може переживати піднесення і падін-
ня, духовну незрілість і зрілість розуму (І. Кант), але 
їхня рівноправність у суспільному бутті вже апріорі за-
безпечена. Якщо всі нації онтологічно рівні як "думки 
Бога", це також означає, що всі вони мають онтологічну 
гідність, тобто апріорну внутрішню цінність, яка забез-
печує самоповагу.  

Конкретний уряд чи політичний режим може працю-
вати на благо країни та народу або знищувати їх, але 
завжди залишається онтологічна гідність нації, "транс-
цендентальна батьківщина" (термін наш), значення якої 
(і належність до якої) не залежить від обставин часу. 
Геноцид є злочином не тому, що він порушує міжнаро-
дні закони чи конвенції, а саме тому, що він посягає на 
онтологічну гідність нації, що є апріорною. Емпірична 
батьківщина, як і будь-який живий організм, може за-
знати злоякісного переродження. Скажімо, націонал-
соціалізм був злоякісним переродженням і спотворен-
ням ідеї германського духу, коли над цілим народом 
поставили своєрідний соціальний експеримент, перет-
ворили на соціальну лабораторію зі штучного форму-
вання нової ідентичності (ментальності). Політичні пе-
рипетії, однак, жодним чином не стосувалися онтологі-
чної гідності німецького народу в сім'ї інших рівноправ-
них європейських народів.  

Як слушно зазначає З. Бауман у праці "Актуальність 
Голокосту", сьогодні, у часи "плинної" реальності, коли 
завдяки пришвидшеності всіх процесів та величезного 
масиву інформації стирається історична самосвідомість 
і культурна пам'ять, ніхто не застрахований від повто-
рення подібних злоякісних трансформацій. Голокост – 
це не просто трагедія далекого минулого, цікава істори-
кам. Він у будь-який момент може повернутися в ново-
му обличчі (Bauman, 1989). Однак, продовжуючи Бау-
мана, можна сказати, що якщо ми апелюємо до онтоло-
гічної гідності та онтологічної рівності всіх без винятку 
націй, то "у світлі вічності" історична провина за Голо-
кост може бути спокута і пробачена; завжди є змога її 
очистити та зцілити, повернути до чистоти трансценде-
нтального ідеального пра-образу. Ідея "трансцендента-
льної батьківщини", до якої апріорі належать представ-
ники того чи того народу, є також надійним підґрунтям 
почуття патріотизму, що не залежить від історичних 
обставин чи політичної кон'юнктури. В емпіричній пло-
щині можна бути "вірним" і "невірним" сином свого на-
роду, але посутнісно не можна позбавитися самого ап-
ріорного факту "синівства", що накладає певні моральні 
зобов'язання, за які кожен несе відповідальність.       

Дуже добре ідею "трансцендентальної батьківщини" 
можна побачити на прикладі єврейського народу, який 
тисячі років жив не на своїй землі у вигнанні, у полоні, 
але мріяв про повернення на Землю Обітовану. У зна-

менитому хорі рабів-юдеїв з опери "Набукко" Дж. Верді 
є проникливі рядки:  

 
Лети, думко, на золотих крилах; 
Лети, відпочиваючи на горах і пагорбах, 
Де повітря напоєне теплом і ніжністю, 
Солодким ароматом рідної землі! 
Вітай береги Йордану, 
зруйновані вежі Сіону... 
О прекрасна втрачена батьківщино! (Solera, 2004). 
 
У цих поетичних рядках змальовано образ євреїв – 

багатостраждального народу, що прагне повернутися в 
те місце, якого актуально ніде немає (у-топос), у те іде-
альне, що ще належить втілювати, виборювати, розбу-
довувати. Але в якому актуальному стані не була б їхня 
батьківщина – квітуча чи розорена – вони апріорі нале-
жать до неї, а вона – їм. "Трансцендентальна батьків-
щина" виступає умовою можливості історично даної 
"емпіричної батьківщини".  

Ще один прекрасний художній образ трансценден-
тальної батьківщини, піднятий на рівень філософського 
узагальнення, виведений у повісті видатного німецького 
письменника Германа Гессе "Паломництво в країну 
Сходу". За сюжетом, герої здійснюють внутрішню подо-
рож у пошуках духовної батьківщини, або "вітчизни ду-
ші": "...нашою метою була не просто країна Сходу, або 
краще сказати, що країна Сходу була не просто краї-
ною чи географічним поняттям – вона була вітчизною 
та юністю душі, вона була скрізь і ніде, і всі часи утво-
рювали в ній єдність позачасового" (Hesse, 2011). Деякі 
знаходять її; деякі, зневірившись, – втрачають. Це від-
бувається тоді, коли прагматика здорового глузду пе-
ремагає інтуїтивну "логіку серця". Образ "країни Сходу" 
як духовного царства, запропонований Гессе, перегуку-
ється з рядками середньовічного візантійського бого-
слова Ісаака Сірина про Царство Небесне: "Попробуй 
старанно увійти у внутрішній свій простір (буквально: 
внутрішню кімнату, дім, церк.-слов. "клеть"), і ти поба-
чиш простір небесний; тому що і той і той – одне і те 
саме, і, входячи в один, побачиш обидва. Сходи ("ліс-
твиця") цього царства всередині тебе, сокровенні в душі 
твоїй" (Isaac of Nineveh, 1913). У цьому релігійному кон-
тексті трансцендентальна батьківщина означає Царст-
во Небесне, яке знаходиться в люблячому серці. Подо-
рож до цієї батьківщини – це подорож до самого себе. 

Історичне буття індивіда і народу, до якого він на-
лежить, вектор його розвитку, самооцінка і самоповага, 
образ майбутнього, ідеал, до якого він прагне, всі його 
свободи та права, зокрема й "право бути собою" 
(В. Малахов) – уся ця емпірика нашаровується і узго-
джується відповідно до трансцендентальних структур: 
онтологічної гідності та онтологічної рівності сущих, 
наділених священним даром бути, "визволених" з поло-
ну небуття, покликаних бути. 

Онтологічна свобода. Ми щойно побачили, що 
онтологічна гідність передбачає рівність кожної людини 
як сущого серед інших сущих, що отримала своє буття 
як священний дар. Але в чому змістовно виражається 
ця гідність? Передусім у тому, що кожна людина наді-
лена онтологічною свободою. Як пише М. Фуко, "свобо-
да є онтологічною умовою етики. Але етика є продума-
на форма, яку приймає свобода" (Foucault, 1997). Це 
означає, що істота, що не володіє свободою волі, випа-
дає з царини етичного. Вона не може ані нести відпові-
дальності, ані мати заслуг чи провини, бо перебуває "по 
той бік добра і зла".  



~ 56 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

На наш погляд, первинне ставлення індивіда до 
проблеми свободи зумовлене його перебуванням на 
онтологічній шкалі священне-профане, відповідно до 
того, як священне відкривається чи приховується від 
нього. Можна сказати, що саме завдяки позитивному чи 
негативному досвіду священного/профанного ми опи-
няємося на моральному роздоріжжі: між фаталізмом та 
волюнтаризмом.  

Один зі шляхів призводить нас до крайнощів напе-
ред-визначеності (умовно назвемо це "фаталізмом"), де 
людина постає іграшкою незалежних від неї могутніх 
духовних сил (персоніфікованих в образах богів або 
безособових). На наш погляд, фаталістичне світовід-
чуття виникає тоді, коли людина усвідомлює онтологіч-
ну прірву між нею та цими надприродними силами, за-
вдяки яким світ стає священною, незбагненною і неви-
мовною таємницею, і коли це усвідомлення настільки 
вражає і потрясає глибинні основи її буття, що перед 
обличчям цієї абсолютної могутності та незбагненності 
проблематизуються будь-які претензії на суб'єктність, 
само-стійність, самість.  

Можна також сказати, що фаталізм як повна відсут-
ність свободи або визнання її ілюзорності потенційно 
містить у собі різні можливості для моральної інтерпре-
тації. З одного боку, він може вести до пасивно-
бездіяльної, безвідповідальної ціннісної настанови та 
тотального відчуження людини від світу та від самої 
себе. У такому разі фаталізм набуває аморального та 
анти-гуманістичного характеру.  

З іншого боку, ідея наперед-встановленості може 
сприяти розвиненню в людини благоговійного трепет-
ного ставлення до всього сущого, що, однак, не позна-
чатиме повної бездіяльності, а радше – неутилітарне 
споглядальне і водночас дбайливе ставлення до світу 
як космосу (порядку, гармонії та краси). У такому разі 
навіть фаталіст може виступати в ролі "пастуха буття" 
(Heidegger, 1977). Ця метафора М. Гайдеггера, безпе-
речно, спрямовує нас до євангельської притчі про Хри-
ста як доброго пастиря, що дбає про спасіння кожної 
"вівці" (тобто безсмертної душі), але водночас усвідом-
лює те, що "ніхто бо не може до Мене прийти, як Отець, 
що послав Мене, не притягне його" (Ів. 6:44). З огляду 
на це можна сказати, що цей варіант показує синергію 
між тим, що в силах людини, і тим, що понад її сили. У 
такому разі наперед-визначеність, що встановлена у 
вічності (поза часом), не скасовує свободи вибору конк-
ретного індивіда, що перебуває в часі.   

З третього боку, на тлі фаталістичного сприйняття 
може виникнути та розвинутися героїчне начало – як 
спротив інерційності та трагічності буття, як бунт проти 
недолі та космічної необхідності (герої трагедій Гомера, 
Софокла, Шекспіра). Бунт проти фатальності (рішучість 
сказати "ні" природному ходу речей), безперечно, є 
моральною чеснотою, виявом шляхетності людського 
духу, який височить над усією природою.    

Протилежний шлях на моральному роздоріжжі приз-
веде до крайнощі волюнтаризму, де людина виступає 
активним суб'єктом, "мірою всіх речей", яка змінює себе 
та навколишній світ під власні потреби. Волюнтаризм 
виникає не з чистої ідеї суб'єктності, яка сама по собі 
означає здатність діяти без зовнішньої детермінації, 
тобто довільно, спонтанно, завдяки чому людина є аге-
нтом (agent) пізнавальної та моральної діяльності (так 
Кант розумів "свободу"), а саме внаслідок поєднання 
суб'єктності, яка діє відповідно до своєї "волі до влади", 
з уявленнями про десакралізований, розчаклований 
світ – "безсердечний і бездушний порядок" (К. Маркс). 

(Подібні уявлення про матеріалістичний світ, у якому 
немає нічого священного/надприродного є результатом 
"негативного" досвіду відсутності Бога, або тим, що в 
аскетичній літературі називають "досвідом богопокину-
тості" (Morozov, Nikulchev, Kulagin, 2021).  

Таким чином, нігілістичний суб'єкт – це колишній бла-
городний герой міфу, що деградував і втратив світлі мо-
ральні ідеали в результаті негативного досвіду богопоки-
нутості. Це вже не чистий пізнавальний логічний чи ме-
тафізичний суб'єкт-субстанція (cogito), а суб'єкт психічно 
"навантажений". Моральна інтерпретація такого суб'єкт-
но-центричного світу полягає в тому, що в ньому відсутні 
об'єктивні "абсолюти" – істина, добро, краса – і, відповід-
но, все стає суб'єктивним. Воля до влади нігілістичного 
суб'єкта нічим не обмежена і є потенційно безкінечною. 
Це означає, що така воля сприймає норми, принципи, 
ієрархію цінностей як дещо, що обмежує її свободу, а 
отже – як зло чи непотрібний тягар, якого треба позбути-
ся (Morozov, 2024). Крайнощі такого нігілістичного суб'єк-
та описані в екзистенціалізмі та постмодернізмі.  

Нігілістичний волюнтаризм має, однак, амбівалент-
ний характер. У гонитві за необмеженою свободою і 
збільшенням влади такий суб'єкт раптово стикається з 
необхідністю. Митр. Іоанн Зізіулас з цього приводу за-
значає: «Моральний сенс свободи, якого нас навчила 
західна філософія, задовольняється простою можливі-
стю вибору: вільна людина, яка здатна вибрати одну з 
наданих їй можливостей. Але ця "свобода" завжди по-
в'язана з "необхідністю" цих можливостей, і кінцевою і 
найбільш обов'язковою з цих "необхідностей" для лю-
дини є саме її існування. Як людина може вважатися 
абсолютно вільною, якщо вона не може зробити інакше, 
ніж прийняти своє існування? Кирилов у "Бісах" гово-
рить: "Кожна людина, яка хоче здобути повну свободу, 
повинна мати мужність покінчити з цим життям... Той, 
хто наважується на самогубство, стає Богом". Його 
слова є ремінісценцією слів Заратустри про те, що "бог 
помер"» (Zizioulas, 1997). 

На шляху (добро)вільного заперечення навколиш-
нього світу, його норм і принципів ("правил гри") нігіліст 
неминуче приходить до самозаперечення, крайнім ви-
явом якого є самогубство. Утім, як закономірний вияв і 
результат необмеженої свободи волі, суїцид не вирішує 
питань, які ставить перед нігілістом життя, а просто 
демонструє його слабкість і бажання "вийти з гри". Нігі-
лістичний суб'єкт повстає проти світу і зрештою руйнує 
все, зокрема й себе. Його свобода обертається дес-
потизмом і рабством тих пристрастей, під впливом яких 
він опинився (пор. з "тиранічною людиною" в Платона). 

Узагальнюючи, можна сказати, що один з виявів он-
тологічної гідності людини полягає в тому, що вона на-
ділена онтологічною свободою. Остання полягає в зда-
тності людини говорити світові трансцендентне "так" чи 
"ні": або будувати своє життя в гармонії зі світом, діяти 
в єдності та в турботі за весь світ, у благоговінні перед 
священним даром буття, не втрачаючи при цьому вла-
сної особистісної самобутності, або йти шляхом підко-
рення сущого своїй волі, шляхом деконструкції, що не-
одмінно призводить до самознищення.  

Онтологічне сумління. Свобода пов'язана з від-
повідальністю за її наслідки, а відтак – із совістю як 
здатністю до моральної самооцінки. Сумління, так як і 
гідність, породжується через усвідомлення двох полю-
сів буття – сутнісного і феноменального. Саме тому 
воно має онтологічний характер. Сутнісне в морально-
му плані означає належне, ідеальне, мету розвитку, а 
феноменальне – зріз розвитку в теперішньому фактич-
ному стані існування.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 57 ~ 

 

 

Своєрідне онтологічне тлумачення совісті, її зв'язку 
зі свободою волі в світлі опозиції сутнісне-
феноменальне дає Артур Шопенгауер. Його концепція 
спирається на принцип схоластів: "operari sequitur 
esse", згідно з яким усе у світі діє відповідно до того, що 
воно є, тобто відповідно до своєї природи, у якій вже 
потенційно містяться всі її подальші вияви. Саме ця 
природа виявляється у всіх діях. Шопенгауер слідом за 
Кантом стверджує, що внутрішньою, недоступною дос-
віду основою емпіричності будь-якої речі є "інтелігібе-
льна природа", тобто внутрішня сутність цієї речі, річ-у-
собі. Філософ називає цю сутність "волею до життя". 
Людина не є винятком серед решти природи: вона та-
кож має подвійний характер. З одного боку, у неї є ем-
піричний характер, а з іншого боку, є те, чим цей емпі-
ричний характер є у своїй внутрішній сутності, тобто 
"інтелігібельний характер": 

"Усі його [індивіда] вчинки, що визначаються у своїх 
зовнішніх властивостях мотивами, ніколи не можуть 
виявитися іншими, ніж це відповідає цьому незмінному 
індивідуальному характеру: яким хто є, так він і повинен 
чинити. Ось чому для даного індивідуума, у кожному 
конкретному випадку, безумовно можливий лише один 
вчинок: operari sequitur esse" (Schopenhauer, 1995). 

Далі Шопенгауер зазначає, що умосяжний характер 
(внутрішня сутність, або річ-у-собі) перебуває поза про-
стором і часом, вільний від закону причинності, єдиний і 
незмінний. Operari (тобто усі акти) конкретної людини з 
необхідністю визначаються ззовні мотивами, а зсере-
дини – її характером. Тому все, що б не робила люди-
на, здійснюється з необхідністю. Де ж нам шукати підґ-
рунтя для свободи? Виявляється, що свобода має не 
до емпіричний, а до інтелігібельний (умосяжний) харак-
тер. "У його [індивіда] esse – ось де лежить свобода. 
Він міг би бути іншим, і в тому, що̀ він є, полягає прови-
на і заслуга. Бо все, що́ він робить, випливає звідси 
само собою як простий корелят" (Schopenhauer, 1995). 

Хоча моральна відповідальність, як ми звикли вва-
жати, стосується емпіричних дій людини, того, що вона 
робить, у сутності відповідальність стосується того, чим 
людина насправді є: "Але як не сувора необхідність, з 
якою, при цьому характері, викликаються мотивами 
діяння, проте нікому… ніколи не спаде на думку знахо-
дити собі в цьому виправдання і звалювати провину на 
мотиви: бо людина ясно усвідомлює, що тут… цілком 
можливий і навіть вийшов би зовсім інший, навіть про-
тилежний вчинок, якби тільки вона сама була іншою. А 
що вона, як це випливає з учинку, така, а не інша – ось 
за що вона почувається відповідальною: тут, в esse, 
лежить те місце, куди спрямований бич совісті. Бо со-
вість, це знайомство з власним "я", що виходить з вла-
сного способу дій та стає дедалі інтимнішим. Тому до-
кори совісті, що виникають з приводу operari, все-таки 
спрямовані проти esse" (Schopenhauer, 1995). 

Залишається додати, що, за Кантом, існує фунда-
ментальне інтелігібельне рішення, що лежить в основі 
всіх інших рішень, згідно з яким людина вже заздале-
гідь вибрала свій характер, обрала бути тим, ким вона є 
(посутнісно). Емпіричний характер лише розкриває 
вільне інтелігібельне рішення, ухвалене заздалегідь. 

Розрив між сутнісним і феноменальним виражаєть-
ся і конкретизується через "моральний обов'язок", "три-
вогу", "провину", "каяття". Почуття онтологічної совісті 
старець Зосима в "Братах Карамазових" виражає так: 
"Знай, що кожен винен за гріхи всіх людей". Пауль 
Тілліх, розвиваючи цю думку Достоєвського, називає 
онтологічну совість "тривогою провини й осуду": "сну-

вання людини … не тільки дано їй, але й вимагається 
від неї. Вона відповідає за це; буквально, від неї вима-
гається відповісти, якщо її запитають, що вона зробила 
із себе" (Tillich, 2000). Людина має моральний обов'язок 
"зробити з себе те, ким вона повинна стати, виконати 
своє призначення" (Tillich, 2000). Але в реальному бутті 
людина може суперечити своїй сутності, "утрачати 
свою долю", впадати в моральний відчай. 

Конкретизувати далі зміст тривоги можна, виходячи з 
онтологічної структури реальності, яку ми окреслили 
вище. Наприклад, поняття сакральне-профанне можуть 
виступати важливими центрами тяжіння, навколо яких 
обертається "орбіта" совісті. Онтологічна провина вини-
кає при відповіді на такі морально-екзистенційні питання:  

• Чи прагне людина крізь поверхню повсякденного 
життя побачити сакральний вимір буття світу, чи віддає 
перевагу винятково повсякденному існуванню ("поверхні"), 
не бажаючи помічати сакральної глибини?  

• Чи вважає вона за краще розчинитися без залиш-
ку в матеріальних речах-благах, чи навпаки готова слу-
жити речам вищого, над-матеріального порядку (напри-
клад, самопізнанню, духовному зростанню як особис-
тості, самореалізації і, нарешті, богопізнанню)? Обирає 
вона екзистенційну НАСТАНОВУ "мати" або "бути" (за 
Фроммом)?   

•  Чи може вона діяти так, щоб бути готовою кожен 
свій вчинок, думку та слово, життя загалом оцінити з 
позиції вічної істини, "sub specie aeternitatis" (за висло-
вом Б. Спінози)?  

• Чи прагне вона діяти в спосіб, що в іудео-
християнській традиції зветься "ходіння перед Богом", 
сприймаючи все, що відбувається, немовби з "рук Бо-
жих", у вдячності і смиренні?  

• І нарешті, чи обирає людина стати собою, чи уни-
кає цього питання? Чи відчуває вона власну провину за 
те, що не стала собою?  

Онтологічна совість змістовно конкретизує і розкри-
ває онтологічну  гідність. Ті дії та способи мислення, які 
сприяють збереженню гідності, є морально прийнятни-
ми з погляду совісті. Водночас морально небажаними є 
ті дії та способи мислення, які принижують гідність і 
знелюднюють людину (позбавляючи її суто людських 
характеристик: свободи, творчості, благоговіння перед 
священним, внутрішньої сутнісної глибини). 

Загалом онтологічне сумління можна визначити як 
тривогу особистості стосовно автентичності власного 
буття та провину за те, що вона не стала самою собою. 

Дискусія і висновки 
Наше моральне буття можна зрозуміти за допомо-

гою онтологічного каркасу світу, який складається із 
символічної осі: єдине-множинне, сакральне-профанне, 
сутнісне-феноменальне. Ця онтологічна структура є 
ключем до розуміння етичних категорій.  

Філософія починається з подиву, зумовленого са-
мим фактом існування, із запитання, чому все так, як 
воно є, і те, чим воно є. Це основне питання виявляє 
наявність іншої осі в онтологічному каркасі світу: про-
фанне-сакральне. Сучасне природознавство віддзер-
калює походження світу в термінах статистичної ймові-
рності та вірогідності. Неймовірність (малоймовірність) 
буття взагалі та фактична унікальність людини як розу-
мної істоти приводять нас до телеологічного аргументу 
існування Бога в його сучасній модифікації та концепції 
"розумного задуму". У релігійному контексті це дає змо-
гу зрозуміти буття як священний дар. Дивовижна свя-
тість буття, яка відкривається спостерігачеві в онтоло-



~ 58 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

гічному досвіді, передбачає етичні форми стосунків: 
повагу, благочестя, благоговіння та святість. 

Відстань між нами та священною таємницею буття, 
яка раптово вражає нас, змушує нас усвідомити власну 
закинутість у світ. Це ставить питання про те, що на-
справді залежить від нашої волі. Відповідаючи на це 
запитання, ми опиняємося на роздоріжжі між двома 
крайнощами фаталізму та нігілізму. Золота середина 
тут полягає в тому, щоб прийняти своє існування як 
даний нам дар. Ми наділені онтологічною свободою, 
яка полягає в здатності людини говорити світові транс-
цендентальне "так" чи "ні", залишатися буттє-
центричним або егоцентричним.  

Свобода пов'язана з відповідальністю, а отже – із 
совістю. Усвідомлення двох полюсів буття, сутнісного і 
феноменального, розриву між ними породжує онтологі-
чну совість. Розрив між сутнісним і феноменальним 
виражається і конкретизується через "моральний обов'я-
зок", "тривогу", "провину", "каяття". Людина відповіда-
льна за своє буття і за те, щоб стати собою. Совість – 
це знайомство людини з власним "Я". Совість також 
фіксує проблему гідності і свободи. Морально прийнят-
ними є ті дії та способи мислення, які сприяють збере-
женню онтологічної гідності та свободи, а ті, що прини-
жують гідність і свободу, є морально небажаними. 

Бачення множинності рівнозначних сутностей у єд-
ності буття як священного дару уможливлює онтологіч-
ну гідність людини. Вона означає набагато більше, ніж 
звичайна моральна гідність, оскільки виникає з визна-
ченої онтологічної структури. Існування кожної людини 
як мікрокосмосу в царині макрокосмосу передує поділу 
на добро і зло, прекрасне і потворне, корисне і шкідли-
ве. У царині буття ціннісні розмежування апріорі зніма-
ються, бо на перший план виходить лише те, що люди-
на отримала власне буття, що вона стала самобуттям. 
Кожна людина може втратити моральну гідність на ем-
піричному рівні, але ніколи не може бути позбавлена 
онтологічної гідності.  

Бачення священного дару буття в єдності різнома-
ніття також передбачає бачення онтологічної рівності 
всіх людей, що, будучи різними, водночас рівні один 
одному, оскільки вони є і всі вони обдаровані буттям. 
Онтологічна рівність людей між собою передбачає ная-
вність певного "спільного знаменника" людства, що мо-
же варіюватися залежно від обраної парадигми (філо-
софської, релігійної, художньо-естетичної). Учені мають 
усебічно осмислити цей спільний онтологічний знамен-
ник, що дозволить усвідомити людство як планетарну 
єдність у множині різноманітного.  

 
Список використаних джерел  
Малахов, В. (2004). Етика. Курс лекцій (5-те вид.). Либідь.  
Сковорода, Г. (1973). Повне зібрання творів у двох томах. Т. 1. 

Наукова думка.  
Amin, S. (2010). Eurocentrism – Modernity, Religion and Democracy:  

A Critique of Eurocentrism and Culturalism (2nd edition), Pambazuka Press. 
Aristotle. (1995). Metaphysics. Selected Works (3rd edition)  

(H. G. Apostle, Ed.). L.P. Gerson. 
Bauman, Z. (1989). Modernity and Holocaust. Polity press. 
Bowker, John (Ed.). (2000). The Concise Oxford Dictionary of World 

Religions. Oxford University Press. 
Buonarroti, Michelangelo. (2009). Poems. https://mypoeticside.com/ 

poets/michelangelo-buonarroti-poems 
Camus, A. (2018). The Myth of Sisyphus. Vintage International, Knopf 

Doubleday Publishing Group. 
Duns Scotus, Joannes. (1639). Quaestiones in lib. IV Sententiarum. 

Tomus VIII. Dist. XI, q. 3, num. 46. Sumptibus Laurentii Durand. 
Foucault, Michel. (1997). The Ethics of the Concern of the Self as a 

Practice of Freedom. Essential Works of Foucault, vol. I: Ethics, (Paul Rabinow, 
Ed.). The New Press. 

Frankl, V. (2006). Man's Search for Meaning. Foreword by Harold 
S. Kushner and Afterword by William J. Winslade. Beacon Press. 

Fromm, E. (1976). To Have or to Be? Harper and Row.  
Hadot, Pierre. (2002). What is Ancient Philosophy?  (Michael Chase, 

Transl.). Belknap Press of Harvard University Press. 
Heidegger, M. (1977). Basic Writings. Harper and Row. 
Heidegger, M. (1979). Being and time (David Farrell Krell, Ed.). Harper 

San Francisco.  
Herder, J. (2007). Philosophical Writings (Desmond M. Clarke and 

Michael N. Forster, Eds.). Cambridge University Press. 
Hesse, H. (2011). The journey to the East. Martino Fine books.  
Isaac of Nineveh. (1913). Catholic Encyclopedia (John Peter Arendzen, 

Ed.). https://en.wikisource.org/wiki/Catholic_Encyclopedia_(1913)/Isaac_of_ 
Nineveh  

Kant, I. (2012). The metaphysics of morals. (Lara Denis, Ed.). (Mary 
Gregor, Transl.). Agnes Scott College. 

Malcolm, V. Jones. (2005). Dostoevsky And the Dynamics of Religious 
Experience. Anthem Press. 

Morozov, A. (February, 2024). Ontological dimensions of the main 
ethical categories: freedom, conscience, equality and dignity. The journal of 
oriental studies. Tokyo, Institute of oriental philosophy (IOP), 33, 251–273. 

Morozov, A., Nikulchev, M., & Kulagin, Y. (2021). Religious experience 
and temptations of nihilism in spiritual life of personality. Beytulhikme. The 
international journal of philosoph, 11(2), 683–697. 

Pattison, George, & Thompson, Diane Oenning (Eds.). (2001). 
Dostoevsky and the Christian tradition. Cambridge University press. 

Schopenhauer, A. (1995). On the basis of morality (E.F.J. Payne, 
Trans.). Berghahn Books.  

Seneca. (2013). Moral letters to Lucilius / Letter 47 "On master and 
slave". https://en.wikisource.org/wiki/Moral_letters_to_Lucilius/Letter_47 

Solera, T. (2004). Nabucco. Libretto. http://opera.stanford.edu/Verdi/ 
Nabucco/main.html  

Thomas Aquinas. (2017). The summa theologica. 
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/1225-1274,_Thomas_Aquinas,_ 
Summa_Theologiae_%5B1%5D,_EN.pdf 

Tillich, P. (2000). The Courage to Be. Yale University Press. 
Zizioulas, John. (1997). Being as Communion: Studies in Personhood 

and the Church (Contemporary Greek Theologians Series). St. Vladimir 
Seminary Press. 

 
References  
Amin, S. (2010). Eurocentrism – Modernity, Religion and Democracy:  

A Critique of Eurocentrism and Culturalism (2nd edition), Pambazuka Press. 
Aristotle. (1995). Metaphysics. Selected Works (3rd edition)  

(H. G. Apostle, Ed.). L.P. Gerson. 
Bauman, Z. (1989). Modernity and Holocaust. Polity press. 
Bowker, John (Ed.). (2000). The Concise Oxford Dictionary of World 

Religions. Oxford University Press. 
Buonarroti, Michelangelo. (2009). Poems. https://mypoeticside.com/ 

poets/michelangelo-buonarroti-poems 
Camus, A. (2018). The Myth of Sisyphus. Vintage International, Knopf 

Doubleday Publishing Group. 
Duns Scotus, Joannes. (1639). Quaestiones in lib. IV Sententiarum. 

Tomus VIII. Dist. XI, q. 3, num. 46. Sumptibus Laurentii Durand. 
Foucault, Michel. (1997). The Ethics of the Concern of the Self as a 

Practice of Freedom. Essential Works of Foucault, vol. I: Ethics, (Paul 
Rabinow, Ed.). The New Press. 

Frankl, V. (2006). Man's Search for Meaning. Foreword by Harold 
S. Kushner and Afterword by William J. Winslade. Beacon Press. 

Fromm, E. (1976). To Have or to Be? Harper and Row.  
Hadot, Pierre. (2002). What is Ancient Philosophy? (Michael Chase, 

Transl.). Belknap Press of Harvard University Press. 
Heidegger, M. (1977). Basic Writings. Harper and Row. 
Heidegger, M. (1979). Being and time (David Farrell Krell, Ed.). Harper 

San Francisco.  
Herder, J. (2007). Philosophical Writings (Desmond M. Clarke and 

Michael N. Forster, Eds.). Cambridge University Press. 
Hesse, H. (2011). The journey to the East. Martino Fine books.  
Isaac of Nineveh. (1913). Catholic Encyclopedia (John Peter Arendzen, 

Ed.). https://en.wikisource.org/wiki/Catholic_Encyclopedia_(1913)/Isaac_of_ 
Nineveh  

Kant, I. (2012). The metaphysics of morals. (Lara Denis, Ed.). (Mary 
Gregor, Transl.). Agnes Scott College. 

Malakhov, V. (2004). Ethics. Course of lectures. 5th edition. Lybidʹ  
[in Ukrainian]. 

Malcolm, V. Jones. (2005). Dostoevsky And the Dynamics of Religious 
Experience. Anthem Press. 

Morozov, A. (February, 2024). Ontological dimensions of the main 
ethical categories: freedom, conscience, equality and dignity. The journal of 
oriental studies. Tokyo, Institute of oriental philosophy (IOP), 33, 251–273. 

Morozov, A., Nikulchev, M., & Kulagin, Y. (2021). Religious experience 
and temptations of nihilism in spiritual life of personality. Beytulhikme. The 
international journal of philosoph, 11(2), 683–697. 

Pattison, George, & Thompson, Diane Oenning (Eds.). (2001). 
Dostoevsky and the Christian tradition. Cambridge University press. 

Schopenhauer, A. (1995). On the basis of morality (E.F.J. Payne, 
Trans.). Berghahn Books.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 59 ~ 

 

 

Seneca. (2013). Moral letters to Lucilius / Letter 47 "On master and 
slave". https://en.wikisource.org/wiki/Moral_letters_to_Lucilius/Letter_47 

Skovoroda, G. (1973). A complete collection of works in two volumes. 
Vol. 1. Naukova dumka [in Ukrainian]. 

Solera, T. (2004). Nabucco. Libretto. http://opera.stanford.edu/Verdi/ 
Nabucco/main.html  

Thomas Aquinas. (2017). The summa theologica. 
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/1225-1274,_Thomas_Aquinas,_ 
Summa_Theologiae_%5B1%5D,_EN.pdf 

Tillich, P. (2000). The Courage to Be. Yale University Press. 
Zizioulas, John. (1997). Being as Communion: Studies in Personhood 

and the Church (Contemporary Greek Theologians Series). St. Vladimir 
Seminary. 

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  0 5 . 0 5 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  12 . 05 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  1 3 . 0 5 . 2 4  

 
Andrii MOROZOV, DSc (Philos.), Prof. 
ORCID ID: 0000-0003-4050-9621 
e-mail: a.morozov@knute.edu.ua 
State University of Trade and Economics, Kyiv, Ukraine 
 
Vladyslav SHAPOVALOV, PhD (Philos. and Math.), Assoc. Prof. 
ORCID ID: 0000-0002-4029-5240 
e-mail: slavichek27@gmail.com 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 
 
Serhii HUDKOV, PhD (Philos.), Assoc. Prof.  
ORCID ID: 0000-0002-1948-9630 
e-mail: hudoksergey@gmail.com 
State University of Trade and Economics, Kyiv, Ukraine 

 
ONTOLOGICAL FOUNDATIONS OF MORAL CULTURE. PART II 

 
B a c k g r o u n d . Forgetting the problems of being, erasing the idea of being from the worldview of contemporary humans, and focusing on 

individualistic and hedonistic practices lead to the narrowing of the personality's fullness, dehumanization of its moral and spiritual dimension, and 
alienation from one's own essence. The ontological turn of thinking, turn to its essential foundations, will allow finding a reliable foundation for a 
moral culture shaken by skepticism and nihilism, and making an existential turn in search of a person's lost essence. The article is aimed to study 
the ontological foundations of moral culture. The task of the article's first part is to investigate the ontological framework of moral culture – its 
fundamental axes; the task of the article's second part is to analyze the moral concepts of freedom, conscience, dignity, and equality through the 
prism of the ontological framework. 

M e t h o d s . The article uses a historical-philosophical and comparative method, as well as methods of genealogy and hermeneutic methods 
of interpretation. The general research paradigm is the transcendental anti-positivist tradition of philosophizing. 

R e s u l t s . It is argued that the parameters of reality and its internal structure are determined by the ontological framework, namely the axes 
of sacred and profane, single and multiple, phenomenal and essential (proper). The fundamental connection between the ethical and the 
ontological, in which human existence is always a moral existence, is emphasized. Moral culture, our ideas about good and evil depend on our 
understanding of existence. Moral concepts are ontological – point to an objective valuable reality, "material a priori". It is noted that ontological 
dignity includes formal and material (content) aspects, assuming the existence of ontological equality of all people, ontological freedom and 
ontological conscience. 

C o n c l u s i o n s . The vision of existence as a sacred gift enables the ontological dignity of a person, that is, his non-alienated 
transcendental self-being. The vision of the sacred gift of being in the unity of diversity, in turn, implies the vision of the ontological equality of all 
people, who, being different, are simultaneously equal as they are all gifted with being. The ontological equality of people requires a certain 
"common denominator" of humanity, which may vary depending on the chosen paradigm. A meaningful expression of ontological dignity is 
ontological freedom, which consists of a person's ability to say a transcendental "yes" or "no" to the world, and to choose between being-centric 
and egocentric modes of existence. Awareness of the two poles of existence – the essential and the phenomenal – gives rise to an ontological 
conscience: an individual's anxiety about the authenticity of one's own existence and guilt for not being oneself. 

 

K e y w o r d s : ontological framework, ontological common denominator, existence as a sacred gift, ontological equality, ontological dignity, 
ontological freedom, ontological conscience, transcendental homeland. 

 
Автори заявляють про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи 

інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів.  
The authors declare no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 
 

 
 



~ 60 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

УРБАНІСТИКА 
 
 

УДК 304.444:392:394 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).09   

Yevheniia BUTSYKINA, PhD (Philos.), Assoc. Prof. 
ORCID ID: 0000-0002-4350-6103 

e-mail: butsykina@knu.ua 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

 
VERNACULAR GARDEN AS URBAN LANDSCAPE ELEMENT  
(СOMPARATIVE ANALYSIS OF KYIV AND PREŠOV CASES) 

 
B a c k g r o u n d . The aim of the paper is to compare the vernacular gardening within urban landscapes in Ukraine and 

Slovakia through its ability to enhance resident engagement and reduce levels of indifference and alienation.  
M e t h o d s . I apply Lehtinen's idea of urban aesthetics as a compromise, highlighting the significance of engaging with city 

imperfections to achieve urban harmony, as well as Jackson and von Bonsdorff offer contrasting perspectives on the landscape 
concept and urban environment, respectively. Cureton introduces the concept of "vernacular landscape," while Macauley 
emphasizes the embodied experience of walking in the city. Fenner's insights on gardens enrich the discussion by highlighting 
their historical resonance and aesthetic allure. Additionally, the text explores the interdisciplinary approach to analyzing 
vernacular gardens, drawing on concepts from Foucault and Heidegger to provide a comprehensive understanding of their socio-
cultural and aesthetic significance within urban landscapes.  

R e s u l t s . Vernacular gardens in Kyiv's Rusanivka microdistrict play significant role in intertwining private and public 
spaces through the lens of care. Amidst the backdrop of war in Ukraine, these gardens symbolize resilience and resistance. 
Contrasting vernacular gardening practices in Kyiv and Prešov , it highlights their distinct characteristics reflective of their urban 
landscapes, with Kyiv gardens representing individual initiatives against Soviet traditions and Prešov gardens seamlessly 
integrating into the urban fabric with a focus on post-Socialist architecture and individual creativity.  

C o n c l u s i o n s . The study of vernacular elements of the urban landscape, in particular – the vernacular garden and the 
practice of vernacular gardening, implemented through a combination of different approaches and disciplines: urban, negative 
and phenomenological aesthetics, cultural anthropology and cultural studies around the landscape, vernacular landscape and 
cityscape, as well as practical interview methods and walking the combination of different approaches made it possible to define 
a vernacular garden precisely as a place created by a creative subject within the urban landscape. It acquires the status of a 
heterotopia and a place that allows you to get involved in the urban environment, identify with it and feel its atmosphere. 

 

K e y w o r d s : atmosphere, city, environment, garden, urban landscape, vernacular. 
 
Background  
This text is based on the research I conducted during my 

internship at the Institute of Aesthetics and Art Culture of the 
Philosophical Faculty of the University of Prešov. As part of 
it, I conducted a workshop in which my task was to 
investigate the elements of vernacular design and art 
(particularly garden beds and other gardening elements) in 
the city of Prešov from the standpoint of aesthetics. The goal 
of the workshop was to explore, together with colleagues 
and students, the aesthetic potential of city walking as a 
method, as well as to apply Heidegger's ideas for the 
aesthetic analysis of city yards and their creative elements. 

The workshop included a preparatory stage, consisting 
of both theoretical and methodological parts, and a 
practical one, where I spent a considerable amount of time 
walking around the city and entering courtyards to gain an 
experience of city living. This experience was specific: 
despite being a guest in this city, I focused on walking 
through the courtyards and observing their decoration, 
which revealed much about the lives of local residents. 

The main purpose of this text is to present the results of 
this practice and to conduct a comparative analysis of 
specific spaces in Ukrainian and Slovak cities. Ultimately, I 
aim to combine the aesthetic dimension of the analysis with 
the ethical one. I believe that an aesthetic analysis of 
space can increase residents' engagement (as per Arnold 
Berleant's term) and reduce indifference and alienation. In 
understanding modern Ukrainian cities, I perform an 
aesthetic analysis of vernacular creative practices in city 
courtyards, particularly gardening, through the concepts of 
care and resilience (or its stronger mode – resistance). 

The comparative analysis is based on defining key 
concepts within urban aesthetics and urban cultural 

studies: landscape, environment, and place. Additionally, it 
involves determining the place of the vernacular garden as 
a locus and vernacular gardening as a practice within the 
vision of the city as a landscape–a complex of human 
practices within a city and the possibilities of its aesthetic 
evaluation. Accordingly, the tasks of this article are to 
highlight and describe key concepts that distinguish and 
correlate the concepts of landscape, environment, and 
place in urban space; to determine the place and status of 
the vernacular garden and horticulture in the urban space 
within this context; and to conduct a comparative analysis 
of vernacular gardens in Ukraine and Slovakia, based on 
case studies of gardens in Kyiv and Prešov. 

Methods 
Today, urban aesthetics faces numerous challenges, 

including the complexities of implementing "field research" 
in city spaces. The practice of city strolling, incorporating 
concepts like landscape, body, and place, as discussed by 
David Macauley, serves as a foundational framework for 
such studies. Additionally, the role of "the flâneur" 
(Ch. Baudelaire, W. Benjamin) in aesthetic analysis is pivotal. 

In my research, I draw upon Sanna Lentinen's concept 
of Urban aesthetics "as compromise," which delves into 
macro- and micro-level perceptions of the city. Lentinen 
highlights the importance of acknowledging urban 
imperfections and explores strategies of interaction such as 
alienation, compromise, and the cultivation of sensibility 
and empathy to achieve "urban harmony." This thesis finds 
relevance in analyzing cities during periods of martial law, 
where societal consolidation amid prolonged conflict 
becomes crucial. The empathic experience of urban space 
can have therapeutic effects for both residents and 
internally displaced persons affected by hostilities. 

© Butsykina Yevheniia, 2024



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 61 ~ 

 

 

Lentinen distinguishes between two levels of aesthetic 
city studies: the macro layer and the micro one. The macro 
level encompasses how the city is represented, including 
its most recognizable features. This level often reflects a 
distanced, landscape-oriented approach to urban 
aesthetics, capturing the city's commercial image, historical 
landmarks, and central streets from a bird's eye view. 

Instead, the micro-level concerns the everyday 
experience of a city dweller–it "zooms directly into the 
multisensory, bodily engaged modes of experiencing urban 
environments" (Ibid., p. 366). Speaking about the micro-
level, Lehtinen refers not only to the urban landscape but 
also to the environment, thereby emphasizing the more 
subjective perception of the city by its inhabitants. Such 
perception is full of "impressions," which are "non-linear, 
accidental, and full of glitches." It can only be formed 
through the long-term and dynamic experience of the city, 
specifically through walking through it, which contributes to 
the development of a complex and multilayered experience 
and includes both positive and negative impressions (Ibid., 
p. 368). A vernacular, i.e., a amateur garden, appears as 
one of the elements of the city's diverse environment, which 
contributes to the standard-level perception of the city. 

According to Lehtinen, the achievement of urban 
harmony is facilitated by the experience of being in the city 
on a micro-level, because such immersion in the urban 
environment allows one to experience the city's dynamics 
and diversity. The question lies in Lehtinen's use of the 
concepts of "landscape" in relation to the external view of 
the city as a picture and "environment" in relation to the 
complex experience of being in and walking around the city 
every day. Currently, there are numerous studies on the 
landscape that go beyond the traditional understanding of 
this concept, which was often identified with the aesthetic 
concept "picturesque" and marked the view of the landscape 
as an object of aesthetic evaluation. Instead, within the 
realm of environmental aesthetics, the environment is 
contrasted with the landscape, as it negates the Kantian 
opposition of the subject and the perceived object distant 
from it: the environment assumes that the subject is involved 
in the object and even becomes its integrated part, and 
therefore cannot oppose itself to it (Berleant, 2011). 

One of the pioneers of an expanded and detailed 
cultural view of the landscape concept was J.B. Jackson, 
who problematized it as follows: "Environmental 
designers, I have noticed, avoid the word landscape and 
prefer land or terrain or environment or even space when 
they have a specific site in mind. Landscape is used 
suggesting an aesthetic quality of the wider countryside" 
(Jackson, 1984, pp. 3-4). Going beyond the modern-
aesthetic understanding of landscape, Jackson interprets it 
in a cultural and historical way, defining it as "a concrete, 
three-dimensional shared reality" and "a composition of 
man-made or man-modified spaces to serve as 
infrastructure or background for our collective existence" 
(Ibid., pp. 5, 8). He unfolds the understanding of the 
landscape not only in the spatial but also in the temporal 
dimension, taking into account history as a concept itself 
and the historical cultural context, which allows us to 
understand landscape as a way of seeing the world, 
society, and oneself within these structures. A separate 
place is occupied by agricultural activity, which shapes 
the boundaries and content of a particular landscape. 
Accordingly, the role of a vernacular gardener, who, on 
her own individual initiative, transforms the urban 
landscape, is expressive and indicative for understanding 
the city and its socio-cultural value. 

Pauline von Bonsdorff examines the urban environment 
through the prism of the concept of "affordance" from the 
psychologist and forerunners of the phenomenology of  
J.J. Gibson. Affordance itself, according to von Bonsdorff, 
is one of the key characteristics of the environment, along 
with Enticement ("environmental promise"), Generosity 
("mirroring the care of inhabitants for their environment"), 
and Recognisability ("indicating a perceived quality of how 
an environment is inhabited") (von Bonsdorff, 2007, pp. 72-74). 
With these characteristics, the concept of the environment 
in Bonsdorff's application is tangential to Jackson's 
landscape. However, the difference lies in that the 
environment removes the subjective perception of what is 
designated as an urban landscape, emphasizing the ability 
to exist, live, move, and be involved in a particular 
landscape ("habituality"). 

The modern researcher Paul Cureton singles out the 
concept of "vernacular landscape," which can be studied 
through the "'everyday' spatial practices of inhabitants." 
This is defined as time-based observations of sequences 
and movements in a landscape and the design and 
sequencing of the fieldwork evidence into meaningful 
urban data" (Cureton, 2014, p. 13). According to the 
researcher, the key elements of the vernacular landscape 
are practices and places that should be explored through 
the progressive practice of moving around the city and 
making a map of such elements. In particular, 
"unstructured parks" can be singled out as places created 
by amateur gardeners. 

David Macauley analyzes the history and modern view 
of the practice of flâneurism and the experience of moving 
through the spaces of the modern city, based on the 
relationship between the concepts of "landscape," "body," 
and "place." The practice of walking through the city is 
indicative because it implies a type of experience that 
inscribes the subject (due to the dynamics of their body) in 
the city environment. Thus, we can note that the vernacular 
garden seen by the pedestrian is a place inscribed in the 
urban landscape that opens up to the subject through the 
experience of bodily involvement. It is not only about the 
practice of walking: if I see a vernacular garden inscribed in 
the urban landscape, I wonder, stop, start looking at the 
plants, smell the flowers, taste the fruit and berries, 
communicate with the gardener, etc. Thus, I begin to be 
involved in the place multisensory and even socially, thereby 
fitting it into the urban landscape (exactly from Jackson's 
meaning). As Macauley notes, "Without availing ourselves of 
regular walking, places are bypassed and effaced. In the 
process, we are courting topoclasm, place-alienation, and 
the creation of non-places: sites without life" (Macauley, 
2007, p. 104). Therefore, it is precisely the discovery of 
places within the urban landscape with which the subject can 
form a socio-cultural and aesthetic-value connection that 
turns it into an environment in which there is a desire to be 
and live. The vernacular garden is one such place. 

In this context, it is also appropriate to analyze the 
concept of urban atmosphere as proposed by researchers 
Adam Andrzejewski and Mateusz Salwa, who define it as 
"a relational feature of a site, that is, a feature that is 
ascribed to it based on its empirically accessible objective 
characteristics and comes into being (appears) only when 
people sensorially experience the site" (Andrzejewski & 
Salwa, 2020). Here, the term "site" refers to a place lacking 
the permanent attachment of the subject, a place not 
intended for staying or observation but potentially for 
contemplation (sightseeing). Nonetheless, the concept of 
atmosphere, as a specific characteristic of a place formed 



~ 62 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

only through the sensory experiences of the engaged 
subject, is pivotal in understanding the significance of a 
place within an urban (vernacular) landscape. A vernacular 
garden is one such place that acquires its atmosphere 
through the evident engagement of the gardener, a local 
resident, a passerby, etc. 

The subsequent task involves determining the 
conceptual and methodological boundaries for 
characterizing and defining the vernacular garden as an 
element of the urban landscape. It is worthwhile to 
commence with the understanding of the garden as a form 
of art. In contemporary aesthetic discourse, this issue is 
elucidated in the writings of David Fenner. In describing 
modern gardening as an artistic practice, Fenner identifies 
the following characteristics: "Fully engaging the visitor," 
"Care of living objects," and "Cooperation with others" 
(Fenner, 2023). Furthermore, Fenner draws attention to the 
mythologeme of the Garden of Eden, a motif permeating 
human cultural history, and notes that "the dual effect of 
Eden's influence on both gardens and 'moral cosmogony' 
came about because it needed to be something that it 
could not be: a garden and not a garden" (Fenner, 2022). 
Consequently, the garden and the practice of horticulture 
have had and will continue to have a potent aesthetic and 
moral significance, rendering them significant components 
of the urban landscape and contributors to the creation of a 
sustainable and comfortable urban environment. 
Vernacular garden spaces also play a crucial role, as they 
provide enterprising city dwellers with the opportunity to 
create gardens in their yards or near their homes, thereby 
fostering greater potential for attracting the local community 
and residents at large. Therefore, the methodology used in 
researching this object of aesthetic evaluation and socio-
cultural integration holds significant importance. 

Michel Foucault's "heterotopia" concept, particularly his 
notion of "juxtaposing in a single real place several spaces 
that are in themselves incompatible," and Martin 
Heidegger's "dwelling" are crucial for my research. This 
approach serves as the key to the aesthetic analysis of a 
place and facilitates the transition from its experiential state 
to objectification and transformation into something familiar 
and evident (V. Vihanninjoki). 

In heterotopia, Michel Foucault attributes characteristics 
such as juxtaposing several spaces within a single real 
place, which are inherently incompatible. These spaces 
presuppose a system of opening and closing that both 
isolates them and renders them penetrable, unlike public 
places, they are not freely accessible but rather 
meticulously arranged (Foucault, 1984, pp. 48-49). 
Foucault himself classifies the garden, especially a garden 
in Islamic culture, as a heterotopia, exemplified by a 
garden woven into an airplane carpet that transforms into 
another place. However, in my opinion, the yard of a 
residential building and its surrounding areas, where 
vernacular gardens are typically located, can also be 
classified as heterotopias. This space is neither entirely 
public (being hidden behind the house from the view of 
most passers-by) nor completely private (as it is common 
and accessible to passers-by). To enter the residential 
yard, one must pass through a portal such as an arch and 
change their walking route from the street, directing 
attention to the locus, equipped and covered with dicots of 
the house, where the vernacular garden becomes the 
exact point of attention and aesthetic attraction for visitors. 

Upon making this transition, a passer-by finds 
themselves in a space that can be designated as a place 
of residence. Here, I turn to Martin Heidegger's concept 

of dwelling to analyze such a space as the urban 
courtyard where vernacular gardening is practiced. 
"Spaces open up by the fact that they are let into the 
dwelling of man," and "when I say 'a man,' and in saying 
this word think of a being who exists in a human manner-
that is, who dwells" (Heidegger, 1971a, pp. 156-157). 
Therefore, Heidegger defines dwelling as an essential 
characteristic of Dasein, which thinks of himself as living 
in certain place. This can be compared to how Jackson 
presents the concept of a landscape consisting of 
elements to which the subject acquires an attachment 
and attachment, which he thinks as his own. 

Researcher Vessa Vihanninjoki turns to Heidegger's 
terminology for the analysis of place and phenomenological 
aesthetics. Particularly, she references his term "a piece of 
equipment (Zeug, Zuhande)" as a "gesture of 
objectification" of the subject's everyday space. In the work 
"The Origin of the Work of Art," Heidegger describes how 
the object, as equipment, loses such a property when 
depicted in art, transitioning from the "ready-to-hand" mode 
to the "present-at-hand" mode (Heidegger, 1971b). 
According to Vihanninjoki, an important question of modern 
urban aesthetics is how the everyday experience of being 
in the city can be assessed aesthetically: the question of 
significance and context of familiar, evident: "aesthetic 
dimension that is of crucial importance in the initial 
arrangement-and the potential re-arrangements-of people's 
multidimensional and dynamic relationship to their 
environment. It is through the "aesthetic means" that 
people experience their home as their personal place for 
living, the nearby park as a shared extension of their 
personal place, and the city as a multiplicity of places, 
manifesting the diverse values of its heterogeneous 
inhabitants" (Vihanninjoki, 2020; Vihanninjoki, 2021, p. 469). 
Thus, phenomenological aesthetics operates a toolkit for 
analyzing the value and role of such places as the 
vernacular garden, which constitute the everyday 
environment of urban dwellers. 

It is also worth noting the importance of disciplines such 
as cultural anthropology and its methods (visual studies, 
(semi-) deep interviewing) in the study of the vernacular 
garden as an element of the urban landscape. In particular, 
Alla Petrenko-Lysak and Tina Polek conduct research on 
vernacular elements of urban space in Ukraine, as 
demonstrated in the article "Balcony Space: Cultural 
Anthropological and Sociological Study," where they 
consider it "a reflection of everyday life, which can become a 
key to the study of post-Soviet everyday practices, enabling 
a closer understanding of modern Ukrainian urban culture" 
(Petrenko-Lysak & Polek, 2021, p. 152). Therefore, for a 
more comprehensive understanding of such an aesthetic 
and socio-cultural phenomenon as the vernacular garden in 
urban space, I propose a cross-disciplinary approach. 

Results 
The proposed range of theoretical concepts and 

methods, along with practical approaches such as individual 
involvement, semi-in-depth interviews, and city exploration, 
allowed me to conduct a comparative analysis of two cases 
of vernacular gardens: one in Kyiv (Ukraine) during 2021-
2022 and another in Prešov (Slovakia) in 2023. 

I discussed the specifics of perceiving the garden in the 
Rusanivka microdistrict (Pic. 1), attempting to elucidate the 
integration of the private into the public through the 
concept of care, which was derived from personal aesthetic 
experience (Butsykina, 2023). The garden, as both an 
object and an element of the urban landscape, 
amalgamated the experiences of the gardener and the 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 63 ~ 

 

 

observer. As an observer, I could not perceive the garden 
independently of the thoughts of those who created and 
nurtured it, considering their motivations and intentions for 
planting specific flora. A closer examination of the plants, 

flowers, and fruit trees cultivated there reveals the 
gardener's aspiration to transform an estranged area into 
one filled with affection. 

 

 
 

Picture 1. Vernacular gardening at the Rusanivka district, Kyiv, Ukraine 
Source: author. 

 

The aesthetic perception has changed given the 
circumstances of the full-scale war in Ukraine, which 
brought terrible suffering, fear, and anxiety to the Ukrainian 
people (Butsykina, 2021). The meaning of the garden has 
changed significantly. Corine van Emmerik writes about the 
'minor practice' of gardening in a refugee camp setting. It 
would seem that these are opposite situations: she writes 
about the gardening of people who were forced to flee from 
home, presenting the Palestinian concept of Sumud which 
means resilience, a trait often attributed to Ukrainians 
today by the media (van Emmerik, 2021, p. 216). The 
vernacular garden in Kyiv is a small practice, which is one 
of the elements of resilience. It corresponds to one of the 
popular slogans of the Ukrainian people in this war – "we 
are on our land". The desire to take care of a little garden is 
one of the million ways to proclaim this idea, which gives 
Ukrainians support. This is a feeling of strength and 
rightness because we do not take away and do not capture 
someone else's; we defend our own and will do it, no 
matter what. That is, the aesthetic experience of this 
garden has become inseparable from the political context. 

In view of the above methodological guidelines, I define 
the following characteristics of Kyiv vernacular gardening: 

• An antithesis of the Soviet practice of home 
gardening, which had a centralized complexion (the dachas 
located outside the city). 

• Alienation of residents made to live in buildings 
segregated from the rest of the city. 

• Individual dwellers are taking the initiative to 
transform such local public spaces through their own 
practices, gardening in particular. 

• Peculiarity of the practice, which contrasts with Soviet 
practice as well as the present-day practice of creating 
communal gardens. 

• Use of reused and recycled objects and materials for 
gardening decoration. 

• Individual approach in choosing plants and decorative 
elements. 

• Individual practice albeit for the welfare of the 
community and to keep alive a space of relationships. 

If we turn to vernacular gardening in the city of 
Prešov, such gardens are usually located in the yards of 
residential buildings (Pic. 2). Unlike Kyiv gardens, the key 
characteristic of vernacular gardens in Prešov is their 
inclusion in the overall urban landscape. Such gardens 
are not isolated, as in Kyiv, and are more typical and 
adjacent to each other, not creating a contrast of public 
space (or heterotopia) with individual gardening practice, 
which brings a private element to such a space. That is, 
Slovak vernacular gardens do not form a contrast with the 
general urban landscape. Characteristics of Prešov 
vernacular gardening: 

• Historical context of the gardening – post-Socialist 
architecture (with such vernacular elements (e.g., poles for 
drying clothes, garages). 

• Place of individual creative practices (micro-level) 
integrated into collective stable practices (macro-level). 

• Use of improvised objects and materials, although 
not reused and recycled. 

• Individual approach in choosing plants and 
decorative elements. 



~ 64 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

 
 

Picture 2. Vernacular gardening in Prešov, Slovakia 
Source: author. 

 
Discussion and conclusions 
Urban aesthetics encounters challenges in conducting 

field research in city spaces, with the concept of city 
strolling and the role of the flâneur being central to such 
studies. Lehtinen's idea of urban aesthetics as a 
compromise examines macro and micro level city 
perceptions, highlighting that engaging with city 
imperfections and fostering empathy can achieve urban 
harmony, particularly relevant during times of societal 
challenges like martial law. J.B. Jackson provided a cultural 
understanding of the landscape concept, viewing it as a 
three-dimensional shared reality and a composition of man-
made spaces shaping collective existence, beyond its 
traditional aesthetic connotations. Pauline von Bonsdorff, 
on the other hand, explores the urban environment through 
the lens of "affordance," emphasizing its characteristics 
such as enticement, generosity, and recognizability, which 
highlight inhabitants' care and engagement with their 
surroundings, delineating a nuanced perspective distinct 
from Jackson's landscape concept. Cureton introduces the 
concept of "vernacular landscape," focusing on inhabitants' 
everyday spatial practices, while Macauley emphasizes the 
embodied experience of walking in the city, highlighting 
how interactions with vernacular gardens integrate 
individuals multisensorily and socially into the urban 
landscape. The vernacular garden, examined through the 
lens of David Fenner's insights, embodies both artistic 
expression and moral cosmogony, enriching the urban 
landscape with its historical resonance and aesthetic allure. 

This integration of diverse concepts, including 
Foucault's heterotopia and Heidegger's dwelling, highlights 
the garden's multifaceted significance as a space of socio-
cultural integration and aesthetic contemplation within 
urban environments. Drawing on Heidegger's concept of 
"dwelling," the urban courtyard where vernacular gardening 
thrives exemplifies spaces intertwined with human 

existence, shaping Dasein's lived experience. This 
interdisciplinary approach, incorporating phenomenological 
aesthetics, cultural anthropology, and visual studies, 
enables a comprehensive analysis of the vernacular 
garden's socio-cultural and aesthetic significance within the 
urban landscape. 

The analysis of the vernacular garden in Kyiv, 
particularly in the Rusanivka microdistrict, reflects a deep 
understanding of the intertwining of private and public 
spaces through the lens of care. The significance of these 
gardens is further underscored by the context of full-scale 
war in Ukraine, where they serve as symbols of resilience 
and resistance, thus illustrating how aesthetic experiences 
become inseparable from political contexts in times of 
adversity. The vernacular gardening practices in Kyiv and 
Prešov exhibit distinct characteristics reflective of their 
respective urban landscapes. In Kyiv, these gardens serve 
as a counterpoint to the centralized Soviet gardening 
tradition, representing individual initiatives within 
segregated urban spaces and featuring reused materials 
and personalized plant choices, emphasizing community 
welfare alongside individual expression. On the other hand, 
vernacular gardens in Prešov integrate seamlessly into the 
urban fabric, with a focus on post-Socialist architecture and 
a blend of individual and collective practices, utilizing 
improvised materials and showcasing individual creativity 
within the broader urban landscape. 

 
References 
Andrzejewski, A., & Salwa, M. (2020). What is Urban Atmosphere? 

Contemporary Aesthetics, Special Volume 8 (Urban Aesthetics). 
https://contempaesthetics.org/2020/07/16/what-is-an-urban-atmosphere/ 

Berleant, A. (2011). Negative aesthetics and everyday life. Aesthetic 
Pathways, 1(2), 75–91. http://doi.org/10.17613/M6CJ87K6H 

von Bonsdorff, P. (2007). Urban Richness and the Art of Building. In 
The aesthetics of human environments (рp. 66–78). Broadview.  

Butsykina, Y. (2023). The Vernacular Garden during the War: 
Heterotopia, Space of Care and Relational Symbol of Non-Violent 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 65 ~ 

 

 

Resilience. Culture and Dialogue, 11(1), 151–161. https://doi.org/10.1163/ 
24683949-12340132 

Butsykina Y. (2021). Ukrainian urban vernacular garden: 
reconsideration in the conditions of full-scale war. Ukrainian Cultural 
Studies, 11(2), 8–12. [Буцикіна, Є. (2021). Український міський вернаку-
лярний сад: переосмислення в умовах повномасштабної війни. Україн-
ські культурологічні студії, 11(2), 8–12]. https://doi.org/10.17721/ 
UCS.2022.2(11).02 

Cureton, P. (2014). Representing Vernacular Landscape in New 
Towns. Paper presented at European Council of Landscape Architecture 
Schools. http://www.eclas.org/ 

van Emmerik, C. (2021). Aesthetics from the interstices: The making of 
a home in a Palestinian refugee camp. Everydayness. Contemporary 
aesthetic approaches, 3, 207–221. TrE-Press. 

Fenner, D. (2023). Gardens and Plasticity. Contemporary Aesthetics, 
21. https://contempaesthetics.org/2023/01/15/gardens-and-plasticity/ 

Fenner, D. (2022). The Aesthetic Impact of the Garden of Eden. 
Contemporary Aesthetics, 20. https://contempaesthetics.org/2022/03/24/the-
aesthetic-impact-of-the-garden-of-eden/ 

Foucault, M. (1984). Of Other Spaces: Utopias and Heterotopias. 
Architecture, Mouvement, Continuité, 5, 46–49. 

Heidegger, M. (1971a). Building Dwelling Thinking. In Poetry, 
Language, Thought (pp. 143–162). Harper & Row.  

Heidegger, M. (1971b). The Origin of the Work of Art. In Poetry, 
Language, Thought (pp. 15–88). Harper & Row.  

Jackson, J. B. (1984). The Word Itself. In Discovering the vernacular 
landscape (pp. 2–55). Yale University Press.  

Lehtinen, S. (2022). Urban Experience As Aesthetic Compromise. In 
Imperfectionist Aesthetics In Art And Everyday Life (pp. 361–374). 
Routledge.  

Macauley, D. (2007). Walking the City. In The aesthetics of human 
environments (pp. 100–118). Broadview.  

Petrenko-Lysak, A., & Polek, T. (2021). Balcony space: anthropological 
and sociological study. Sociology: Theory, Methods, Marketing, 2, 136–155. 
[Петренко-Лисак, А., & Полек, Т. (2021). Балконний простір: антрополого-
соціологічна розвідка. Sociology: Theory, Methods, Marketing, 2, 136-155.] 
https://doi.org/10.15407/sociology2021.02.136 

Vihanninjoki, V. (2020). Atmospheric Affordances and the Sense of 
Urban Places. Contemporary Aesthetics (Journal Archive): Vol. 0, Article 5. 
https://digitalcommons.risd.edu/liberalarts_contempaesthetics/vol0/iss8/5 

Vihanninjoki, V. (2021). Urban Places as Aesthetic Phenomena: 
Framework for a Place-Based Ontology of Urban Lifeworld. Topoi, 40, 461–
470. https://doi.org/10.1007/s11245-018-9601 

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  2 2 . 0 5 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  25 . 05 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 5 . 0 5 . 2 4  
 

Євгенія БУЦИКІНА, канд. філос. наук, доц. 
ORCID ID: 0000-0002-4350-6103 
e-mail: butsykina@knu.ua 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
ВЕРНАКУЛЯРНИЙ САД ЯК ЕЛЕМЕНТ МІСЬКОГО ЛАНДШАФТУ  
(ПОРІВНЯЛЬНИЙ АНАЛІЗ ПРИКЛАДІВ У КИЄВІ ТА ПРЯШЕВІ) 

 
В с т у п . Метою статті є порівняння вернакулярного садівництва в міських ландшафтах України та Словаччини через його зда-

тність посилювати залучення мешканців і зменшувати рівень байдужості та відчуження.  
М е т о д и . Ключовою для дослідження є ідея С. Лехтінен про міську естетику як компроміс, що підкреслює важливість взаємодії з 

недосконалістю міста для досягнення міської гармонії. Дж. Джексон і П. фон Бонсдорф пропонують контрастні погляди на концепти 
ландшафту та міського середовища. Кертон вводить поняття "вернакулярний ландшафт", тоді як Маколі наголошує на втіленому 
досвіді прогулянки містом. Думки Феннера про сад збагачують дискусію, підкреслюючи його історичний резонанс та естетичну при-
вабливість. У тексті застосовано міждисциплінарний підхід до аналізу вернакулярних садів з опертям на концепції Фуко та Гайдеґера, 
щоб забезпечити комплексне розуміння їхнього соціально-культурного та естетичного значення в міських ландшафтах.  

Р е з у л ь т а т и . Вернакулярні сади в київському мікрорайоні Русанівка відіграють значну роль у перетині приватного та громад-
ського простору через призму турботи. На тлі війни в Україні ці сади символізують стійкість і спротив. Протиставляючи вернаку-
лярні практики садівництва в Києві та Пряшеві, автор підкреслює їхні відмінні характеристики, що відображають відповідні міські 
ландшафти. Київські сади репрезентують індивідуальні ініціативи на противагу радянським садівничим та містобудівним традиціям, 
а пряшівські сади плавно інтегруються в міську тканину з фокусом на постсоціалістичній архітектурі та індивідуальній творчості.  

В и с н о в к и . Дослідження вернакулярних елементів міського ландшафту, зокрема – вернакулярного саду та практики вернакуля-
рного садівництва, реалізується через поєднання різних підходів і дисциплін: урбаністичної, негативної та феноменологічної естети-
ки, культурної антропології та культурних досліджень навколо ландшафту, а також практичних методів інтерв'ю та ходіння містом, 
дозволило визначити вернакулярний сад саме як місце, створене творчим суб'єктом у міському ландшафті. Він набуває статусу ге-
теротопії та місця, яке дозволяє зануритися в міське середовище, ідентифікуватися з ним та відчути його атмосферу. 

 

К л ю ч о в і  с л о в а : атмосфера, місто, середовище, сад, міський ландшафт, вернакулярний. 
 
Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  

інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 
The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 
 

 
 



~ 66 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 711+304 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).10 

Анастасія СТЕПАНЕНКО, асп. 
ORCID ID: 0000-0003-1125-6522 

e-mail: hladka.anastasiiaa@gmail.com 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
ДЕМОКРАТИЧНА МОДЕЛЬ ТРАНСФОРМАЦІЇ КУЛЬТУРНОГО ЛАНДШАФТУ МІСТА 

 
В с т у п .  Аналіз культурного ландшафту міста дозволяє дослідити локальні особливості та контекст місцевої 

культури. Гібридна організація міста як медіа-архітектурного комплексу, залученість міських жителів до процесів 
прийняття управлінських рішень у різних формах створюють поле для формування демократичної моделі трансфор-
мації культурних ландшафтів міст, коли міські жителі не лише мають змогу вільного доступу до міського простору, 
а й активно беруть участь в ухваленні рішень щодо його використання та внесення в нього змін. 

М е т о д и .  Використано методи емпіричного аналізу, систематизації, узагальнення та порівняння отриманих 
даних, а також опис отриманих результатів. 

Р е з у л ь т а т и .  Культурний ландшафт міста є результатом взаємодії різних акторів – місцевого самовряду-
вання, громадських організацій, підприємств, креативних індустрій та місцевих мешканців. Зміни в політиці, еконо-
міці та суспільстві можуть сприяти розвитку нових ідей і підходів до культурного ландшафту міста, що віддзерка-
люють актуальні потреби та цінності. Демократична модель розвитку культурного ландшафту міста вимагає роз-
винутої системи комунікації між усіма акторами, і медіа виконують ключову роль у ній. Вони впливають на уявлення 
та сприйняття міського простору, формують громадську думку і впливають на ухвалення рішень у місті. 

У контексті досліджуваної моделі розвитку культурного ландшафту міста медіа мають важливе завдання забез-
печити відкритість та доступність інформації про різноманітні ініціативи та проєкти, що реалізують у місті. Вони 
допомагають залучати громадян до дискусій, консультацій та громадських обговорень з питань розвитку міста, 
сприяють формуванню спільних цілей та стратегій розвитку.  

В и с н о в к и .  З'ясовано, що розвиток демократичної моделі трансформації культурного ландшафту міста є ва-
жливим для забезпечення сталого розвитку та підвищення якості життя населення. Медіа відіграють важливу роль 
у створенні відкритого та прозорого міського середовища, яке сприяє активній участі громадян у процесах ухвален-
ня рішень та формуванні культурного ландшафту міста. Їхня роль полягає в тому, щоб забезпечити широкий дос-
туп до інформації, сприяти відкритому обміну думками та ідеями, а також підтримувати діалог між усіма зацікавле-
ними сторонами міського розвитку. Місцеві жителі як соціальні актори здатні вносити глибокі зміни в структуру 
культурного ландшафту міста. Це відіграє позитивну роль для місцевих демократій і культури взаємодії, адже міс-
цеві актори є найбільш зацікавленою стороною, коли проблема локального рівня набуває високого рівня складності. 

 
К л ю ч о в і  с л о в а : місто, культурний ландшафт міста, трансформація, соціальні актори, медіа. 
 
Вступ 
Капіталістична економіка створює умови для фор-

мування культурних і креативних індустрій. І, в свою 
чергу, демократичні суспільства переглядають тради-
ційні уявлення про цінності, права та обов'язки. Це фо-
рмує підґрунтя для різноманіття колективних культур-
них практик, що реалізуються на комерційних засадах. 
Уже на початку ХХІ століття "розріджується" "мікро" 
рівень соціального: "патерни комунікації та координації 
між індивідуальними життєвими політиками з одного 
боку та політичними діями людських колективностей з 
іншого" (Baumann, 2000, p. 6).  

"Вибір" є лейтмотивом сучасної культури, і людина, 
як рефлексивний індивід, не може не робити вибору, 
навіть зовсім незначущого. Демократичне управління, 
децентралізація влади та розширення прав громад ство-
рюють умови, у яких жителі міста стають активними уча-
сниками формування та трансформації міського просто-
ру. Це означає, що міські жителі не лише мають змогу 
вільного доступу до міського простору, а й активно бе-
руть участь в ухваленні рішень щодо його використання 
та змін. Для цього створюють різні інструменти, які побу-
довані на різних формах комунікації та, відповідно, ма-
ють різну міру вертикальної та горизонтальної взаємодії.   

Гібридна організація міста як медіа-архітектурного 
комплексу, залученість міських жителів до процесів 
прийняття управлінських рішень у різних формах ство-
рюють поле для формування демократичної моделі 
трансформації культурних ландшафтів міст, які можна 
розглядати як метафору міської громади, що віддзер-
калює стиль життя мешканців та способи використання 
спільного простору. Він відтворює різноманіття та фра-
гментованість міського життя, де різні соціальні групи та 

райони мають власні характеристики та особливості. 
Аналіз культурного ландшафту міста дозволяє досліди-
ти локальні особливості та контекст місцевої культури. 

Мета статті – виявлення основних рис та зако-
номірностей демократичної моделі трансформації куль-
турного ландшафту міста. 

Огляд літератури. Дослідження соціокультурних 
процесів постмодерного суспільства здійснені численни-
ми філософами і культурологами, серед яких уже класи-
чними стали праці Жана-Франсуа Ліотара, Жана Бо-
дрійяра, Мішеля Фуко, Жака Дерріда, Зигмунта Баумана. 
Зростання впливу медіа на трансформаційні процеси та 
функціювання міст розкрите в роботах Мімі Шеллер та 
Джона Уррі, Едварда Соджі, Скотта Маккуайра. Культур-
ний ландшафт на різних рівнях досліджує Габор Сонко-
ли. Дослідження впливу участі місцевих жителів на уп-
равління в містах та територіальних громадах. Ці студії, 
зокрема, вивчають механізми взаємодії між місцевими 
жителями, громадськими організаціями та владою у про-
цесі прийняття рішень щодо культурних ініціатив та 
проєктів, проведені Ніколо Чієрічетті, Майком Лідоном і 
Ентоні Гарсія, Арзою Чарчман і Елішевою Садан.  

Методи 
Проведено попереднє дослідження та аналіз зага-

льних тенденцій у процесах трансформації культурних 
ландшафтів міст у ХХІ столітті та визначено їх основні 
риси. Для визначення та опису аналізованої моделі 
використано такі методи, як емпіричний аналіз процесів 
трансформації, притаманних культурним ландшафтам 
сучасних міст, систематизація, узагальнення та порів-
няння отриманих даних, а також опис результатів. 

Емпіричну базу дослідження становлять повідом-
лення в медіа та офіційних інформаційних ресурсах 

© Степаненко Анастасія, 2024



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 67 ~ 

 

 

міської влади, громадських організацій різних міст 
України та світу.    

Результати 
Трансформація культурного ландшафту міста ви-

значається сукупністю чинників, частина з яких лежить 
поза полем культури. Сталі чинники, такі як об'єкти ар-
хітектури, урбаністичне планування, інфраструктура, 
культурні інститути та рекреаційні зони, формують ос-
нову культурного ландшафту міста і вимагають обере-
жного планування та управління для змін. Вони ство-
рюють основну структуру культурного ландшафту міс-
та, і їх трансформація вимагає публічних обговорень, 
оцінок впливу, а з тим і значного часу та ресурсів.  

Такі чинники, як погода, сезонність, можна характе-
ризувати як динамічні, оскільки вони змінюються з ча-
сом (частина – циклічно) і можуть бути непередбачува-
ними. Погода, наприклад, може впливати на те, як місь-
кий простір сприймає та використовує громада в конк-
ретний час і момент. 

Економічні та політичні умови можна віднести і в 
першу, і в другу групу чинників, залежно від особливос-
тей політичного устрою, соціально-політичної динаміки 
в державі та інших актуальних процесів. Саме політич-
ний устрій визначає можливість реалізації досліджува-
ної моделі трансформації культурного ландшафту, і 
тому не всі міста і не будь-який часовий відрізок розви-
тку міст можемо розглядати в контексті цієї моделі. Крім 
того, міське управління може відходити на певний час 
від такої моделі і повертатись до неї знов. 

Різні чинники мають різну силу та осяжність впливу 
на культурний ландшафт міста. Залежно від географіч-
ного положення, природного ландшафту, фінансових 
ресурсів та політичного контексту, рівень впливу на 
місто може значно відрізнятися. 

Крім того, важливо зазначити, що різні чинники мо-
жуть взаємодіяти між собою, створюючи складні зв'язки, 
через які формується культурний ландшафт міста. На-
приклад, погодні умови можуть впливати на культурні 
події та активності в місті, такі як фестивалі чи відкриті 
виставки. Водночас, економічні умови можуть впливати 
на доступність фінансових ресурсів для реалізації куль-
турних ініціатив та проєктів. Така взаємодія різних чинни-
ків робить культурний ландшафт міста динамічним. 

Деякі чинники, такі, зокрема, як політичний контекст, 
можуть мати довгостроковий вплив на культурний 
ландшафт міста. Наприклад, зміни в політичних струк-
турах або вибори можуть призвести до змін у стратегіях 
розвитку міста, наприклад, стимулювати інвестиції в 
культурні проєкти та інститути або зміни в плануванні 
міського простору. Такі події можуть мати далекосяж-
ний вплив на культурний ландшафт і формувати його 
напрямок розвитку на багато років вперед. 

Крім усього вищеописаного, варто відзначити мож-
ливості управління чинниками, оскільки це залежить від 
їх походження та характеру. Частина з них апріорі ле-
жить поза можливістю людського впливу (як, напри-
клад, сезонність погодних умов), інші – піддаються 
впливу на державному чи глобальному рівнях (як, на-
приклад, участь держави в міжнародних організаціях), і 
тільки частина чинників піддається трансформації соці-
альними акторами на локальному рівні. 

Отже, розуміння культурного ландшафту міста як 
складної системи, що трансформується під впливом 
різноманітних чинників, дозволяє краще розуміти його 
структуру та динаміку (Sonkoly, 2020, p. 177). Це важ-
ливо для випрацювання стратегій розвитку міст, які 
враховують потреби та інтереси різних соціальних груп 

і сприяють створенню відкритого, різноманітного та 
життєздатного міського середовища. 

У контексті цієї статті, медіа займають значне міс-
це в сучасному місті. З винаходом електрики, культур-
ні практики та дозвілля почали переміщуватися з місь-
ких вулиць на екрани. На початку розвитку телекому-
нікаційних технологій такі умовні "екрани" та інші тран-
слятори мали публічний характер – доступ до них 
громадяни отримували в громадських місцях, таких як 
кінозали або міські площі. Комунікація із зовнішнім 
світом фактично здійснювалась людиною в спеціально 
організованих місцях та здійснювалась публічно або 
через посередництво іншого, умовно назвемо його 
"оператором". Новини передавалися через канали 
комунікації, що залучають увагу великої аудиторії од-
ночасно і у визначений час – ті ж радіо, телебачення 
працюють за таким принципом. 

Однак з розвитком інтернету та цифрових техноло-
гій, медіа стають більш індивідуалізованими та приват-
ними. Тепер людина має змогу споживати інформацію, 
здійснювати культурні практики, отримувати доступ до 
різноманітного медіа-контенту, без необхідності поки-
дати приватний простір власної квартири. Вона може 
дивитися фільми, слухати музику, читати книги, перег-
лядати новини, спілкуватися з іншими, реалізувати гро-
мадянські права з екрана свого пристрою з під'єднан-
ням до мережі Internet. Відбулося злиття всіх сфер 
людського життя та побутування, реалізації себе, своїх 
прав та обов'язків з інформаційними технологіями.  

Медіапростір не можна розуміти окремо від "реаль-
ного" світу, оскільки медіа стали невід'ємною частиною 
соціальної, політичної, економічної та культурної сфер 
суспільства (Sheller and Urry, 2006, p. 23). З огляду на 
вищеописане, очевидним є те, що місто та технології 
стали настільки взаємопов'язані, що неможливо зрозу-
міти одне без іншого. У даному контексті ми використа-
ємо поняття Скота Маккуайра, який розкриває місто як 
медіа-архітектурний комплекс (McQuire, 2008, p. 8). До-
цільно розглядати медіа не як щось окреме від міста 
або інструмент, який репрезентує міські явища. Скорі-
ше вони стають частиною просторового досвіду сучас-
ного міського життя. 

Медіа, міський простір і міське життя тісно перепле-
тені, і що більше розвиваються технології, то більше 
зміцнюються ці зв'язки (Soja, 2002, р. 91).  

Культурний ландшафт міста є результатом взаємо-
дії різних акторів – місцевого самоврядування, громад-
ських організацій, підприємств, креативних індустрій та 
місцевих мешканців. Зміни в політиці, економіці та сус-
пільстві можуть сприяти розвитку нових ідей і підходів 
до культурного ландшафту міста, що відображають 
актуальні потреби та цінності. Демократична модель 
розвитку культурного ландшафту міста вимагає розви-
нутої системи комунікації між всіма акторами, і медіа 
виконують ключову роль у ній. З огляду на це, медіа в 
сучасному місті є не лише джерелом інформації, а й 
важливим інструментом для спілкування, мобілізації та 
активізації громадської участі. Вони впливають на уяв-
лення та сприйняття міського простору, формують гро-
мадську думку і впливають на прийняття рішень у місті. 

У контексті демократичної моделі розвитку культур-
ного ландшафту міста, медіа мають важливе завдання 
забезпечити відкритість та доступність інформації про 
різноманітні ініціативи та проєкти, що реалізують у міс-
ті. Вони допомагають залучати громадян до дискусій, 
консультацій та громадських обговорень з питань роз-



~ 68 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

витку міста, сприяють формуванню спільних цілей та 
стратегій розвитку. 

Варто відзначити особливу роль онлайн-платформ 
міської інтеграції – веб-сайтів, мобільних додатків та 
інших цифрових ресурсів, які сприяють взаємодії меш-
канців міста та поліпшують комунікацію на різних рів-
нях, але часто з місцевою владою. Вони можуть стати 
дієвим інструментом підвищення ефективності демок-
ратичної моделі розвитку культурного ландшафту міс-
та, залучаючи більшу кількість соціальних акторів на 
різних рівнях міського управління.  

Основу соціальної дії та взаємодії формують соціа-
льні медіа, які за останні 10-15 років дедалі більше впли-
вають на місто та те, як організовується життя міських 
мешканців. Форми комунікації, які використовують у соці-
альних медіа, є доступними, легке передання та сприй-
няття повідомлень робить їх популярним інструментом 
отримання інформації, і вони переважають над іншими 
медіа в кількості залученої аудиторії. Інформація з інших 
медіа так чи так дублюється в соціальних медіа, а швид-
кість її поширення залежить від реакції користувачів.  

Онлайн-платформи міської інтеграції та соціальні ме-
діа відіграють роль інструментів розвитку культури демо-
кратії та громадянської відповідальності, адже залучають 
громадян до прийняття управлінських рішень і висвітлю-
ють успіхи та досягнення громадських ініціатив. Це також 
сприяє підвищенню прозорості в системі влади, відпові-
дальності перед громадою та стимулює позитивні зміни в 
керівництві та управлінні містом.  

Усебічний розвиток міста вимагає від нього бути не 
лише місцем, де забезпечені всі необхідні фізичні умо-
ви для комфортного життя, а й бути середовищем, де 
громада має змогу активно впливати на своє оточення 
та спільно розвивати ресурси для підтримки кожного 
члена різноманітних міських спільнот у розкритті свого 
потенціалу. Розширення прав і можливостей громад у 
такому вимірі важливе для забезпечення рівних умов та 
підвищення якості життя їх членів. 

Це означає, що демократична модель трансформа-
ції культурного ландшафту міста є не лише питанням 
створення фізичних інфраструктурних об'єктів, а й про-
цесом, який дає громадам засоби та можливості для 
активної участі у формуванні свого середовища на різ-
них рівнях (двір, мікрорайон, район, місто). Розвиток 
цього підходу є важливим для створення можливостей 
реалізації культурно-дозвіллєвих практик та підтримки 
залученості громадян в соціально-політичне життя. 

Окремо постає питання масштабу питань, щодо 
яких влада входить у діалог з громадськістю, та форми 
такого діалогу. Сучасне місто демонструє складні сце-
нарії планування й управління територіями, які вимага-
ють нових інструментів (Chierichetti, 2022). Громади, 
залучаючись до управління, розвивають потенціал для 
розв'язання управлінських проблем на локальному рів-
ні, не покладаючись на зовнішній вплив, розвивають 
компетентності членів громадянського суспільства: 
аналітичну, соціальну, комунікаційну, політичну, а також 
соціальну відповідальність. Місцеві жителі є найбільш 
зацікавленою стороною в ухваленні рішень щодо тран-
сформації культурного ландшафту міста, оскільки їх 
повсякденні культурні практики розгортаються у відпо-
відному просторі. Набуваючи вищезгаданих компетент-
ностей, люди, місцеві організації та спільноти отриму-
ють змогу змінювати соціокультурне середовище своєї 
повсякденності для забезпечення своїх потреб та по-
ліпшення якості життя. Тим не менш, їхня роль обме-
жена законодавством, нормативними актами та іншими 

обставинами, які окреслюють рамки співучасті грома-
дян в ухваленні рішень.  

Економічна модель попиту і пропонування, що діє в 
умовах вільного ринку, на засадах якого функціюють 
культурні і креативні індустрії, який є одним з ключових, 
що впливає на трансформацію культурного ландшафту 
міст. Він демонструє, які культурні послуги споживачі 
готові придбати, і формує кількість, тематику та розта-
шування пропонованих послуг. На ці процеси впливає 
низка різноманітних чинників від сезонності до популя-
ризації подій, пам'яток, митців тощо в соціальних мере-
жах. Щоправда, треба зауважити, що залежно від мо-
делей культурної політики, є економічні пріоритети, які 
формує пільгова та дотаційна підтримка. Це актуально 
для патерналістської моделі, до якої найбільше набли-
жена Україна. Про суто комерційну культурну політику 
без державного регулювання можемо говорити, коли 
держава не втручається у функціювання культурних 
інститутів ні управлінськими рішеннями, ні фінансово. 
Державні дотації, гранти та пільги ж збільшують потен-
ціал та підвищують доступність культурних послуг у 
культурних інститутах, яким надаються. Рішення про 
таку фінансову підтримку ухвалюють без громадської 
участі, що зумовлює ризик невідповідності пропонова-
них культурних послуг попиту споживачів. 

Можна визначити, що демократичне управління 
громадами та територіями має дуалістичну логіку: з 
одного боку, є угоди між сильною владою, які керують 
процесами із дотриманням регулятивних обмежень та 
соціального консенсусу, а з іншого – вимога дотриман-
ня юридично-нормативного підходу, який гарантує пе-
ребіг трансформації в чинному правовому полі. Перед 
таким дуалізмом постає низка проблем, як-от: резон-
ність співучасті, протестний характер взаємодії грома-
дян, який підміняє справжню участь (Caetano, 2017, p. 5). 
Тут варто уточнити поняття «участь», яке не є синоні-
мом консультування, але є залученням громадян до 
ухвалення рішень. Якщо це форма опитування, то ух-
валене більшістю громадян рішення береться до реалі-
зації органом влади, а не набирає форми рекомендації, 
не обов'язкової до виконання органами влади. Тобто 
"участь" тут – це набір можливостей, які надають гро-
мадянину і які забезпечують його вплив на процеси 
трансформації, лише частина з яких є трансформацією 
культурного ландшафту міста. 

Отже, участь місцевих жителів в управлінні містом 
не має обмежуватися консультативними функціями та 
є складним процесом, що передбачає набір можливо-
стей для громадян впливати на процеси міської та 
соціальної трансформації. Обмін інформацією та дос-
туп до неї є першим рівнем участі громадян у держав-
ному управлінні, оскільки він забезпечує процес ресу-
рсами, необхідними для створення обміну знаннями 
та спільного діалогу. 

Участь громадян включає право на прозорість та 
участь в ухваленні рішень. Крім того, інформація та 
залучення можуть бути функціональними для сприяння 
розвитку громадянської відповідальності та форм спі-
льного планування міста. Важливість громадянської 
участі в управлінні містом особливо актуальна в кон-
тексті демократичної моделі трансформації, де кожен 
громадянин має змогу брати участь в ухваленні рішень 
та формуванні майбутнього свого міста. 

Дискусія і висновки 
Розвиток демократичної моделі трансформації ку-

льтурного ландшафту міста є важливим для забезпе-
чення сталого розвитку та підвищення якості життя на-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 69 ~ 

 

 

селення. Цей підхід дозволяє кожному громадянинові 
відчувати себе активним учасником процесів форму-
вання свого міста, сприяючи створенню більш приваб-
ливого, відкритого та дружнього для всіх середовища. 

Медіа відіграють важливу роль у створенні відкрито-
го та прозорого міського середовища, яке сприяє акти-
вній участі громадян у процесах ухвалення рішень та 
формуванні культурного ландшафту міста. Їхня роль 
полягає в тому, щоб забезпечити широкий доступ до 
інформації, сприяти відкритому обміну думками та іде-
ями, а також підтримувати діалог між усіма зацікавле-
ними сторонами міського розвитку. Обмін інформацією 
та доступ до неї формують платформу участі громадян 
у державному управлінні, оскільки він забезпечує обіз-
наність громадян та побудову суспільного діалогу. 

Місцеві жителі як соціальні актори здатні вносити 
глибокі зміни в структуру міського середовища навколо 
себе. Дії соціальних груп мають набагато більшу ймові-
рність стати постійними та довготривалими стосовно 
трансформації культурного ландшафту порівняно з 
тими, що йдуть від зовнішніх акторів. Крім того, у спів-
праці громади можуть розвивати потенціал для 
розвʼязання внутрішніх проблем, без покладання на 
зовнішній вплив. Це відіграє позитивну роль для місце-
вих демократій та культури взаємодії, адже місцеві ак-
тори є найбільш зацікавленою стороною, коли пробле-
ма локального рівня набуває високого рівня складності. 

 

Список використаних джерел 
Baumann, Z. (2000). Liquid Modernity. Polity Press. 
Caetano, L. (2017). Public Participation in Territorial Management A 

Construction of Citizenship. Atas Da Conferência "Urban Living Labs for 
Public Space a New Generation of Planning", 10. https://doi.org/10898 

Chierichetti, N. (2022). Towards empowerment through-out citizen 
participation. Triggers in tangible and intangible resources for a sense of 
belonging. Academia Letters. https://doi.org/10.20935/AL5223 

Sheller, M., & Urry, J. (eds). (2006). Mobile Technologies of the City. 
Routledge. 

Soja, E. W. (2002). Restructuring the industrial capitalist city. In 
Transurbanism. J. Brouwer and A. Mulder (eds). V2_ 

Sonkoly, G. (2020). From national landscape to cultural landscape. 
http://hdl.handle.net/10831/51355 

McQuire, S. (2008). The Media City: Media, Architecture and Urban 
Space. Sage Publications. 

 
References 
Baumann, Z. (2000). Liquid Modernity. Polity Press. 
Caetano, L. (2017). Public Participation in Territorial Management A 

Construction of Citizenship. Atas Da Conferência "Urban Living Labs for 
Public Space a New Generation of Planning", 10. https://doi.org/10898 

Chierichetti, N. (2022). Towards empowerment through-out citizen 
participation. Triggers in tangible and intangible resources for a sense of 
belonging. Academia Letters. https://doi.org/10.20935/AL5223 

Sheller, M., & Urry, J. (eds). (2006). Mobile Technologies of the City. 
Routledge. 

Soja, E. W. (2002). Restructuring the industrial capitalist city. In 
Transurbanism. J. Brouwer and A. Mulder (eds). V2_ 

Sonkoly, G. (2020). From national landscape to cultural landscape. 
http://hdl.handle.net/10831/51355 

McQuire, S. (2008). The Media City: Media, Architecture and Urban 
Space. Sage Publications. 

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  2 9 . 0 3 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  12 . 04 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  1 5 . 0 4 . 2 4  
 

Anastasiia STEPANENKO, PhD Student 
ORCID ID: 0000-0003-1125-6522 
e-mail: hladka.anastasiiaa@gmail.com 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 
 

DEMOCRATIC MODEL OF THE CITY'S CULTURAL LANDSCAPE TRANSFORMATION 
 

B a c k g r o u n d . The analysis of the city's cultural landscape allows investigation of features and the context of local culture. The hybrid 
organization of the city as a media-architectural complex, and the involvement of city residents in the processes of making administrative decisions 
in various forms create a field for a democratic model of transformation of the cities' cultural landscapes. This model provides not just residents' 
free access to the city space but also their active participation in making decisions about its use and making changes.  

M e t h o d s . The methods of empirical analysis, systematization, generalization, and comparison of the obtained data, as well as the 
description of the obtained results, were used. 

R e s u l t s .  The cultural landscape of the city is the result of the interaction of various actors – local self-government, public organizations, 
enterprises, creative industries, and residents. Changes in politics, economy, and society can contribute to the development of new ideas and 
approaches to the cultural landscape of the city that reflect current needs and values. The democratic model of a city's cultural landscape 
development requires an effective communication system between all actors. The media play here a key role by shaping the perception, idea, and 
public opinion of urban space, and influencing decision-making in this domain. 

In the context of the studied model of the city's cultural landscape development, the media have an important task of ensuring openness and 
availability of information about various initiatives and projects implemented in the city. They help involve citizens in discussions, consultations, 
and public debates on city development issues, and promote the formation of common development goals and strategies. 

C o n c l u s i o n s . It was defined that the development of a democratic model of the city's cultural landscape transformation is important for 
ensuring sustainable urban development and improving the residents' quality of life. The media play an important role in creating an open and 
transparent urban environment that promotes the active participation of citizens in decision-making processes and shaping the city's cultural 
landscape. Their role is to ensure wide access to information, facilitate an open exchange of views and ideas, and support dialogue between all 
stakeholders in urban development. Local residents as social actors can make deep changes in the city's cultural landscape structure. This plays a 
positive role for local democracies and the culture of interaction because local actors are the most interested party when a local-level problem 
acquires a high level of complexity. 

 

K e y w o r d s :  city, cultural landscape of the city, transformation, social actors, media. 
 
Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  

інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 
The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 
 

 
 



~ 70 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

КУЛЬТУРНА ІДЕНТИЧНІСТЬ ТА КОМУНІКАЦІЯ 
 
 
УДК 316.7:004.738.5(477)"20" 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).11 

Орися ГРУДКА, асп. 
ORCID ID: 0000-0002-9320-324X 

e-mail: orysia.hrudka@ukma.edu.ua 
Національний університет "Києво-Могилянська академія", Київ, Україна  

 
КОНФІГУРАЦІЇ ОСОБИСТОГО, ПУБЛІЧНОГО ТА ПРОФЕСІЙНОГО  

В ПЕРСОНАЛЬНИХ ПРОФІЛЯХ КОРИСТУВАЧІВ ФЕЙСБУКУ:  
КОНТЕНТ-АНАЛІЗ 

 
В с т у п . Соціальні мережі стали потужними платформами для саморепрезентації та самопрезентації. Дослідники 

зауважують, що соціальні мережі розмивають конвенційні межі між особистими і публічними питаннями та сферами 
життя. Емпіричний аналіз персональних профілів дозволяє зрозуміти, про які питання (особисті, публічні чи професійні) 
та в яких конфігураціях користувачі дописують у своїх соціальних мережах. Мета дослідження – проаналізувати мета-
теми, типи дописів та загальні патерни конфігурацій у 15 персональних профілях українського фейсбук-простору. 

М е т о д и . Застосовано контент-аналіз 50 послідовних дописів у кожному з 15 персональних профілів користува-
чів різного віку, професій та публічності. Дописи категоризовано за метатемами (особисте, професійне, публічне) 
та типами, які визначено в процесі аналізу, зокрема поширення інформації про свій проєкт, допис до пам'ятних дат, 
щоденникове звітування, щоденникове осмислення, мем, цитата, публіцистика, есеїстика та інші. 

Р е з у л ь т а т и . Виявлено відмінності між стратегіями використання персонального профілю в публічних і непу-
блічних осіб, зокрема непублічні користувачі частіше зосереджуються на особистих темах, публічні – на професій-
них. Ідентифіковано популярні типи дописів, як-от: щоденникове звітування, щоденникове осмислення, "мапування 
своїх", анонси проєктів. Виявлено, що просування власних проєктів, публіцистика та есеїстика, краудфандингові ка-
мпанії є більш поширеними серед публічних осіб, а щоденникове осмислення, поширення фото та мемів частіші поміж 
непублічних користувачів. Персональні профілі в соцмережах виконують низку функцій: виступають відповідниками 
живого спілкування і самопрезентації та щоденникової саморепрезентації, просторами для лідерства думок, долу-
чення до колективних подій. Попри засвідчену різноманітність ведення профілів, кожен користувач демонструє цілі-
сність і послідовність у своєму підході. 

В и с н о в к и . На відміну від модерних інституцій і просторів, сучасні соціальні мережі поєднують різні сфери 
життя (особисту, професійну і публічну) в одному просторі – одного персонального профілю і навіть одного допису. 
Це створює як нові можливості самопрезентації, так і виклики. Доцільні подальші емпіричні дослідження із залучен-
ням якісних методів для глибшого розуміння мотивацій і сприйняття користувачами персональних профілів. 

 
К л ю ч о в і  с л о в а : соціальні мережі, фейсбук, культурні проблеми, саморепрезентація, соціокультурні транс-

формації, індивідуалізм, культурні практики, ідентичність.  
 
Вступ 
З часу постання платформ Вебу 2.0 на початку 

2000-х соціальні мережі є одними з найвідвідуваніших 
сайтів сучасної інтернет-інфраструктури (Kemp, 2020). 
Соціальні мережі концептуалізують передовсім як 
інструменти спілкування й отримання інформації, але, 
крім цього, вони виступають потужним засобом само-
репрезентації і самопрезентації. Більшість платформ 
соціальних мереж, які не є винятково месенджерами, 
мають два ключові структурні елементи: персональний 
профіль, тобто сторінку, яку користувач може заповню-
вати інформацією про себе і яку може регулярно напо-
внювати своїми дописами (у текстовому, фото- чи ві-
деоформатах, залежно від соцмережі) і "стрічку" – сто-
рінку, де (за посередництва алгоритмів) акумулюється 
нова інформація з різних персональних профілів і про-
філів сторінок та груп. У тіктоці – це потік відео, в інста-
ґрамі – потоки сториз і "стрічка новин" (feed), у фейсбу-
ці – "стрічка новин" (news feed), але користувач також 
може перейти в потоки відео, рилзів чи сториз.  

У фокусі цієї статті – персональний профіль корис-
тувача з наявними в ньому дописами. Дослідники соці-
альних мереж помічали спільності між персональними 
профілями в сучасних соцмережах й іншими формами 
саморепрезентації, як-от: фотоальбомами, скрепбуками 
і – особливо – щоденниками (Fothergill, 1974; 
Humphreys, Krishnamurthy, & Newbury, 2013; Hunter 
1992; Ibrahim, 2021). Крім того, науковці розглядали 
соцмережі з погляду теорії самопрезентації соціолога 

Ервінґа Ґофмана, згідно з якою люди хочуть управляти 
враженнями про себе, які вони створюють для інших, 
корегуючи свій зовнішній вигляд, поведінку, манери 
(Goffman, 1959; Hollenbaugh, 2019). Соціальні мережі не 
є простором безпосереднього живого спілкування, але 
водночас є значно публічнішими, ніж щоденники чи 
фотоальбоми, у тому сенсі, що користувачі презенту-
ють свої приватні записи чи дописи, світлини чи відео 
більшій кількості людей. Таким чином, соціальні мережі 
містять поєднання характеристик низки попередніх 
форм самопрезентації і саморепрезентації. 

Дослідники наголошують, що соціальні мережі спри-
чинилися до розмивання публічної і приватної сфери, 
про що, зокрема, пише Дана Бойд (Boyd, 2008). Пору-
шення конвенційних до поширення соціальних мереж 
Вебу 2.0 меж приватного і публічного впливають на 
розуміння ідентичності, самовираження і саморепрезе-
нтації. Для прояснення того, якими саме є ці зміни, ва-
жливо розглядати їхні конкретні втілення в персональ-
них профілях користувачів соцмереж. Крім того, емпі-
ричний аналіз дозволить зрозуміти, у який спосіб та для 
яких цілей користувачі можуть використовувати свої 
персональні профілі.  

У своїх персональних профілях користувачі соцме-
реж пишуть про питання, які стосуються винятково осо-
бистого життя; про питання, які зачіпають публічні теми, 
а також про такі, що стосуються їхньої професії. Водно-
час конфігурації цих метатем є різними в різних корис-
тувачів. Крім того, аналіз значної кількості дописів може 

© Грудка Орися, 2024



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 71 ~ 

 

 

допомогти виявити поширені теми і типи дописів у різ-
них категорій користувачів. 

Метою цієї статті є проаналізувати дописи 15 різних 
персональних профілів користувачів фейсбуку на пред-
мет метатем (особисті, професійні чи публічні питання), 
поширених тем і типів цих дописів, а також загальних 
патернів конфігурацій метатем, тем і типів дописів. Для 
цієї мети слід виконати такі завдання: 1) обрати 15 пер-
сональних профілів максимально різних користувачів 
українського фейсбук-простору на основі інформації, 
наявної в їхніх профілях (різних професій, публічності, 
віку, статі, місця проживання); 2) порахувати кількість 
дописів, у яких ідеться про особисті, публічні чи/і профе-
сійні питання, проаналізувавши 50 послідовних дописів 
кожного з 15 персональних профілів у фейсбуці, почи-
наючи з 31 жовтня 2023 року у зворотному порядку; 3) у 
процесі аналізу паралельно виявляти поширені теми і 
типи дописів і аналогійно підраховувати їхню кількість. 

Методи 
У дослідженні проаналізовано 50 послідовних допи-

сів 15 різноманітних персональних профілів у фейсбуці, 
щоб з'ясувати, про які саме питання (особисті, публічні 
чи професійні) пишуть користувачі на своїх сторінках у 
соцмережах. Перший допис у кожному з аналізованих 
профілів датований 31 жовтня 2023 або раніше, якщо 
людина не публікувала жодного допису в цю дату.  

У цьому дослідженні застосовано метод контент-
аналізу дописів, у процесі якого дописи були категори-
зовані відповідно до критеріїв, визначених наперед 
(професійні, особисті і публічні метатеми) та інших ка-
тегорій, які визначалися в процесі аналізу. Утім, оскіль-
ки я вивчала персональні профілі індивідів, то важливо 
також прояснити і питання вибірки. Запропонована ви-
бірка є нерепрезентативною. Як стверджує Олена Бог-
дан, нерепрезентативні вибірки корисні, зокрема, у які-
сних дослідженнях, адже дозволяють показати різно-
манітність думок (у цьому випадку – різноманітність 
використання персонального профілю), а також сфор-
мувати припущення про тенденції (Богдан, 2015, 
с. 119–130), що й було метою цього дослідження. Для 
належного виконання функції нерепрезентативної вибі-
рки, як стверджує Богдан, важливо враховувати гене-
ральну сукупність, якою в цьому дослідженні є всі кори-
стувачі українського простору фейсбуку (які пишуть 
українською мовою і/або проживають в Україні), що 
відносно часто публікують оригінальні дописи в персо-
нальному профілі (принаймні раз на два місяці). Оригі-
нальним вважався будь-який допис, де користувач до-
дає в допис власний текст (або емоджі), навіть якщо 
користувач поширює чужий допис, але при цьому додає 
до нього свій коментар. 

У дослідженні дотримано принципу різноманітності 
вибірки. Проаналізовано профілі представників різних 
професій, публічних (шість профілів) і приватних осіб 
(дев'ять профілів), чоловіків і жінок різного віку та місць 
проживання. Оскільки в процесі формування вибірки 
частіше траплялися профілі жінок, аніж чоловіків, особ-
ливо коли йшлося про непублічних користувачів, то 
було проаналізовано більше профілів жінок (дев'ять), 
ніж чоловіків. Критерієм публічности персонального 
профілю в цьому дослідженні була передовсім наяв-
ність частих згадок про цих людей у медіа – у категорію 
шести проаналізованих публічних персональних профі-
лів ввійшли політикиня, філософ, письменниця, урядо-
вець, актор і журналістка. Також слід зазначити, що до 
вибірки було залучено лише ті профілі, які відкриті для 
публічного перегляду, а проаналізовано лише публічно 

поширені дописи ("для всіх"). Для добору персональних 
профілів для аналізу застосовано метод снігової кулі, 
адаптований до специфіки цього дослідження: на пер-
сональних профілях своїх друзів у фейсбуці я перехо-
дила на персональні профілі інших користувачів, які на 
цій сторінці залишали вподобання чи коментарі; на но-
вих профілях я повторювала цей алгоритм кілька разів, 
переходячи на нові профілі людей, які залишали впо-
добання й коментарі на попередньому профілі. Кілька 
ступенів такого пошуку були потрібними, аби сформу-
вати різноманітну вибірку з користувачів різного віку, 
професій, місць проживання з різних середовищ і кіл 
спілкування. У рідкісних випадках, як-от у виявленні 
персональних профілів молодих чоловіків, які активно 
пишуть у фейсбуці, я запитувала про такі профілі в кі-
лькох своїх знайомих. 

Фейсбук обрано через його популярність в Україні, а 
також із методологійних міркувань – на відміну від ін-
стаґраму, де важливу роль відіграють тимчасові сториз, 
які зберігаються в профілі лише протягом 24 годин, у 
Фейсбуці зручніше аналізувати стабільний контент, 
який надовго залишається в персональних профілях і 
який відносно легко прокрутити назад, якщо користува-
тися мобільним додатком, а не бравзером. Хоча фейс-
бук більше асоціюють з оприлюдненням більш публіч-
ної інформації і старшими користувачами, а інстаґрам – 
з лайфстайл блогінгом і молодшою авдиторією, цей 
аналіз включав різні вікові та професійні групи, зокрема 
й людей, які більше дописують про особисте життя. 

Дописи на кожному з профілів я категоризувала за 
такими невзаємовиключними критеріями: метатема 
(особисте, професійне і публічне) і тип допису (допис 
про свій професійний проєкт; "щоденникове" звітуван-
ня; "щоденникове" осмислення; публіцистика або есеїс-
тика; "мапування своїх", тобто допис, у якому користу-
вач згадує про важливих для нього людей; донат, тобто 
допис, у якому закликають до фандрайзингових кампа-
ній або звітують про їхні результати; допис до пам'ятної 
дати, наприклад, державні, релігійні, міжнародні свята; 
некролог, тобто допис, у якому згадують про людей, які 
померли або загинули; фото як соцмережева форма 
фотоальбому; допис про чужий проєкт; допис про нови-
ни з медіапростору; запитання; допис-цитата; мем або 
жарт; допис про день народження, власний або інших 
людей, а також інші типи, які виявилися менш пошире-
ними), при цьому типи допису формувалися в процесі 
аналізу, а не наперед. Невзаємовиключність категорій 
означає, що кожен аналізований допис я відносила до 
всіх метатем і типів, які до нього застосовувалися. На-
приклад, якщо людина пише допис, у якому згадує про 
день народження колеги, яка для неї є близькою люди-
ною, і про її професійний проєкт, при цьому прикріплю-
ючи до допису картинку-мем і закликаючи надсилати 
гроші для цього проєкту, то такий допис уналежнено до 
двох тем (особисте і професійне) і чотирьох типів допи-
су ("допис про день народження", "допис про чужий 
проєкт", "мем" і "донат"). 

Хоча один допис може належати до кількох з трьох 
метатем, їх визначено так, аби ці категорії мали макси-
мально чітко визначені межі, аби мати змогу зробити 
загальні висновки на основі цього аналізу. Особисте 
стосується приватного життя людини, її гобі, сім'ї, до-
машнього життя та дружніх стосунків. Професійне сто-
сується професії людини та її кар'єри. Наприклад, для 
письменника це можуть бути анонси його книжок або 
публікації його творів, а для підприємця – пости про 
свій товар або про тенденції в галузі. Публічне пов'яза-



~ 72 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

не з тим, що важливо для ширшої спільноти – певної 
громади, країни чи й цілого світу, – включаючи політич-
ні, культурні або суспільні теми. Як і в англосаксонській 
дихотомії приватного-публічного, тут публічне є політич-
ним. Це може бути інформація, яка цікавить читачів 
незалежно від їхнього особистого інтересу до автора 
допису. Зокрема це теми, про які в позасоцмережевих 
контекстах говорять у медіа або на зборах громад. 

Слід наголосити, що три основні теми дописів ви-
значені таким чином, щоб кожен допис у профілі кори-
стувача соціальних мереж міг бути віднесений при-
наймні до однієї з них. Зазвичай допис можна класи-
фікувати як належний до двох або навіть усіх трьох 
категорій. Однак у незначній кількості випадків (близь-
ко 1 % аналізованих дописів) було неможливо віднес-
ти допис до жодної з цих тем. Такі дописи стосувалися 
виключно соціальних питань. Наприклад, запитання 
до читачів про те, чи хтось бував у певній країні, без 
уточнення контексту чи звернення до конкретних тем 
(коли незрозуміло, чи людина запитує це з професій-
ною, особистою чи публічною метою).  

У рамках цього емпіричного дослідження кожен допис 
було віднесено до всіх відповідних категорій згідно з ви-
значеними критеріями, навіть якщо не було ясності щодо 
того, чи є ця категорія головною для цього допису. Важ-
ливо зазначити, що за допомогою цього методу дослі-
дження – аналізу контенту персонального профілю – 
встановити, яка з метатем (особисте, професійне чи пу-
блічне) була основним мотивом, який спонукав користу-
вача створити цей допис, неможливо. Однак виявлення 
основного мотиву з погляду користувачів і не було метою 
дослідження, натомість ціллю було проаналізувати ре-
зультати дописування, включаючи й ті аспекти, які корис-
тувачі не визначали як важливі для себе в процесі публі-
кування, але які виявилися в ході аналізу. 

Результати  
Особисті, професійні і публічні теми. У дослідженні 

виявлено профілі, у яких переважає певна метатема – 
дописи про публічні, особисті або професійні питання. 
Конфігурації цих тем також були різними відповідно до 
кожного окремого профілю. Деякі персональні профілі 
майже винятково зосереджені на особистих темах, інші 
– на професійних і публічних темах; поки одні користу-

вачі взагалі не торкаються професійних тем, зосере-
джуючись на двох інших, інші пишуть передусім про 
професійні аспекти свого життя. Акцент на професійних 
темах корелюється з порадами використовувати свої 
сторінки в соцмережах для просування власного про-
фесійного бренду чи збільшення продажів – поради, які 
можна знайти в популярній нон-фікшн літературі (Кап-
лунов, 2022). Водночас використання своєї сторінки в 
соцмережі для обговорення питань суспільної важли-
вості корелюється з розумінням інтернет-простору як 
публічної сфери (зокрема в концепції Юрґена Габерма-
са), а використання свого персонального профілю для 
того, щоб ділитися інформацією про своє особисте жит-
тя, корелюється, зокрема, із самовизначенням плат-
форм соцмереж, які закликають ділитися особистою 
інформацією, що передусім сприяє їхній монетизації, 
адже збір приватних даних користувачів дозволяє ефе-
ктивніше налаштовувати рекламу і відповідно отриму-
вати більший прибуток від реклами.  

Незважаючи на засвідчену різноманітність ведення 
профілів, кожен користувач демонструє цілісність і пос-
лідовність у своєму підході. Наприклад, користувач у 
Персональному профілі 15, який фокусується на особис-
тих темах, публікує роздуми зі свого життя, меми та жар-
ти, дотримуючись своєї стратегії так само послідовно, як 
і користувач у Персональному профілі 1, який зосере-
джений на професійних темах, зокрема часто ділиться 
анонсами подій, а про особисте та публічне головно в 
контексті зборів коштів для свого брата, який воює. 

У ході дослідження проаналізовано шість профілів 
публічних осіб та дев'ять профілів непублічних осіб. 
Результати вказують на необхідність розділення цих 
двох категорій персональних профілів на окремі клас-
тери. Серед профілів непублічних осіб виявлено значну 
перевагу дописів (і загалом профілів), у яких домінують 
особисті теми. Водночас усі профілі публічних осіб міс-
тили значну кількість дописів, присвячених професій-
ним і публічним темам. Серед профілів непублічних 
користувачів, більшість (шестеро з дев'яти користува-
чів) пишуть про публічні теми, але лише три з дев'яти 
профілів зосереджені на професійних темах. В усіх 
проаналізованих персональних профілях публічних осіб 
багато пишуть про професійні і публічні теми.  

 
Таблиця  1   

Кількість дописів, у яких згадано про особисті, публічні і професійні питання,  
у персональних профілях публічних і непублічних осіб 

Зеленим виділенням клітинки і червоним кольором тексту позначено метатеми,  
кількість яких для певного персонального профілю є значущою. 

Персональний профіль 
Період, 

який охоплюють 
50 послідовних дописів 

Дописи, 
у яких згадано 

особисті питання 

Дописи, 
у яких згадано 

професійні питання 

Дописи,  
у яких згадано 

публічні питання 
Персональний профіль 1 2,5 місяця 28 25 26 
Персональний профіль 2 3 місяці 4 15 47 
Персональний профіль 3 3 місяці 15 44 10 
Персональний профіль 4 2,5 місяця 22 27 33 
Персональний профіль 5 2 місяці 3 34 47 
Персональний профіль 6 6 днів 35 15 10 

Усі персональні профілі публічних осіб 107 160 173 
Персональний профіль 7 1,5 року 31 2 17 
Персональний профіль 8 5 місяців 27 4 20 
Персональний профіль 9 1,5 місяця 50 0 0 
Персональний профіль 10 2,5 місяця 24 21 18 
Персональний профіль 11 3 роки 16 3 22 
Персональний профіль 12 1 рік 4 місяці 47 3 5 
Персональний профіль 13 2 роки 10 місяців 44 5 3 
Персональний профіль 14 1 рік 11 місяців 13 20 24 
Персональний профіль 15 9 місяців 33 12 11 
Усі персональні профілі непублічних осіб 285 70 120 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 73 ~ 

 

 

Таблиця  2   
Кількість дописів із зазначенням конфігурацій, у яких у конкретному дописі згадано особисті,  

публічні і професійні питання, у персональних профілях публічних і непублічних осіб 
Зеленим виділенням клітинки позначено метатеми, кількість яких для певного персонального профілю є значущою. 

Персональний профіль 

Дописи, 
у яких згадано 

тільки  
професійні 
питання 

Дописи, 
у яких  
згадано  
особисті і 
професійні 
питання 

Дописи, 
у яких  

згадано тільки  
публічні  
питання 

Дописи, 
у яких  
згадано 
особисті і 
публічні 
питання 

Дописи, 
у яких  
згадано  

професійні  
і публічні 
питання 

Дописи, 
у яких  

згадано всі 
три метатеми 

Персональний профіль 1 11 4 3 13 8 2 
Персональний профіль 2 0 1 33 0 12 2 
Персональний профіль 3 32 5 1 2 2 5 
Персональний профіль 4 10 1 5 12 13 3 
Персональний профіль 5 2 0 13 2 32 0 
Персональний профіль 6 8 1 1 3 6 0 
Усі персональні профілі 

публічних осіб 
63 12 56 32 73 12 

Персональний профіль 7 2 0 16 1 0 0 
Персональний профіль 8 1 2 19 0 1 0 
Персональний профіль 9 0 0 0 0 0 0 
Персональний профіль 10 16 4 10 7 0 1 
Персональний профіль 11 2 0 18 3 1 0 
Персональний профіль 12 0 3 3 2 0 0 
Персональний профіль 13 2 3 3 0 0 0 
Персональний профіль 14 15 5 22 2 0 0 
Персональний профіль 15 7 5 9 2 0 0 
Усі персональні профілі 

непублічних осіб 
45 22 100 17 2 1 

 
Крім того, проведено підрахунок кількості дописів, які 

містять винятково особисті, публічні або професійні те-
ми, а також усі можливі комбінації цих тем (особисто-
публічні, особисто-професійні, публічно-професійні та 
особисто-публічно-професійні). У цьому аспекті також 
помітна відмінність між публічними та непублічними ко-
ристувачами. Серед непублічних користувачів дописи, 
присвячені лише особистим темам, є або основним ви-
дом дописів (у шести з дев'яти випадків) або одним з 
основних (у восьми з дев'яти випадків). Натомість, серед 
профілів публічних осіб, лише в одному з шести випадків 
переважають дописи на особисті теми. У решті випадків 
переважають дописи, присвячені виключно професій-
ним, публічним або комбінованим професійно-публічним 
темам, а також особисто-публічним темам. При цьому 
особисто-публічні дописи часто включають інформацію 
про особисте життя задля привернення уваги до певних 
публічних питань. Цікаво, що у двох з шести аналізова-
них профілів публічних осіб кількість дописів, у яких по-
єднано особисті та публічні теми, перевищує кількість 
дописів, присвячених винятково публічним темам.  

Поміж публічних осіб також поширене поєднання 
професійних та публічних тем у дописах на їхніх персо-
нальних профілях. Таке поєднання майже відсутнє по-
серед непублічних осіб, чиї персональні профілі також 
були предметом аналізу. З іншого боку, непублічні ко-
ристувачі частіше мають у своїх профілях дописи, при-
свячені лише публічним темам, ніж публічні особи, де 
такі дописи зафіксовано в п'яти з дев'яти випадків проти 
двох з шести випадків у публічних осіб. Це вказує на те, 
що публічні особи частіше пишуть про публічні питання 
в поєднанні з особистими або професійними аспектами, 
на відміну від непублічних користувачів, які часто пи-
шуть про публічні питання, не прив'язуючись до свого 
особистого життя, наприклад, коли висловлюють свою 
думку про новини або суспільно-політичні теми. Також 
слід додати, що дописи на публічні теми у випадку не-
публічних користувачів зазвичай є коротшими.  

Назагал, у групі непублічних осіб переважають «чи-
сті типи» дописів, тобто дописи, присвячені винятково 
особистим або публічним темам, тоді як у публічних 
осіб частіше спостережено поєднання особистих, про-
фесійних і публічних тем в одному дописі. 

Варто зауважити ще одну істотну відмінність між 
профілями публічних і непублічних осіб: у випадку пер-
шої групи 50 дописів зазвичай охоплювали період від 
двох до трьох місяців, за винятком одного випадку, де 
користувач (Персональний профіль 6) опублікував 
50 дописів протягом шести днів. У групі непублічних 
осіб 50 дописів зазвичай охоплювали період понад пів-
тора року, а іноді навіть до трьох років. Лише в трьох 
випадках непублічних персональних профілів 50 допи-
сів було опубліковано за період менше ніж рік. В одно-
му з аналізованих випадків персонального профілю 
непублічної особи було всього 37 дописів за період 
трьох років; це був єдиний випадок, коли кількість допи-
сів для аналізу була меншою за 50. 

Крім трьох основних метатем, я також докладно 
проаналізувала типи дописів, які були визначені емпі-
рично під час аналізу. Усього було відстежено 22 таких 
типи, основні з яких були названі в частині про методи 
цієї статті. Як і у випадку з метатемами, кожен допис міг 
належати одночасно до кількох типів. 

Із-посеред двох типів дописів були такі, що корелю-
валися з літературою про щоденники і порівняння що-
денників і соцмереж. Щоденникові записи в таких дослі-
дженнях поділяють на два основні типи – записування 
(accounting) і осмислення (reflecting), тобто записи, у яких 
автор безпосередньо фіксує події, які відбулися, і відпо-
відно записи, де автор оцінює їх або загалом записує 
власні думки та враження (Humphreys et al., 2013). У не-
публічних користувачів дописи з осмисленням свого жит-
тя були частими (у семи з дев'яти випадків), тоді як се-
ред публічних осіб такі дописи були значно менш поши-
реними (у двох з шести випадків). З іншого боку, дописи, 
де наявне звітування про події з власного життя, були 
приблизно рівномірно розподілені між обома групами – 



~ 74 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

приблизно в половині аналізованих персональних про-
філів цей тип дописів був значним. Варто також зазначи-
ти, що як звітування, так і осмислення, можуть бути дуже 
короткими, іноді складаючись лише з двох слів, хоча ча-
сто можна спостерігати й розлогі дописи.  

Звітування як тип допису нагадує записи в дослі-
дженні ранніх щоденників сільських районів Америки 
(Motz, 1987), де люди, зокрема, фіксували погодні умо-
ви. Так, в одному з аналізованих мною персональних 
профілів фотографія з краєвидом з вікна має підпис 
"Сьогодні якийсь погодний Армагедон" (28.10.2023,  
Персональний профіль 13). Бажання фіксувати погоду й 
загалом зовнішні події у своїх персональних профілях 
може бути пов'язане з глибоким відчуттям причетності 
до загальних подій та бажанням поділитися зафіксова-
ними змінами в зовнішніх умовах. 

У своєму дослідженні я відмежовувала фотозвіту-
вання як окремий тип дописів – такий, що не був би 
можливим без фотографій. Наприклад, коли текст слу-
гує лише підписом до фото або його немає взагалі. Цей 
тип дописів можна порівняти з фотоальбомами, які ра-
зом зі щоденниками є формою медіазвітування.  

У соціальних мережах користувачі часто публікують 
фотографії з комунікативною метою, а не просто для 
збереження спогадів. Наприклад, в одному з аналізова-
них персональних профілів користувач поділився фотог-
рафією гриба, яку він зробив у лісі, із підписом "Анти-
стрес" (29.10.2023, Персональний профіль 6). Такі фото-
графії нечасто потрапляють до фотоальбомів; вони 
радше слугують швидким способом поділитися досвідом, 
схожим до того, щоб показати знайдений гриб друзям 
або розповісти про нього. Тут фотографія радше виконує 
функцію спілкування, ніж фіксації спогаду, як у фотоаль-
бомі. Проте слід визнати, що фотоальбом як жанр також 
виконує функції спілкування. Як і щоденник на різних 
етапах свого розвитку, фотоальбом виконує дві функції: 
фіксації важливого для себе і демонстрації цього іншим. 
Таким чином, еволюція публікацій у соціальних мережах 
розкриває нові аспекти не тільки про самі соцмережі, а й 
про попередні форми звітування (accounting). 

Іншим типом дописів, який можна пов'язати з однією 
з форм спілкування, є "мапування своїх". Цей тип допи-
сів нагадує форму живого спілкування, яке перемісти-
лося у віртуальний простір соціальних мереж. "Дорога 
Надійко, як приємно згадувати наші шкільні роки" – та-
кий допис опублікувала викладачка історії (23.9.2023, 
Персональний профіль 8). Він є прикладом "мапування 
своїх" – категорії, до якої я залучала всі дописи, де ав-
тор персонального профілю згадує (часто, позначаючи 
в дописі) осіб, яких вважає важливими в певній сфері 
свого життя. До категорій, що є формою живого спілку-
вання, також можна віднести дописи з мемами або жа-
ртами, привітання конкретних осіб, запитання. Також, як 
було показано на прикладі з фотозвітуванням, це мо-
жуть бути й інші типи дописів, адже і щоденникові запи-
си, і фотоальбоми теж можна пов'язати з живою розмо-
вою в певних аспектах. 

Я виявила також дописи, що містять цитати відомих 
людей або широко відомі вислови. Цей тип дописів був 
лише в категорії непублічних персональних профілів, 
хоча і не був дуже поширеним (менше 5 % усіх аналізо-
ваних дописів). Ці дописи можна віднести до традиції 
ведення "щоденних книжок" (commonplace books), у 
яких люди збирали цитати та інші уривки текстів. 

Щодо більш уживаних типів дописів, то "поширення 
інформації про власні проєкти" відбувалося значно час-
тіше в профілях публічних осіб (у чотирьох з шести 

профілів це був поширений тип допису) порівняно з 
профілями непублічних осіб, де цей тип був поширеним 
лише у двох з дев'яти профілів. Наприклад, один про-
філь розповсюджував інформацію про громадську ор-
ганізацію (Персональний профіль 14), а інший – про 
свій товар (Персональний профіль 10). Один з профілів 
(Персональний профіль 10) показав майже рівний роз-
поділ між особистим, публічним і професійним контен-
том, причому кожен окремий допис зазвичай стосував-
ся лише однієї з цих трьох основних тем. Хоча власни-
ця цього профілю не є публічною особою, її профіль 
часто оновлюється, подібно до того, як і профілі публіч-
них осіб. Це може свідчити про те, що власниця профі-
лю, будучи підприємицею, активно використовує соціа-
льні мережі для розповіді про свою роботу. Розповіді 
про особисте життя та думки про публічні питання та-
кож допомагають залучити увагу до її товарів – намист. 
У випадку іншого профілю (Персональний профіль 14), 
він став оновлюватися значно активніше після того, як у 
його власниці з'явився проєкт, інформацію про який 
вона стала поширювати. Що ж до публічних осіб як ко-
ристувачів соціальних мереж, то вони часто використо-
вують свої профілі для розповсюдження інформації про 
свої проєкти: запрошують на зустріч, де вони будуть 
модерувати дискусію, на театральну виставу, у якій 
вони беруть участь, або діляться новинами про свої 
нагороди чи громадські ініціативи. Варто зазначити, що 
в цьому аналізі користувачі згадували проєкти інших 
людей у своїх особистих профілях приблизно в чотири 
рази рідше, аніж власні проєкти. Як бачимо, соціальні 
мережі перетворилися на платформу для особистих 
оголошень, значною мірою усунувши необхідність у 
посередниках, які раніше контролювали розміщення 
оголошень, наприклад, у газетах. Роль ґейткіперів, які 
могли визначати, які оголошення є прийнятними, стає 
усуненою, що створює як виклики, так і можливості для 
користувачів сучасних соцмереж.  

Тип допису, який я назвала "публіцистика або есеїс-
тика", виявлено серед персональних профілів публіч-
них користувачів. Ідеться про висловлення власної ду-
мки з метою впливу на громадську думку, що пов'язано 
з роллю лідера думок. Подібно до практик звітування та 
осмислення, кількість слів у дописі не була визначаль-
ною; думка користувача могла бути як багатослівна, так 
і небагатослівна, наприклад складатися з одного ре-
чення. У профілях двох користувачок публіцистика ная-
вна у (майже) половині всіх дописів, а в профілі ще од-
ного публічного користувача – у 20 % дописів. Нато-
мість серед непублічних осіб лише в одному профілі 
публіцистика становила так багато як 20 % дописів, 
хоча увага до публічних тем загалом серед непублічних 
користувачів була не меншою. Коли йдеться про поши-
рення дописів інших користувачів (я залучала такі допи-
си до аналізу, якщо користувач додавав до них власний 
текст), то це частіше роблять непублічні користувачі. 

Аналіз показав цікаве явище: значна кількість уваги 
користувачів соціальних мереж до пам'ятних дат, як-от: 
свята (переважно державні, а не релігійні), історичні 
дати, дні певних професій чи дні міст. Наприклад, в 
одному з профілів було кілька таких дописів за період, 
який я вивчала. Слід зазначити, що часта наявність 
таких дописів указує на індивідуальну потребу говорити 
про дати, що мають значення для спільноти, до якої 
належить людина. Соціальні мережі дозволяють кож-
ному онлайн долучитися до колективних подій. Цю пот-
ребу можна порівняти з участю у святкуваннях держав-
них свят у публічних місцях, де кожен індивідуально 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 75 ~ 

 

 

приєднується до загального заходу. У соціальних ме-
режах кожен може написати привітання на велику ау-
диторію, а не тільки слухати його від тих, хто на сцені. 
Рішення написати про певну колективну подію в соціа-
льних мережах є індивідуальним, на відміну від більш 
ієрархічного способу реалізації уваги до пам'ятної дати 
через організацію заходу, як це відбувається, напри-
клад, у Народному домі. У соцмережах індивідуальна 
належність до колективного є вільним, але не обов'яз-
ковим вибором, який, зважаючи на частоту таких допи-
сів, залишається важливим способом самовираження 
для багатьох. Також варто відзначити, що згадки про 
дні народження – власні або близьких людей – є повто-
рюваним, хоча й не дуже частим типом допису як серед 
публічних, так і серед непублічних осіб. 

Як окремі типи дописів у своєму дослідженні я також 
виявила донати (збір коштів, переважно для Збройних 
сил України, хоча іноді й для лікування конкретних осіб) 
та некрологи (дописи про людину, яка померла чи заги-
нула, спогади про неї, інформація про її життя або де-
талі поховання – про військових, відомих осіб, близьких 
людей). Поширеність цих двох типів дописів зумовлена 
повномасштабною війною Росії проти України. Серед 
публічних осіб в середньому було сім дописів про дона-
ти на кожні 50 дописів, а серед приватних осіб – два 
дописи на 50 дописів. Щодо некрологів, то в середньо-
му в обох категоріях було по два дописи на 50 дописів. 

На основі цього аналізу можна виокремити "чисті ти-
пи" стратегії використання персонального профілю у 
фейсбуці, хоча зазвичай ці типи поєднуються в різних 
користувачів. До таких чистих типів належить викорис-
тання персонального профілю як щоденника, фотоаль-
бому, дошки оголошень (для поширення інформації про 
свої проєкти), лідерства думок (як наміру користувача, а 
не обов'язково як результату), живого спілкування. Рідше 
(коли йдеться про фейсбук) також можна говорити про 
використання свого профілю для лайфстайл блоґінгу, 
публічної сфери та щоденної книги (commonplace book). 

Щодо поширення інформації про новини, то цей тип 
допису траплявся і серед публічних, і серед непубліч-
них осіб, але не був таким частим, як можна було б очі-
кувати, за винятком профілю журналістки. Хоча багато 
людей отримують інформацію про новини із соціальних 
мереж, моє дослідження дає підстави вважати, що до-
писи, у яких користувачі діляться новинами, не є поши-
реним типом дописів, щонайменше у фейсбуці. Дослі-
дження джерел отримання новин часто фокусується на 
соціальних мережах як на інструменті для певної мети, 
іноді ігноруючи їхню багатофункціональність. 

Серед проаналізованих мною профілів були два, які в 
основному використовували як щоденник та фотоальбом 
(Персональний профіль 9 та Персональний профіль 13 
відповідно). Можна також стверджувати, що один про-
філь використовувався майже виключно для лідерства 
думок (Персональний профіль 2) і можемо припустити 
про аналогійну мету в іншому профілі, де також було 
багато анонсів власних проєктів (Персональний про-
філь 5). В інших випадках конфігурація дописів у профілі 
була складнішою. У фейсбук-просторі можна виокремити 
й інші типи персональних профілів. Наприклад, журналі-
стка з Маріуполя Надія Сухорукова вела документуван-
ня подій, які відбувалися в Маріуполі, на своїй сторінці у 
фейсбуці, яке згодом вийшло книжкою (в анотації ви-
значається як фейсбук-щоденники). Хроніка історії та 
особистого досвіду в контексті історичних подій є одним 
із видів ведення щоденника, а в епоху соціальних ме-
реж – це також один зі способів використання персона-

льного профілю. Персональний профіль Сухорукової, 
хоча й не був залучений до цього емпіричного дослі-
дження, є важливим прикладом іншого типу персональ-
ного профілю чи дописів, де автори описують особистий 
досвід на тлі історичних подій. 

Обмеження дослідження. Цей емпіричний аналіз має 
певні обмеження. По-перше, вибірка включала різнома-
нітну, але відносно невелику когорту людей, тому її роз-
ширення є актуальним завданням для наступних дослі-
джень. По-друге, часові рамки дослідження (2021–
2023 рр.) включали період повномасштабної війни, тому 
багато дописів користувачів стосувалися зборів на 
Збройні сили України. Ці дописи я позначала типом до-
пису "донат", який також включав донати на інші потреби 
(наприклад, збори на лікування), але таких дописів було 
менше, більшість стосувалася саме ЗСУ. Водночас це 
обмеження було компенсоване тим, що донат був час-
тим типом дописів лише у двох профілях (публічних 
осіб). Інше обмеження дослідження полягає в тому, що 
через війну було опубліковано більше некрологів. Крім 
того, категорії, до яких я відносила дописи з персональ-
них профілів, не є чітко розділеними, тому категоризація 
не у всіх випадках є досконалою. Це обмеження я мінімі-
зувала тим, що категорії не були взаємовиключними. 

Дискусія і висновки 
Це дослідження виявило різноманітність способів, 

якими користувачі використовують свої персональні 
профілі в соціальних мережах, зокрема у фейсбуці.  
По-перше, чітко простежується відмінність у веденні 
своїх персональних профілів між публічними та непуб-
лічними особами. Непублічні користувачі частіше зосе-
реджуються на особистих темах, використовуючи про-
філь як своєрідний онлайн-щоденник чи фотоальбом 
для фіксації життєвих подій. Натомість публічні особи 
активніше поєднують професійні, публічні та особисті 
теми в одному дописі, використовуючи профіль, зокре-
ма, для просування власних проєктів та лідерства ду-
мок. По-друге, виявлено поширені типи дописів, серед 
яких щоденникове звітування, публіцистика, "мапуван-
ня своїх" тощо, що ілюструє багатофункційність персо-
нальних профілів. При цьому деякі типи, як-от щоденни-
кові записи, більш поширені серед непублічних користу-
вачів, а анонси професійних проєктів – серед публічних 
осіб. По-третє, персональні профілі виконують низку функ-
цій, включно із живим спілкуванням, лідерством думок, 
фіксацією та передачею колективної пам'яті шляхом зга-
дування та коментування пам'ятних дат. Це демонструє, 
як соціальні мережі розмивають межі між приватною та 
публічною сферами, дозволяючи індивідам долучатися 
до колективних подій. По-четверте, виокремлено чисті 
типи стратегій використання профілів як щоденників, 
фотоальбомів, дошок оголошень тощо. Проте більшість 
профілів демонструють поєднання різних типів та тем. 

Аналіз персональних профілів у фейсбуці і їх істо-
ричний зв'язок з більш ранніми та неонлайновими по-
всякденними практиками демонструє, що соціальні ме-
режі об'єднують різноманітні жанри, формати і сфери 
життя значно більше, ніж попередні медіа чи технології. 
Якщо в модерну епоху виникають секулярні інституції, 
кожна з яких відповідає за різні функції, а отже, важли-
вим є розмежування приватного і публічного, особисто-
го і професійного, то в соціальних мережах ці сфери 
знову поєднуються – не лише в межах одного персона-
льного профілю, але й усередині одного допису.  

Сучасні соціальні мережі варто ставити в один ряд 
не стільки з іншими медіа (як-от телебаченням чи газе-
тами), а розглядати як окремий (хоч і віртуальний) про-



~ 76 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

стір, який має свої правила – те, що Хосе ван Дейк на-
зиває зміненою власниками платформ соціальністю 
(van Dijck, 2013). Соціальні мережі є не просто ще од-
ним медіумом, яким ми можемо користуватися як про-
дуктом, а скоріше ще одним простором, куди ми може-
мо прийти з метою втілювати дуже різні особисті, публі-
чні чи професійні цілі. У соціальних мережах поєдну-
ються не лише можливості створення і споживання кон-
тенту, а й різні сфери життя в одному місці. Якщо біль-
шість позамережевих просторів є місцями публічного, 
особистого або професійного спілкування, то в соціаль-
них мережах у потоці однієї стрічки новин чи одного 
профілю поєднуються всі ці сфери. Ба більше, якщо 
один користувач може практично не ділитися (і, можли-
во, не цікавитися, коли йдеться про інших користувачів) 
темами з особистого життя, використовуючи соціальні 
мережі лише для публічних та професійних тем, інший 
користувач може діяти навпаки. Сам фейсбук подає себе 
як простір, де користувачі можуть висловити свою осо-
бисту думку на будь-яку тему; водночас фейсбук теоре-
тизували і як нову публічну сферу. Це дослідження де-
монструє, що соціальні мережі втілюють різні сфери жит-
тя – при цьому кожен окремий користувач може викорис-
товувати соціальну мережу лише для певних тем. 

Звісно, поєднання сфер присутнє і в реальних прос-
торах: так, дім може бути одночасно і робочим місцем, а 
під час або між парами в університетській аудиторії від-
бувається неформальне спілкування. Проте рівень по-
єднання цих сфер у соціальних мережах є значно біль-
шим, хоча водночас і різним (персоналізованим) для 
кожного користувача. Про персоналізацію зазвичай гово-
рять у контексті персоналізованого контенту для корис-
тувача; моє дослідження персональних профілів показа-
ло, що самі користувачі активно обмежують коло тем, 
про які вони пишуть у соціальній мережі, що дозволяє 
припустити, що вони переглядають схожі теми, про які й 
пишуть, хоча цей аспект потребує дальших досліджень. 

Інший спосіб поглянути на цю проблематику – за-
стосувати концептуалізацію нових середніх віків, запро-
поновану італійським філософом Умберто Еко. Еко по-
рівнює кризові явища в Середньовіччі, які він пов'язує із 
занепадом Римської імперії, і в сучасності (наприкінці 
ХХ століття, хоча критика залишається актуальною і 
сьогодні), пов'язані, на думку Еко, з кризою "Великої 
Американської імперії", унаслідок якої зникає "Вільна 
людина" – підприємець, що розмовляє англосаксонсь-
кою, чиїм героїчним епосом був «Робінзон Крузо», а 
"Вергілієм" – Макс Вебер (Eco, 1986). Наслідком обох 
криз є те, що більшу роль відіграють неформальні еко-
номічні центри, ніж формальні, а допомогу шукають 
також не завдяки певним ієрархічним структурам, а не-
формально. Акцент на неформальності бачимо і в су-
часному суспільстві, до чого значною мірою спричини-
лися соціальні мережі, незалежно від того, чи були во-
ни причиною неформалізації багатьох раніше формалі-
зованих сфер, чи наслідком, а найімовірніше – соціаль-
ні мережі були саме каталізатором, який багато з цих 
явищ, зокрема неформалізацію, загострив.   

Іншим аспектом, який загострили соціальні мережі, є 
потреба (або вимога) саморепрезентації. Раніше сим-
волічна репрезентація була прерогативою владних ін-
ституцій. Наприклад, для середньовічної людини реа-
льність репрезентував собор, розписи і скульптури яко-
го розповідали історію про світобудову і місце людини у 
світі. З технічного погляду, папір (чи інші матеріали, 
якщо йдеться про інші репрезентації, крім текстової) 
був дорогим і змоги репрезентувати себе для звичайно-

го міщанина не було. З поширенням письма така мож-
ливість стає легкодоступною, а зростання популярності 
щоденників (різних типів), починаючи ще з XVI століття, 
засвідчує потребу в саморепрезентації, а згодом і по-
пулярність жанру автобіографії та зростання уваги до 
індивідуального самовираження. Поряд з багатьма пе-
ревагами демократизації письма і можливості саморе-
презентації перед сучасним індивідом постають і ви-
клики, такі як вибір особистої стратегії саморепрезен-
тації, зокрема за посередництва соціальних мереж. 
Дослідження персональних профілів показало, що ко-
ристувачі обирають абсолютно різні стратегії чи спосо-
би самопрезентації і саморепрезентації в соціальних 
мережах. Водночас, як засвідчив добір персональних 
профілів для аналізу, меншість користувачів соціальних 
мереж регулярно дописують у своїх персональних про-
філях, принаймні це стосується фейсбуку, який був розг-
лянутий в емпіричному дослідженні персональних про-
філів. Більшість користувачів соціальних мереж все ж 
використовують свої персональні профілі передусім для 
споживання контенту, а не дописування (Buleen, 2024). 

Загалом, це дослідження підтверджує потребу да-
льшого вивчення використання персональних профілів 
у соціальних мережах як нової форми саморепрезента-
ції, яка інтегрує традиційні практики з сучасними ме-
діавпливами, відкриваючи нові можливості та виклики 
для користувачів. Для більш поглибленого розуміння 
цього явища доречно провести додаткові емпіричні до-
слідження з різних методологійних перспектив. Зокре-
ма, доцільно провести якісні глибинні інтерв'ю з корис-
тувачами персональних профілів, щоб зрозуміти їхні 
мотивації, стратегії та сприйняття цього виду самопре-
зентації. Це дозволить розкрити суб'єктивні сенси, який 
вкладають самі користувачі у ведення власних персо-
нальних сторінок. Крім того, нові аспекти може виявити 
порівняльне міжплатформне дослідження, оскільки різні 
соціальні медіа надають різні можливості для саморе-
презентації та можуть спричиняти специфічні конфігу-
рації користувацьких дописів. Доречним також може 
бути проведення лонгітюдних досліджень, які відстежу-
ватимуть зміни в стратегіях ведення персональних 
профілів однією особою протягом тривалого періоду. 
Це дасть змогу краще зрозуміти динаміку та еволюцію 
ідентичності в середовищі соціальних мереж.   

 
Список використаних джерел  
Богдан, О. (2015). Що варто знати про соціологію та соціальні 

дослідження?: посібник-довідник для громадських активістів та всіх 
зацікавлених. Дух і Літера. 

Каплунов, Д. (2022). Королі соціальних мереж. Book Chef. 
Boyd, d. (2008). Why Youth (Heart) Social Network Sites: The Role of 

Networked Publics in Teenage Social Life. In D. Buckingham (Ed.), The 
John D. and Catherine T. MacArthur Foundation Series on Digital Media 
and Learning (pp. 119–142). MIT Press. https://doi.org/10.31219/osf.io/22hq2 

Buleen, C. (2024). Report: Young Social Users Would Rather Consume 
Content Than Create It. Clear Voice. https://www.clearvoice.com/resources/ 
report-young-social-users-would-rather-consume-content-than-create-it/ 

Eco, U. (1986). Dreaming of the Middle Ages. In Travels in Hyperreality 
(pp. 61–72). Harcourt Brace. (Original work translated by W. Weaver) 

Fothergill, R. A. (1974). Private chronicles: A study of English diaries. 
Oxford University Press. 

Fuchs, C. (2009). Social Networking Sites and the Surveillance Society. 
A Critical Case Study of the Usage of Studivz, Facebook, and Myspace by 
Students in Salzburg in the Context of Electronic Surveillance. ICT&S 
Center Research Report. 

Goffman, E. (1959). The Presentation of Self in Everyday Life. Doubleday. 
Hollenbaugh, E. E. (2021). Self-Presentation in Social Media: Review 

and Research Opportunities. Review of Communication Research, 9, 80–
98. https://doi.org/10.12840/ISSN.2255-4165.027 

Humphreys, L., Gill, P., Krishnamurthy, B., & Newbury, E. M. H. (2013). 
Historicizing New Media: A Content Analysis of Twitter. Journal of 
Communication, 63(3). https://doi.org/10.1111/jcom.12030.  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 77 ~ 

 

 

Hunter, J. H. (1992). Inscribing the self in the heart of the family: Diaries 
and girlhood in late-Victorian America. American Quarterly, 44(1), 51–81. 
https://doi.org/10.2307/2713180  

Ibrahim, Y. (2021). Accounting the 'self': From diarization to life vlogs. 
Convergence: The International Journal of Research into New Media 
Technologies, 27(2), 330–342. https://doi.org/10.1177/1354856520947618 

Kemp, S. (2020). More than Half of the People on Earth Now Use 
Social Media. DataReportal. https://datareportal.com/reports/more-than-half-
the-world-now-uses-social-media?rq=social%20media 

Motz, M. F. (1987). Folk expression of time and place: 19th-Century 
midwestern rural diaries. Journal of American Folklore, 100(396), 131–147. 
https://doi.org/10.2307/540918 

van Dijck, J. (2013). The Culture of Connectivity: A Critical History of 
Social Media. Oxford University Press. https://doi.org/10.7146/mediekultur. 
v30i56.16314  

 
References 
Bohdan, O. (2015). What is worth knowing about sociology and social 

research?: a guide-reference book for public activists and all interested 
parties. Dukh i Litera [in Ukrainian]. 

Boyd, d. (2008). Why Youth (Heart) Social Network Sites: The Role of 
Networked Publics in Teenage Social Life. In D. Buckingham (Ed.), The 
John D. and Catherine T. MacArthur Foundation Series on Digital Media 
and Learning (pp. 119–142). MIT Press. https://doi.org/10.31219/osf.io/22hq2 

Buleen, C. (2024). Report: Young Social Users Would Rather Consume 
Content Than Create It. Clear Voice. https://www.clearvoice.com/resources/ 
report-young-social-users-would-rather-consume-content-than-create-it/ 

Eco, U. (1986). Dreaming of the Middle Ages. In Travels in Hyperreality 
(pp. 61–72). Harcourt Brace. (Original work translated by W. Weaver) 

Fothergill, R. A. (1974). Private chronicles: A study of English diaries. 
Oxford University Press. 

Fuchs, C. (2009). Social Networking Sites and the Surveillance Society. 
A Critical Case Study of the Usage of Studivz, Facebook, and Myspace by 
Students in Salzburg in the Context of Electronic Surveillance. ICT&S 
Center Research Report. 

Goffman, E. (1959). The Presentation of Self in Everyday Life. Doubleday. 
Hollenbaugh, E. E. (2021). Self-Presentation in Social Media: Review 

and Research Opportunities. Review of Communication Research, 9, 80–
98. https://doi.org/10.12840/ISSN.2255-4165.027 

Humphreys, L., Gill, P., Krishnamurthy, B., & Newbury, E. M. H. (2013). 
Historicizing New Media: A Content Analysis of Twitter. Journal of 
Communication, 63(3). https://doi.org/10.1111/jcom.12030.  

Hunter, J. H. (1992). Inscribing the self in the heart of the family: Diaries 
and girlhood in late-Victorian America. American Quarterly, 44(1), 51–81. 
 https://doi.org/10.2307/2713180  

Ibrahim, Y. (2021). Accounting the 'self': From diarization to life vlogs. 
Convergence: The International Journal of Research into New Media 
Technologies, 27(2), 330–342. https://doi.org/10.1177/1354856520947618 

Kaplunov, D. (2022). Kings of Social Networks. Book Chef [in Ukrainian]. 
Kemp, S. (2020). More than Half of the People on Earth Now Use 

Social Media. DataReportal. https://datareportal.com/reports/more-than-half-
the-world-now-uses-social-media?rq=social%20media 

Motz, M. F. (1987). Folk expression of time and place: 19th-Century 
midwestern rural diaries. Journal of American Folklore, 100(396), 131–147. 
https://doi.org/10.2307/540918 

van Dijck, J. (2013). The Culture of Connectivity: A Critical History of 
Social Media. Oxford University Press. https://doi.org/10.7146/ 
mediekultur.v30i56.16314  

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  1 5 . 0 4 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  29 . 04 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  3 0 . 0 4 . 2 4  

 
 

Orysia HRUDKA, PhD Student 
ORCID ID: 0000-0002-9320-324X 
e-mail: orysia.hrudka@ukma.edu.ua 
National University of "Kyiv-Mohyla Academy", Kyiv, Ukraine 
 

CONFIGURATIONS OF THE PERSONAL, PUBLIC, AND PROFESSIONAL IN FACEBOOK USERS' PROFILES:  
CONTENT ANALYSIS 

 
B a c k g r o u n d . Social media have become powerful platforms for self-representation and self-presentation. Researchers note that social 

networks blur the conventional boundaries between personal and public issues and spheres of life. Empirical analysis of personal profiles will help 
understand what issues (personal, public, or professional) and in what configurations users post on their social networks. The study aims to 
analyze the posts' meta-themes, types, and general patterns of configurations in 15 personal profiles of the Ukrainian Facebook space. 

M e t h o d s . Content analysis of 50 consecutive posts from 15 profiles of users of different ages, professions, and publicity was applied. 
Posts have been categorized by meta-themes (personal, professional, public) and types defined in the process of analysis (including dissemination 
of information about one's project, posts for memorable dates, diary accounting, diary reflection, meme, quote, opinion writing, etc). 

R e s u l t s . Differences between the strategies of personal profile usage by public and non-public individuals were found. In particular, non-
public users more often focus on personal topics, while public ones focus on professional ones. Popular types of posts were identified, such as 
diary accounting, diary reflecting, mapping of one's network, and project announcements. It was found that promoting one's own projects, 
journalism, and essay writing, as well as crowdfunding campaigns, are more common among public figures, while diary reflection, sharing photos, 
and memes are more prevalent among non-public users. 

Personal profiles in social networks perform a number of functions, such as being counterparts of live communication and self-presentation, 
spaces for opinion leadership, and involvement in collective events. Despite the proven diversity of profile management, each user demonstrates 
integrity and consistency in their approach. 

C o n c l u s i o n s . Unlike institutions and spaces of modernity, contemporary social networks combine different spheres of life (personal, 
professional, and public) in one space – in a single personal profile and even a single post. This creates both new opportunities for self-
(re)presentation and challenges. Further empirical research involving qualitative methods is relevant for a deeper understanding motivation of 
users and their perception of the profiles.  

 

K e y w o r d s : social media, Facebook, cultural issues, self-representation, socio-cultural transformations, individualism, cultural practices, identity. 
 
Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  

інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 
The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 

 
 



~ 78 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 792.091(477:438):070(438)"2014/2023" 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).12 

Андрій СЕНДЕЦЬКИЙ, асп. 
ORCID ID: 0000-0001-6821-1785 
e-mail: sendetskyy@gmail.com 

Національна академія керівних кадрів культури і мистецтв, Київ, Україна 
 

УКРАЇНСЬКО-ПОЛЬСЬКИЙ КУЛЬТУРНИЙ ДІАЛОГ ТЕАТРАЛЬНИХ ПРАКТИК 
В УКРАЇНСЬКІЙ СПЕЦІАЛІЗОВАНІЙ ПЕРІОДИЦІ 2014–2023 РОКІВ 

 
В с т у п . Практики культурно-мистецьких міжнародних зав'язків у контексті сучасних глобалізаційних процесів, 

зокрема загрозливого політичного перерозподілу сфер впливу держав-антагоністів, залишаються гостро актуаль-
ною ділянкою дослідження. Метою статті стало з'ясування специфіки розвитку культурно-мистецького діалогу 
українських і польських театрів, опублікованого в українських фахових періодичних виданнях упродовж 2014–2023 рр. 
Відповідно завданнями роботи є визначення ступеня наукового опрацювання досліджуваної проблеми; аналіз культу-
рно-творчого українсько-польського діалогу на матеріалах українськомовної спеціалізованої періодики. Обрано мето-
ди дослідження: спостереження, аналіз, порівняння та експеримент, результат якого підтвердив робочі гіпотези; 
підходи в дослідженні: аксіологійний, інформаційний, системний, історичний; принципи: системності, практик і все-
загального зв'язку.  

М е т о д и . Культурний діалог, до якого належна культурна дипломатія з її концепцією "м'якої сили", є одним із 
ключових комунікативних засобів взаєморозуміння. Особливе місце у цьому процесі посідає театральне мистецтво.  

Р е з у л ь т а т и . Стаття є результатом аналізу публікацій, які присвячені українсько-польським культурним зв'яз-
кам у періодичних українських друкованих і електронних виданнях з театрознавчої проблематики періоду 2014–
2023 рр., головно в часописах "Український театр", "Просценіум", "Кіно-Театр". Поштовхом до реалізації запропонова-
ної наукової розвідки стало емпіричне вивчення спеціалізованої польської періодики 2000–2010 рр., результати якого 
опубліковано у статті "Культурно-мистецький діалог українських театрів на сторінках польської періодики початку 
ХХІ століття". Висновки підтверджують, що відображення інтенсивності творчих комунікацій театральних колек-
тивів обох країн в українськомовних періодичних виданнях ілюструє деякі показники зацікавленості в міжнародних 
контактах на національному, інституційному й особистісному рівнях.  

В и с н о в к и . Отримані якісні дані важливі не тільки для міждисциплінарних досліджень в царині культурології, а й 
для ефективної роботи культурної дипломатії, культурних антропологів, соціологів, політологів, журналістів, мис-
тецтвознавців загалом та критиків театрального мистецтва зокрема. 

 
К л ю ч о в і  с л о в а : діалог культур, міжнародні зв'язки, культурно-мистецький діалог, театральні практики, 

культурна дипломатія, українсько-польські відносини, періодичне видання. 
 

Вступ 
Упродовж трьох останніх десятиліть спостерігаємо 

радикальні зміни в багатьох галузях діяльності людст-
ва: від політичного перерозподілу впливів, економічних 
криз, воєнних інтервенцій і революцій тощо до транс-
формацій в естетиці, філософії, культурі загалом, що 
відзначається пошуком нових форм комунікацій, навія-
них послабленням проявів постмодернізму та заро-
дженням метамодернізму (після-постмодернізму). В 
основу філософії цієї нової течії закладено комунікати-
вну реальність, природу якої можна означити не текс-
туальною, а мінливою завдяки коливанням протилеж-
ностей, які дають "поштовх до розвитку різноманітних 
сучасних культурних практик (дискурсів, мовних ігор 
тощо) з різними правилами і специфічною мовою" (Гер-
чанівська, 2013, с. 62).  

У сучасних реаліях міжнародних відносин окремої 
предметної уваги заслуговує культурний діалог між Ук-
раїною та наразі сповненими емпатії здебільшого доб-
розичливими державами-сусідами. Закономірною є ва-
жливість таких контактів, які позначені своєрідністю 
спільної історії, творять її надалі, спираючись на пози-
тивний комунікативний досвід (Сендецький, 2021; Сен-
децький, 2022c). Щоправда, спорадично виникають од-
носторонні чи взаємні претензії з окремих питань на-
віть, здавалося б, дружніх держав. Ці ситуації вкотре 
підтверджують вплив політично заангажованих партій і 
коаліцій із просуванням певної закулісної гри, часто ще 
й із залученням третіх сторін. Саме тому у міжнародних 
відносинах з'явилося новітнє явище – "культура скасу-
вання" (cancel culture), завданням якого є нівелювання 
конфліктів минулого завдяки односторонньому або вза-
ємному усуненню нав'язаних чужорідних маркерів (Ма-
слікова, 2023, с. 7). Метод cancel culture, проте, не є 

ефективним під час прямої воєнної агресії, як це маємо у 
випадку російсько-української війни, яка триває з лютого 
2014 р. Тут "культура скасування", навпаки, набуває уто-
пічних ознак. У цьому контексті осмислення культурно-
мистецьких міжнародних зв'язків залишається гостро 
актуальною ділянкою дослідження (Сендецький, 2022a).  

Своєрідним індикатором ключових подій є театра-
льне мистецтво та рефлексії його практик на шпальтах 
періодичних видань, сторінках блогів, офіційних сайтах 
культурних інституцій. Вивчаючи інформацію, яка відо-
бражена в медійних просторах, варто пам'ятати про 
логічну ланку "інтерпретацію інтерпретації", тобто відт-
ворений на сцені літературний твір, який є резонатором 
життєвої події, оцінюється театральним критиком, тлу-
мачиться журналістом, коментується респондентом під 
час інтерв'ю вже завдяки суб'єктивному відчуттю спек-
таклю, власному світогляду та розвиненому інтелекту. 
Така ж комунікативна лінія під час сценічного дійства 
відчутна в активному взаємозв'язку актор–глядач 
(Sendetskyi, 2019a; Sendetskyi, 2019b).  

Серед різновекторного культурно-мистецького дис-
курсу на міжнародному рівні окреме місце посідає 
українсько-польський діалог у царині театрального мис-
тецтва. Результати аналізу цих контактів на сторінках 
періодичних театрознавчих часописів, виданих у Поль-
щі упродовж 2000–2010 рр., спонукають вивчити питан-
ня культурного діалогу між обома країнами вже з боку 
української спеціалізованої періодики (Сендецький, 
2022b). Щоправда, у цій праці наш науковий інтерес 
зосереджений в інших часових рамках, а саме – з часу 
Революції гідності та вторгнення московитів на терито-
рію суверенної України в лютому 2014 р. 

Хронологічні рамки дослідження зумовлені періодом 
національно-визвольної війни з московією з 20 лютого 

© Сендецький Андрій, 2024



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 79 ~ 

 

 

2014 р., яка триває дотепер, переросла у фазу повно-
масштабного вторгнення країни-агресора в Україну та 
позначена героїчним опором нашої країни кремлівсько-
му інтервенту. Верхня межа хронологічних рамок зумов-
лена закінченням календарного 2023 р. 

Мета статті – з'ясувати особливості розвитку 
українсько-польського культурного діалогу в контексті 
театрального мистецтва, відображеного в чільних україн-
ських спеціалізованих періодичних виданнях 2014–2023 рр.  

Для досягнення мети постало завдання з'ясувати 
ступінь наукового опрацювання досліджуваної проблеми; 
проаналізувати динаміку розвитку культурного діалогу 
між Польщею та Україною на основі наявної спеціалізо-
ваної української періодики про театральні практики. 

Методи 
Для успішного виконання поставлених завдань за-

стосовано насамперед метод спостереження, який 
разом з аналізом використано для добору необхідної 
фахової літератури та ретельної критичної оцінки пуб-
лікацій. Придався метод експерименту, під час якого 
з'ясовано дієвість авторських гіпотез про активізацію 
українсько-польських театральних зав'язків через полі-
тичні потрясіння; про рівень ефективності в роботі ін-
ституційних театрів; про слабку увагу до діяльності 
неінституційних театрів (організацій небюджетної фор-
ми фінансування) й аматорських колективів. 

Серед методологічного інструментарію важливим 
став якісний метод, який показово ілюструє зміст пері-
одичних видань, інтенсивність відомостей про українсь-
ко-польський культурно-мистецький діалог. Для ви-
вчення динаміки міжнародних зв'язків залучено метод 
порівняння. Упродовж дослідження автор послуговува-
вся аксіологійним й інформаційним підходами, урахо-
вував системний та історичний підходи, а базис тео-
ретичних умовиводів становили принципи системнос-
ті, практик і всезагального зв'язку, оскільки декларо-
ване питання дотичне до міждисциплінарного його ви-
вчення: культурологічного, театрознавчого, культурної 
антропології, політології та міжнародних відносин.  

Новизна пропонованої наукової розвідки полягає в 
аналізі культурно-мистецького українсько-польського 
діалогу стосовно театральних практик першої чверті 
ХХІ ст. Досі української періодики з галузі театрознавс-
тва, у публікаціях якої віддзеркалено діяльність митців 
в українсько-польському культурному діалозі, не вивча-
ли, хоча окремі наукові напрацювання з цієї проблема-
тики вже оприлюднено, щоправда, з іншими хронологі-
чними рамками та завданнями дослідження (Васильєв 
та ін., 2018; Ліцкевич, 2021; Роса-Лаврентій, 2021; Чуб-
рей, 2017; Чубрей, 2018; Чубрей, 2020).  

Результати 
Упродовж політично складної столітньої історії з часу 

появи першого українськомовного журналу-двотижневика 
"Барикади театру" в листопаді 1923 р. тематика театра-
льного мистецтва зайняла у спеціалізованій періодиці 
України окрему нішу й набула окремішнього від інших 
видань шляху розвитку (Театр Березіль, 1923). На почат-
ку ХХІ ст. українські театрознавчі часописи, як і подібні 
журнали минулого століття, надалі висвітлюють актуаль-
ні проблеми в царині сценічного мистецтва й резонують 
стосовно ключових політичних, культурних, мистецьких 
подій країни й міжнародних зв'язків.  

Про обсяг театрознавчих тем у колі культурологічної 
проблематики свідчить доволі великий перелік історіог-
рафії, яка включає різні вектори питань. Наприклад, 
тільки питання термінології, зокрема дефініції "діалог", 
"діалог культур", "культурна дипломатія" тощо, станов-

лять окрему групу теоретичних наукових розробок зі 
своєю історією розвитку (Білодід та ін., 1970–1980; Се-
ндецький, 2022c; Шинкарук, 2002; Яковлев, 2018).  

Проблема методологійних розробок також лежить у 
міждисциплінарній площині, ба навіть з певними рекоме-
ндаційними настановами. Так, у статті Я. Михаліка "Як 
писати історію театру?", у якій автор покликається на 
польського теоретика театру С. Свйонтека, зазначено 
про можливість використання в дослідженні методів з 
інших наукових дисциплін (Михалік, 2002). Для системно-
го дослідження театрального мистецтва С. Свйонтек 
створив своєрідний каталог дисциплін, у якому фігурують 
антропологія, соціологія, семіологія та структуралізм, 
деконструкціонізм, когнітивізм, генетична антропологія 
тощо (Свйонтек, 2013). 

Про взаємозв'язок мистецтва й точних наук наго-
лосив І. Вакарчук у статті "Університет і проблема 
двох культур" (Вакарчук, 2002). Таким чином, розумі-
ємо, що в основу дослідження було покладено між-
дисциплінарний підхід. 

Міждержавні стосунки є одним з панівних чинників, 
що визначають інтенсивність та масштабність діалогу 
культур. На замовлення Комісії в закордонних справах 
Канцелярії Сейму Республіки Польщі підготовлено різ-
ноаспектний опис українсько-польських відносин, який 
викладений міжнародною групою в колективній праці 
"Аналітична доповідь "Стан та перспективи стратегічно-
го партнерства Польщі та України. Погляд з Польщі та 
України" (Петрась, 2021). В окремому розділі цієї праці 
"Культурна дипломатія Польщі в Україні та України у 
Польщі" дослідники цього питання резюмують: "Україна 
має Стратегію публічної дипломатії, в якій як одна зі 
сфер згадується культурна дипломатія. У цьому доку-
менті Польща визначається як стратегічний партнер та 
пріоритетна держава у контексті культурної дипломатії. 
Цей факт необхідно оцінювати позитивно, натомість 
відсутність фінансових і людських ресурсів ускладнює 
культурну співпрацю між Польщею та Україною. Що 
цікаво, Польща не фігурує в цьому документі у контекс-
ті освітніх шансів і наукової дипломатії" (Петрась, 2021, 
с. 94-95). До цього слід додати, що в канві документа не 
приділено окремої уваги саме мистецьким зв'язкам, у 
тому числі двостороннім театральним практикам, а 
йдеться лише про загальні, щоправда, об'єктивні, про-
блеми налагодження ефективної культурної дипломатії. 

Важливі питання щодо становлення українсько-
польських комунікацій, культурної дипломатії як типу 
публічної дипломатії України та ролі мистецтва у двос-
торонніх взаємовідносинах розглянуто в працях з різних 
дисциплін низки українських дослідників, зокрема 
Ю. Вялової, С. Гуцал, О. Калакури, О. Колісника, І. Му-
сієнко, Н. Мусієнко (Вялова, 2020; Гуцал, 2015; Калаку-
ра, 2010; Колісник, 2016; Мусієнко, 2015; Мусієнко, 
2016). Про українсько-польські культурні зв'язки в цари-
ні театрального мистецтва, а саме в драматургії, ідеть-
ся у звіті про науково-дослідну роботу, представлену 
співробітницею Центру театрального мистецтва імені 
Леся Курбаса Ю. Скибицькою (Скибицька, 2018). 

Деякі дослідники перебувають у пошуку оптималь-
ного алгоритму застосування видів мистецтва щодо 
репрезентації української культури в міжнародних арт-
івентах світової спільноти (Яковлев, 2018). Зокрема такі 
питання стосуються й театрального мистецтва в ретро-
спективі та в сьогоденні (Гарбузюк, 2017; Гарбузюк, 
2018; Константинова, 2013; Малютіна, 2015; Синовець, 
2015; Томазова, 2014). 



~ 80 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Утім, попри близьке доброзичливе сусідство, україн-
ський поціновувач театру усе ж мало знає про польське 
сценічне мистецтво. Про цей факт особливо наголошу-
вали учасники дискусії, що відбулася 11 жовтня 2010 р. 
в Національному центрі ім. Леся Курбаса (Собіянський, 
2010). Виявлено близько п'ятдесяти публікацій, різних 
за обсягом, тематикою та інформативною наповненіс-
тю, які стосуються українсько-польського культурного 
діалогу в галузі театру і вийшли друком протягом 
останніх десяти років. 

Таким чином, попри наукові опрацювання задекла-
рованої в назві статті проблематики, усе ж є питання, 
які вивчені досить побіжно. Тож для з'ясування бодай 
одного аспекту: як саме рефлексують спеціалізовані 
періодичні видання з театрознавства на новини міжку-
льтурних комунікацій, насамперед українсько-польських 
відносин у галузі сценічного мистецтва, – автор статті 
провів аналіз публікацій, написаних переважно театра-
льними критиками.  

Доволі узагальненою й водночас частково дискусій-
ною є думка А. Головненко, опублікована в "Українсь-
кому тижні": "Історично склалося, що театральна крити-
ка – це наймобільніша частина театрознавства, до яко-
го також входять такі фундаментальні дисципліни, як 
історія театру та його теорія. Критика – невід'ємна від 
журналістики сфера діяльності (жанри ті самі), яка пе-
редбачає оперативну рефлексію на сучасний теат-
ральний процес. Цінність такої діяльності передусім у 
тому, що критик є носієм і знавцем сучасного культур-
ного процесу. Він живе й думає в той самий час, коли 
відбувається та чи інша театральна подія. А тому жо-
ден відеозапис вистави чи оригінальна режисерська 
інсценівка ніколи не зможе передати виставу так точно 
(але водночас суб'єктивно), як її відобразить у гіперкон-
текстуальному огляді майстерний театральний критик" 
(Головненко, 2011). Згідно з нашими спостереженнями 
театральний критик, як і більшість журналістів, полюють 
за новинами, які пов'язані із уже просунутим брендом: 
чи то заслужений актор, чи відомий театр. Це начебто 
зрозуміло, адже стаття, що присвячена глядацькому 
кумирові, підвищує рейтинг видавництва. Натомість 
умовно названі рубрики, наприклад, "нові імена", "відк-
риття року", "дебют" були б тим важливим майданчи-
ком, де можуть постійно з'являтися досі не відомі зага-
лові театральні осередки, спектаклі, актори недержав-
ної форми діяльності. 

Вважаємо, що критичний огляд публікацій, у яких 
подано театрознавцями оцінку події, персоналії, твору, 
є важливим методом аналізу, результати якого не тіль-
ки продемонструють уніфіковані тенденції української 
театральної критики, а й покажуть основну тематику 
цих публікацій і, відповідно, виявлять досі слабо розк-
риті теми театральних комунікацій.  

Проаналізовано українську періодику з театрознавс-
тва, зокрема "Український театр", який виник на основі 
тижневика Українського Театрального Організаційного 
Комітету "Театральних Вістей", що видавалися ще з 
1917 р. Зроблено критичний огляд "Просценіуму", за-
снованого у 2001 р. Львівським національним універси-
тетом імені Івана Франка. Аналізовано рубрики міжга-
лузевого двомісячника "Кіно-Театр", який започаткував 
свій шлях публікацій в 1995 р. завдяки студентам Наці-
онального університету "Києво-Могилянська Академія" 
й слухачам курсу "Кіномистецтво". Корисними для дос-
лідження стали інтернет-платформи, онлайн-журнали: 
Proto Produkciia; Суспільне Культура; Громадське радіо; 
Дзеркало тижня; LB.ua. 

З огляду на обмеження обсягу статті подано лише 
основні міркування, які спираються на окремі джерела. 
Таким чином вдалося уникнути нагромадження розло-
гого переліку покликань на ті публікації в різних періо-
дичних виданнях, у яких виявлено подібність висвіт-
лення театральної події, проблеми чи інтерв'ю.  

Результати 
Наукова розвідка уможливила перевірити кілька ав-

торських гіпотез. Одне із припущень можна сформу-
лювати так: активність українсько-польських театраль-
них зав'язків посилюється на тлі політичних потрясінь, 
які відбулися насамперед в Україні. Серед важливих 
політичних й економічних подій, які безпосередньо 
вплинули на культурний діалог України такі: 2004 р. – 
демократичні сили здобули перемогу в Помаранчевій 
революції; 2008 р. – початок світової економічної кризи; 
реванш проросійських сил у владі під час правління 
відкритого антидержавного президента-втікача та зло-
чинця Януковича (2010–2014) (Черниш, 2020); Револю-
ція гідності 2013–2014 рр. У театральних практиках ви-
разно відобразилися саме згадані революції, які нази-
вають зазвичай Майданами. Цю думку підтверджує 
прелімінарний аналіз періодичних фахових видань 
Польщі (Сендецький, 2022b). Тому навіть за побіжного 
огляду театрознавчих публікацій у контексті українсько-
польського діалогу відразу було помітно, що найбільшу 
увагу присвячено взаємопов'язаним концептам: війна, 
смерть, втеча, дім, герой, воїн, ворог, перемога. 

Наступна авторська гіпотеза звучить так: активніша 
міжнародна комунікація належна театральним колекти-
вам, які не представляють бюджетної інституції, а мають 
недержавну форму власності й ведуть професійну чи 
аматорську діяльність (Сендецький, 2022c). Така актив-
ність пов'язана з низкою чинників, серед яких відсутність 
складних бюрократичних упереджень та обов'язкових 
умовностей. Підтвердженням цієї думки є, наприклад, 
дослідження С. Соболєвської, яка зосередилася на фун-
кціях аматорських театрів України (Соболєвська, 2021). 
Привернути увагу до питань діяльності неінституційних 
театрів робила спроби Гільдія незалежних театрів, ство-
рення якої у 2018 р. ініційовано в Українському кризово-
му медіа-центрі (Гайшенець, 2019; Куликов, 2018; Прес-
центр, 2018). Тут варто пам'ятати і про суттєвий вплив 
набутого театралами досвіду в щоденних приватних кон-
тактах (Коваль, Вайчунас, Райхардт, 2021). 

Третя гіпотеза стосується безпосередньо тематич-
ного репертуару публікацій періодичних видань, яку 
можна означити так: автори журналу звертають мало 
уваги на театральну діяльність аматорських колективів, 
що відповідно створює враження однобокого висвіт-
лення театральної діяльності в Україні загалом. Інколи 
виникає думка, що деякі статті містять замовну рекламу 
інституції, персоналії чи події, тобто це своєрідний шоу-
кейс з обмеженим переліком фаворитів. Не варто забу-
вати, що майже кожен професійний театральний колек-
тив своїми витоками походить із самодіяльних труп. 
Відповідно нехтування театрального руху поза офіцій-
ними (державними) інституціями засвідчує певною мі-
рою суб'єктивізм профільних часописів. 

Журнал "Український театр" видавався упродовж 
1917–2018 рр., з часу заснування мав різні назви, а су-
часна походить з 1970 р. Тривалішого часопису про це 
сценічне мистецтво, аніж "Український театр", у країні 
немає. До 2009 р. журнал входив до переліку наукових 
фахових видань, затверджених ВАК України. У 2009 р. 
відбувся ребрендинг "Українського театру", унаслідок 
чого оновлено зовнішній вигляд видання (сучасний ди-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 81 ~ 

 

 

зайн, повноколірний друк, якісні папір і поліграфія), збі-
льшено обсяг часопису (з 32 до 56 сторінок), уведено 
до змісту нові творчі рубрики (Teatre, 2010). У 2021 р. 
після короткої перерви видавництво "Антиквар" відно-
вило щоквартальні випуски журналу. Проте на інтернет-
порталі цього видання так і не відбулося основного 
оновлення його інтерфейсу, тому досі в українському 
інфопросторі не усунуто окупаційної російської мови, 
що порушує Закон України "Про забезпечення функціо-
нування української мови як державної". 

Упродовж історії існування часопису "Український 
театр" на його сторінках висвітлюють події з царини 
театрального мистецтва. З виданням співпрацюють 
провідні театрознавці, актори, режисери. Серед періо-
дичних вітчизняних видань за фахом "Український те-
атр" має доволі широкий діапазон тематики і статей, 
котрі стосуються українсько-польського культурного 
діалогу в контексті театрального мистецтва. 

У передмові нетипового номера (три номери в од-
ному часописі) журналу "Український театр" №4-5-6 за 
2015 р. головний редактор Н. Соколенко розповіла чи-
тачам про виникнення ідеї присвятити його сучасному 
польському театру. На її думку, представлені матеріали 
польських театрознавців та критиків дають змогу ком-
плексно побачити процеси еволюції польського театру 
зсередини (Соколенко, 2015). Авторами матеріалів ста-
ли провідні знавці польської сцени, які поділилися роз-
думами, оцінками сучасного театру у своїй країні. Отже, 
у публікаціях часопису спостерігаємо репрезентацію 
явища сучасного польського театру його ж представни-
ками для української авдиторії на шпальтах інформати-
вного поля – "Українського театру". У такому форматі 
виразно виявився міжкультурний діалог двох сусідніх 
держав у контексті сценічного мистецтва. 

Публікації періодичного видання згруповано за тема-
тикою, що спростило виявлення пріоритетних питань 
дослідження. Однією із ключових тем є ретроспектива 
явища, якій належні вужчі підтеми. Особливу увагу звер-
нено на витоки польського професійного театру, який у 
2015 р. відзначав 250-ту річницю від свого заснування, та 
його роль у суспільному житті країни (Кенцький, 2015; 
Шимонік, 2015). Актуальною була і є тема трансформа-
ційних процесів, особливо на тлі глобальних політичних 
змін. Перехід від соціалістичної форми укладу обох країн 
у демократичну форму розвитку позначився радикаль-
ними постановками молодих режисерів та відомих майс-
трів, бо театр є місцем для втілення насамперед худож-
нього задуму, а не лише механізмом для заробітку гро-
шей (Плоський, 2015). Утім, у статуті державного театру 
вказано, що установа є неприбутковою, дотаційною, хоча 
театр був і залишається своєрідним виробництвом, яке 
продукує творчий продукт з метою прибутку для повно-
цінного функціювання цієї інституції.  

Низку публікацій варто означити окремою темою як 
взаємовідносини традицій і новацій або ж лаконічніше: 
традиція та новація. Гостросоціальні проблеми суспі-
льства, з-поміж яких корумпованість владних структур, 
споживацтво в усіх проявах, фальшивість політичних 
позицій та інші негативні злободенні питання рефлек-
тивно відобразилися в театральних постановках, сюже-
тах спектаклів режисерів, які поповнили бунтарські лави 
нової генерації творчої еліти (Копцінський, 2015; Міха-
ляк, 2015). Важливі теми, які звучать у спектаклях су-
часного польського театру, були охарактеризовані 
Я. Цимерманом, К. Залевською, А. К. Залевським, 
Ш. Казимерчаком, М. Ґасюк, А. Крупіцою. 

У творчі майстерні драматургів допомагають обра-
зно проникнути інтерв'ю з самими авторами театраль-
ного продукту. Цей спосіб висвітлення театральних 
практик варто узагальнити окремою темою: "персона-
лія". У таких бесідах виразно простежується процес 
реалізації художнього задуму та, що важливо, світогля-
дні бачення митця (Смоліс, 2015; Цесляк, 2015a). На-
приклад, "У пошуках втраченого сенсу" А. Гайшенець 
подає стислий огляд творчості видатного польського 
режисера-реформатора, теоретика сучасного театру 
Є. Ґротовського (Гайшенець, 2013).  

Дещо ширшою, аніж тема персоналій, є тема "ін-
ституція", яка включає відомості не тільки про теат-
ри, а й про інші культурно-мистецькі центри, освітні 
заклади, у яких здобувають фах з галузі театрального 
мистецтва тощо. Такою, наприклад, є публікація 
О. Велимчаниці про створення Театрального Інституту 
імені Збіґнєва Рашевського, про діяльність цього коле-
ктиву загалом і досвід менеджменту в цій царині зок-
рема (Велимчаниця, 2015). 

Щодо з'ясування особливостей культурного діалогу 
Польща-Україна є низка публікацій українських авто-
рів, котрі спеціально присвятили їх польському теат-
ральному мистецтву. Наприклад, стаття М. Ясинської 
"Театр на шляху трансформації дійсності. Польський 
досвід" є своєрідним відстороненим поглядом з-поза 
ареалу явища, у якому спостерігаються мінливі проце-
си, що відбуваються в польському сценічному мистец-
тві (Ясінська, 2013).  

До теми драматургії належить праця Н. Соколенко 
"На роздоріжжі. Між порахунками з минулим і критикою 
сучасності" (Соколенко, 2014a). У публікації анонсовано 
збірку п'єс польських драматургів, дано стислу характе-
ристику "Антології сучасної польської драматургії", ви-
даної українською мовою у 2014 р. Такі двосторонні 
літературні контакти засвідчують поступове зростання 
інтересу до співпраці. 

Окремо від перелічених у періодиці тем згруповано 
публікації, у яких висвітлено безпосередні театральні 
практики та всі види діяльності, які з ними пов'язані: 
постановка спектаклів, творчі обміни, запрошені митці 
для участі в колективному продукті, майстер-класи ві-
домих польських акторів, режисерів та драматургів, 
сценічні читання. Зауважмо, що статей, у яких розпові-
дається про вистави польських театрів на українській 
сцені доволі мало. У рамках українсько-польських або 
міжнародних фестивалів візити польських митців в Ук-
раїну відбуваються переважно спорадично. Вочевидь, 
пріоритетними для польського театрального митця за-
лишаються сцени інших країн. 

Натомість поширеною практикою є постановки п'єс з 
їх інтерпретацією в контексті певних історико-
політичних подій, соціальних проблем та особистісного 
досвіду, а також відповідною адаптацією злободенних 
тем. Так, режисер Херсонського обласного академічно-
го музично-драматичного театру імені Миколи Куліша 
С. Павлюк поставив трагіфарс "Будинок на кордоні" за 
п'єсою польського драматурга С. Мрожека (прем'єра 
25.11.2014 р.), у сценографії якого вбачається симво-
лізм: холодильник "Донбас" є алюзією до регіону Украї-
ни та тенденційних споживацьких настроїв його мешка-
нців. Влучно про виставу висловилась Г. Цимбал: "У 
виставі улюблена тема Мрожека: вторгнення влади в 
особистий простір людей, хоч би де вони знаходилися. 
А ще – про бездарність і продажність дипломатії, яка 
лише виправдовує абсурд ситуації дипломатичними 
термінами і демагогією…" (Цимбал, 2014, с. 11). Воєнну 



~ 82 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

ситуацію на сході країни та менталітет жителів Донбасу 
висвітлено у п'єсі П. Юрова та А. Касілової "Донбас, 
повстань! Казка про Новоросію", яка була продемон-
стрована в авторському читанні у Любліні та Варшаві 
(Соколенко, 2014b; Соколенко, 2014с). 

Тему обміну професійним досвідом розкриває стат-
тя І. Долганової, написана на основі спілкування з ре-
жисером, театральним педагогом Д. Яцевичем, який 
розповів про роботу зі студентами Харківського НУМ 
імені Івана Котляревського (Долганова, 2015b). Вираз-
ним прикладом театрального культурно-мистецького 
діалогу є спектаклі за п'єсами польських драматургів, 
які поставлені українськими режисерами в українських 
театрах. Наприклад, стаття І. Чужинової "Калейдоскоп 
ілюзій" анонсує виставу за п'єсою польської драматур-
гині Д. Масловської "Як двоє бідних румун польською 
розмовляли" 2015 р. (Чужинова, 2015). Рефлексії 
прем'єри п'єси Я. Ґловацького "Антіґона у Нью-Йорку", 
яка відбулася в Харкові 2015 р., представлені 
І. Долгановою (Долганова, 2015a). Театральний критик 
М. Гудима стисло рецензувала постановку в Одесі міс-
тичної комедії "Шинкарка" за п'єсою С. Кшивошевського 
(Гудима, 2015). А от у статті М. Корнющенко "Зірковий 
час" ідеться про участь українських театрів у міжнародно-
му проєкті "Схід-Захід" 2014 р. у Кракові (Корнющенко, 
2015). У "Вроцлавських студіях" У. Рой розповіла про про-
граму перебування львівських студентів-театрознавців у 
Вроцлавському університеті (Рой, 2015). 

Таким чином, основними темами публікацій про 
українсько-польські театральні зв'язки, які виявлено в 
"Українському театрі", є ретроспектива, традиції та 
новації, персоналія, інституція, драматургія, теат-
ральні практики. 

Подібну тематику українсько-польського культурного 
діалогу в контексті театральних практик, однак зі своє-
рідними акцентами змісту простежено в інших періоди-
чних виданнях. 

Журнал "Просценіум", заснований Львівським наці-
ональним університетом імені Івана Франка у 2001 р., 
публікує інформацію про театральне життя України та 
зарубіжжя. Деякі статті присвячені певному історичному 
періоду українського сценічного мистецтва взагалі (ре-
троспектива) та окремих театрів (інституція), теат-
ральних діячів – персоналія (Палій, 2017). Оприлюдне-
но виявлені тематичні архівні документи, представлені 
спогади театральних митців (Северин, 2017). Висвітле-
но критичні статті та педагогічні матеріали про роботу 
профільних закладів, театральних студій України й сві-
ту. В опублікованих інтерв'ю трапляються цікаві спогади 
про фестивалі, порушуються проблеми театрального 
життя, даються практичні поради щодо вдосконалення 
сценічних навичок (Квітнева, 2017; Мікула, 2017; Сте-
фан, 2017). У розділі "Книгарня" анонсовано видання з 
театральної тематики. 

Міжгалузевий двомісячник "Кіно-Театр" представ-
ляє різнопланові рубрики, які стосуються як кіноакторів, 
так і митців сцени, зокрема "Світ з Україною", "Митці на 
фронті", "На сценах", "На екранах", "Вісті зі студій", "Ді-
алог", "Згадаймо", "Історія", "Класика", "Мистецька хро-
ніка", "Нові книги", "Обличчя", "Професія: режисер", 
"Теорія", "Фестивалі" тощо. Більшість із перелічених 
рубрик змісту подібні до визначених нами тематичних 
категорій. Важливо зазначити, що журнал упровадив 
окрему рубрику "Польська мозаїка", що свідчить про 
тісні культурні контакти поміж обома країнами. 

У тематичній структурі публікацій окремою категорі-
єю є короткі рецензії та критичний огляд спектаклів. 

Так, Я. Цесляк у статті "Час зламу, час кризи", аналізу-
ючи виставу "Вирубка" титулованого в польському теа-
тральному середовищі митця К. Люпи, доходить висно-
вку, що сезон 2014 р. був слабшим від попередніх і від-
чувається криза польської сцени (Цесляк, 2015b). У 
контексті культурного діалогу варта уваги стаття 
А. К. Дроздовського "Багато правд", у якій автор серед 
низки спектаклів про Революцію гідності, що були зігра-
ні на польських сценах, виокремлює "Щоденники Май-
дану" Н. Ворожбит. Утім, не менш цінним є резюме ав-
тора статті, у якому А. Дроздовський порушує важливі 
питання реалій обидвох країн та завуальоване втру-
чання путінської росії у їхні взаємовідносини: "Важливо, 
що польський театр не боїться не тільки говорити про 
Україну, а насамперед складати іспит совісті і викрива-
ти глобальний фальш, частиною якого є сам; один зі 
згаданих спектаклів не зміг поїхати в турне по Польщі, 
бо на це не погодилася фірма-постачальник енергетич-
ної сировини, яка є спонсором театру, котрий організо-
вував турне" (Дроздовський, 2015). 

Своєрідний погляд діаспори на українсько-польські 
відносини в галузі культури віддзеркалюють номери 
українськомовної газети "Наше слово". У паперовій ве-
рсії "Наше слово" виходить з 15 червня 1956 р., є най-
старшим українським періодичним виданням у післяво-
єнній Польщі. Газета має інтернет-сайт, на якому роз-
міщені головні статті з друкованої версії, а також нови-
ни, свіжі світлини з подій, корисні статті для мігрантів та 
інше. Чимало публікацій присвячено театральній тема-
тиці, переважно про події за участі українських театра-
льних колективів. Наприклад, статті С. Мігуса "Заньків-
чани з класикою в Ольштинському театрі" (Мігус, 2015), 
О. Цікуй "Український театр приїжджає до нас" (Цікуй, 
2016), Г. Сподарика "Вони показали вартість українсь-
кого театру" (Сподарик, 2015), М. Коваль "Близька да-
лека Україна: Український тиждень у Шекспірівському 
театрі у Ґданську" (Коваль, 2016) та інші публікації. 

Серед електронних ресурсів, які висвітлюють нови-
ни міжнародних театральних практик, трапляються те-
ми, які в основному спрямовані на проведення фести-
валів, інтерв'ю з представниками сценічного мистецтва 
або ж окремих акторських майстерок. Наприклад, на 
платформі golden-lion.com.ua оприлюднено програму 
ювілейного 25 Міжнародного театрального фестивалю 
"Золотий Лев-2014", який відбувався у Львові впро-
довж 27 вересня – 5 жовтня. Серед заходів – зустріч з 
польським художником, сценографом, режисером 
Л. Мондзіком, показ спектаклю "Lustro" театру Scena 
Plastyczna KUL з Любліна (Благодійний мистецький 
фонд, 2015). Зауважмо, що в хронології фестивалю 
наступних років не оприлюднено навіть програми, мо-
жемо тільки оглянути фоторепортаж 2016–2018 рр. без 
супровідних коментарів. 

Фестиваль Porto Franko, який проводився з 2010 р. в 
Івано-Франківську, неодноразово приймав театральні 
колективи з Польщі (Proto produkciia, 2018). Наприклад, 
серед низки заходів, пов'язаних з візуальним мистецт-
вом, електромузикою, модерн-балетом, польський те-
атр "Ґардженіце" зіграв виставу "Піфійська ораторія" у 
постановці В. Станевського. 

У статті А. Гайшенець "Близькі незнайомі: як театр 
допомагає будувати відносини України і Польщі", роз-
міщеної на ресурсі LB.ua, подано стислий огляд стану 
українсько-польських культурних зв'язків. У статті йде-
ться, зокрема, про участь українських театрів у польсь-
ких фестивалях, присвячених цьому сценічному мисте-
цтву (Гайшенець, 2020).  



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 83 ~ 

 

 

Онлайн-журнал "MIZANSCENA", з адресованим до 
читача кредо "Твоя культурна мізансцена", у свою струк-
туру увів основні рубрики "Новини", "Люди", "Статті", 
"Співпраця". Вочевидь цей новий незалежний проєкт, 
який має на меті популяризувати театральне мистецтво, 
ще не нагромадив достатньо інформації про культурний 
діалог, бо, скажімо, в інтерв'ю з режисерами відчуваєть-
ся обмаль питань саме про міжнародну кооперацію. 

Важливо зауважити, що під час дослідження вияв-
лено таку закономірність: українська та польська дра-
матургія на межі ХХ–ХХІ ст. має чимало спільних рис. 
Так, у творах відображено проблеми, що виникли в 
епоху комуністичного терору, різні патологічні вияви 
посткомуністичного суспільства, зокрема зубожіння 
населення, вимушена трудова еміграція, непристосо-
ваність інтелігенції, споживацтво, руйнування родин, 
насильство та нетерпимість до іншого, а також пробле-
ми комунікації між людьми. Водночас час у розвитку 
драматургії цих країн спостерігаються певні відмінності. 
У Польщі підвищилося зацікавлення до історичної дра-
ми, помітний пошук відповідей на питання історичної 
справедливості, у характерах героїв простежується 
більше страхів та турбот, ніж в українських, включаючи 
інфантильні мотиви. Натомість українські митці зацікав-
лені у висвітленні соціального значення історичних 
особистостей, тобто вистави містять радше біографіч-
ний характер, а персонажі, всупереч труднощам, зали-
шаються оптимістами та романтиками, вірячи в мистец-
тво як засіб порятунку навіть в умовах повномасштаб-
ної війни. Такі міркування підтверджуються представ-
леним у Гданську в грудні 2022 р. перформансом "Іно-
планетянин", прем'єра якого відбулася у Костшині під 
час фестивалю Pol'and'Rock 2019 р. У моноспектаклі 
режисера Б. Мєрніка акторка з Коломиї С. Мардарович 
зіграла особистий досвід: після трагічних подій Рево-
люції гідності українська художниця намагається знайти 
себе у Польщі (Kręglewska, 2023, s. 87). 

Тематику театрального мистецтва в українському 
медійному просторі висвітлено завдяки низці публіка-
цій. У дослідженні перелік видань обмежено тими, у 
яких систематично з'являлися публікації про польський 
театр, українсько-польські мистецькі контакти. 

Представлений огляд української періодики з теат-
ральною тематикою не є вичерпним, проте дає змогу 
скласти уявлення про культурно-мистецький діалог ук-
раїнських та польських театрів в основному за період 
2014–2023 рр. Згадані в цій статті публікації дають змо-
гу стверджувати, що культурно-мистецький діалог між 
театрами України і Польщі триває зі змінною інтенсив-
ністю, яка зросла протягом останніх п'яти-семи років, а 
особливо в період хвилі біженців у країни Європи з часу 
повномасштабного вторгнення московитів в Україну на 
світанку 24 лютого 2022 р. На підставі критичного огля-
ду вибраних публікацій у цих виданнях можемо означи-
ти сталий перелік їхньої тематики: ретроспектива, 
традиції та новації, персоналія, інституція, драмату-
ргія, театральні практики. 

Дискусія і висновки 
У представленій науковій розвідці перевірено ав-

торські гіпотези. На підставі публікацій про українсько-
польський культурний діалог у контексті театральних 
практик стверджуємо, що двосторонні зв'язки у царині 
сценічного мистецтва активізувалися як реакція на гос-
трі політичні події. Особливими рефлексіями відзнача-
ються театральні практики, тематика яких пов'язана із 
революціями та війною в Україні.  

Наступну авторську гіпотезу остаточно підтвердити 
поки не вдалося. Її суть полягає в тому, що, згідно з 
тривалими спостереженнями автора статті, міжнародна 
комунікація проводиться активніше неінституційними 
театральними колективами та незалежними митцями, 
аніж державними театрами. Така думка залишилася на 
рівні припущення через брак публікацій у театрознав-
чих журналах про культурний діалог недержавних те-
атрів. Щоправда, подібні розмови вирують у колі теат-
рознавців, які об'єдналися в Гільдію незалежних те-
атрів, яка в останні роки не проявляє активності. Тому 
доведення означеної гіпотези спонукає до наступних 
авторських досліджень та оприлюднення результатів у 
недалекому майбутньому. 

Третя гіпотеза виникла із двох попередніх. Її можна 
вважати вже доведеним фактом, оскільки справді автори 
театральних журналів доволі мало висвітлюють функці-
ювання недержавних колективів, акторів-аматорів та 
драматургів-початківців. А саме вони становлять той 
знаковий фонд сучасних процесів театрального мистец-
тва, про що вказують численні альтернативні фестивалі, 
особисті історії розвитку їхньої театральної кар'єри та 
міжнародні зв'язки у форматі неформальної (неурядової) 
дипломатії, що належна культурному діалогу загалом. 

Сподіваємося, що означені здобутки та виявлені 
слабкі місця в культурному діалозі крізь призму публі-
кацій у періодичних спеціалізованих виданнях стануть 
корисними для дискусій серед редколегії профільних 
журналів, адміністраторів фахових інтернет-сторінок, 
поміж представників державних установ, зокрема Укра-
їнського інституту, департаментів культури різних рівнів 
адміністрацій, серед театральної спільноти, яка реаль-
но вболіває за розвиток сучасного сценічного мистецт-
ва України і його іміджевої репрезентації у світі. 

 
Подяки, джерела фінансування: Автор статті висловлює 

вдячність Віктору Купчику та Тетяні Скирді (Національна бібліо-
тека імені Ярослава Мудрого) за допомогу в систематизації 
окремих питань з історіографії проблеми.  

 
Список використаних джерел 
Білодід, І. (Ред.). (1970–1980). Словник української мови: в 11-ти то-

мах. Наукова думка. 
Благодійний мистецький фонд "Золотий лев". (2015, 11 листопада). 

Фестиваль "Золотий Лев-2014". 25 років Міжнародному театрально-
му фестивалю "Золотий Лев". Схід і Захід разом (27 вересня – 5 жовтня 
2014 р.). Програма. Міжнародний театральний фестиваль "Золотий 
лев". https://golden-lion.com.ua/2015/11/11/zolotyi-lev-2014 

Вакарчук, І. (2002). Університет і проблема двох культур. Просценіум, 
2(2), 23–25. 

Васильєв, С., Чужинова, І., Соколенко, Н., Салатова, О., Тукалев-
ська, О., & Жила, В. (2018). Український театр: шлях до себе. Здобут-
ки. Виклики. Проблеми. ГО "Культурна Асамблея"; Гільдія Незалежних 
Театрів України. 

Велимчаниця, О. (2015). Творення спільноти театру. Український 
театр, (4-5-6), 20–21. 

Вялова, Ю. (2020). Спроби налагодження польсько-українського ді-
алогу міжвоєнного періоду: сподівання та реалії. Міжнародні зв'язки 
України: наукові пошуки і знахідки, 29, 60–81. https://doi.org/10.15407/ 
mzu2020.29.060 

Гайшенець, А. (2013). У пошуках втраченого сенсу. Український 
театр, (4), 42–43. 

Гайшенець, А. (2019, 25 грудня). Український театр у пошуках 
сенсу: зради і перемоги останніх 10 років. Портал новин LB.ua. 
https://lb.ua/culture/2019/12/25/445743_ukrainskiy_teatr_poshukah_sensu.html 

Гайшенець, А. (2020, 17 листопада). "Близькі незнайомі": як театр 
допомагає будувати відносини України та Польщі. Портал новин LB.ua. 
https://lb.ua/culture/2020/11/17/470376_blizki_neznayomi_yak_teatr.html 

Гарбузюк, М. (2017). Початки театральних імагологічних студій у 
працях Івана Франка: до історіографії дослідження польсько‐українських 
мистецьких стосунків. Художня культура. Актуальні проблеми, 13, 
136–154. https://doi.org/10.31500/1992-5514.13.2017.134057 

Гарбузюк, М. (2018). Образ України у польському театральному 
дискурсі XIX століття: стратегії та форми репрезентації. Простір-М. 



~ 84 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Герчанівська, П. (2013). Постмодернізм: інноваційні форми і техно-
логії культурної практики сучасності. Вісник Національної академії кері-
вних кадрів культури і мистецтв, 3, 58–62. https://doi.org/10.32461/ 
2226-3209.3.2013.137433 

Головненко, А. (2011, 15 березня). Театральна критика: вид, що 
зникає. Український тиждень, 11(539). https://tyzhden.ua/teatralna-krytyka- 
vyd-shcho-znykaie/ 

Гудима, М. (2015). Пекельні пристрасті. Український театр, 1-2-3, 
10–11. 

Гуцал, С. (2015). Публічна дипломатія та стратегічні комунікації: ви-
значення концептуальних засад. Вісник Інституту міжнародних відно-
син "Міжнародні відносини. Серія Політичні науки", 9, 1–12. 

Долганова, І. (2015a). Іронія як спосіб виживання. Український  
театр, (1-2-3), 4–5. 

Долганова, І. (2015b). Республіка мрії Даніеля Яцевича. Українсь-
кий театр, (1-2-3), 40–41. 

Дроздовський, А. (2015). Багато правд. Кіно-театр, 5. 
http://archive-ktm.ukma.edu.ua/show_content.php?id=1799 

Калакура, О. (2010). Етнокультурний діалог як чинник формування 
міжнаціональної злагоди. Наукові записки Інституту політичних і 
етнонаціональних досліджень ім. І. Ф. Кураса НАН України, 2(46), 169–179. 

Квітнева, О. (2017). Український "Гамлет" на Гданському Шекспірів-
ському фестивалі. Просценіум, 47-49, 141–145. 

Кенцький, П. (2015). Початки національної сцени. Український  
театр, 4-5-6, 10–11. 

Коваль, М. (2016, 18 грудня). Близька далека Україна: український 
тиждень у Шекспірівському театрі у Ґданську. Наше слово, 51. 
https://nasze-slowo.pl/blizka-daleka-ukraina-ukrainskij-t 

Коваль, Н., Вайчунас, Л., & Райхардт, І. (2021). Поляки та українці 
в щоденних контактах. Східноєвропейський коледж ім. Яна Новака-
Єзьоранського; Рада зовнішньої політики "Українська призма", Фонд  
ім. Фрідріха Еберта. 

Колісник, О. (2016). Театр у соціокультурній динаміці сьогодення. 
Актуальні проблеми філософії та соціології: Науково-практичний 
журнал, 11, 56–58. 

Константинова, К. (2013, 30 листопада–6 грудня). Польський театр 
зробив крок уперед, аби осучаснити сценічні міфи: розмова з Яросла-
вом Годуном, директором Польського інституту у Києві, радником По-
сольства РП в Україні. Дзеркало тижня, 45, 12. http://gazeta.dt.ua/ 
CULTURE/polskiy-teatr-zrobiv-krok-upered-abi-osuchasniti-scenichni-mifi-_.html 

Копцінський, Я. (2015). Драма у суспільстві спектаклю. Український 
театр, (4-5-6), 32–37. 

Корнющенко, М. (2015). Зірковий час. Український театр, 4, 6–7. 
Куликов, А. (2018, 2 листопада). Як Гільдія незалежних театрів 

обстоює інтереси незалежної сцени. Громадське радіо. 
https://hromadske.radio/publications/yak-gildiya-nezalezhnyh-teatriv-
vidstoyuye-interesy-nezalezhnoyi-sceny 

Ліцкевич, О. (2021, 19 серпня). Український театр за 30 років: як 
змінився та чого чекати у майбутньому. Суспільне Культура. 
https://suspilne.media/culture/156471-ukrainskij-teatr-za-30-rokiv-ak-zminivsa- 
ta-cogo-cekati-u-majbutnomu 

Малютіна, Н. (2015). Тип театрального бачення: зближення та від-
далення української та польської модерної драми. Слово і час, 11, 49–57. 

Маслікова, І. (2023). Міжнародне співробітництво у сфері культури 
в умовах російсько-української війни: культурологічний аспект. 
Українські культурологічні студії, 1(12), 4–9. https://doi.org/10.17721/ 
UCS.2023.1(12).01 

Михалік, Я. (2002). Як писати історію театру? Просценіум, 3(4), 27–33. 
Мігус, С. (2015, 15 листопада). Заньківчани з класикою в Ольштин-

ському театрі. Наше слово, 46. https://nasze-slowo.pl/zankivchani-z-
klasikoyu-v-olshtinsko/ 

Мікула, М. (2017). Праця "при основах". З досвіду Академії Альтер-
нативного Театру. Просценіум, 47-49, 92–97. 

Міхаляк, А. (2015). …А нас це стосується. Український театр, 4-5-6, 
26–31. 

Мусієнко, І. (2015). Культурна дипломатія України в контексті про-
блем євроінтеграції та міжнародних економічних стосунків. У Розвиток 
суспільних наук: європейські практики та національні перспективи 
(с. 118–121). Львівська фундація суспільних наук. 

Мусієнко, Н. (2016). Мистецтво в контексті культурної дипломатії. 
Теоретичні засади та сучасні практики. Сучасне мистецтво, 12, 122–133. 

Палій, О. (2017). Лет Ікара: до творчої біографії Владислава Чвалі-
нського. Просценіум, 47-49, 3–8. 

Петрась, М., Балюк, В., & Перепелиця, Г. (2021). Аналітична допо-
відь "Стан та перспективи стратегічного партнерства Польщі та 
України. Погляд з Польщі та України". Східноєвропейський коледж  
ім. Яна Новака-Єзьоранського; Рада зовнішньої політики "Українська приз-
ма". Фонд ім. Фрідріха Еберта. 

Плоський, П. (2015). Театральна перехідність. Український театр, 
4-5-6, 14–19.  

Пресцентр УКМЦ. (2018, 12 березня). У Києві більше сотні недер-
жавних театрів – Гільдія незалежних театрів України. Український 
кризовий медіа-центр. https://uacrisis.org/uk/65064-gildiya-nezalezhnyh-
teatriv-ukrayiny 

Рой, У. (2015). Вроцлавські студії. Український театр, 1-2-3, 38–39. 

Роса-Лаврентій, С. (2021). Театрально-критичний дискурс в укра-
їнській сценічній культурі Східної Галичини 1920–1930-х років: історико-
типологічний аспект [Дис. канд. мистецтвознавства]. Київський націо-
нальний університет театру, кіно і телебачення імені І.К. Карпенка-
Карого. 

Свйонтек, С. (2013). Про можливості застосування в науці про те-
атр деяких нових дослідницьких методів. Театр: історія, теорія, 
практика (с. 26–49). Видавничий центр ЛНУ імені Івана Франка. 

Северин, А. (2017). "Я сучасний, хоч не користуюся фейсбуком". 
Просценіум, 47-49, 54–57. 

Сендецький, А. (2021). Українсько-польська театральна діяльність 
початку ХХІ ст.: осмислення діалогу культур сусідів і стратегія його 
вивчення. У Культурні та мистецькі студії ХХІ століття: науково-
практичне партнерство (с. 26–28). НАКККіМ. 

Сендецький, А. (2022a). Артрезиденція як форма культурного діа-
логу в умовах вимушеної міграції під час воєнної інтервенції. У Культу-
ра і мистецтво: сучасний науковий вимір (с. 24–26). НАКККіМ. 

Сендецький, А. (2022b). Культурно-мистецький діалог українських 
театрів на сторінках польської періодики початку ХХІ століття. Вісник 
Маріупольського державного університету. Серія: Філософія, культу-
рологія, соціологія, 23, 131–143. https://doi.org/10.34079/2226-2849-
2022-12-23-131-143 

Сендецький, А. (2022c). Роль незалежного театру у культурній дип-
ломатії. У Гуманітарний корпус (с. 17–19). Національний педагогічний 
університет імені М.П. Драгоманова; ТОВ "НВП Інтерсервіс". 

Синовець, О. (2015). Видовища пам'яті: мова театру як інструмент 
комунікації в обговоренні новітньої історії Польщі. Держава та регіони. 
Серія: Соціальні комунікації, 1, 17–21.  

Скибицька, Ю. (2018). Звіт про науково-дослідну роботу "Україн-
сько-польські культурні зв'язки в новітній драматургії". Національний 
центр театрального мистецтва ім. Леся Курбаса. 

Смоліс, М. (2015). Мрію написати п'єсу без слова Польща. Україн-
ський театр, 4-5-6, 40–41. 

Собіянський, В. (Ред.). (2010). Польська. Культура. Україна : лекції 
про театр. Національний центр театрального мистецтва імені Леся 
Курбаса; Instytut im. Jerzego Grotowskiego. 

Соболєвська, С. (2021). Культуротворча функція українського 
аматорського театру (кінець ХХ – початок ХХІ століття) [Дис. 
канд. культурології]. Національна академія керівних кадрів культури і 
мистецтв. 

Соколенко, Н. (2014a). Люблінська альтернатива. Український те-
атр, 5, 42–43. 

Соколенко, Н. (2014b). На роздоріжжі. Між порахунками з минулим і 
критикою сучасності. Український театр, 2, 54. 

Соколенко, Н. (2014c). Павло Юров. Експортоване пекло. Українсь-
кий театр, 5, 16–17. 

Соколенко, Н. (2015). Сучасний польський театр. Погляд зсереди-
ни. Український театр, 4-5-6, 1. 

Сподарик, Г. (2015, 6 грудня). Вони показали вартість українського 
театру. Наше слово, 49. https://nasze-slowo.pl/voni-pokazali-vartist-
ukrayinskogo 

Стефан, О. (2017). Як жити, або Листи з Вроцлавської Театральної 
Олімпіяди. Просценіум, 47-49, 85–91. 

Театр Березіль. (1923). Барикади театру, 1. 
Томазова, Н. (2014). Франц Марковський: до історії польського теа-

тру в Києві. Студії мистецтвознавчі, 3(47), 66–73. 
Цесляк, Я. (2015a). Розбити скляну стелю над собою. Український 

театр, (4-5-6), 38–39. 
Цесляк, Я. (2015b). Час зламу, час кризи. Кіно-театр, 5. 

http://archive-ktm.ukma.edu.ua/show_content.php?id=1800 
Цимбал, Г. (2014). "Донбас" …і кордони в серцях. Український те-

атр, 6, 10–13. 
Цікуй, О. (2016). Український театр приїжджає до нас. Наше слово, 

16. https://nasze-slowo.pl/ukrayinskiy-teatr-priyizhdzhaye-do-nas 
Черниш, О. (2020, 2 жовтня). Вирок Януковичу набув чинності. 

РБК-Україна. https://news.rbc.ua/ukr/show/prigovor-nukovichu-vstupil-silu-
1601645917.html 

Чубрей, А. (2017). Театральна діяльність як об'єкт висвітлення у 
західноукраїнських та українських радянських спеціалізованих виданнях 
20–30-х рр. ХХ ст. (на прикладі журналів "Театральне Мистецтво", 
Львів, та "Театральний Тиждень", Одеса). Science and Education a New 
Dimension. Humanities and Social Sciences, 24(146), 49–51. 

Чубрей, А. (2018). Передумови виникнення театральних часописів 
на початку 20-х років ХХ ст. у Львові. У Інноваційний розвиток науки 
нового тисячоліття (с. 121–123). Видавництво "Молодий вчений". 

Чубрей, А. (2020). Український театр у медіапросторі міжвоєнної 
Галичини: проблеми видавничого супроводу [Дис. канд. наук із соц. 
комунікацій]. Київський національний університет культури і мистецтв. 

Чужинова, І. (2015). Калейдоскоп ілюзій. Український театр, 1-2-3, 
16–17. 

Шимонік, А. (2015). 250 років публічного театру у Польщі. Українсь-
кий театр, 4-5-6, 12–13. 

Шинкарук, В. (2002). Філософський енциклопедичний словник. Абрис. 
Яковлев, О. (2018). Діалог культур як чинник розвитку національно-

го культурно-мистецького простору. Наукові записки Тернопільського 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 85 ~ 

 

 

національного педагогічного університету імені Володимира Гнатю-
ка. Серія: Мистецтвознавство, 1, 152–156. 

Ясінська, М. (2013). Театр на шляху трансформації дійсності. Поль-
ський досвід. Український театр, 5, 48–51. 

Kręglewska, K. (2023). Teatr wobec wojny. Konteksty. Polska Sztuka 
Ludowa, 340(1-2), 80–92. https://doi.org/10.36744/k.1675 

Proto produkciia. (2018). Porto Franko. https://proto-produkciia.com/ 
porto-franko 

Sendetskyi, A. (2019a). Metoda pracy Lwowskiego Autorskiego 
Dramatycznego Teatru "SPIROGRAF": od scenariusza do występu (na 
przykładzie spektaklu-baśni "Kwiatkowy sklepik"). У АЛЬМАНАХ "KAZ.KAR.": 
науково-популярний вісник (с. 46–50). Центр Культурно-Мистецьких 
Ініціатив. 

Sendetskyi, A. (2019b). Niewerbalne praktyki translacji baśni (na 
przykładzie spektakli w ramach Międzynarodowego Charytatywnego 
Festiwalu Baśni "KAZ.KAR."). У АЛЬМАНАХ "KAZ.KAR.": науково-
популярний вісник (с. 35–39). Центр Культурно-Мистецьких Ініціатив. 

Teatre – театральний портал. (2010, 20 березня). Український те-
атр. http://teatre.com.ua/etc/ukrajnskyj-teatr 

 
References 
Bilodid, I. (Ed.). (1971). Dictionary of the Ukrainian Language (Vol. 2). 

Naukova dumka [in Ukrainian] 
Golden Lion Charitable Arts Fund. (2015, November 11). Festival 

"Golden Lion-2014". 25 Years of the International Theatre Festival "Golden 
Lion". East and West Together (September 27 – October 5, 2014). Program. 
Mizhnarodnyi teatralnyi festyval "Zolotyi lev" [in Ukrainian]. https://golden-
lion.com.ua/2015/11/11/zolotyi-lev-2014 

Vakarchuk, I. (2002). The University and the Problem of Two Cultures. 
Prostsenium, 2(2), 23–25 [in Ukrainian]. 

Vasyliev, S., Chuzhynova, I., Sokolenko, N., Salatova, O., 
Tukalevska, O., & Zhyla, V. (2018). Ukrainian Theater: Path to Self-
Discovery. Achievements. Challenges. Issues. HO "Kulturna Asambleia"; 
Hildiia Nezalezhnykh Teatriv Ukrainy [in Ukrainian]. 

Velymchanytsia, O. (2015). Building a Theater Community. Ukrainskyi 
teatr, 4-5-6, 20–21 [in Ukrainian]. 

Vialova, Yu. (2020). Attempts to Establish Polish-Ukrainian Dialogue 
Between the First and Second World Wars: Hopes and Realities. 
Mizhnarodni zviazky Ukrainy: naukovi poshuky i znakhidky, 29, 60–81  
[in Ukrainian]. https://doi.org/10.15407/mzu2020.29.060  

Haishenets, A. (2013). Search of Lost Meaning. Ukrainskyi teatr, 4,  
42–43 [in Ukrainian]. 

Haishenets, A. (2019, December 25). Ukrainian Theater in Search of 
Meaning: Betrayals and Triumphs of the Last 10 Years. Portal novyn LB.ua 
[in Ukrainian]. https://lb.ua/culture/2019/12/25/445743_ukrainskiy_teatr_ 
poshukah_sensu.html  

Haishenets, A. (2020, November 17). Close Strangers: How Theater 
Helps Build Relations Between Ukraine and Poland. Portal novyn LB.ua  
[in Ukrainian]. https://lb.ua/culture/2020/11/17/470376_blizki_neznayomi_ 
yak_teatr. 

Harbuziuk, M. (2017). The Principiums of Theatre Imagological Studies 
in Ivan Franko Works: To the Historiography of Polish-Ukrainian Relations. 
Khudozhnia kultura. Aktualni problemy, 13, 136–154 [in Ukrainian]. 
https://doi.org/10.31500/1992-5514.13.2017.134057  

Harbuziuk, M. (2018). The Image of Ukraine in 19th Century Polish 
Theatrical Discourse: Strategies and Forms of Representatio. Prostir-M  
[in Ukrainian]. 

Herchanivska, P. (2013). Postmodernism: Innovative Forms and 
Technologies of Cultural Practice in the Contemporary Era. Visnyk 
Natsionalnoi akademii kerivnykh kadriv kultury i mystetstv, 3, 58–62  
[in Ukrainian]. https://doi.org/10.32461/2226-3209.3.2013.137433  

Holovnenko, A. (2011, March 15). Theater Criticism: A Vanishing Form. 
Ukrainskyi tyzhden, 11(539) [in Ukrainian]. https://tyzhden.ua/teatralna-
krytyka-vyd-shcho-znykaie  

Hudyma, M. (2015). Infernal Passions. Ukrainskyi teatr, 1-2-3, 10–11 
[in Ukrainian]. 

Hutsal, S. (2015). Public Diplomacy and Strategic Communications: 
Defining Conceptual Foundations. Visnyk Instytutu mizhnarodnykh vidnosyn 
"Mizhnarodni vidnosyny. Seriia Politychni nauky", 9, 1–12 [in Ukrainian]. 

Dolhanova, I. (2015a). Irony as a Means of Survival. Ukrainskyi teatr,  
1-2-3, 4–5 [in Ukrainian]. 

Dolhanova, I. (2015b). The Republic of Dreams by Daniel Yatskevich. 
Ukrainskyi teatr, 1-2-3, 40–41 [in Ukrainian]. 

Drozdovskyi, A. (2015). Many Truths. Kino-teatr, 5. http://archive-ktm.ukma.edu.ua/ 
show_content.php?id=1799 [in Ukrainian]. 

Kalakura, O. (2010). Ethnocultural Dialogue as a Factor in Forming 
Interethnic Harmony. Naukovi zapysky Instytutu politychnykh i 
etnonatsionalnykh doslidzhen im. I. F. Kurasa NAN Ukrainy, 2(46), 169–179 
[in Ukrainian]. 

Kvitneva, O. (2017). Ukrainian "Hamlet" at the Gdansk Shakespeare 
Festival. Prostsenium, 47-49, 141–145 [in Ukrainian]. 

Kentskyi, P. (2015). The Beginnings of the National Stage. Ukrainskyi 
teatr, 4-5-6, 10–11 [in Ukrainian]. 

Koval, M. (2016, December 18). Near Far Ukraine: Ukrainian Week at 
the Shakespeare Theatre in Gdańsk. Nashe slovo, 51 [in Ukrainian]. 
https://nasze-slowo.pl/blizka-daleka-ukraina-ukrainskij-t.  

Koval, N., Vaichunas, L., & Raikhardt, I. (2021). Poles and Ukrainians 
in Daily Contact. Skhidnoievropeiskyi koledzh im. Yana Novaka-
Yezoranskoho; Rada zovnishnoi polityky "Ukrainska pryzma Fond  
im. Fridrikha Eberta" [in Ukrainian]. 

Kolisnyk, O. (2016). Theatre in the Socio-cultural Dynamics of Today. 
Aktualni problemy filosofii ta sotsiolohii: Naukovo-praktychnyi zhurnal, 11, 
56–58 [in Ukrainian]. 

Konstantynova, K. (2013, November 30–December 6). Polish Theater 
Takes a Step Forward to Modernize Stage Myths: Conversation with 
Yaroslav Hodun, Director of the Polish Institute in Kyiv, Advisor to the 
Embassy of the Republic of Poland in Ukraine. Dzerkalo tyzhnia, 45, 12  
[in Ukrainian]. http://gazeta.dt.ua/CULTURE/polskiy-teatr-zrobiv-krok-upered- 
abi-osuchasniti-scenichni-mifi-_.html 

Koptsinskyi, Ya. (2015). The Drama Within Society: The Spectacle of 
Performance. Ukrainskyi teatr, 4-5-6, 32–37 [in Ukrainian]. 

Korniushchenko, M. (2015). Starry Time. Ukrainskyi teatr, 4, 6–7  
[in Ukrainian]. 

Kulykov, A. (2018, November 2). How the Guild of Independent 
Theaters Advocates for the Interests of the Independent Stage. Hromadske 
radio [in Ukrainian]. https://hromadske.radio/publications/yak-gildiya-
nezalezhnyh-teatriv-vidstoyuye-interesy-nezalezhnoyi-sceny  

Litskevych, O. (2021, August 19). Ukrainian Theater Over 30 Years: 
How It Has Changed and What to Expect in the Future. Suspilne Kultura [in 
Ukrainian]. https://suspilne.media/culture/156471-ukrainskij-teatr-za-30-rokiv- 
ak-zminivsa-ta-cogo-cekati-u-majbutnomu  

Maliutina, N. (2015). Theatrical Vision Type: Convergence and 
Divergence of Ukrainian and Polish Modern Drama. Slovo i chas, 11, 49–57 
[in Ukrainian]. 

Maslikova, I. (2023). International Cooperation in the Field of Culture 
Under the Conditions of the Russian-Ukrainian War: Cultural Aspect. 
Ukrainski kulturolohichni studii, 1(12), 4–9 [in Ukrainian]. https://doi.org/ 
10.17721/UCS.2023.1(12).01 

Mykhalik, Ya. (2002). How to Write the History of Theater? 
Prostsenium, 3(4), 27–33 [in Ukrainian]. 

Mihus, S. (2015, November 15). Zankovians with Classics at the 
Olsztyn Theatre. Nashe slovo, 46 [in Ukrainian]. https://nasze-slowo.pl/ 
zankivchani-z-klasikoyu-v-olshtinsko 

Mikula, M. (2017). The Work "At the Foundations". From the 
Experience of the Alternative Theatre Academy. Prostsenium, 47-49, 92–97 
[in Ukrainian]. 

Mikhaliak, A. (2015). ...And This Concerns Us. Ukrainskyi teatr, (4-5-6), 
26–31 [in Ukrainian]. 

Musiienko, I. (2015). Cultural Diplomacy of Ukraine in the Context of 
Eurointegration Issues and International Economic Relations. Rozvytok 
suspilnykh nauk: yevropeiski praktyky ta natsionalni perspektyvy (pp. 118–
121). Lvivska fundatsiia suspilnykh nauk [in Ukrainian]. 

Musiienko, N. (2016). Art in the Context of Cultural Diplomacy: 
Theoretical Foundations and Contemporary Practices. Suchasne 
mystetstvo, 12, 122–133 [in Ukrainian]. 

Palii, O. (2017). Flight of Icarus: Towards the Creative Biography of 
Vladyslav Chvalinsky. Prostsenium, 47-49, 3–8 [in Ukrainian]. 

Petras, M., Baliuk, V., & Perepelytsia, H. (2021). Analytical Report: 
State and Prospects of the Strategic Partnership between Poland and 
Ukraine. Perspectives from Poland and Ukraine. Skhidnoievropeiskyi 
koledzh im. Yana Novaka-Yezoranskoho; Rada zovnishnoi polityky 
"Ukrainska pryzma Fond im. Fridrikha Eberta" [in Ukrainian]. 

Ploskyi, P. (2015). Theatrical Transience. Ukrainskyi teatr, 4-5-6, 14–19 
[in Ukrainian]. 

Prestsentr UKMTs. (2018, March 12). Kyiv, There Are Over a Hundred 
Non-State Theaters – Guild of Independent Theaters of Ukraine. Ukrainskyi 
kryzovyi media-tsentr [in Ukrainian]. https://uacrisis.org/uk/65064-gildiya-
nezalezhnyh-teatriv-ukrayiny  

Roi, U. (2015). Wrocław Studios. Ukrainskyi teatr, 1-2-3, 38–39  
[in Ukrainian]. 

Rosa-Lavrentii, S. (2021). Theatrical-Critical Discourse in the Ukrainian 
Stage Culture of Eastern Galicia in the 1920s-1930s: Historical-Typological 
Aspect [Unpublished dissertation of Candidate of Art Criticism]. Kyivskyi 
natsionalnyi universytet teatru, kino i telebachennia imeni I.K. Karpenka-
Karoho. [in Ukrainian]. 

Sviontek, S. (2013). On the Potential Application of New Research 
Methods in Theater Studies. Teatr: istoriia, teoriia, praktyka (pp. 26–49). 
Vydavnychyi tsentr LNU imeni Ivana Franka [in Ukrainian]. 

Severyn, A. (2017). "I am modern, though I don't use Facebook". 
Prostsenium, 47-49, 54–57 [in Ukrainian]. 

Sendetskyi, A. (2021). The Ukrainian-Polish theatrical activity of the 
beginning of the 21st century: understanding the dialogue of neighboring 
cultures and the strategy of its study. Kulturni ta mystetski studii XXI stolittia: 
naukovo-praktychne partnerstvo (pp. 26–28). NAKKKiM [in Polish]. 

Sendetskyi, A. (2022a). Art residency as a form of cultural dialogue in 
conditions of forced migration during the military intervention. Kultura i 
mystetstvo: suchasnyi naukovyi vymir (pp. 24–26). NAKKKiM [in Ukrainian]. 

Sendetskyi, A. (2022b). Cultural and artistic dialogue of Ukrainian 
theaters on the pages of polish periodicals at the beginning of the  
21st century. Visnyk Mariupolskoho derzhavnoho universytetu. Seriia: Filosofiia, 
kulturolohiia, sotsiolohiia, 23, 131–143. https://doi.org/10.34079/2226-2849-
2022-12-23-131-143 [in Ukrainian]. 



~ 86 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Sendetskyi, A. (2022c). The role of independent theater in cultural 
diplomacy. Humanitarnyi korpus (pp. 17–19). Natsionalnyi pedahohichnyi 
universytet imeni M.P. Drahomanova; TOV "NVP Interservis" [in Ukrainian]. 

Synovets, O. (2015). Spectacles of Memory: The Language of Theater 
as a Communication Tool in Discussing Recent Polish History. Derzhava ta 
rehiony. Seriia: Sotsialni komunikatsii, 1, 17–21 [in Ukrainian]. 

Skybytska, Yu. (2018). Report on Research Work: Ukrainian-Polish 
Cultural Relations in Contemporary Dram. Natsionalnyi tsentr teatralnoho 
mystetstva im. Lesia Kurbasa [in Ukrainian]. 

Smolis, M. (2015). I Dream of Writing a Play Without Words: Poland. 
Ukrainskyi teatr, 4-5-6, 40–41 [in Ukrainian]. 

Sobiianskyi, V. (Ed.). (2010). Polish. Culture. Ukraine: Lectures on 
Theater. Natsionalnyi tsentr teatralnoho mystetstva imeni Lemia Kurbasa; 
Instytut im. Jerzego Grotowskiego [in Ukrainian]. 

Sobolievska, S. (2021). Culture-creative Function of Ukrainian Amateur 
Theater (the late XX – early XXI centuries) [Unpublished dissertation of 
Candidate of Cultural Sciences]. Natsionalna akademiia kerivnykh kadriv 
kultury i mystetstv [in Ukrainian]. 

Sokolenko, N. (2014b). The Lublin Alternative. Ukrainskyi teatr, 5, 42–43  
[in Ukrainian] 

Sokolenko, N. (2014a). At the Crossroads: Between Reckoning with the 
Past and Critique of the Present. Ukrainskyi teatr, 2, 54 [in Ukrainian] 

Sokolenko, N. (2014c). Pavlo Yurov. Exported Hell. Ukrainskyi teatr, 5, 
16–17. [in Ukrainian] 

Sokolenko, N. (2015). Contemporary Polish Theater: An Insider's 
Perspective. Ukrainskyi teatr, 4-5-6, 1 [in Ukrainian]. 

Spodaryk, H. (2015, December 6). They Showed the Value of Ukrainian 
Theater. Nashe slovo, (49) [in Ukrainian]. https://nasze-slowo.pl/voni-
pokazali-vartist-ukrayinskogo  

Stefan, O. (2017). How to Live, or Letters from the Wrocław Theater 
Olympics. Prostsenium, 47-49, 85–91 [in Ukrainian]. 

Teatr Berezil. (1923). Barykady teatru, 1 [in Ukrainian]. 
Tomazova, N. (2014). Franciszek Markowski: Towards the History of 

Polish Theater in Kyiv. Studii mystetstvoznavchi, 3(47), 66–73 [in Ukrainian] 
Tsesliak, Ya. (2015a). Breaking the Glass Ceiling Above Oneself. 

Ukrainskyi teatr, 4-5-6, 38–39 [in Ukrainian]. 
Tsesliak, Ya. (2015b). A Time of Breakdown, a Time of Crisis. Kino-

teatr, (5) [in Ukrainian]. http://archive-ktm.ukma.edu.ua/show_content.php? 
id=1800 

Tsymbal, H. (2014). "Donbas" ...and Borders in the Hearts. Ukrainskyi 
teatr, 6, 10–13 [in Ukrainian]. 

Tsikui, O. (2016). The Ukrainian Theater Comes to Us. Nashe slovo, (16) 
[in Ukrainian]. https://nasze-slowo.pl/ukrayinskiy-teatr-priyizhdzhaye-do-nas  

Chernysh, O. (2020, October 2). The Verdict against Yanukovych Has 
Taken Effect. RBK-Ukraina [in Ukrainian]. https://news.rbc.ua/ukr/show/ 
prigovor-nukovichu-vstupil-silu-1601645917.html 

Chubrei, A. (2017). Theatrical Activity as a Subject of Coverage in 
Western Ukrainian and Ukrainian Soviet Specialized Publications of the 
1920s-1930s (Using the Example of the Journals "Theatrical Art," Lviv, and 
'Theatrical Week," Odesa). Science and Education a New Dimension. 
Humanities and Social Sciences, 24(146), 49–51 [in Ukrainian]. 

Chubrei, A. (2018). Preconditions for the Emergence of Theatrical 
Journals in the Early 20th Century in Lviv. Innovatsiinyi rozvytok nauky 
novoho tysiacholittia (pp. 121–123). Vydavnytstvo "Molodyi vchenyi"  
[in Ukrainian]. 

Chubrei, A. (2020). Ukrainian theater in the media space of interwar 
Galicia: problems of publishing support. – Qualified scientific work on the 
rights of the manuscript [Unpublished dissertation of Candidate of Sciences 
of Social Communications]. Kyivskyi natsionalnyi universytet kultury i 
mystetstv [in Ukrainian]. 

Chuzhynova, I. (2015). Kaleidoscope of Illusions. Ukrainskyi teatr, 1-2-3, 
16–17 [in Ukrainian]. 

Shymonik, A. (2015). 250 Years of Public Theater in Poland. Ukrainskyi 
teatr, 4-5-6, 12–13 [in Ukrainian]. 

Shynkaruk, V. (2002). Philosophical Encyclopedic Dictionary. Abrys  
[in Ukrainian]. 

Yakovlev, O. (2018). Cultural Dialogue as a Factor in the Development 
of the National Cultural and Artistic Space. Naukovi zapysky Ternopilskoho 
natsionalnoho pedahohichnoho universytetu imeni Volodymyra Hnatiuka. 
Seriia: Mystetstvoznavstvo, 1, 152–156 [in Ukrainian]. 

Yasinska, M. (2013). Theater on the Path of Reality Transformation: 
The Polish Experience. Ukrainskyi teatr, 5, 48–51 [in Ukrainian]. 

Kręglewska, K. (2023). The Theatre and War. On Practising Gratitude. 
Konteksty. Polska Sztuka Ludowa, 2), 340(1-2), 180–92. https://doi.org/ 
10.36744/k.1675. 

Proto Produkciia. (2018). Porto Franko. Porto Produkciia. 
https://proto-produkciia.com/porto-franko [in Ukrainian]. 

Sendetskyi, A. (2019a). The method of work of the Lviv Author's 
Dramatic Theatre "SPIROGRAF": from the script to the performance (on the 
example of the fairy-tale performance "Flower Shop"). ALMANAKh 
"KAZ.KAR.": naukovo-populiarnyi visnyk (pp. 46–50). Center for Cultural & 
Arts Initiatives [in Polish]. 

Sendetskyi, A. (2019b). Non-verbal practices of fairy tale translation (on 
the example of performances as part of the International Charity Fairytales 
Festival "KAZ.KAR."). ALMANAKh "KAZ.KAR.": naukovo-populiarnyi visnyk 
(pp. 35–39). Center for Cultural & Arts Initiatives. 

Teatre – teatralnyi portal. (2010, March 20). Ukrainian Theater  
[in Ukrainian]. http://teatre.com.ua/etc/ukrajnskyj-teatr  

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  0 6 . 0 3 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  08 . 03 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  1 1 . 0 3 . 2 4  

 
 

Andriy SENDETSKYY, PhD Student 
ORCID ID: 0000-0001-6821-1785 
e-mail: sendetskyy@gmail.com 
National Academy of Culture and Arts Management, Kyiv, Ukraine 
 

UKRAINIAN-POLISH CULTURAL DIALOGUE OF THEATRICAL PRACTICES  
IN UKRAINIAN SPECIALIZED PERIODICALS 2014–2023 

 
B a c k g r o u n d . Cultural and artistic international relations remain a highly relevant research area in current globalization processes, 

especially the threatening political redistribution of spheres of influence by antagonist states. Cultural dialogue, including the "soft power" of 
cultural diplomacy, is a crucial communicative tool for mutual understanding. Theater arts hold a special place in this process.  

The article aims to explore the specifics of cultural and artistic dialogue development between Ukrainian and Polish theaters via the analysis of 
Ukrainian specialized periodicals from 2014 to 2023. The related task is to define the degree of scientific elaboration of the problem. This research 
continues the problem's scientific exploration presented in the article "Cultural and Artistic Dialogue of Ukrainian Theaters on the Pages of Polish 
Periodicals at the Beginning of the 21st Century." 

M e t h o d s . To confirm the working hypothesis methods of observation, analysis, comparison, and experiment were used; the study is based 
on the axiological, informational, systematic, historical approaches. 

R e s u l t s . The article presents the conducted analysis of the publications (dated from 2014 to 2023) dedicated to Ukrainian-Polish 
cultural relations in Ukrainian printed and electronic theater studies editions, mainly in journals such as "Ukrainian Theater," "Proscenium," 
and "Cinema-Theater."  

C o n c l u s i o n s . Analysis indicates the intensity of creative communications between theater groups of both countries, and interest in 
international contacts at national, institutional, and personal levels. The qualitative data obtained are significant for interdisciplinary research in 
cultural studies, and practical cultural diplomacy. It also will be useful for cultural anthropologists, sociologists, political scientists, journalists, art 
critics, and theater critics. 

 

K e y w o r d s : dialogue of cultures, international relations, cultural and artistic dialogue, theatrical practices, cultural diplomacy, Ukrainian-
Polish relations, periodical publication. 
 

Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  
інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 

The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 
interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 87 ~ 

 

 

ХУДОЖНЄ ВИРОБНИЦТВО 
 
 
УДК 7.01+7.091(159.942) 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).13 

Олена ОНІЩЕНКО, д-р філос. наук, проф. 
ORCID ID: 0000-0002-7118-3276 

e-mail: lena_lara@ukr.net  
Київський національний університет театру, кіно і телебачення ім. Карпенка-Карого, Київ, Україна  

 
ХУДОЖНІ ЕКСПЕРИМЕНТИ ЯК СТИМУЛИ КУЛЬТУРОТВІРНИХ ПРОЦЕСІВ:  

НА ПЕРЕХРЕСТІ "ПОЗИТИВНОЇ" І "НЕГАТИВНОЇ" ПСИХОЛОГІЇ 
 

В с т у п . Проблематика статті пов'язана з початком ХХ ст., коли в теоретичний ужиток вводять поняття  
"художній експеримент", що стимулювався зміною мистецької парадигми, яка формується на засадах авангардизму. 
Така трансформація була спричинена вичерпаністю романтизму й натуралізму і потужним входженням у європейсь-
кий культурний простір естетико-художніх засад символізму. Поступове відмежування від нього частини авангардис-
тів зумовило появу принципово нових напрямів, що сформували авангардистський рух.  

Мета статті полягає в застосуванні порівняльного аналізу "позитивного" та "негативного" типів психології за-
для розкриття специфіки художніх експериментів у процесі становлення й розвитку авангардистського руху. 

М е т о д и . у статті використано потенціал таких методів як хронологійний (засади історизму), аналітичний 
(окреслення складових частин дослідницького процесу), історичної ретроспекції (правочинність оперування понят-
тям "негативна" психологія), порівняльний (зіставлення "позитивна – негативна психологія"), типологійний (визна-
чення психологічного/психічного стану митця). 

Р е з у л ь т а т и . аргументовано, що франко-італійсько-німецькі митці, які формували ядро авангардизму, не поді-
ляли засад класичного мистецтва, абсолютизуючи як свободу творчості, так і її вседозволеність. У статті наго-
лошено, що представники конкретних естетико-художніх напрямків авангардизму – кубісти, футуристи, абстракці-
оністи, дадаїсти, сюрреалісти – підтримували спонтанність творчого процесу. Констатовано, що від другої поло-
вини ХІХ ст. простежується процес кардинальних змін і в просторі європейської гуманістики, і на літературно-
мистецьких теренах. По-перше, іде своєрідна переорієнтація гуманітарних наук, що активізує міждисциплінарний 
зв'язок і ситуацію теоретико-практичного паритету; по-друге, виникає кінематограф – новий вид мистецтва, який, 
спираючись на здобутки науково-технічного прогресу, упевнено "вписується" в культурний контекст; по-третє – на 
межі ХІХ – ХХ ст. формується низка професій – кінорежисер, кінопродюсер, сценарист, оператор, звукорежисер та ін., 
доробок яких значною мірою впливає на світоставлення людини. 

В и с н о в к и . Можна висновувати, що в означених умовах значно підсилюється роль психології, психо-фізіології, які 
починають активно "співпрацювати" з іншими гуманітарними науками, зокрема естетикою та мистецтвознавством.  

 
К л ю ч о в і  с л о в а : художній експеримент, "позитивна" і "негативна" психологія, культурологічний контекст. 

 
Вступ 
Питання, порушені в статті, потребують артикуляції 

на хронологійному підході, який, по-перше, дозволяє 
чітко виокремити історико-культурний етап їх окреслен-
ня, по-друге, розкрити специфічні моменти, що форму-
ють ту чи ту проблему і здійснюватимуться на засадах 
персоналізації – структурного елементу біографічного 
методу, по-третє, підґрунтям аналізованої проблемати-
ки виступатимуть літературно-мистецькі процеси, що 
впродовж тривалого часу створювали європейський як 
"культурний", так і "культурологічний" контекст. 

Наразі неабиякої теоретичної ваги – паралельно з 
"культурно-культурологічним" – набуває психологічний 
контекст, що виявляє властиві їм "за" і "проти" на пере-
хресті "позитивної" та "негативної" психології. Хоча та-
кий розподіл не є загальновизнаним, проте ми вважає-
мо його вкрай необхідним, оперуємо ним тривалий час і 
тлумачимо як авторську типологію. 

У нашому навчальному посібнику "Історія та теорія 
художньої творчості" (Оніщенко, 2024) підставами щодо 
такого розподілу стала проблема художньої творчості. 
Її міждисциплінарний характер  зумовлений, з одного 
боку, визнанням потужної ролі суб'єктивного начала, а з 
іншого – належністю до складного і багатоаспектного 
дослідницького простору. Задля оцінки "психологічного 
контексту" необхідно розглянути ті «вияви» психологіч-
ного знання, що ними оперує як "позитивна", так і "нега-
тивна" психологія. 

Опертям в осмисленні низки заявлених проблем 
стала загальнотеоретична позиція Н. Хамітова щодо 

сучасної інтерпретації сутності психології та психіки на 
теренах української гуманістики. Цей один важливий 
чинник нашої розвідки пов'язаний із місцем психоаналі-
зу та засад "глибинної психології" в дослідженні фено-
мену творчої особистості, який суголосний з позиціями 
Л. Левчук та В. Менжуліна, а осмислення літературно-
мистецьких процесів початку ХХ ст. враховує напрацю-
вання Н. Жукової, Т. Огнєвої, С. Холодинської, 
А. Чібалашвілі. Усе означене дозволяє окреслити мету 
статті, що полягає в застосуванні порівняльного 
аналізу "позитивного" та "негативного" типів психології 
задля розкриття специфіки художніх експериментів у 
процесі становлення й розвитку авангардистського ру-
ху. Науковою новизною статті, яка визначає її актуаль-
ність, є використання культурологічного контексту, що 
дозволяє розглядати авангардизм як невід'ємну компо-
ненту європейського культуротвірного поля. 

Методи 
Написання статті уможливили хронологійний метод, 

що спрямовував послідовність відтворення етапів тих 
процесів, які стали предметом теоретичного розгляду, 
та аналітичний, що окреслив необхідні складові части-
ни дослідницького процесу. 

Застосування методу історичної ретроспекції до-
зволило реконструювати і осмислити художні пошуки 
європейських митців, що відбувалися в тих медичних 
установах, діяльність яких аргументує правочинність 
оперування поняттям "негативна" психологія. Порівня-
льний метод використано і при розгляді антиномії "по-
зитивна – негативна" психологія, і в процесі розкриття 

© Оніщенко Олена, 2024



~ 88 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

творчо-пошукової сутності літературно-мистецького 
руху символістсько-авангардистського спрямування. 

У статті фіксується і типологійний метод, яким пос-
луговувався К.-Г. Юнг, систематизуючи естетико-
художні засади, втілені у творчості двох типів митців, які 
експериментували на теренах тих чи тих авангардист-
ських напрямів. 

Результати 
Реалізація мети пропонованої статті вимагає вио-

кремлення тих наріжних понять, що визначатимуть її 
концептуальну логіку. Наразі своєрідним орієнтиром 
для нас є позиція українського філософа Н. Хамітова, 
згідно з якою поняття "психіка – від грецького слова 
душа" – "особлива форма відображення суб'єктом об'єк-
тивної реальності і, одночасно, особлива суб'єктивна 
реальність із власними іманентними закономірностями. 
Психіка – основний предмет психології як науки" (Хамі-
тов, 2002, с. 533). 

Деталізуючи свою тезу, Н. Хамітов реконструює іс-
торію психології, що її розвиток пов'язаний з іменами 
Арістотеля (давньогрецький філософ розглядав "душу" 
як "форму організації живого тіла"), Декарта (визначив 
свідомість "особливою непросторовою субстанцією"), 
Гобса, Локка, Г'юма (аргументували концепцію асоціа-
цій), Спінози (обґрунтував вчення про афекти), Ляйбні-
ца та Гербарта (ввели в ужиток поняття "позасвідоме"). 
Виокремлення психології в самостійну науку відбулося 
у ХІХ ст., що, як артикулює Н. Хамітов, було пов'язане з 
активізацією природничого знання. Наразі підкреслимо, 
що від Арістотеля і до другої половини ХІХ ст. психоло-
гія переважно розвивалася як "позитивна" наука.  

Потреба введення в теоретичний ужиток поняття 
"негативна" психологія визначається проблематикою, 
яка починає опрацьовуватися на теренах психологічно-
го знання від 60-70-х рр. ХІХ ст. Однак, з огляду на час, 
необхідно підкреслити особливе значення, яке в стано-
вленні "негативної" психології відіграла творчість відо-
мого французького живописця Теодора Жеріко (1791–
1824). Отримавши відповідний дозвіл, упродовж 1822–
1823 рр. за допомогою лікарів-психіатрів Етьєна Жорже 
та Жана-Етьєна Ескероля художник працював у психіа-
тричній лікарні Сальпетрієр, де створив 10 портретів 
божевільних, з яких 5 дійшли до нашого часу. Серед 
полотен, написаних у цій лікарні, психологічно довер-
шеними вважають "Одержимість заздрістю" (1822) та 
"Одержимість викраденням дітей" (1822). 

Т. Жеріко, який активно працював як на французь-
ких, так і на англійських теренах, був відомий своїм 
надзвичайно уважним ставленням до, так би мовити, 
глибинного світу людини й самобутності її емоційних 
переживань. Так, наприклад, одержимість заздрістю 
немолодої психічно хворої жінки передає вираз її очей 
та злобність посмішки, тоді як одержимість викрадан-
ням дітей на полотні Т. Жеріко відбита в обличчі моло-
дого чоловіка з погаслими очима, які бездумно див-
ляться кудись у зовнішній простір. Можна припустити, 
що більш ніж через сорок років цей твір живописця на-
дихнув В. Гюго на створення роману "Людина, яка смі-
ється", а відтак – міг би вважатися, так би мовити, но-
вим виявом  потенціалу екфразиса. 

Майстерність Т. Жеріко, відбита в засобах інтерпре-
тації різних психічних хвороб та емоційних станів божеві-
льних, привернула до себе увагу й викликала певний 
резонанс у тодішньому французькому суспільстві, а від-
повідні установи почали звертати увагу на роботу психіа-
тричних лікарень. Смерть, що обірвала життя Т. Жеріко у 
33-річному віці, перервала цей украй цікавий експери-

мент митця щодо відтворення  емоційного стану божеві-
льних, обличчя й пози тіла яких здатні продемонструвати 
особливості конкретної психічної хвороби. 

Водночас, віддаючи належне Т. Жеріко, варто за-
значити, що його художні експерименти в психіатричних 
лікарнях були, сказати б, вторинними щодо реалізації 
потенціалу мистецтва в "просторі" психічної хвороби. 
Десятиліттями раніше це зробив його співвітчизник 
Донансьєн-Альфонс-Франсуа маркіз де Сад (1740–
1814), який у лікарні для божевільних у Шарантоні ста-
вив з її пацієнтами вистави, що мали неабияку терапе-
втичну дію. Проте різниця визначалася не тільки вида-
ми мистецтва, а й обставинами, так би мовити, особис-
тісного характеру: Т. Жеріко працював у психіатричних 
лікарнях за власним бажанням, як митець за покликом 
натхнення, тоді як маркіз Де Сад перебував у Шаранто-
ні примусово, як пацієнт, що, тим не менш, інтуїтивно 
відчув у мистецтві – наразі мистецтві театру – значні 
терапевтичні можливості. 

Осмислення цих неоднозначних культуротвірних 
процесів, вочевидь, спонукає до застосування культу-
рологічного підходу. Видається доцільним екстраполю-
вати в перші десятиліття ХІХ ст. такий чинник культуро-
логічного аналізу як діалогізм. Наразі зазначимо, що ми 
доволі чітко уявляємо деяку умовність цього дослідни-
цького прийому, що, зокрема, зумовлений доволі скла-
даним морально-психологічним питанням, а саме: хто з 
ким, власне, вів діалог? Ситуацію маркіза де Сада ми 
залишимо відкритою, зважаючи на, так би мовити, спе-
цифіку "його випадку", тоді як ситуація Т. Жеріко, що 
ґрунтувалася на чиннику добровільності, варта певного 
коментування. Зрозуміло, що учасниками діалогу не 
могли бути ані Т. Жеріко (художник добивався дозволу 
на написання портретів божевільних), ані самі "моделі", 
які йому позували. Тож у цьому зв'язку особливого зна-
чення набуває постать Посередника-Медіатора, яким 
виступили лікарі-психіатри. 

Відтак слід артикулювати на понятті "контекст", що в 
будь-якій сфері гуманітарного знання актуалізує ураху-
вання функції "посередника", який є значущою постат-
тю як у суб'єктно-об'єктних ланках творчого процесу, 
так і в "змісті" поняття контекст і, вочевидь, потребує 
подальшого врахування. Акцентуація на ньому є цілком 
закономірною, адже контекст – від латин. contextus – 
з'єднання, зв'язок сьогодні активно "працює" в царині 
гуманістики – філософія, соціологія, лінгвістика, антро-
пологія, мистецтвознавство, культурологія, відкриваючи 
неабиякі можливості для інтерпретації, зокрема на те-
ренах "негативної психології", що містить значний до-
слідницький потенціал.  

Передусім увагу привертає  позиція тих науковців, 
які стверджують, що саме стан психіки визначає фено-
мен "негативної" психології і багато в чому "наснажу-
ється" життєво-творчими обставинами художника, не-
залежно від виду мистецтва, у якому він реалізує свої 
творчі нахили. 

Мається на увазі, передусім, той факт, що видатний 
грецький філософ Демокріт – його думку доніс у наш 
час Цицерон – ототожнював геніальність з божевіллям. 
Слід наголосити, що ідею цього ототожнення поділяли 
Сократ, Платон і Арістотель. Хоча і на маргінесах пси-
хології така позиція мислителів доби Античності збере-
глася в контексті гуманітарного знання і в оновленому 
прочитанні була оприлюднена Чезаре Ломброзо (1835–
1909) – італійським психологом, психіатром, судовим 
криміналістом – у лекції "Геніальність і божевілля. 
Вступ до курсу психіатричної клініки" (1863), прочитаній 
у Павіанському університеті (Мілан). 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 89 ~ 

 

 

Ми свідомо артикулюємо цей факт, оскільки в 
1863 році скандальна ідея щодо божевілля як компоне-
нта геніальності не тільки оприлюднюється, але й вихо-
дить за межі медичних установ, перетворюючись на 
предмет доволі широкого обговорення. Модифіковані 
версії означеної концепції втілені в розвідках М. Нор-
дау, З. Фрейда, К.-Г. Юнга, А. Адлера, Е. Кречмера. 

На вітчизняних теренах прихильником ломброзівсь-
ких теоретичних конструкцій є відомий українсько-
польський психолог Степан (Стефан-Максим) Балей 
(1885–1952), який, крім власне психології, професійно 
займався філософією, отримавши ступінь доктора фі-
лософії (1911). Наразі підкреслимо, що С. Балей був 
неабияким поціновувачем психоаналізу і здійснив ори-
гінальну патографічну розвідку "З психології творчості 
Шевченка" (1916). На її сторінках у процесі розкриття 
чинників, які мотивували поетичну творчість класика 
української літератури, задіяні і такі, що "належать" до 
сфери "негативної" психології – передчасна втрата 
Т. Шевченком матері, украй суперечливі стосунки з ба-
тьком, акцентуація на творчому потенціалі "ендіміонів-
ського мотиву", занадто підвищена мрійливість поета. 
Принагідно завважимо, що С. Балей був автором такої 
концепції як "персоналогія", наріжна ідея якої ґрунтува-
лася на взаємодії психології та педагогіки. Водночас 
особливо наголосимо на тому, що вчений був переко-
наний, а загалом же передбачав, що "персоналогія" 
сприятиме корегуванню процесу виховання митців. 

Варто завважити, що доцільність порівняльного 
аналізу геніальності та божевілля сформувалася у 
Ч. Ломброзо в двадцятивосьмилітньому віці, а через рік 
друком вийшло перше видання його монографії "Геніа-
льність і божевілля" (1864). Аналіз цього порівняння 
вчений розпочав з персоналізації геніїв у політиці та 
науці. Дещо пізніше в науковий ракурс ученого потрап-
ляють літератори, охоплені "манією письменництва", 
що її Ч. Ломброзо діагностує як "форму душевної хво-
роби", вводячи в ужиток поняття "граничний фанатизм". 

Уже перші кроки на шляху опанування такою супе-
речливою та складною проблемою, довели необхід-
ність розглядати її в різних аспектах, а саме: аналізува-
ти геніальність і божевілля у зв'язку із різними сферами 
людської діяльності та звернути особливу увагу на фак-
тор "спадковості", який може виявлятися як у геніаль-
ності, так і в божевіллі. Так, Ч. Ломброзо наводить чис-
ленні приклади спадкових хвороб та збочень у поведін-
ці геніїв, що стали наслідком саме "спадковості". 

В означеному контексті показовими видаються ко-
ментування італійським ученим поведінки Джорджа-
Гордона Байрона (1788–1824) – видатного поета, якого 
асоціюють з молодим поколінням англійських романти-
ків. Він народився в другому шлюбі батька, що мав ре-
путацію "безсоромного розпусника", тоді як мати  
Д.-Г. Байрона була божевільною. Саме така "спадко-
вість" зумовила неадекватність поведінки поета, що 
була компенсована його геніальністю.  

Слід підкреслити, що першим, хто звернув увагу на 
чинник "спадковості" щодо морального стану Байрона, 
був видатний французький психіатр Теадюль Арман 
Рібо (1839–1916), який – як і Ч. Ломброзо – "анатому-
вав" морально-психічний стан митців, виявляючи ті 
збочення, що впливали – позитивно чи негативно – на 
їхню творчість. Щодо персоналії Байрона, Т.-А. Рібо був 
першим, хто, так би мовити, дешифрував психіку анг-
лійського поета. 

Ч. Ломброзо повністю прийняв позицію французько-
го психіатра, зазначивши: "…Рібо мав повне право ска-

зати про Байрона, що "ексцентричність його характеру 
може бути цілком виправданою спадковістю, оскільки він 
походив від предків, котрі мали всі вади, які здатні пору-
шити гармонійний розвиток характеру і забрати всі якос-
ті, необхідні для сімейного щастя" (Lombroso, 1877, p. 63). 

Т.-А. Рібо не залишився байдужим і до постаті Арту-
ра Шопенгауера (1788–1860) – видатного німецького 
мислителя-ірраціоналіста, який цікавився містикою. 
Автор славетної філософської праці "Світ як воля й 
уявлення" (1818) мав доволі специфічних предків: дід і 
рідний дядько філософа були божевільними, а батько, 
якого вважали диваком, покінчив життя самогубством. 

Ми сконцентрували увагу на постатях Байрона та 
Шопенгауера, психічні розлади яких зафіксував  
Т.-А. Рібо. Однак важка "спадковість", згідно з твер-
дженням Ч. Ломброзо, була властива "Гаррінгтону,  
Боліану, Кодацці, Амперу, Кенту, Шуману, Тассо, Кар-
дано, Свіфту, Ньютону, Руссо, Ленау, Шехені 
(Szecheni), Шопенгауеру" (Lombroso, 1877, p. 63). 

Відтворивши 14 прізвищ у тому порядку, який за-
пропонував Ч. Ломброзо, ми змушені констатувати, що 
всі вони справді "працюють" на підтвердження ролі 
"спадковості" в житті людини, але аж ніяк не пояснюють 
її геніальності. Десятки тисяч людей мають чи матимуть 
поміж своїх предків "фігурантів" "негативної психології", 
проте "дурна кров" предків, за словами Е. Золя, не зро-
била їх геніями.  

Опонуючи конкретним тезам італійського науковця, 
ми мусимо звернути увагу і на таке: у той період, коли 
він формував свою концепцію і писав монографію "Ге-
ніальність і божевілля", проблема "спадковості" лише 
входила в широкий теоретичний ужиток, маючи, при 
цьому, яскраве авторське забарвлення. Підтверджен-
ням цього є дослідження англійця Френсіса Гальтона 
(1822–1911) "Спадковість таланту. Закони й наслідки". 

Методика порівняльного аналізу "геніальність і бо-
жевілля", застосована Ч. Ломброзо до геніїв та божеві-
льних, зважаючи на рівень розвитку психології, психо-
фізіології, психіатрії, етики, досягнутий у 60–70-ті роки 
ХІХ ст., був чи не панівним орієнтиром аналізу такої 
складної проблеми як геніальність, однак висновки, 
зроблені Ч. Ломброзо, а пізніше – М. Нордау, не тільки 
не прояснили проблему, а – подекуди – лише затьма-
рили цілу низку її важливих аспектів. 

На нашу думку, більш раціональним є матеріал, 
яким Ч. Ломброзо оперує у VIII – "Божевільні артисти та 
художники" – розділі монографії "Геніальність і боже-
вілля". Показово, що впродовж усього дослідження 
Ч. Ломброзо неодноразово наголошує на такому: 

• по-перше, більшість геніїв не була одружена, а ті з 
них, хто мав дружин, були бездітні. Якщо спиратися на 
цю тезу італійського науковця, то "спадковість" може, 
так чи так, відбитися в поведінці, дивакуватій манері 
спілкування, у звичках чи вадах характеру, які геній "за-
позичив" у своїх предків, проте власної геніальності він 
нікому не передає, оскільки не має нащадків; 

• по-друге, використання в теоретичному контексті 
поняття "спадковість" потребує граничної коректності, 
що не завжди має місце в розмислах Ч. Ломброзо, оскі-
льки сформульована ним наріжна концептуальна ідея – 
доцільність порівняння "геніальність – божевілля" у ба-
гатьох своїх виявах залишилася на рівні гіпотези; 

• по-третє, представивши в монографії "Геніаль-
ність і божевілля" більш ніж півсотні прізвищ тих, хто 
був генієм з ознаками божевілля, Ч. Ломброзо водночас 
не удокладнив ситуацію і не назвав імена тих, хто був, 
так би мовити, здоровим генієм і не звертався за допо-



~ 90 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

могою до психіатра. Оскільки дослідник цього не зро-
бив,  на нашу думку, цілком логічним є два запитання, а 
саме: а) Чи існують "здорові" генії? б) Хто визначив, що 
більш ніж півсотні прізвищ, які фігурують у книзі Ч. Лом-
брозо, справді належать геніям? 

Наші запитання невипадкові, оскільки наріжні озна-
ки геніальності принаймні в мистецтві на теренах гу-
манітарного знання були окреслені лише впродовж 70-
90-х років ХХ ст. Саме тоді і сформувалося вкрай обе-
режне ставлення до поняття "геній", адже такий статус 
може надаватися лише тим, чиї наслідки діяльності є 
принципово новими і мають загальнолюдське визнан-
ня. Тільки після підтвердження цих вимог дослідники  
розглядають наступні  чинники, що пов'язані з про-
блемою геніальності. 

Наразі закцентуємо ті положення концепції Ч. Ломб-
розо, які не тільки варті особливої уваги, а й можуть ста-
ти підґрунтям для подальших теоретичних напрацювань. 

До них, зокрема, доцільно віднести деякі ідеї 
Ч. Ломброзо, презентовані в розділі "Божевільні актори і 
художники". Італійський психіатр визнає, що певні "ак-
торські нахили" доволі виразно демонструють себе в 
конкретних психічних розладах у професійних акторів. 
Водночас, "акторські збочення" можуть демонструвати і 
божевільні, які не мають жодної належності до представ-
ників зазначеної професії. Таким божевільним видаєть-
ся, що вони актори, що висуває на перші позиції фактор 
"припущення". Якщо таких "припущень" набирається 
багато, то стає зрозумілим, що хворий існує у "вигадано-
уявному світі", що не перехрещується з реальністю. 

Покликаючись на досвід роботи таких психіатрів як 
Тардьє та Сімон, які вивчали формування "уяви" в ак-
торів та живописців, Ломброзо робить деякі узагаль-
нення: у психічно хворих представників цих професій  
активно діюча "уява" водночас перехрещується з "манією 
величі". До того ж італійський психіатр наголошує, що 
"…вони особливо здібні до малювання, а їхня уява під-
силюється зворотно-пропорційному здоровому стану 
мозку" (Lombroso, 1877, р. 109). 

Доволі переконливо Ч. Ломброзо показує, що харак-
тер психічної хвороби впливає на сюжети творів боже-
вільних акторів та живописців,  які – подекуди – ство-
рюють оригінальні зображення або "формують" сюжети 
невеликих сценічних етюдів, які самі ж і розігрують. Од-
нак, як застерігає вчений, у багатьох божевільних "ори-
гінальність" може "перетворюватися на щось  дивне, 
химерне і таке, що здається логічним лише в тому разі, 
коли нам відомий пункт їхнього божевілля і коли ми 
уявляємо собі, до якої міри розпорошена їхня уява" 
(Lombroso, 1877, р. 114). 

Крім зазначеного, Ч. Ломброзо звернув увагу на до-
сить поширену серед божевільних манеру "майже пос-
тійно використовувати письмових знаки разом із малю-
нками" і констатував, що серед них переважають сим-
воли та ієрогліфи. У своїх письмових зверненнях до 
інших людей божевільні користуються "літерами", схо-
жими "на малюнки японців, індійців та на стародавні 
настінні розписи єгиптян" (Lombroso, 1877, р. 115). 

Зокрема, у розділі "Божевільні актори і художники" 
Ч. Ломброзо показує фрагмент письма божевільного, у 
якому, з одного боку, пропущені слова, що порушує 
логіку змісту "послання", а з іншого, уживані "літери – 
символи", "літери – малюнки", які відтворюють "атавіс-
тичну" тенденцію (повернення до стародавньої манери 
письма), знання якої збереглося в надрах позасвідомо-
го кожного з божевільних. 

Напрацювання на теренах "негативної" психології 
доволі успішно продовжив Макс Нордау (1849–1923) – 
лікар-психіатр, філософ та письменник, який народився 
в Угорщині, там здобув медичну освіту, а з 1880 р. жив і 
працював у Франції. Сьогодні М. Нордау атрибутується 
як угорсько-французький науковець, квінтесенцією тео-
ретико-практичної діяльності якого є концепція "виро-
дження" – одна з найбільш дискусійних як психолого-
психіатричних, так і естетико-літературознавчих ідей 
першої половини ХХ ст. (Stanislawski, 2001). 

У нашій статті "Авторська інтерпретація концепції 
"виродження": проєкт "Анти-Нордау" (Оніщенко, 2023) 
ми апелювали до найбільш суперечливих концептуаль-
них положень, оприлюднених на сторінках монографії  
"Виродження" (1892), окреслили  її дискусійні моменти і 
зробили спробу переосмислити деякі ідеї відомого пси-
хіатра в контексті метамодернізму. 

Згідно з висловом самого М. Нордау – у "розгортанні 
власного життя" – він доволі високо оцінював 1892 р., 
коли успішно працював у Парижі, оприлюднив свою 
найбільш резонансну працю "Виродження" і побачив на 
сцені свою п'єсу "Право кохати". Вистава мала не лише 
глядацький успіх, позитивну оцінку театральної критики, 
а й стала приводом до доволі широкої дискусії щодо 
сутності кохання та його похідних – вірності, родини, 
відповідальності, обов'язків, стосунків "чоловік – дружина". 
Увага літературно-мистецької спільноти Парижа до 
п'єси "Право кохати" дає змогу – у проєкції часу – пов'я-
зати драматургічні експерименти відомого психіатра з 
двома його ранніми дослідженнями: "Звичайна неправ-
да культурного людства" (1873) та "Парадокси звичай-
ної правди" (1875). 

Сьогодні, сумарно оцінюючи теоретичну спадщину 
М. Нордау, можна стверджувати, що його ставлення до 
літературно-мистецької еліти межі ХІХ–ХХ ст. просяк-
нуте суб'єктивізмом, нерозумінням природи творчої 
особистості і неприхованої злоби до неї. Окремі розділи 
монографії "Виродження" ніби умисно та гіпертрофова-
но спотворюють і особу митця, і його творчий доробок. 
Наразі теоретична позиція М. Нордау не тільки спону-
кає розглядати сутність "негативної" психології, а й зве-
ртати прискіпливу увагу на її дослідників. Стосовно ці-
лої плеяди видатних митців, то учений з якоюсь хворо-
бливою послідовністю, нехтуючи всіма вимогами етики 
лікаря, оголює перед читачами реальні та вигадані 
психо-фізіологічні й моральні вади "сучасних пророків" 
(термін М. Нордау – О. О.). 

Питання, пов'язані з "негативною" психологією, ви-
явилися актуальними і в умовах утвердження в євро-
пейському культурному просторі конкретних художніх 
напрямків, що переконливо підтвердив швейцарський 
психіатр Карл-Густав Юнг (1875–1961). Як зазначає  
Л. Левчук, у курсі лекцій, що їх К.-Г. Юнг читав в універ-
ситетах Європи упродовж 1936–1937 рр., та в роботі 
"Сучасність і майбутнє" учений поділив твори мистецт-
ва на "психологічні" та "візіонерські". Відповідно до його 
твердження, "психологічні твори лише зовнішньо, пове-
рхово копіюють життя, відтворюють його на рівні свідо-
мості. Твори ж візіонерського типу схоплюють "усю бе-
зодню часу", позначені глибиною і витонченістю" (Лев-
чук, 1997, c. 81). 

Продовжуючи традиції, закладені Ч. Ломброзо та  
М. Нордау, К.-Г. Юнг, з одного боку, віддав належне 
мистецтву "холодних абстракцій", підтримавши, у такий 
спосіб, низку авангардистських напрямків, а з іншого, – 
як наголошує Л. Левчук, "вдався до порівняння творчо-



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 91 ~ 

 

 

сті митців-нереалістів з пацієнтами, які страждали на 
різні психічні захворювання. Юнг відзначав "збіг спря-
мованості інтересів" у кубістів, абстракціоністів, сюрре-
алістів з пацієнтами, хворими на неврози, шизофренію, 
параною" (Левчук, 1997, c. 81). Вельми показово, що 
свою зацікавленість творчістю Пабло Пікассо (1881–
1973) та Джеймса Джойса (1882–1941) К.-Г. Юнг пояс-
нював суто професійним інтересом лікаря-психіатра. 

Розширюючи простір "негативної" психології,  
К.-Г. Юнг використав типологійний метод задля "систе-
матизації" митців – авангардистів. Так, швейцарський 
психіатр поділив "авангардистську спільноту" на "нев-
ротиків" – взірцем цього типу для Юнга є Пабло Пікассо 
– та "шизофреників", яких науковець ототожнює з 
Джеймсом Джойсом. 

За К.-Г. Юнгом, "невротики" створюють фрагменто-
ване мистецтво, "особливу увагу звертаючи на руйну-
вання предмета зображення, насолоджуючись сприй-
манням "зламаних ліній". При цьому, вони хоча б роб-
лять спроби підкорити собі "елементи форми". 

Щодо " шизофреників" – то їх усіх оточення сприй-
має як таких, що пригнічені "власною творчістю", яка 
"поглинає їх":  Шизофренік не тільки алогічний у власній 
творчості – він постійно балансує між прекрасним і пот-
ворним, не будучи спроможним виробити своє став-
лення до них" (Левчук, 1997, c. 83). 

Загальновідомо, що серед і європейських, і україн-
ських авангардистів перших десятиліть ХХ ст. є і митці, 
які були пацієнтами психіатричних лікарень, і митці, які 
перебували під періодичним наглядом лікарів-
психіатрів. Ураховуючи моральнісний зріз цієї вкрай 
складної в психологічному аспекті проблеми, ми скон-
центруємо увагу лише на одному прикладі. 

Ідеться про фільм "Небезпечний метод" (2011), зня-
тий Девідом Кроненбергом, що є спільним виробницт-
вом Англії, Німеччини, Канади та Швейцарії. З-посеред 
різних сюжетних ліній цього багатопланового твору, 
"побудованого" на підґрунті історії становлення психоа-
налізу, важливе місце посідає реконструкція життя й 
медико-психоаналітичної кар'єри одного з найсупереч-
ливіших представників, так би мовити, ортодоксального 
психоаналізу – Отто Гроссе (1877–1920). 

Народившись в Австрії та здобувши там медичну 
освіту, О. Гроссе – як судовий лікар – здійснив подорож 
до Південної Америки, що і визначила його подальше 
життя. Під час перебування на південно-американських 
теренах О. Гроссе захопився наркотиками і повернувся 
до Європи в доволі важкому стані. У 1904 р., познайо-
мившись із З. Фрейдом, він звернувся до психоаналіти-
ка за допомогою, однак, оскільки віденський психіатр 
відмовився лікувати Гроссе, його лікарем став  
К.-Г. Юнг. Проте скільки-небудь помітних результатів 
спілкування "Гроссе – Юнг" не приносить, адже детокси-
кація лише зменшила залежність О. Гроссе від наркотиків.  

Паралельно з лікуванням від наркотичної залежнос-
ті О. Гроссе вивчає психоаналіз, поступово долучаю-
чись до європейської спільноти психоаналітиків, нама-
гаючись поєднати психоаналіз з політичними засадами 
анархізму. Упродовж років лікування Гроссе самостійно 
працює і як лікар, роблячи спроби корегувати психічний 
стан митців-авангардистів. Поміж пацієнтів Гроссе були 
такі відомі живописці і поети як Рауль Хаусман, Ханна 
Хех – берлінські дадаїсти, письменник Франц Юнг та 
прихильники експресіонізму Карл Оттен, Франц Вер-

фель, Ернст Франк. У всіх цих митців діагностували 
різні форми психічних відхилень. У цьому зв'язку слід 
акцентувати, що приблизно до 30-40-х рр. ХХ ст. різні 
аспекти стану митців, які існували, так би мовити, у 
просторі "негативної" психології, періодично актуалізу-
вали, проте під час Другої світової війни увесь комплекс 
проблем, які охоплювало поняття "негативна" психоло-
гія, опинився на дослідницьких маргінесах. 

Принагідно зазначимо, що у фільмі "Небезпечний 
метод" роль Отто Гроссе виконав відомий французь-
кий актор Венсан Кассель, продемонструвавши – вче-
ргове – професіоналізм і переконливу акторську майс-
терність. На тлі таких яскравих образів, які актор ство-
рив у стрічках "Жанна д'Арк" (1999), "Багряні ріки" 
(2000), "Незворотність" (2002), "Ворог держави № 1" 
(2008), роль Отто Гроссе була зіграна з використан-
ням нових – дещо несподіваних для В. Касселя – за-
собів акторської виразності. 

Дискусія і висновки 
Аналіз порушених у статті проблем показав доціль-

ність типологізації психології за принципом "позитивна" та 
"негативна". Тип "негативної" психології, який почали ціле-
спрямовано осмислювати від 60–70-х років ХІХ ст., набув 
особливої показовості в умовах формування й розвитку 
авангардистського руху. Художні експерименти, що розго-
рталися у творчості психічно хворих митців, деформували 
уявлення про естетико-художні межі мистецтва. 

Наголос на "культурно-культурологічному" контексті, 
який допоміг закцентувати і "психологічний" контекст, 
спонукав опертя в процесі аналізу "негативної" психо-
логії на такі засади як міждисциплінарність, персоналі-
зація та діалогізм, що, вочевидь, сприяють розширенню 
дослідницького простору в процесі осмислення фено-
мену художньої творчості. 

 
Список використаних джерел 
Левчук, Л. (1997). Західноєвропейська естетика ХХ століття: 

навчальний посібник. Либідь. 
Оніщенко, О. (2023). Авторська інтерпретація концепції "вироджен-

ня": проєкт "Анти-Нордау". Науковий вісник Київського національного 
університету театру, кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого, 
33, 152–160. 

Оніщенко, О. (2024). Історія та теорія художньої творчості. Ліра К. 
Хамітов, Н. (2002). Психіка. У Філософський енциклопедичний сло-

вник (Л. В.Озадовська, Н. П. Поліщук, Наук. ред.). Абрис. 
Lombroso, C. (1877). Genio e follia prelezione ai corsi ds antropologia 

e clinica Psichatrica presso Le R Universita di Pavia. U Hoerli.  
Stanislawski, M. (2001). Zionism and the Fin de siècle: 

Cosmopolitanism and Nationalism from Nordau to Jabotinsky. UC Press. 
 
References 
Levchuk, L. (1997). Western European Aesthetics of the 20th Century: 

a Textbook. Lybid [in Ukrainian]. 
Onishchenko, О. (2023). Author's interpretation of the concept of 

"degeneration": the "anti-Nordau" project. Academic Bulletin" is a publication 
of the Kyiv National I. K. Karpenko-Karyі Theatre, Cinema and Television 
University, 33, 152–160 [in Ukrainian]. 

Onishchenko, О. (2024). History and Theory of Artistic Creativity. Lira K 
[in Ukrainian]. 

Khamitov, N. (2002). Psychics. Philosophical Encyclopedia 
(L.V.Ozadovska, N.P.Polishchuk, Eds.). Abrys [in Ukrainian]. 

Lombroso, C. (1877). Genio e follia prelezione ai corsi ds antropologia 
e clinica Psichatrica presso Le R Universita di Pavia. U Hoerli.  

Stanislawski, M. (2001). Zionism and the Fin de siècle: 
Cosmopolitanism and Nationalism from Nordau to Jabotinsky. UC Press. 

Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  1 5 . 0 4 . 2 4  
Прорецензовано  /  Re v is ed :  30 . 04 . 2 4  

Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  0 1 . 0 5 . 2 4  

 



~ 92 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

Оlena ONISHCHENKO, DSc (Philos.), Prof. 
ORCID ID: 0000-0002-7118-3276 
e-mail: lena_lara@ukr.net 
Kyiv National I. K. Karpenko-Karyi University of Theatre, Cinema and Television, Kyiv, Ukraine 
 

ART EXPERIMENTS AS STIMULUS FOR CULTURAL CREATIVE PROCESSES:  
AT THE INTERSECTION OF "POSITIVE" AND "NEGATIVE" PSYCHOLOGY 

 
B a c k g r o u n d . The problem of the article is related to the beginning of the 20th century, when the concept of "artistic experiment" became 

a part of theoretical discourse. It was stimulated by a change of the art paradigm, caused by avant-garde. Such a transformation was based on the 
exhaustion of romanticism and naturalism and the powerful entry of the aesthetic and artistic principles of symbolism into the European cultural 
space. The gradual detachment of a part of artists from romanticism and naturalism led to the start of fundamentally new trends that formed the 
avant-garde movement.  

The article aims to apply a comparative analysis of "positive" and "negative" types of psychology to reveal the specifics of artistic experiments 
in the formation and development of the avant-garde movement. 

M e t h o d s . the article uses the potential of such methods as chronological (historicism), analytical (outlining of the components of the 
research process), historical retrospection (capability to operate with the concept of "negative" psychology), comparative (comparison of "positive 
– negative psychology"), typological (definition of psychological /mental state of the artist). 

R e s u l t s . it is argued that the Franco-Italian-German artists who formed the core of avant-garde did not share the principles of classical arts, 
absolutizing both the freedom of creativity and its permissiveness. The article emphasizes that representatives of specific aesthetic and artistic 
trends of avant-garde – cubists, futurists, abstractionists, dadaists, surrealists – supported the spontaneity of the creative process. It was indicated 
that from the second half of the 19th century, the process of radical transformations can be traced both in the space of European humanities and in 
the literary and artistic fields. First, a kind of reorientation of the humanities takes place, it activates the interdisciplinary links and the situation of 
theoretical and practical parity. Second, cinematography emerges as a new kind of art that, relying on scientific and technical progress 
achievements, confidently "fits" into the cultural context. Third, at the turn of the 19th and 20th centuries, such new professions as film director, 
film producer, screenwriter, cameraman, sound engineer, etc. emerged and vastly affected a person's worldview by their work. 

C o n c l u s i o n s. In outlined conditions the role of psychology and psycho-physiology became significantly strengthened.  It began to 
"cooperate" actively with other domains of humanities, in particular, aesthetics and art history. 

 

K e y w o r d s : artistic experiment, "positive" and "negative" psychology, cultural studies context. 
 
Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  

інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 
The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 
 

 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 93 ~ 

 

 

УДК 75(7.03,7.034,7.04,7.091) 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).14 

Andrei GORNYKH, DSc (Philos.), Prof. 
ORCID ID: 0000-0002-8191-5514 

e-mail: andrei.gornykh@ehu.lt 
European Humanities University, Vilnius, Lithuania 

 

LINEAR PERSPECTIVE AS AESTHETIC FORM 
 

B a c k g r o u n d . The article provides a theoretical reconstruction of the linear perspective functioning as more than just an 
artistic technique that emerged and became an attribute of paintings starting with the Italian Trecento, in particular, in the works 
of Giotto. The purpose of the article is to reveal the heuristic potential of aesthetic form not in reflecting the consequences of the 
economic landscape transformation, but in anticipating its transformation and directing the efforts of the subject in its 
reorganization. The research's methodology is focused on the dynamics of cultural forms through the optics of art history and 
aesthetic theory, as well as on socio-historical reconstruction of the context without trying to prevent vulgar sociological 
reductionism and economic determinism. This approach reveals the relationship between the aesthetic text and the context, and 
the former's potential in clarifying the subtext by articulating the serial principle's aesthetic value and promoting the modern 
historical type of cultural production and consumption.  

M e t h o d s . This artistic guideline transformed not only the order of the signifiers of the painting (in particular, it replaced 
the golden background, which had been mostly filled with geometric shapes, humanized the illusory space, and saturated it with 
mathematically verified figures and objects) but also the order of signifies in the logic of the "picture of the world" (rehabilitation 
of sensory perception, declaration of the infallibility eye, autonomization of vision, dominance of pictorial space, compression of 
time to the moment of now, unification of the status of a separate thing in the general order, legitimization of holistic anti-
metaphysical programs).  

R e s u l t s . The article reveals the connection between the antimetaphysical program of linear perspective in the artistic 
dimension and the Cartesian homology of space in the theoretical dimension. It also emphasizes the architectonic principle of 
linear perspective: the rhythmicity of geometric shapes, a stable balance of nodal points, and dynamics of basic forms' 
reproductions and repetitions.  

C o n c l u s i o n s . Conducted research substantiates the understanding of linear perspective not as a method of legitimizing 
the correct vision of things, but as a representation of the valid order and scale of the world through a clear coordinate system, 
aimed at unification of the system of things and equivalent exchange within it.  

 
K e y w o r d s : linear perspective, historical form, cultural landscape, principle of seriality, anti-metaphysical program, 

aesthetic theory. 
 

Background 
The article provides a theoretical reconstruction of the 

linear perspective functioning as more than just an artistic 
technique that emerged and became an attribute of 
paintings starting with the Italian Trecento, in particular, in 
the works of Giotto. The purpose of the article is to reveal 
the heuristic potential of aesthetic form not in reflecting the 
consequences of the economic landscape transformation, 
but in anticipating its transformation and directing the 
efforts of the subject in its reorganization. The research's 
methodology is focused on the dynamics of cultural forms 
through the optics of art history and aesthetic theory, as 
well as on socio-historical reconstruction of the context 
without trying to prevent vulgar sociological reductionism 
and economic determinism. This approach reveals the 
relationship between the aesthetic text and the context, 
and the former's potential in clarifying the subtext by 
articulating the serial principle's aesthetic value and 
promoting the modern historical type of cultural production 
and consumption.  

Methods 
This artistic guideline transformed not only the order of 

the signifiers of the painting (in particular, it replaced the 
golden background, which had been mostly filled with 
geometric shapes, humanized the illusory space, and 
saturated it with mathematically verified figures and 
objects) but also the order of signifies in the logic of the 
"picture of the world" (rehabilitation of sensory perception, 
declaration of the infallibility eye, autonomization of vision, 
dominance of pictorial space, compression of time to the 
moment of now, unification of the status of a separate thing 
in the general order, legitimization of holistic anti-
metaphysical programs).  

 

Results 
Form 
Two empty chapels painted by Giotto in the early 

14th century in the Scrovegni Chapel in Padua stand as a 
milestone in the history of Western art. This trompe l'oeil in 
all its illusory void seems to be a scotoma in the figurative 
density of the late Middle Ages imagery space. 

There exist various interpretations of Giotto's innovation 
represented, particularly, in these mysterious little chapels: 
from the search for sacral meaning in its non-deciphered 
symbolism to the treatment of them as a meaningless formal 
element of the composition, a rhythmic pause between 
picturesque scenes of the Holy Scripture (See, for example: 
White, 1967, Ch. 24; Longhi, 1973, Ch. 1; Brown, 2004). 

But most of them assume that their new figure emerges 
in these – the space itself. It is supposed that Giotto 
intuitively discovered some basic elements of a wholly new 
system of aesthetic representation – that of realism of 
linear perspective. 

The pictorial landscape of painters contemporaneous 
with Giotto might seem cluttered up, choked with chaotical 
details (compare with Giotto, for example, Cimabue's work, 
painted two decades earlier. The astonishment at the pure 
space of nascent aesthetic form finds its in different terms: 
Italian spaciousness, pure architectural illusionism, space 
without a figure, internal opening, spatial void, spatial 
cubature (spaziosità italiana, puro illusionismo 
architettonico, spazio senza figura, сalibratura spaziosa, un 
vano spaziale, cubatura spaziale) (Bellosi, 1980, р. 6–39).  

The essential feature of the Renaissance imaginary 
space, thus, turns out to be not so much its objectivity or 
realism, but the very spatiality: spaciousness, volume, 
transversal depth. The old impenetrable golden 
background of medieval icons, as it were, bursts open and 
our view goes further and further from one inner depth to 

© Gornykh Andrei, 2024



~ 94 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

another (from the interior of the painted chapels 
themselves to the exterior beyond their windows). The 
dominant typological characteristic of traditional painting, 
which makes it sharply opposed to the system of direct 
perspective, was the system of shallow depth of field.  

The flatness of the traditional painting creates the 
impression that a vertical press squeezes the foreground 
figures into the background. The foreground and 
background planes are almost flattened. The figures seem 
to be literally encrusted in the background. And ultimate 
symbolism of this background – golden color and circles – 
refers to the divine substance of eternity. 

Painter and theoretician of art Lev Zhegin, one of the 
most scrupulous scholars of reverse perspective (or 
Byzantine perspective), reveals semantic fields of the 
meticulously described space of the icon. In his 
fundamental work "The Language of the Work of Art: 
Conventionality of Ancient Art" (1970) (Shegin, 1982) he 
interconnects two formal peculiar principles of the icon: 
figures-background and figures-frame relations. The space 
between foreground and background is not spacious, it is 
rather disappearing. The space outside of the frame is 
unimaginable at all. One cannot extend the depicted 
beyond the frame, which functions as an ontological limit. 
The Being manifests itself as a whole in the symbolism of 
the icon. The icon, in other words, is a "space-time unity". 
Figures in the picture are represented by a summation of 
all moments of time (like a photo with infinite exposure). 

There are various formal techniques for achieving that: 
from superimposing different points of view within the 
spatial system of the icon to the shadowless light of 
"eternal midday" in the picture. Thus, the things are 
represented as substantially occupying their proper place 
in the universe like a gem inserted in the crown. The 
temporality of such things is determined by the 
correspondence of every moment of its existence with 
eternity. That was the formal code of the man's position in 
traditional culture.  

For a man in Christian history doesn't move in an empty 
time linearly as if in the shell of the present moment only 
indirectly correlating with the past and future that exist in 
some indeterminate distance. Each moment of time for him 
was characterized by a vertical, direct correlation with 
eternity – the Christian Scripture, apocalyptical narrative – 
pulsating in the present (so that when the Virgin Mary is 
portrayed as the daughter of a Tuscan feudal lord, this is 
not perceived as a modernization of the old plot). 

"For example, – writes Erich Auerbach, – if an 
occurrence like the sacrifice of Isaac is interpreted as 
prefiguring the sacrifice of Christ, so that in the former the 
latter is as it were announced and promised, and the latter 
"fulfills" the former, then a connection is established 
between two events which are linked neither temporally nor 
causally – a connection which it is impossible to establish 
by reason in the horizontal dimension (…). It can be 
established only if both occurrences are vertically linked to 
Divine Providence… The here and now is no longer a mere 
link in an earthly chain of events, it is simultaneously 
something which has always been, and which will be 
fulfilled in the future…" (Auerbach, 2003. р. 73–74). 

Traditional time is a network of allusions, repetitions, 
fulfillment of vows, and the return of the past in the very 
core of the present. Time has a firm limit in the form of the 
circle of Eternity. The gaze of the medieval man rests 
against this wall-like apocalyptical horizon. The future is not 
an empty space open for any kind of maneuvers, where 
there is nothing, except some imaginary grid for 
possibilities. Future is always-already now, it serves as a 

background that allows us to see things in the first place. It 
means to discern 'figures', the sense of every present 
moment in the perspective of salvation. As Marc Bloch puts 
it: "In spite of everything, an irresistible vitality fermented in 
men, but as soon as they gave themselves up to 
meditation, nothing was farther from their thoughts than the 
prospect of a long future for a young and vigorous human 
race.  If humanity as a whole seemed to be moving rapidly 
towards its end, so much the more did this sensation of 
being 'on the way' apply to each individual life" (Bloch, 
1989, р. 85-86). 

Thus, the future is a function of the return of the Past, 
which is always there, so that a man lives in everyday life 
on the retreating edge of the abyss (or gates of paradise). 
His thoughts and actions are determined by this horizon of 
salvation. He directly relates them to a dimension that is 
supra-individual and radically different from here-and-now. 
It is this "vertical" structure of the traditional time that is 
supplanted by the new experience of "homogeneous, 
empty time" (W. Benjamin), the first visual representation 
of which was linear perspective. Since the Renaissance, 
according to Zhegin, the time scope of the painting has 
permanently been reduced – up to the aesthetics of the 
"moment" in impressionism. Painting becomes only a 
spatial composition. Renaissance for the first time 
produced the effect of a leakage of the pictural content 
outside the picture frame. Impressionism made the spaces 
inside and outside of the frame a kind of communicating 
vessels: "the vast ocean of air, infinite space... not being 
contained by any borders, passively spreads in all 
directions" (Shegin, 1982, р. 66). 

In the meantime, a century after Giotto, in the first third 
of the 15th century, what what had appeared as a random 
deviation, the "mutation" on a traditional pictorial surface 
was formalized formalized into a system of linear 
perspective. The "secret chapels" expand to the scale of 
buildings, cities, the whole world of architectural illusionism. 
Space that was glimpsing on the surface of Giotto's 
frescoes begins to be filled out with things. In the middle of 
the 15th century the question – that Masaccio confronted 
one of the first – was how to populate the "desert and cold" 
space (Roberto Longhi). 

Attempts to populate the discovered "illusionistic" space 
were undertaken by Giotto himself and other 
representatives of the Italian Trecento. But these attempts 
rather masked and deformed this space by 
disproportionate and unrealistic figures. And the space 
itself was elaborated gradually, in a not systematical way.  

One can populate the space in "a right", "realistiс" way 
based on trust in the human eye and the natural vision. It 
was Leonardo da Vinci who declared a whole anti-
metaphysical program by arguing that the eye is less 
mistaken than the mind in his philosophy of painting 
(Leonardo da Vinci, 2005). From the time of Plato, 
Western-European thought treated the body, the senses, 
with the deepest distrust as the source of all sorts of errors. 
Why does the eye suddenly turn out to be infallible? 
Because, Da Vinci argues, it sees only along the straight 
lines that form the pyramid, whose base is the visible 
surface of the object.  

Vision becomes autonomous in relation from other 
senses, elevated to the rank of intellectual ability. First of 
all, because of this straightness of perspective lines, which 
continuation beyond the base of the visual pyramid we can 
easily imagine). By linear perspective vision not only 
detects the object at an exact distance, in the right place 
and even this is unattainable, for instance, for the sense of 
smell. Not limited to touching of the surface of the object 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 95 ~ 

 

 

(like taste or touch), it goes deeper into the thing, which 
exists inside itself along the same perspective axes.  

It is no accident that architectural structures and 
interiors "inhabit" Renaissance paintings, become a 
common background, and even "characters" in their own 
right. The thing within a linear perspective is an 
architectural object in the first place. Seeing the internal 
construction of the architectural object, knowing how it is 
drawn along the perspective lines is a sort of ontological 
knowledge of its mode of being, of its truth. The being of 
the object consists in its architectonics, in the system of 
lines of force, nodal points, dynamism of immanent 
balances, and geometric seriality of elements' repetition.  

The story of Brunelleschi's veduta is an exemplary 
illustration of this magic of the perspective as a 
"penetration" into the way of being of things. In creating a 
perspective image, a thing appears as if from air, from 
imaginary lines that make up geometric volume of objects. 
First, we draw perspective lines going to their vanishing 
point, then the whole perspective grid of the surface (chess 
pattern) that is going to be the ground, and then 
perpendicular lines from the nodal points of the grid, thus 
constructing the regular space of linear perspective. 

Out of these pure spatial rhythms, miraculously 'real' 
things arise. They are materialized around the nodal points of 
the spatial framework and occupy their places in the picture. 

The marvelous impression of the second birth of a thing 
– not just an unbelievable likelihood, to which the effect of 
Brunelleschi is often reduced – is the essence of the 
Florentine artist's creation. The viewer looks from behind 
the veduta through the little hole in a certain place of the 
picture (vanishing point). The mirror placed right opposite 
the veduta reflects the depicted object (Baptistery in 
Florence). But the main thing is that there is a real 
Baptistery behind the mirror (in the right distance). When 
the mirror is removed the real object substitutes for its 
pictorial representation and …viewer sees no difference. 
This is an ontological demonstration: the artist, as it were, 
did not copy the real thing, but created it, knowing its 
internal principle of being. 

Knowledge of a thing's architectonic truth leads to the 
ability not only to reproduce it but also to enjoy its beauty. 
The beauty of "simple lines" is visible as a frame through 
the outer shell of the body.  

For the concrete objects to be born on canvas the 
primal Object – architectonical Space – should already be 
there. Before Renaissance, Panofsky notes, even in the 
closest to linear perspective pictorial tradition – Hellenistic 
realistic painting – space "was conceived as an aggregate 
or composite of solids and voids, both finite, and not as a 
homogeneous system within which every point, regardless 
of whether it happens to be located in a solid or in a void, is 
uniquely determined by three co-ordinates perpendicular to 
each other and extending in infinitum from a given 'point of 
origin'" (Panofsky, 1960, р. 122–123).  

Perspective introduces space as a universal "invisible" 
field of commensurability, the field of equivalence that 
pervades the inert mass of things. Linear perspective 
bounds together both things and voids by a common 
milieu. This means that it forms a system of places where 
things can be substituted for one another, according to 
general rule, in other words, things become proportional. It 
is not things that make up a unique place, adapt it for 
themselves, but the place that molds various things. 

Compare the two ways of depicting the figure of Christ 
in the manger. According to Arnheim the converging lines 
of linear perspective visually appear to be wedged into the 
infant Christ, while in another drawing the infant is 

conveniently framed by the divergent edges of the cubic 
manger (See: Arnheim, 1986). The place turns out to be 
comfortable surroundings for the figure. The figure fills it 
completely, 'spiritualizes' it. If a thing moves from its place, 
then the place itself ceases to be the same, its meaning 
and very form is changed. Of course, this means that the 
perspective interconnectedness of all places that forms the 
space is impossible here. In the system of reverse 
perspective, each thing is associated with its place as the 
signifier corresponds to the signified in non-arbitrary sign 
(Ferdinand de Saussure). And, conversely, the semiotic 
space of linear perspective consists of arbitrary signs, 
which possess no 'natural' link between the form (place) 
and the content (thing). Here the ontological places turn 
into autonomous system of correlative positions that 
acquire its 'value' from their mutual proportionality. 

In the absence of a coherent, invisible, predetermined 
system of places, the things seem to chaotically (or 
dreamily) 'flow' in relation to each other. For example, the 
boat with people in the anonymous pre-Brunelleschian 
veduta sails in the non-geometrical 'flows' of traditional 
space just like along the river Arno's waves as an ice floe, 
broken away from the homogeneous structure of ice (from 
exact, 'crystal' spatial structure of linear perspective).  

Perspective is a common spatial framework, a system of 
universal interconnectedness of positions in a pictorial 
space. A prospective vision is not so much a "correct" vision 
of things, of their appearances, but 'vision-through' things as 
objects, a penetration in the internal construction of things. 
Not through individual things, but through all possible things 
in the field of vision, so that one can see that common 
architectonic construction in which each individual thing is 
first of all one more spatial cell, equivalent to all others. 
Space is that Thing for which a perspective eye is created. 
To see this Thing is to see through it. Perspectiva is a Latin 
word that means looking through something (or 
Durchsehung as Albrecht Durer put it). 

To draw linear perspective, one needs to define the 
coordinate system, the scale of the depicted world. This 
fundamental operation was carried out by Leon Battista 
Alberti in his treatise "Della pittura" ("On painting", 1435). 
Regular (chess) pattern of the floor is the first step in a new 
visible world. It connects freely and interrelated drifting 
"islands" of places into a reliable soil underfoot: "When 
entering the world of Duccio and Giotto we feel as if we 
were stepping off a boat and setting foot on firm land. The 
architectural settings (…) give an impression of coherence 
and stability unmatched in all earlier painting including the 
Hellenistic and the Roman". 

But where this firm ground did come from? Was it 
happily found by a genius or some necessity engendered it? 

History 
"Evidently, – writes Panofsky, – something very 

significant was to happen between 1250-1550", so that a 
system of formal innovations of Renaissance painting could 
take place. He believes that a direct perspective is not just 
an artistic device, discovered by a free play of imagination, 
but a "symbolic form", the meaning of which becomes clear 
if we place it in a broader historical context. 

The method of "correct construction" (costruzione 
legittima) depicts things in the right scale and proportions. 
It geometrically structures the world and thereby combines 
the pictorial thing and space, which previously was an 
unreflected condition for accidental juxtaposition or 
superimposition of things. It was a heterogeneous set of 
voids. As such, the method of linear perspective, according 
to Panofsky, is an evident homology of the Cartesian 



~ 96 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

philosophy, which constructs the same space, but not in 
the aesthetic, but in the theoretical dimension.  

The geometrical system of coordinates stands as a 
logical form of the aesthetics of perspective. In another 
place, Panofsky sees an analogy between linear 
perspective and the modern idea of history: both are based 
on the principle of a fixed distance between the "eye" (of 
the viewer or historian) and its objects. This distance is a 
precondition of correct, objective, consistent reconstruction 
of the "object". 

It seems to be not difficult to see in the modern idea of 
history or in Cartesian geometry the scientific "big brother" 
of linear perspective. We can grasp some perceptible 
identity underlining all these manifestations. But 
manifestations of what? Zeitgeist, mentality, the inexorable 
pace of scientific-technological progress with its 
Heideggerian extremes of Gestеll, of transformation of the 
world of real things into pictures, passive objects for 
technological manipulations? 

Let's admit, after E. Panofsky and H. Damish that 
Giotto, Brunelleschi, Alberti, and da Vinci had made "the 
modern systematic concept of space" visible in the 
aesthetic realm even before the abstract knowledge of 
natural sciences articulate the same idea mathematically 
(Damisch, 1995, p. 82–83). But is there not left something 
crucial of the underlying identity of all these cultural forms, 
something else that would characterize not so much the 
relation of Man to Nature as the relationship of concrete 
men to each other as an inescapable content of any 
historical 'symbolic form'? 

One might add that "something very significant" that 
occurred between 1250–1550 is the beginning of 
systematical commodity-money relations. The 'ascent of 
money' (Niall Ferguson) gave rise to the dramatic 
transformation of the whole social fabric – rationalization of 
all aspects of everyday life, unprecedented social dynamism, 
along with the disintegration of former communities, the 
crisis of the value system, etc. But how this could help to 
understand the dynamics of cultural forms? How to avoid the 
trap of vulgar sociologism and economic determinism facing 
the irreducible charm of fine arts?  

Perhaps, the inversion of the question "how the 
comprehension of art is possible through the optics of 
socio-economic realities?" would be helpful here. So: is it 
possible to enhance understanding of socio-economic 
processes through the looking-glass of art that seemingly 
only returns to the individual sublime images of himself?  

The optics in this case is the formal features of the 
linear perspective described above. Through this magical 
crystal of aesthetical form, we are going to look both at 
essential socio-economic moments and at that social logic 
that is 'invisible' in the present social life itself. Fredric 
Jameson describes the situation when the aesthetical text 
not just reflects its historical context but articulates it as 
'paradox of subtext' (or always-already textualized context): 
"cultural object, as though for the first time, brings into 
being that very situation to which it is also, at one and the 
same time, a reaction» (Jameson, 1981, p. 82). 

The first thing here is that linear perspective can be seen 
as a visual prototype of serial production, something like its 
historical a priori. The machine production of serial 
commodities has not really made up a system, but 
articulated serial principle as an aesthetic value has already 
worked in the core of the Renaissance imaginary (the only 
serial things by that time were printed books – by the year 
1500 there were produced about 20 million copies). 

Jean Baudrillard in his "The System of Objects" (1968) 
describes consumerist desire as rooted in the "system" that 

might be said to be originating in the era of linear 
perspective: "An object no longer specified by its function is 
defined by the subject, but in the passionate abstractness of 
possession all objects are equivalent. And just one object no 
longer suffices: the fulfilment of the project of possession 
always means a succession or even a complete series of 
objects. This is why owning absolutely any object is always 
so satisfying and so disappointing at the same time: a whole 
series lies behind any single object, and makes it into a 
source of anxiety" (Baudrillard, 2002, p. 86). 

In linear perspective a new attitude to the thing as not 
an autonomous object of a series is staged. That what in 
consumerist practices will manifest itself as a halo of 
anxiety (lack of satisfaction) around each commodity, 
genealogically, in the aesthetic dimension comes to being 
as an object of hedonistic contemplation. 

Serial production deepens the alienation of man from 
things, the impossibility of experiencing "intimacy" with 
them, and radically transforms the symbolical space of 
interactions of men and things: "Traditional tools, by 
contrast, belonged to a field of practical mediation between 
the material to be transformed and the person doing the 
transforming. We have thus moved from the depth of a 
vertical field to the extension of a horizontal one. … In 
place of the continuous (but finite) space that gestures 
create for their purposes around the traditional object, the 
technical object institutes discontinuous and unlimited 
extension" (Baudrillard, 2002, p. 51). Does not the 
Renaissance space contain a code of this experience of 
horizontal "unlimited extension", empty scene on which 
something else must be played? 

Claude-Gilbert Dubois develops the idea that the 
aesthetic pleasure from the new space is an analogue of the 
production and technical reproduction of serial objects. It is 
rhythmic reproduction of the same elements – columns, 
arches, decorative details, etc. – that emphasizes the 
perspective decrease of objects in size and creates the very 
illusion of distance. The series of formal elements produce 
the systematical space like later the economic system will 
produce serial objects (Dubois, 1985, p. 60–61).  

The invention and popularity of linear perspective can 
also be interpreted in the light of the aesthetics of everyday 
commercial activity (in which most of the customers and 
viewers of paintings of that time were involved). 

"It is an important fact of art history, – emphasizes 
Michael Baxandall, – those commodities have come 
regularly in standard-sized containers only since the 
nineteenth century: previously a container – the barrel, 
sack or bale – was unique, and calculating its volume 
quickly and accurately was a condition of business" 
(Baxandall, 1972, p. 86).  

Due to its everyday habits this 'mercantile eye' was 
predisposed to see in complex forms a combination of 
simple geometric bodies, the proportionality, the series. 
Merchants were constantly practiced in equating and 
gauging things with different parameters (volumes, 
weights, values). This was the most common and frequent 
part of commercial activity.  

And linear perspective corresponded to the visual and 
mental habits of its audience. The 'mercantile eye' easily 
and gladly recognized the calculative activity of the same 
nature in the very construction of the painted objects. The 
painting aestheticized the commercial way of life even if it 
did not portray merchants themselves but depicted scenes 
of Holy Scripture.  The artistic techniques tended to 
coincide with commercial skills: "Piero della Francesca had 
the same equipment for a barter deal as fo the subtle play 
of intervals in his pictures, and it is interesting that it should 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 97 ~ 

 

 

be in relation to the commercial rather than the pictorial use 
that he expounds it" (Baxandall, 1972, p. 97).  

But couldn't we take a step further and assume that 
homology between ascending merchant activity and the 
evolution of artistic techniques can be dialectically 
elaborated? Baxandall himself points out the historical reality 
that not just could serve as an original to be reproduced in 
artistic form with some hedonistic effects, but was a problem, 
an unsolvable problem that appealed for the resolution that 
could be only imaginary in those circumstances.  

Fifteenth-century Italy was largely traditional society 
with a few peculiar zones of modern economic activity 
(Florence, Venice, Genova, etc.) that later would be called 
enclaves of capitalism (Arrighi, 1994).  

Such enclaves had their own currency and even 
system of weights and measures (let alone the territories 
with which they have trade relations). So, there were 
physical borders that could be crossed more or less easily 
and symbolic barriers that one could not overcome at any 
cost. Namely systematical embarrassment as to standards 
of weights and measures, and more importantly with 
currency transference and exchange rates. Money wasn't a 
full-fledged universal equivalent. There was no firm ground 
for belief in money that plays pivotal role in commodity 
fetishism, this perpetuum mobile of capital.  

The formal features of the space of linear perspective 
make up exactly the strict and universal system of 
interchangeable positions that could be occupied by any 
objects. Any position – 'chess square', spatial cell of 
perspective – that defines the 'value' of an object (its size 
and angle), is in determined proportion with any other 
position. Any object can be substituted in perspective 
space for any other one by clear rational rules that defines 
corresponding changes in appearance. In short, linear 
perspective is the system of universal equivalence.  

Discussion and conclusions 
It is compensatory space with regard to the real late 

medieval economic landscape of autonomously 'drifting', 
disconnected places of natural economy and artisans' 
products not bound by exchange value relations as "the 
system of objects". This ideal economical 'landscape', a 

synchronous image of an unlimited commodity exchange 
process, emerges on the surface of artistic form.  It doesn't 
so much just reflect economic realities, as anticipates its 
inner logic – or, according to Jameson (See: Jameson, 
1981; Jameson, 1992), cultural texts are, at the same time, 
form and history because of their context. Thus, the form 
(the aesthetic) reveals its retroactive causality in relation to 
the history (the socio-economical). Being a reaction to 
scattered sprouts of capitalism linear perspective serves as 
a magical artifact that is capable of bringing forth a dormant 
force from the abyss of nonbeing, or making capitalism to 
come to being as a dominant system. 

 
References 
Arnheim R. (1986). New Essays on the Psychology of Art. University of 

California Press. 
Arrighi G. (1994). The long twentieth century: money, power, and the 

origins of our times. Verso. 
Auerbach E. (2003). Mimesis: The Representation of Reality in Western 

Literature. Princeton University Press.  
Baudrillard J. (2002). The System of Objects. Verso. 
Baxandall M. (1972). Painting and Experience in fifteenth century Italy. 

Oxford University Press. 
Bellosi L. (1980). La rappresentazione dello spazio. Storia dell'arte 

italiana. Parte prima. Materiali e problemi. Volume quatro. Ricerche e 
tecnologie. Giulio Einaudi.   

Bloch M. (1989). Feudal Society. Vol 1: The Growth and Ties of 
Dependence. Routledge. 

Brown J. H. (2004). Unscrambling Giotto's Space. Paper of a 
presention at the (Re)Discovering Aesthetics conference at University 
College, Cork on July 10. http://faculty.philosophy.umd.edu/jhbrown/Giotto/ 
index.htm 

Damisch H. (1995). The Origin of Perspective. MIT Press. 
Dubois C.-J. (1985). L'imaginaire de la renaissance. Presses 

Universitaires de France. 
Jameson F. (1992). Signatures of the visible. Routledge.  
Jameson F. (1981). The Political Unconscious. Narrative As a Socially 

Symbolic Act. Cornell University Press. 
Leonardo da Vinci. (2005). A Treatise on Painting. Dover Publications. 
Longhi R. Da. (1973). Cimabue a Morandi, Saggi di storia della pittura 

italiana scelti e ordinati da Gianfranco Contini. Mondadori. 
Panofsky E. (1960). Renaissance and Renascences in Western Art. 

Almqvist & Wiksell. 
Shegin L. F. (1982). Die Sprache des Bildes. Form und Konvention in 

der alten Kunst. Verlag der Kunst. 
White J. (1967). Birth and Rebirth of Pictorial Space. Faber and Faber. 
Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  0 7 . 0 5 . 2 4  

Прорецензовано  /  Re v is ed :  21 . 05 . 2 4  
Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 2 . 0 5 . 2 4  

 
Андрій ГОРНИХ, д-р філос. наук, проф. 
ORCID ID: 0000-0002-8191-5514 
e-mail: andrei.gornykh@ehu.lt 
Європейський гуманітарний університет, Вільнюс, Литва 

 
ЛІНІЙНА ПЕРСПЕКТИВА ЯК ЕСТЕТИЧНА ФОРМА 

 

В с т у п . У статті теоретично реконструйовано функціювання лінійної перспективи не лише як художнього прийому, що виникає 
та стає атрибутом живописних творів, починаючи з італійського Треченто Italian Tricento, зокрема робіт Джотто, а і як настанови, 
що формує порядок означників "часу картини світу". Метою статті є розкрити евристичний потенціал естетичної форми, що зорієн-
тована радше не на віддзеркалення наслідків трансформації економічного ландшафту, а на передбачення його трансформації та 
спрямування зусиль суб'єкта на його реорганізацію. Методологійні настанови роботи зорієнтовані на порівняння динаміки культурних 
форм крізь оптику мистецтвознавства та естетичної теорії, а також соціально-історичну реконструкцію контексту поза спробою 
запобігання вульгарно-соціологічному редукціонізму та економічному детермінізму. Такий ракурс дозволяє не лише прояснити співвідно-
шення естетичного тексту і контексту, а й виявити потенціал першого в проясненні підтексту крізь артикулювання серійного принци-
пу як естетичної цінності та просуванні модерної настанови історичної форми культурного виробництва та споживання.  

М е т о д и . Аналізована художня настанова трансформувала не лише порядок означників живописного полотна (зокрема витісни-
ла золоте тло, переважно наповнене геометричними фігурами, здійснила олюднення ілюзорного простору, наситила його математично 
вивіреними фігурами та предметами), а й порядок означуваних у логіці "картини світу" (реабілітація чуттєвого сприйняття, оголо-
шення непогрішності infallible ока, автономізація бачення, домінування живописного простору, стискання часу до моменту тепер, 
уніфікація статусу окремої речі в загальному порядку, легітимація цілісних анти-метафізичних програм).  

Р е з у л ь т а т и . Доведено зв'язок між антиметафізичною програмою лінійної перспективи в художньому вимірі та картезіансь-
кою гомологією простору в теоретичному. Підкреслено архітектонічний принцип лінійної перспективи: ритмічність геометричних 
фігур, стабільний баланс вузлових точок, nodal points, динаміка відтворень та повторень базових форм. 

В и с н о в к и . Автор дійшов висновку, що лінійна перспектива є не прийомом легітимації правильного бачення речей, а прийомом 
вочевиднення правильного порядку та масштабу світу в чіткій системі координат, зорієнтованим на уніфікацію та еквівалентний 
обмін у системі речей.  

 

К л ю ч о в і  с л о в а : лінійна перспектива, історична форма, культурний ландшафт, принцип серійності, антиметафізична про-
грама, естетична теорія. 

 
Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  

інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 
The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 



~ 98 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

УДК 7.01+130.2](410)"19"Кол:[159.93+159.95]](045) 
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).15 

Марина ТЕРНОВА, канд. філос. наук, доц. 
ORCID ID: 0000-0001-9266-5672 

e-mail: m.ternova@knutkt.edu.ua 
Київський національний університет театру, кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого, Київ, Україна 

 
"ДУМКА – ВІДЧУТТЯ":  

КОНЦЕПТУАЛЬНИЙ ЛАНДШАФТ "ПРИНЦИПІВ МИСТЕЦТВА" Р. ДЖ. КОЛІНГВУДА 
 

В с т у п . У статті артикульовано, що теоретичне поле англійського філософа, історика науки, теоретика мис-
тецтва Робіна Джорджа Колінгвуда (1889–1943) охоплює широкий спектр проблем. У його дослідницькому просторі 
розглянуто феномен "думка – відчуття", що з огляду на активізацію уваги до тенденцій розвитку різних культуро-
твірних моделей потребує чіткого окреслення  кордонів і можливостей цього феномену. 

М е т о д и . У статті використано потенціал хронологійного методу (засади історизму), аналітико-системний 
(анатомування та синтезування розвитку історико-культурних етапів), порівняльний (уможливив зіставлення теоре-
тичних висновків) методи, а також засади культурологічного підходу (міждисциплінарність, персоналізація, діалогізм). 

Р е з у л ь т а т и . Оскільки осмислення як природи "думки", так і природи "відчуття" має тривалу і суперечливу іс-
торію, важливо реконструювати всі їхні складники, посеред яких концепція "думка – відчуття", запропонована 
Р. Дж. Колінгвудом, посідає помітне місце. Пропонована стаття не тільки представляє позицію англійського філо-
софа, а й відтворює загальнотеоретичну інтерпретацію і думки, і відчуття, яка поширена на теренах української 
гуманістики. При цьому здійснено порівняльний аналіз позиції Р. Дж. Колінгвуда з орієнтаціями сучасних філософів, 
культурологів та мистецтвознавців. 

З урахуванням того, що концепцію "думка – відчуття" Р. Дж. Колінгвуд формував як допоміжну в процесі осмис-
лення цілої низки питань, пов'язаних з художньою творчістю, історією мистецтва і тенденціями його розвитку в 
умовах перших десятиріч ХХ століття, у статті використано формально-логічну структуру "концептуальний 
ландшафт", що сприяє визначенню й аналізу теоретичних орієнтирів англійського вченого. 

У заявленому контексті особливої ваги набуває ставлення Р. Дж. Колінгвуда до англійського романтизму, який дав 
світові низку видатних поетів. У період написання "Принципів мистецтва" стала очевидною вичерпаність романтизму 
й автор монографії опікувався розробкою нових моделей дослідження художнього мислення. 

В и с н о в к и . З огляду на те, що "концептуальний ландшафт" є структурою, яка визначає наукову новизну, у 
статті наголошено на потребі теоретичної атрибутації понять "думка" та "відчуття" саме в контексті мистецт-
вознавчого виміру монографії "Принципи мистецтва". Комплексний характер дослідження Р. Дж. Колінгвуда відповідає 
вимогам міждисциплінарного підходу – одного з наріжних чинників культурологічного аналізу. 

 
К л ю ч о в і  с л о в а : "думка-відчуття", "концептуальний ландшафт", контраст, "стерилізованість відчуттів". 
 
Вступ 
Тенденції розвитку мистецтва в умовах перших де-

сятиріч ХХІ століття, зумовлені активним входженням у 
простір художньої культури метамодерністської моделі, 
поступово змінюють і статус художника, і його мораль-
но-психологічну роль в суспільному житті, а відтак акти-
візують радикальні трансформаційні процеси на худож-
ніх теренах. В означеній ситуації нагальною теоретич-
ною проблемою починає виступати потреба удоклад-
нення досвіду передусім початку минулого століття, 
тобто періоду, коли формувався тандем "модернізм – 
авангардизм", який науковці ХХІ століття кваліфікують 
як провісника постмодерністської художньої культури. 

Доцільно констатувати, що наприкінці ХХ століття 
означені процеси сторічної давнини фактично повтори-
лися і, значною мірою, були спричинені принципом "ци-
тування", що став одним із панівних і в художньому, і в 
теоретичному просторі постмодернізму. Утвердженню 
на американсько-європейських теренах засад "метамо-
дернізму" передувала і популяризація, і висока оцінка 
науковцями таких видів "художньої діяльності" як "ін-
сталяція", "флешмоб", "body-art", "хепенінг", що воче-
видь деформували класичне розуміння мистецтва, його 
завдань та цілей. 

У такому контексті неабиякої теоретичної ваги набуває 
реконструкція та деталізація позиції Р. Дж. Колінгвуда – 
ученого, який був сучасником доби "модернізм – аван-
гардизм" і з позиції теоретика й очевидця оцінив її, ви-
значивши "за" і "проти" подібного шляху розвитку мис-
тецтва. Важливо наголосити, що аргументи науковця 
формувалися з урахуванням суголосності таких ланок: 
"думка – мистецтво – відчуття – художній твір – емоція". 
Тож презентація теоретичної позиції Р. Дж. Колінгвуда 

та її імплементація в контекст "минуле – сучасне" і 
визначають актуальність цієї наукової розвідки. 

Відповідно до заявлених у статті проблем, наголоше-
но на значенні такого дослідницького напряму як "актив-
ність мистецтва". Його осмислення на теренах українсь-
кої гуманістики, передусім, спирається на розміркову-
вання М. Бровка, котрий доволі послідовно розробляє 
означену проблему. Доцільно підкреслити, що науковця 
цікавить саме естетико-мистецтвознавчий аспект, що є 
суголосним теоретичним ідеям Р. Дж. Коллінгвуда. 

Проблематика цієї статті стимулює звернення й до 
інших питань, посеред яких кваліфікація "мистецько-
видовищних форм сучасної культури" як "художньої 
діяльності", а не як мистецтва, обґрунтована Л. Левчук. 
Фрагменти аналізу спадщини Р. Дж. Колінгвуда пред-
ставлені в напрацюваннях Л. Бабушки, тоді як у науко-
вих розвідках Т. Кривошеї актуалізується ставлення до 
можливих емоційно-чуттєвих модифікацій феномену 
"думка – відчуття" (Кривошея, 2021). 

Усе означене дозволяє окреслити мету статті, 
що полягає в реконструкції "концептуального ландшаф-
ту", на тлі якого Р. Дж. Колінгвуд аргументував як тео-
ретичні підходи до аналізу "думка – відчуття", так і їх 
можливі модифікації. У статті накреслені шляхи транс-
формації ідей англійського науковця в сучасні куль-
туротвірні процеси, пов'язані з розширенням функцій 
метамодерністського мистецтва. 

Методи 
У процесі роботи використано такі методи: хроноло-

гічний, що спирається на засади історизму, аналітико-
системний, що дозволяє "анатомувати" і "систематизу-
вати" певні історико-культурні етапи, підсилюючи дос-
товірність дослідницького матеріалу. Відпрацювання 

© Тернова Марина, 2024



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 99 ~ 

 

 

низки питань спонукало до залучення порівняльного 
методу, який уможливив зіставлення теоретичних 
висновків, що мали місце в дослідженнях першої поло-
вини ХХ з напрацюваннями початку ХХІ століття. Задля 
аргументації "концептуального ландшафту", як уже під-
креслювалося, нової формально-логічної структури 
використано засади культурологічного підходу, зокре-
ма міждисциплінарність, персоналізація, діалогізм. 

Результати 
Вивчення заявленої в статті проблематики потребує 

послідовного розкриття специфіки феномену "думка – 
відчуття", дослідницький потенціал якого можна вияви-
ти в процесі чіткого повноцінного осягнення змісту по-
нять "думка" та "відчуття". 

Поняття "думка – акт мислення, частина процесу ми-
слення або його результат, зміст, продукт мислення, 
ідея. Висхідною формою процесу мислення є судження. 
Його зміст розкривається у міркуванні, що відбувається у 
формі умовиводів і здійснюється шляхом зіставлення 
різних суджень" ("Думка", 2002, с.176). Друге поняття в 
означеній дихотомії "відчуття – одна із пізнавальних зда-
тностей в теорії пізнання, що полягає в перетворенні 
енергії зовнішнього подразнення на факт свідомості 
суб'єкта завдяки безпосередній дії матеріальних об'єктів 
на органи чуття людини: зору, слуху, дотику, смаку, нюху. 
В результаті виникає суб'єктивний образ об'єктивної ре-
альності, який є відносно правильним відбитком окремих 
властивостей предметів і явищ" (Йолон, 2002, с. 89). 

Запропоновані визначення є вкрай важливими, оскі-
льки наочно демонструють міждисциплінарне підґрунтя 
"думки – відчуття", адже зміст цих понять формується 
на перетині таких наук як філософія, естетика, фізіоло-
гія та психологія. Хоча за часів Р. Дж. Колінгвуда "між-
дисциплінарний підхід" ще не був аргументований як 
потужний чинник культурологічного аналізу, однак доціль-
ність залучення потенціалу кількох наук задля продук-
тивності дослідницького процесу англійський науковець 
усвідомлював повною мірою. 

На наше переконання, аналізу ідей Р. Дж. Колінгвуда 
щодо дихотомії "думка – відчуття" має передувати по-
яснення термінів "концепція" та "ландшафт", що визна-
чають формально-логічну структуру "концептуальний 
ландшафт", аби вони (терміни та структура ) не вигля-
дали штучним розширенням мовно-стилістичних мета-
фор. Це тим більш варто зробити, оскільки подібні тен-
денції останнім часом можна спостерігати на теренах 
української гуманістики. 

Доцільно констатувати, що акцентуація поняття 
"концепція" в процесі дослідження суперечливих про-
блем відкриває важливі орієнтири стосовно різних ав-
торських позицій, що, зокрема, використано в нашій 
статті "Р. Дж. Колінгвуд: проблема свідомості у концеп-
туальному полі "Принципів мистецтва" (2023). З плином 
часу, стала очевидною як вузькість поняття "поле", так і 
об'ємність, чи, скажімо, неоднорівневість поняття 
"ландшафт". Ураховуючи те, що у цій статті ми працю-
ємо з дихотомією "думка – відчуття", формально-
логічна структура "концептуальний ландшафт" вида-
ється більш доречною. 

Термін "концепція" (від лат. conceptio – сприйняття) 
означає систему понять про ті чи ті явища, процеси, 
спосіб їх розуміння, тлумачення, а також означає ос-
новну ідею будь-якої теорії ("Концепція", 2002, с. 301). 
Так би мовити, офіційне визначення терміна "концеп-
ція" відповідає розв'язанню завдань цієї статті, адже 
ми прагнемо представити динаміку розмірковувань 
Р. Дж. Колінгвуда щодо проблеми "думка – відчуття", 

виокремивши "наріжну тезу" та аргументуючи її мож-
ливі "за" і "проти". 

Термін "ландшафт" має свої завдання, які, на нашу 
думку, мають бути суголосними і з терміном "концеп-
ція", і з загальнотеоретичною метою статті. Ландшафт 
(нім. Landschaft, де Land – земля, Schaft – стебло) – 
"великий, складний природний територіальний ком-
плекс, однорідний за походженням та історією розвитку, 
структурна частина географічної оболонки" (Мельник, 
2016). Спадщина Р. Дж. Колінгвуда постійно перебуває 
в полі нашого наукового інтересу, тож у статті "Мистец-
твознавча концепція Р. Дж. Колінгвуда як об'єкт теоре-
тичного аналізу" (2020) розглянуто "ландшафт" як од-
норідну територію за своїм походженням та історією 
розвитку", на якій англійський учений "побудував" текст 
"Принципів мистецтва". 

Наголошуючи на мистецтвознавчій спрямованості 
дослідження Р. Дж. Колінгвуда "Принципи мистецтва" 
беремо до уваги те, що він, як історик науки, намагався 
в усіх можливих ситуаціях керуватися процесуальним 
підходом, залучаючи до аналізу не тільки греко-римську 
гуманістику, а й досвід її інтерпретації за часів Серед-
ньовіччя та Відродження. Такий підхід, сам по собі не 
простий для реалізації, ускладнювався бажанням дос-
лідника, з одного боку, показати, як упродовж історич-
них етапів модифікувався чи повністю змінювався зміст 
тих чи тих понять. З іншого – зумовлював  необхідність 
(в умовах перших десятиріч ХХ століття, коли писалися 
"Принципи мистецтва") розширити персоналізацію ма-
теріалу, наголосивши на позиції тих дослідників, що 
виявляють одностайність із сучасними тенденціями 
становлення метамодерністської культури. Як відомо, її 
представники чи не на перші позиції висувають стиму-
лювальну роль "ремесла – ремісничого повороту",  
естетико-художні досягнення "маньєризму" та факти 
підтвердження дослідницьких «проривів» алхіміків. 
Опертям для наших розмислів є стаття О. Оніщенко 
"Ремесло" як чинник художньої творчості: інтерпрета-
ційні пошуки метамодернізму" (2024). 

Презентуючи мистецтвознавчу концепцію Р. Дж. Колінг-
вуда, яка, власне, і є "концептуальним ландшафтом", 
що спонукав обґрунтування змісту й сутнісних ознак 
дихотомії "думка – відчуття", запропоноване англійсь-
ким науковцем, ми виокремили такі аспекти: 

а) у теоретичній спадщині Р. Дж. Колінгвуда мистец-
твознавча концепція має самоцінне значення і є пока-
зовим прикладом поступового опанування міждисцип-
лінарного підходу – провідного засадничого принципу 
культурологічного аналізу. Хоча культурологія як само-
стійна гуманітарна наука буде оприлюднена американ-
ським антропологом Л. Е. Вайтом лише в 1949 році, 
активне залучення в простір мистецтвознавства есте-
тики, психології та елементів історико-філософського 
знання свідчить про здатність до прогностичного мис-
лення, якою володів англійський філософ. Міждисцип-
лінарність, хоча і в дещо модифікованому вигляді, віді-
б'ється на рівні інтерпретації проблеми "думка – відчут-
тя" як предмету теоретичного аналізу; 

б) демонструючи неабиякий інтерес до англійського 
романтизму, Р. Дж. Колінгвуд усвідомлював принципові 
культуротвірні зміни і прагнув зорієнтувати англійську 
мистецьку еліту в простір нового художнього мислення, 
що зрештою стало для цього філософа нагальним. Зо-
крема, Р. Дж. Колінгвуд акцентує на логіці руху "роман-
тизм – реалізм – модернізм – авангардизм", що приво-
дить до актуалізації проблеми "мімезис – відображен-
ня". Водночас увага теоретика свідомо концентрується 



~ 100 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

навколо поняття "суб'єкт", осмислення якого докорінно 
змінюється на межі ХІХ–ХХ століття; 

в) у підтексті мистецтвознавчої концепції Р. Дж. Ко-
лінгвуда доволі виразно окреслюється його інтерес до 
засад біографічного методу, який був аргументований 
на теренах французького літературознавства в другій 
половині ХІХ століття. Однією з модифікацій цього ме-
тоду є "персоналізація", потенціал якої в умовах пер-
ших десятиліть поточного століття широко представле-
ний в напрацюваннях українських культурологів. Ідеть-
ся про дослідження Т. Ємельянової, Н. Жукової, 
Н. Корнієнко, Т. Кохана, В. Нападистої, К. Семенюк, 
С. Холодинської. Однак витоки персоналізованого під-
ходу можна чітко простежити і в "Принципах мистецтва" 
Р. Дж. Колінгвуда в процесі аналізу "за" і "проти" твор-
чо-пошукових засад у спадщині Дж. Рейнолдса, 
Дж. Тернера, Б. Шоу, манері гри англійських театраль-
них акторів на початку ХХ століття. Систематизація 
досвіду творчої роботи названих митців дозволила 
Р. Дж. Колінгвуду сфокусувати увагу і на проблемі "ми-
тець – аудиторія", і на феномені "людина з вулиці", ак-
туалізувавши в контексті "концептуального ландшафту" 
новий соціальний зріз, представники якого можуть ви-
явитися дотичними до мистецтва. 

Відштовхуючись від означеного, зосередимося на 
тих аспектах "Принципів мистецтва", на сторінках яких 
і представлені розмірковування щодо дихотомії "думка 
– відчуття". 

На наше переконання, перше, що варте констата-
ції, – це широке коло питань, які закладені дослідни-
ком у VIII розділі "Думка і відчуття", що розпочинає 
аналіз значного блоку питань, які пов'язані з відпра-
цюванням поняття "уява", оскільки друга половина 
тексту "Принципів мистецтва" "Книга ІІ" – це, власне, 
"теорія уяви". У першому підрозділі VIII розділу 
Р. Дж. Колінгвуд, залучаючи потенціал порівняльного 
методу, зіставляє "думку" і "відчуття". 

Перші ж підходи до порівняльного аналізу "думка – 
відчуття" підводять Р. Дж. Колінгвуда до поняття "конт-
раст", яке починає виконувати роль своєрідної нитки 
Аріадни. Перше, на чому концентрує увагу англійський 
науковець, – це "простота" відчуттів порівняно з "біпо-
лярністю думки". На переконання Р. Дж. Колінгвуда 
"…ми завжди більш або менш усвідомлюємо різницю 
між мисленням правильним і мисленням неправиль-
ним, між вдалою роботою думки і роботою невдалою. 
Різниця між правильним і неправильним, хорошим і 
поганим, істинним і помилковим являє собою особливі 
випадки цього протиставлення і всім стає очевидним, 
що кожна з цих відмінностей може виникнути тільки в 
свідомості мислячої істоти" (Collingwood, 1938, p.149). 

У цьому зв'язку Р. Дж. Колінгвуд підкреслює, що "кон-
траст" не слід пов'язувати лише з такими принциповими 
станами "мислячої істоти" як "істинне і помилкове", "пра-
вильне і неправильне", "хороше і погане". Є безліч про-
тилежностей, що існують, так би мовити, на побутовому 
"звичаєвому" рівні. Ідеться про різницю між "червоним і 
синім", "гарячим і холодним", "приємним і хворобливим". 
Коли ж мається на увазі "біполярність думки", то, зрозу-
міло, ідеться про "відмінність" зовсім іншого ґатунку.  

Запровадивши в теоретичний ужиток поняття "конт-
раст", Р. Дж. Колінгвуд починає опрацьовувати наступ-
ну тезу і, висуваючи в дослідницькому процесі на перші 
позиції "відчуття", акцентує наявність відбитка "інтим-
ності", яку вони несуть у собі. У такий спосіб формуєть-
ся доволі цікава протилежність: "інтимність відчуття – 
привселюдність думки". 

Задля підтвердження другої тези вчений пропонує 
дещо несподіваний приклад, який ми вважаємо доціль-
ним процитувати повністю: "На вулиці може одночасно 
мерзнути сто чоловік, однак відчуття холоду буде інди-
відуальним для кожного. А втім, як тільки всі ці люди 
подумають, що термометр показує 22 градуси за Фаре-
нгейтом, думка для всіх буде загальною – суспільною. 
Сам акт розмірковувань про термометр може бути, а 
може і не бути актом цілком приватним, проте думка (в 
аспекті того, що ми думаємо) зовсім не акт роздумів на 
цю тему. Відповідним чином відчуття (в смислі того, що 
ми відчуваємо) не є актом переживання відчуттів" 
(Collingwood, 1938, p.149–150). 

Доволі симптоматичними є міркування Р. Дж. Колінг-
вуда щодо співвіднесення "одиничного" із "загальним" і 
його екстраполяція на переживання холоду як однією 
людиною, так і натовпом зі 100 людей. Якщо є різниця 
між "актом відчуття і актом думки", на якій наполягає 
теоретик, то є і різниця між тим, що ми відчуваємо, і 
тим, про що ми думаємо. Р. Дж. Колінгвуд вважає по-
милковим розглядати "холод", який відчувають 100 чо-
ловік як "фізичний акт", оскільки людина, яка жила в 
холодному кліматі і була поміж 100 чоловік, взагалі не 
прореагувала б на 22 градуси за Фаренгейтом. 

Відтак, автор "Принципів мистецтва" робить такий 
висновок: "Водночас "факт", "твердження" або "думка" 
про те, що зараз десять градусів морозу, – це не сто 
різних "фактів", "тверджень" або "думок". Це один 
"факт", одне "твердження", одна "думка", який визнають 
(факт – авт.), яке висловлюють (твердження – авт.), яку 
думають (думка – авт.) сто різних людей, і те, що наразі 
було сказано про зв'язок між різними людьми в тому, 
що вони відповідно почувають і думають, відповідно 
правильно щодо зв'язку між різними випадками – пере-
живанням і твердженням у житті окремої людини" 
(Collingwood, 1938, p.150). 

Третя теза має удокладнити дві попередні і хоча б 
якось систематизувати розміркування Р. Дж. Колінгвуда 
щодо феномену "думка – відчуття". Так, англійський 
науковець вважає, що дві попередні тези дозволяють 
стверджувати, що думки можуть суперечити одна одній 
або підтверджувати одна одну, тоді як "відчуття" цього 
зробити не можуть. Аргументуючи свою позицію,  
Р. Дж. Колінгвуд знову залучає приклад з "холодом": 
"Якщо хто-небудь, крім мене вважає, що зараз десять 
градусів морозу, можна сказати, що він погоджується зі 
мною, хоча факт такої згоди не доводить слушність 
моєї позиції, проте принаймні робить її більш вірогід-
ною" (Collingwood, 1938, p.150). 

Водночас, Р. Дж. Колінгвуд презентує і дещо іншу 
позицію, а саме: "Якщо я думаю, що зараз десять гра-
дусів морозу, а хтось інший так не думає, ми суперечи-
мо один одному і хтось з нас мусить помилятися. Од-
нак, якщо мені холодно, це моє відчуття ніяк не є нас-
лідком відчуттів холоду або тепла будь-кого. Ніхто не 
може висловити згоду чи не згоду з моїми відчуттями" 
(Collingwood, 1938, p.150). 

Певні фрагменти монографії "Принципи мистецтва", 
які ми опрацювали в цій частині статті, дозволяють стве-
рджувати, що увага Р. Дж. Колінгвуда до дихотомії "дум-
ка – відчуття" зумовлена прискіпливим ставленням дос-
лідника до її забезпечення новим понятійно-категорійним 
апаратом. Так, крім поняття "контраст", використано по-
няття "факт", "твердження", "фізичний акт. 

Крім низки нових понять, які Р. Дж. Колінгвуд вводить 
у теоретичний ужиток, він звертає увагу, за його визна-
ченням, на "слова", що мають подвійне значення: "…такі 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 101 ~ 

 

 

слова як думка, відчуття, знання, досвід мають подвій-
не значення". Пояснюючи це, англійський теоретик ак-
центує: "Вони (слова – авт.) стосуються як діяльності 
мислення, так і того, що ми думаємо; як процесу від-
чуття, так і того, що ми відчуваємо; як роботи пізнан-
ня, так і наших знань. Коли ми вживаємо ці слова, ду-
же важливо не плутати між собою ці дві половини їх 
смислу" (Collingwood, 1938, p.151). Принагідно підкре-
слимо, що остання думка в процитованому фрагменті 
фактично стає ключовою. 

Неабиякий інтерес, який Р. Дж. Колінгвуд виявляє 
до етимології слів та змісту понять, значною мірою 
стимулювався науковими розвідками видатного італій-
ського філософа, естетика, історика, літературного 
критика та громадського діяча Бенедетто Кроче 
(1866–1962), з ким Р. Дж. Колінгвуд активно творчо 
контактував, з одного боку, переклавши англійською 
його ґрунтовне дослідження "Естетика як наука про 
вираження і як загальна лінгвістика" (1922), а з іншого, 
підтримавши аргументовану італійським науковцем 
концепцію "лінгвістичного повороту". 

"Думка – відчуття" в різних частинах монографії 
"Принципи мистецтва" подані передусім як певна ціліс-
ність, де обидві частини існують на паритетних нача-
лах. Однак вони наявні на сторінках цього дослідження 
і як окремі предмети теоретичного аналізу. Концентру-
ючи увагу, наприклад, на відчутті, Р. Дж. Колінгвуд до-
волі впевнено заглиблюється в його сутність, аргумен-
туючи подекуди дещо несподівані якості, начебто влас-
тиві як відчуттям, так і думці. 

Кооптувавши "відчуття" у сферу самостійного ана-
лізу, Р. Дж. Колінгвуд звертає увагу на англомовний 
варіант sentio – відчувати, який походить від латинсь-
кого кореня і за значенням набагато вужчий ніж, на-
приклад, шотландський варіант цього слова, коли не 
тільки холодне чи гаряче, тверде чи м'яке, а й навіть 
запахи слід відчувати. До того ж наслідки дотикових 
вражень сміливо поєднують із "роботою" нюху, що 
надає людині "запахові враження". Провівши паралелі 
між "вродженими чуттями" й набутими завдяки досвіду 
відчуттями, Р. Дж. Колінгвуд приділяє значну увагу 
"стерилізації наших відчуттів", поширеній на англійсь-
ких теренах (Collingwood, 1938, p.153). 

За твердженням Р. Дж. Колінгвуда, звичка "стерилі-
зувати" відчуття людей не є загальнолюдською, однак у 
"цивілізованому просторі" вона виявилася широко при-
йнятною. Залучаючи до аналізу цей аспект розуміння 
ученим "відчуттів", ми збагачуємо "концептуальний 
ландшафт" ще однією, так би мовити, теоретичною 
"замальовкою. Так, " вона (стерилізація відчуттів – авт.) 
особливо властива дорослим і "освіченим" людям, які 
належать до того, що називають сучасною європейсь-
кою цивілізацією. Поміж них вона більш розвинута в 
чоловіків, ніж у жінок, і менш розвинута в художників, 
ніж у всіх інших" (Collingwood, 1938, p.153). Задля під-
силення аргументації своєї позиції Р. Дж. Колінгвуд 
звертається до "кольорової символіки Середньовіччя" і 
пропонує "зазирнути у світ дорослих і освічених євро-
пейців, котрі не стерилізували своє відчуття кольору. У 
цьому світі кожний, хто, побачивши будь-який колір, 
усвідомлював це своє відчуття, у цю ж мить відчуваючи 
переживання відповідної емоції. Подібна здатність спо-
стерігається й зараз серед дітей і художників" 
(Collingwood, 1938, p.153). 

Опертям цих узагальнень, сформульованих 
Р. Дж. Колінгвудом, з одного боку, є його захоплення 
"кольоровою символікою Середньовіччя", а з іншого, 

звернення до прикладу саме зі сфери художньої твор-
чості, що в контексті розмірковувань англійського нау-
ковця, акцентує такі аспекти концепції "активності мис-
тецтва" як "віковий" (діти) та "професійний" (художник). 

Щодо "кольорової символіки Середньовіччя", то йде-
ться передусім про вітраж – від франц. vitrage – засклити 
та латин. vitrum – скло. Як відомо, вітражами називають 
засклену поверхню вікон чи дверей, на якій зазвичай 
представлені сюжетні фрагменти та візерунки, а також 
картини, створені з кольорового скла. Те, чому саме діти 
і художники здатні не піддатися "стерилізації" відчуттів, 
може мати цілу низку пояснень. Наша ж особистісна по-
зиція полягає в тому, що означений феномен можна по-
яснити незайманістю й щирістю дитячого погляду на світ. 
Стосовно митців, то саме професійні навички виробля-
ють здатність до супротиву "стерилізації" почуттів. 

Кілька нових зауважень щодо "думки" Р. Дж. Ко-
лінгвуд робить і тоді, коли продовжує аналізувати її як 
феномен, відокремлений від "відчуттів". Підґрунтям 
нашого зауваження є така теза теоретика: "Відчуття 
для думки є не просто фундаментом, на який вона 
спирається і до якого може звернутися, якщо їй це 
заманеться. У своїй первинній та основній формі дум-
ка звернена виключно на відчуття, оскільки саме від-
чуття дає для неї єдину та універсальну матерію" 
(Collingwood, 1938, p.155). 

У процитованому фрагменті Р. Дж. Колінгвуд фіксує 
існування "первинної" (основної) думки, однак він ро-
бить спроби аргументувати існування думки "вторин-
ної". Задля цього науковець знову використовує прик-
лад, як він це робив і в попередніх випадках, коли 
опрацьовував складні й суперечливі ідеї. Наразі, обґру-
нтовуючи "вторинну форму думки", Р. Дж. Колінгвуд 
пропонує такий приклад: " …наше уявлення про світ 
простору й часу, про "світ природи", або про "зовніш-
ній", котрий є не світом, зовнішнім стосовно нас самих 
(оскільки ми самі виявляємося його частиною; якщо ж 
"ми"  –  це наш розум, то немає жодного сенсу говорити 
про що-небудь як про зовнішній стосовно нього), а сві-
том речей, зовнішніх стосовно одна одної, світом ре-
чей, розсіяних у просторі і часі, це уявлення частково 
чуттєве (а строго кажучи, чуттєве-емоційне) і частково 
інтелектуальне: відчуття в ньому співвідносяться з ко-
льорами, які ми бачимо, звуками, які ми чуємо тощо, а 
думка – це співвідношення з цими відчуттями" 
(Collingwood, 1938, p.156–157). 

Цей доволі розлогий приклад дозволяє Р. Дж. Ко-
лінгвуду зробити такий висновок: "Однак думка сама по 
собі, як елемент досвіду такого роду, являє собою річ, 
про яку теж можна розмірковувати. Так виникає вто-
ринна форма думки, у якій ми розмірковуємо не про 
наші відчуття, виявляючи зв'язки між ними, а про наші 
думки" (Collingwood, 1938, p.157). 

У загальних обрисах трактування Р. Дж. Колінг-
вудом думки як єдності первинної (основної) та вторин-
ної форми збагнути можна, хоча, подекуди, виникає 
враження, що він не зовсім упевнений у своїй позиції, 
оскільки висловлює її доволі плутано. Інша річ, що як 
філософ Р. Дж. Колінгвуд навряд чи міг дозволити собі 
вдатися до ототожнення думки з річчю, які існують у, 
так би мовити, протилежних вимірах. 

Наразі наголосимо, що ідеї, оприлюднені Р. Дж. Ко-
лінгвудом, безсумнівно, є оригінальними і містять знач-
ний теоретичний потенціал, адже цей філософ нале-
жить до того типу дослідника, який наскрізно бачить ту 
чи ту проблему: від греко-римських витоків до шукань 



~ 102 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

початку ХХ століття, однак недбалості, яких він іноді 
припускається, природно спонукають до дискусій. 

Нормативи статті не дозволяють нам торкнутися ін-
ших аспектів, які заявляє англійський науковець, "ана-
томуючи» зв'язок "думка – відчуття". Це обов'язково 
буде зроблено в наших наступних розвідках, оскільки 
ми вважаємо, що позицію Р. Дж. Колінгвуда, яка була 
сформована на початку ХХ століття, варто враховувати 
в сучасних умовах, коли на мистецьких теренах зміню-
ється співвідношення "раціональне – емоційне", митці 
намагаються "виробити" засади "нової естетичної чут-
тєвості – quirky" в умовах реалізації метамодерністсько-
го "афективного повороту".  

Дискусія і висновки 
Показано, що аналіз проблем представлених у статті, 

довів авторський характер концепції Р. Дж. Колінгвуда 
щодо дихотомії "думка – відчуття". Це підтверджено як 
цілісним розглядом означеної дихотомії, так і виявлен-
ням прихованого потенціалу "думки" та "відчуттів" – 
стимуляторів уяви. 

Реконструйовано низку ідей, які спонукають до 
введення в теоретичний ужиток формально-логічної 
структури "концептуальний ландшафт" і кваліфіку-
вання її своєрідним тлом мистецтвознавчих орієнтирів 
Р. Дж. Колінгвуда. 

Аргументовано, що мистецтвознавче підґрунтя роз-
мірковувань Р. Дж. Колінгвуда дозволило йому ввести в 
теоретичний ужиток конструкцію "стерилізація почуттів", 
яка доволі докладно структурована ним за статевими 

(чоловік-жінка), віковими (дитина) та професійними (ми-
тець) ознаками. 

Підкреслено, що деякі тези концепції "думка – відчут-
тя", опрацьовані Р. Дж. Колінгвудом, суголосні певним 
творчо-пошуковим орієнтирам сучасного культуротво-
рення і в межах історико-ретроспективної моделі стиму-
люють до використання в процесі обґрунтування естетико-
художніх засад мета-модерністського мистецтва. 

 
Список використаних джерел 
Думка. (2002). Філософський енциклопедичний словник. Абрис. 
Йолон, П. (2002). Відчуття. Філософський енциклопедичний слов-

ник. Абрис. 
Концепція. (2002). Філософський енциклопедичний словник. Абрис. 
Кривошея, Т. (2021). Травматичні метафори постмодерністської 

чуттєвості. У Сучасна культурологія: постмодернізм у логіці розвитку 
української гуманістики (с. 150–167). Ліра-К. 

Мельник, А. (2016). Ландшафт географічний. У Енциклопедія су-
часної України. https://esu.com.ua/article-53158  

Collingwood, R.G. (1938). The Principles of Art. Monography. 
 
References 
Thinking. (2002). Philosophical encyclopedic dictionary. Abrys [in Ukrainian]. 
Yolon, P. (2002) Feeling. Philosophical encyclopedic dictionary. Abrys 

[in Ukrainian]. 
Concept. (2002). Philosophical encyclopedic dictionary. Abrys [in Ukrainian]. 
Kryvosheya, T. (2021). Traumatic metaphors of postmodern sensuality. 

Modern cultural studies: postmodernism in the logic of the development of 
Ukrainian humanism (p. 150–167). Lira-K [in Ukrainian]. 

Melnyk, A. (2016). Geographical landscape. Encyclopedia of modern 
Ukraine [in Ukrainian]. https://esu.com.ua/article-53158 

Collingwood, R.G. (1938). The Principles of Art. Monography. 
Отримано  редакц ією  журналу  /  R ec e i v e d :  1 6 . 0 4 . 2 4  

Прорецензовано  /  Re v is ed :  20 . 04 . 2 4  
Схвалено  до  друку  /  Ac c ep t ed :  2 2 . 0 4 . 2 4  

 
Maryna TERNOVA, PhD (Philos.), Assoc. Prof., 
ORCID ID: 0000-0001-9266-5672 
e-mail: m.ternova@knutkt.edu.ua 
Kyiv National I. K. Karpenko-Karyi University of Theatre, Cinema and Television, Kyiv, Ukraine 

 
THINKING – FEELING: THE CONCEPTUAL LANDSCAPE  
OF R.G. COLLINGWOOD'S "THE PRINCIPLES OF ART" 

 
B a c k g r o u n d . The theoretical field of the English philosopher, historian of science, and art theorist Robin George Collingwood (1889-1943) 

covers a wide range of problems. The article deals specifically with the phenomenon of "thinking – feeling", which requires actualization and clear 
delineation due to the current increasing attention to the tendencies in the development of various culture-making models. 

M e t h o d s . The author uses uses the potential of the chronological (principles of historicism), analytical and systemic methods (in 
anatomizing and synthesizing the development of historical and cultural stages), and comparative (in comparison of theoretical conclusions) 
methods, as well as the principles of the cultural studies approach (interdisciplinarity, personalization, dialogism). 

R e s u l t s . Since the understanding of the nature of both "thinking" and "feeling" has a long and controversial history, it is important to 
reconstruct all its components, among which the concept of "thinking-feeling" proposed by R.G. Collingwood occupies a prominent place. The 
article presents both the position of the English philosopher and the general for Ukrainian humanities theoretical interpretation of thinking and 
feeling, and also the results of the comparative analysis of R.G. Collingwood's views and the orientations of contemporary philosophers, cultural 
critics, and art historians. 

Considering that R.G. Collingwood created the "thinking-feeling" concept to support the understanding of a wide problematic field related to 
artistic creativity, art history, and trends in its development in the first decades of the XX century, the article uses the formal-logical structure of 
"conceptual landscape" to identify and analyze his theoretical guidelines.  

In this context, R.G. Collingwood's attitude towards English Romanticism, which gave the world a number of outstanding poets, is of particular 
importance. While writing "The Principles of Art", English scientist was concerned with developing new models for the study of artistic thinking as 
the exhaustion of Romanticism was becoming apparent at that time. 

C o n c l u s i o n s . Given that the "conceptual landscape" is a structure that determines scientific novelty, the article stresses the need for a 
theoretical attribution of the concepts of "thinking" and "feeling" in "The Principles of Art" art-historical dimension. Сomprehensiveness of  
R.G. Collingwood's study meets the requirements of an interdisciplinary approach, one of the cornerstones of cultural analysis. 

 

K e y w o r d s :  "thinking-feeling", "conceptual landscape", contrast, "neutered feelings". 
 
Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  

інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 
The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 
 

 
 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 103 ~ 

 

 

ЕСЕ. ІНТЕРВ 'Ю. РЕЦЕНЗІЇ 
 

Журнал "Українські культурологічні студії" започатковує цикл інтерв'ю  
з діячами сучасного українського мистецтва на актуальні теми трансформації культурних практик сьогодення 

 
 
УДК 791-51+316.75+17.022.1](477)  
DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).16  

Альона ТИМОШЕНКО, асп. 
ORCID ID: 0009-0003-1501-9476 

e-mail: timoshenkoalyona@gmail.com 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
ОБРАЗ ГЕРОЯ В СУЧАСНОМУ УКРАЇНСЬКОМУ КІНЕМАТОГРАФІ. ІНТЕРВ'Ю  

З ДМИТРОМ СУХОЛИТКИМ-СОБЧУКОМ 
 

Дмитро Сухолиткий-Собчук – український автор, кінорежисер та сценарист 
Повнометражним режисерським дебютом стала стрічка "Памфір" (2022), світова прем'єра якої відбулася на Кан-

нському кінофестивалі. Роботу номіновано на приз ФІПРЕССІ (EFA) за кращий повнометражний дебют та нагоро-
джено більш ніж 30 нагородами понад 70 фестивалів. Короткометражні фільми були відібрані до найпрестижніших 
фестивалів, з-посеред яких "Sundance Film Festival", DOC NYC, IDFA, Toronto International Film Festival, Clermont-
Ferrand International Short Film Festival, Palm Springs International Festival of Short Films та інші. Є членом Української 
(з 2017) та Європейської (з 2018) кіноакадемій, засновником й організатором сценарної платформи "Terrarium". 

 
• А.Т.: Що для вас "образ героя"? Чим сформоване визначення цього поняття? 
• Д.С.-С.: Я зазвичай намагаюся відходити від поняття героя, тому що взагалі героїзація – це піднесення 

всіх чеснот, якостей, умінь, навичок, вчинків до певного ідеального. Поняття герой передбачає (можливо, це 
такий відбиток соцреалізму), що героєм є той, хто є просто бездоганним. У цьому плані я використовую по-
няття персонаж, тому що персонаж – це все-таки якась певна проєкція людини з усіма її недоліками і, звісно, 
чеснотами, і різними надбаннями, якими вона може похвалитися або виставити першими як свої найкращі 
якості. Тому я сформовував би його як поняття персонажа і в цьому плані рухався б.  

 
• А.Т.: Чи відрізняється поняття "образ героя" в кінематографії від загального образу героя в суспі-

льстві? Як саме? 
• Д.С.-С.: Ось, власне, це і є одне з ключових. Тому що образ героя – це означає не в суспільстві, тобто ко-

гось беруть, виривають з контексту повсякденного життя. Є певний вчинок цієї людини, завдяки якому її ідеалі-
зують, героїзують. І в цьому плані треба говорити про вчинок, поведінку, ситуацію, у якій людина виявила свої 
героїчні особливості. Герой – це як геній. Про це ніколи не може говорити той, кого так називають. Тому кінема-
тограф ідеалізує будь-яку історію, тобто закриває її герметично в рамках оповіді. І в рамках оповіді ми бачимо 
якісь вияви або недосконалості, або чесноти. Натомість поняття героя в соціумі передбачає певну тяглість.  

 
• А.Т.: Як саме образ героя в кіно може висловлювати вашу авторську позицію? Яке ідеальне і загаль-

не  бачення чи особиста ваша думка?  
• Д.С.-С.: Якщо автор є представником певного соціуму або певної групи, то, звичайно, якось може взяти 

на себе відповідальність узагальнити щось, особливо, якщо це буде підтримане глядачами, фаховими жур-
налістами. У цьому плані це таке більш філософське питання. Важливий і вибір героя. Розглянемо це на кіль-
кох прикладах. У фільмі "Поганий лейтенант" головного героя грає Герві Кейтель (режисер Абель Феррара). 
Здавалось би, це негідник, світ яких не бачив: він вчить своїх дітей битися, знущатися зі своєї няньки, причо-
му дітей маленьких, 8–9 років. Цей персонаж уживає наркотики. Крім того, будучи поліцейським, затримує не-
повнолітніх дівчат, щоб, скориставшись їхньою беззахисністю, задовольнити свої сексуальні потреби. І рап-
том у цій істоті прокидається щось справжнє, живе: він не розуміє, чому одна людина може пробачити іншій 
злочин. У цій кінокартині недосконалість поліцейської системи показана через одного персонажа. І таких кар-
тин багато, згадаймо фільм "Тренувальний день" (режисер Антуан Фукуа). Насправді, є дуже багато амери-
канського кіно, у якому поліцейські є позитивними персонажами. Про радянське кіно можна менше говорити, 
тому що воно піддавалося цензурі. Щодо українського кінематографу, то можна назвати роботи Кіри Мурато-
вої. Режисер Юрій Іллєнко головним персонажем обрав зека, який втік із зони у фільмі "Лебедине озеро. Зо-
на". Тобто вибір героя – це одна з перших ознак того, що автор вибирає його свідомо. Той самий герой – так-
сист Тревіс Бікл у фільмі режисера Мартіна Сперсезе, який пройшов в'єтнамську війну (фільм "Таксист"). І ми 
бачимо наслідки. Це не те, про що розповів режисер Майкл Чиміно у фільмі "Мисливець на оленів". Ми бачимо 
весь шлях, який пройшли хлопці на дуже жорстокій війні, що покалічила їх і тілесно, й ментально. Ми бачимо, які 
вони в повсякденному мирному житті. Ми бачимо ці наслідки тільки через те, що на екрані ми "пережили", "про-
жили", "побачили" разом з головними персонажами ось цей досвід. У "Таксисті" ми цього навіть не знаємо. Ми 
не знаємо, через що пройшов персонаж Тревіса Бікла, а лише розуміємо, що він перебуває у стані ПТСР, а тому 
не може спати. Усе, що він може робити, – це таксувати день і ніч. І при цьому його поведінка прямує в бік пев-
ної девіантності, тому що він уже не розрізняє добра і зла. Наприклад, веде свою, скажімо, дівчину, з якою має 
перше романтичне побачення, у кінотеатр порнофільмів, не розуміючи, що показувати дівчині на першому 

© Тимошенко Альона, 2024



~ 104 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

побаченні таке кіно – не є нормою. Ми починаємо бачити, як змінили, як деформували цього персонажа нас-
лідки участі в бойових діях, попри те, що самі не маємо схожого пережитого досвіду. Думаю, що вибір героя – 
це завжди вибір його прожитого досвіду, його короткої біографії і позиція автора, яку герой утілює.  

 
• А.Т.: Які відмінності між героєм-протагоністом та героєм-антагоністом?  
• Д.С.-С.: В американському кіно це серія фільмів про "Рембо" або "Народжений четвертого липня" Олі-

вера Стоуна. Усе це фільми, у яких доволі критично, скажімо, у політичному плані показано сприйняття аме-
риканським суспільством в'єтнамської війни, зокрема засудження її простими американцями. Кінематограф 
істотно вплинув на формування негативного сприйняття війни американським суспільством. Меншою мірою 
можемо говорити про радянське кіно, про пострадянське. Приклад українського кіно з потужним героєм на ек-
рані теж складно навести. Знятий у радянські часи фільм "Білий птах з чорною ознакою" був заборонений. У 
ньому показано трьох персонажів, що стоять по різні боки барикад. Який вплив мав цей фільм? Скоріше, він 
вплинув на ідентифікацію українців, оскільки в ньому порушено ті питання, про які забороняли говорити в кіно, 
за що його автора Юрія Іллєнка дуже довго, скажімо, піддавали своєрідній анафемі в радянському кіно. Це 
виявлялося в цензурі за вказівкою "згори", тобто за вказівкою керівних органів Комуністичної партії, проте ро-
билося "руками" керівників тодішніх студій чи керівників тодішніх міністерств. Саме тому радянське кіно не 
було таке критичне і завжди створювало позитивних героїв, таких-от переможців соцзмагань, яких можна на-
звати збірним образом "стаханівець". Це теж приклад саме типізації, зображення еталона, взірця для наслі-
дування. Тому це кіно мені менш цікаве 

 
• А.Т.: Як трансформувався образ українського кіногероя з моменту проголошення незалежності України?  
• Д.С.-С.: Можна сказати, що з 91-го року з'явилося багато розгублених героїв. Дуже багато. Наприклад,  

як у кінокартинах "Приятель небіжчика" В'ячеслава Криштофовича та "Мийники автомобілів" Володимира Ти-
хого. Що робити цим маленьким хлопцям, які опинилися в скажених 90-х? Чимало в нашому кінематографі 
відгомону того, що часто персонаж стикається з якоюсь великою несправедливістю. Соціум має запит на 
справедливість. Ми бачимо її як норму. Я бачу, що цей запит не закритий, і вважаю, що це віддзеркалює реа-
льний стан речей. Давати ілюзію глядачам, показуючи, що наш герой може все подолати, всіх перемогти і, 
отже, буде щаслива розв'язка, історія матиме хепіенд, – це не мій сценарій. Проте в руслі аналізу трансфор-
мації кіноперсонажа з початку незалежності України помічаємо істотну зміну – від розгубленості, покинутості 
до бажання щось зробити, змінити. Не завжди це бажання досягає реалізується, але воно об'єднує різних ге-
роїв, персонажів з різними долями.  

 
• А.Т.: Які елементи створюють відмінний образ героя в кіно?  
• Д.С.-С.: Персонажа насамперед визначають вчинки – те, що він робить. За цими вчинками ми можемо 

зробити висновки про його мотивацію. І, звісно, біографія персонажа може дати краще розуміння мотивації 
тих чи тих його вчинків.  

 
• А.Т.: Які чинники впливають на те, як глядач сприймає образ героя?  
• Д.С.-С.: Це ті обставини, у яких він перебуває. Наприклад, ми бачимо персонажа, який опинився в ле-

щатах потужної тоталітарної системи, і те, як він намагається боротися проти цієї системи, навіть якщо його 
боротьба... це маленька кнопка, яку він щоразу підкладає якомусь секретарю партії. Навіть такий вчинок ге-
роя стає для нас ознакою не тільки його внутрішньої, а й зовнішньої боротьби. Тому обставини, у яких пере-
буває персонаж, неймовірно важливі, тобто те, що він опинився в якійсь корупційній системі або ж у ситуації, 
у якій йому доводиться щодня робити вибір чи коли цей вибір дуже складний.  

 
• А.Т.: Які методи та прийоми ви використовуєте як автор для того, щоб глядач запам'ятав ва-

шого героя? 
• Д.С.-С.: Все дуже просто. Недарма кажуть, що зустрічають за одягом, а по розуму випроводжають. 

Важливо, який зовнішній вигляд має персонаж, яким ми його бачимо, тобто його певні антропометричні дані – 
високий, худий, яка в нього зачіска (це свідчить про певні вподобання) тощо, а також, безперечно, те, у що він 
одягнений. Мені, наприклад, дуже подобається ірландський драматург Мартін Мак-Дона і його жіночий персо-
наж Мілдрет Гейз у фільмі "Три білборди за межами Еббінга, Міссурі". Мілдрет одягнута в чоловічий комбіне-
зон, який дістався їй від колишнього чоловіка, має зачіску з вибритою потилицею, схожа на доволі маскулінну 
жінку, перебирає на себе ще й певну гендерну роль – роль того, хто захищає і шукає справедливості. На ній і 
ті, і інші знаки: і чоловічі, і жіночі. Вона є матір'ю, яка має сина, яка втратила доньку. Ця героїня одноосібно 
виконує всі ролі (займається вихованням, забезпеченням сім'ї та іншими аспектами), які мали б виконувати, 
скажімо, у партнерських стосунках двоє людей. І в цьому плані ми можемо побачити, як вона змінюється, як 
вона проходить етапи еволюції. Натомість проводжають за тим, що людина думає, про що вона говорить, як 
вона висловлює свої думки. Тому тут важливо, звичайно, те, як усі ці елементи працюють таким ансамблем – 
від зовнішнього вигляду персонажа до його вчинків.  

 
• А.Т.: Чи можете ви сказати, що образ героя віддзеркалює певні аспекти суспільства, культури чи 

історії? Яким чином це відбувається? 
• Д.С.-С.: Звісно, якщо ми говоримо про будь-яку епоху, то образ героя є певним лакмусом. І знаково, 

якщо режисер або потрапляє в пульс епохи, або персонаж, якого він там утілює, відображає всю епоху. В 
українському кіно, наприклад, мені дуже подобається картина Юрія Іллєнка "Лебедине озеро. Зона": людина 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 105 ~ 

 

 

тільки втекла з цієї зони, а куди рухатись, вона ще не знає; вона застрягла в цьому "серпі і молоті", у пам'ят-
нику їх, а куди рухатись – не знає (за сюжетом головний персонаж переховується в пам'ятнику і це пам'ятник 
"серп та молот" – А. Т.). Це, як на мене, культове кіно. Ось тому попадання в цей пульс епохи може свідчити 
про актуальність, тобто те, що ти показуєш на екрані, збігається з тим, про що думає, що хоче бачити суспіль-
ство, а отже відповідає запитам суспільства. 

 
• А.Т.: Як саме режисерські рішення, акторська майстерність, візуальне зображення впливають на 

створення образу героя? 
• Д.С.-С.: Є зовнішня компонента, яка пов'язана з тим, який вигляд має персонаж, у що він вдягнений. І є 

те, як він поводиться. Тобто манера його поведінки, до якої належить і мова. А до мови належить дикція. Це 
те, що персонаж говорить і як він говорить. Як він ходить, яка, скажімо, в нього постава, осанка – усе, що на-
лежить до такого поняття, як психологічний жест, наприклад, манера їсти. Тобто всі ці маленькі елементи ви-
творюють із персонажа, зведеного сценаристом на папері, реальну людину. У цьому режисерові допомагає 
його спостережливість – пильна увага до знайомих, близьких і навіть незнайомих людей. Завдяки такій спос-
тережливості режисера його персонаж набуває певної документальності, непідробності.  

 
• А.Т.: Які механізми ви як автор фільму використовуєте для еволюції образу героя у фільмі?  
• Д.С.-С.: Ну, еволюція... Я не обстоюватиму те, що герой має змінюватися обов'язково. Але ця зміна 

може бути. У повному метрі в мене було так. У короткому метрі в мене герой не змінюється, як-от, наприклад, 
у фільмі "Штангіст". А змінюються обставини, і ми робимо певні висновки. Якщо ж говорити загалом, то ево-
люція героя – це його шлях оцієї полярності від одного агрегатного стану до іншого, тобто від плюса до міну-
са. Ось тут якраз дієві методи, які ставлять персонажа в ситуацію, у якій йому треба зробити вибір і коли цей 
вибір не відповідає масштабу особистості. Що менша людина, то більша перед нею має стояти проблема. 
Одна річ – великий кремезний чоловік, якому не складно підняти автівку. Натомість зовсім інша річ – малень-
кий підліток, якому потрібно підняти надважкий люк, щоб, наприклад, урятувати свою собаку. Що він для цьо-
го вигадав? Які способи? Власне, ця маленька ситуація допомагає зрозуміти, як він здолає перешкоди, що він 
для цього зробить? Він обдурить когось? піде на злочин? чи поводитиметься в рамках закону? Ось це і є ті 
елементи, у яких ми ситуативно вияскравлюємо свого персонажа.  

 
• А.Т.: Які особисті якості героя, на вашу думку, можуть зробити його більш відчутним для аудиторії? 
• Д.С.-С.: Тут теж треба говорити, що чим недосконалішого персонажа бачить аудиторія, тим вона його 

краще зрозуміє. Прекрасний приклад – серіал "Гострі предмети" (режисер Жан-Марк Валле). Здавалося б, 
серіал про складну для розуміння еліту. Водночас у ньому порушено проблеми, з якими стикаються батьки в 
школі. Показано жінок, які мають знаходити баланс між перебуванням у відпустці по догляду за дитиною і ве-
денням домашнього господарства та відповідати статусу дружин успішних чоловіків; будучи слабкими, враз-
ливими, вони виявляють силу характеру, рішучість, обстоюючи все, що тільки можна обстояти. Така от тенді-
тність. Попри те, що в їхніх чоловіків є влада і гроші, вони не почуваються захищеними і стають зграєю, коли 
щось стосується захисту їхніх прав. Навіть тоді, коли вони у свою зграю впускають дівчину не з їхнього кола 
спілкування, то всі вони розуміють, що стикаються з великою проблемою. Коли не важливо хто, не важливо у 
яких обставинах стикається з якимось непереборним злом, це викликає емпатію. Тобто кінематограф закри-
ває цю базову потребу – ілюзію того, що зло може бути покаране. І з цим я не можу погодитись, але, зважаю-
чи на великі і яскраві приклади того, що тригерить аудиторію, розуміємо, що це – бажання побачити справед-
ливість хоч десь, хоч на екрані. Тобто це бажання такого собі хепіенду. Це якогось роду вже архетипічний за-
пит від аудиторії. Той, хто зрозуміє це, сподобається масам. А хто бажає якось ламати правила, той стика-
ється з великими творчими викликами. Мені подобається, звичайно, другий варіант.  

 
• А.Т.: Чи існують загальновідомі архетипи героїв у кіно? Чому вони такі популярні? Які з них ви, як 

автор, використовуєте? 
• Д.С.-С.: Щодо архетипів героїв, то варто назвати книгу Вільяма Індика "Психологія для сценаристів". 

Там узято різні теорії – юнгіанство, фрейдизм – й описано певний типаж персоналіїв. Існують певні архети-
пи поведінки – девіантна чи недевіантна. Псих на екрані чи просто людина, яка в обставинах великого тис-
ку на себе починає виявляти свої різні якості, але не відходить від норми поведінки? А девіантна поведінка 
– це, наприклад, поведінка маньяка. Утілення девіантної поведінки – соціопат Ганнібал Лектер (вигаданий 
епічний персонаж тетралогії американського письменника Томаса Гарріса – А.Т.). Це явно шозоїдні ви-
яви особистості. Пам'ятаючи про теорію особистості, режисер має стежити за тим, щоб фільм не став під-
ручником із психології.  

 
• А.Т.: Якщо умовно поділити Україну за весь час з проголошення незалежності на умовних 3 етапи, 

то як би Ви охарактеризували образ героя кожного з цих періодів?  
• Д.С.-С.: На першому етапі цей герой розгублений. Він не знає, куди йому рухатись. На другому етапі це 

такий герой, який рухається в обставинах, де йому варто йти на різні компроміси, угоди, приймати недоскона-
лість суспільства. І на третьому етапі (думаю, що ми саме на цьому етапі перебуваємо) – це пошук нової ге-
нерації героїв. З якоюсь, скажімо, новою системою координат. Мені здається, що цей етап починається з 
2014 року, а повномасштабне вторгнення підводить таку супержирну риску під цим пошуком, після чого таких 
персонажів, які були в екранному просторі доти, уже не буде. Ось тим і цікавий цей пошук нової системи ко-
ординат серед героїв, які будуть з'являтися на екранах і серед жіночих, і серед чоловічих персонажів. 



~ 106 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

• А.Т.: Чи відбулися зміни в способах представлення героїв українського фільму протягом цього періоду? 
Які це були зміни?  

• Д.С.-С.: Тут, напевно, треба брати конкретний знаковий фільм. Наприклад, Михайло Іллєнко у фільмі 
"Той, хто пройшов крізь вогонь" намагався показати персонажа, який всупереч обставинам став лідером ма-
ленького, але свого племені. Утративши власний дім, доньку, головний персонаж став своїм десь на чужині. 
"Гніздо Горлиці" (режисер Тарас Ткаченко) – це теж дуже цікавий приклад, тому що жінка, яка в Україні є ус-
пішною як мати, як дружина і як бізнесвумен, в Італії працює прибиральницею. Ось такий дисонанс. Ми бачи-
мо спробу режисера показати, що роль і місце українців десь там, за кордоном, дуже незавидні. Це місце ма-
ленької людини, якою б успішною вона не була в себе на Батьківщині. Очевидно, це все від того, що наш 
менталітет передбачає те, що ми є господарями на своїй землі. І це бажання бути кимось і панувати в себе 
самому, незважаючи на чиюсь думку і маючи тільки, скажімо, власну волю. Цей аспект є засадничим. Після 
повномасштабного вторгнення рф він починає звучати зовсім інакше. Такий опір, який українці чинять ворогу, 
зумовлений тим, що ця земля по праву наша і немає жодних інакших альтернативних історій, окрім тієї, яка є 
історією українського народу. Це розуміння сильно позначається на поглядах персонажів.  

 
• А.Т.: Які теми та аспекти українського суспільства концептуально важливі для трансформації об-

разу героя?  
• Д.С.-С.: Одними з найважливіших є тема міграції, тема сателітності і виходу з орбіти російського кіно і 

з-під впливу російського кінематографу, який серіалами потужно тиснув на українське кіновиробництво. Влас-
не, втіленням виходу з-під російської "кіноопіки" 2013 року стало "Плем'я" Мирослава Слабошпицького, коли 
про українське кіно почали говорити як про самостійну одиницю. До того в Каннах, Венеції бачили лише ро-
сійське кіно. І всі ці режисери, які здобували якісь важливі нагороди, приїжджали в Україну так само з російсь-
ким кіно, яке виходило в прокат. Багато контенту російського виробляли в Україні, і так само багато українсь-
ких професіоналів працювали на російський ринок. Тепер цей розрив дуже помітний. І самостійність орбіта-
льна набула нечуваних турбулентних обертів у 2013-14-15 роках. І ось зараз ми вже там виходимо на такий 
рівень, коли немає жодного російського фільму в прокаті. Це чудово. Ми спостерігаємо за тим, як українські 
автори переосмислюють різні теми: 90-ті роки, історична доба: історія про Мустафу Джемільова у фільмі 
"Киснева станція" (режисер І. Тимченко), "Будинок "Слово" (режисер Т. Томенко), "Хайтарма" (режисер  
А. Сеїтаблаєв). Кіно 90-х – ціла  плеяда українських режисерів, загалом рефлексії 90-х: "Ля Палісіада"  
Ф. Сотниченка, "Носоріг" О. Сенцова, "Назавжди-назавжди" А. Бурячкової, "Я і Фелікс" І. Цілик. Це означає, 
що ми рефлексуємо нашу реальність уже в кіноплощині і тем стає дуже багато. За роки незалежності назбира-
лося чимало тем, які мало проговорені або проговорені недостатньо, наприклад на тему Голодомору є один 
фільм О. Янчука "Голод 33". Сподіваюся, буде ще. Тобто накопичилося багато тем, про які нам є що сказати. 

 
• А.Т.: Чи спостерігаєте ви зростання інтересу до українських героїв та їхніх історій в кінематогра-

фії? Які фактори сприяли цьому процесу? 
• Д.С.-С.: Звичайно, я це спостерігаю. Хочеться, щоб якомога більше було українських фільмів, саме іг-

рових, тому що документальних знімають  багато. В ігровому кіно є інтерес до різних сфер, там цікаві різні 
спектри життя: як ми змінюємося, як у нас працює система правосуддя, система покарань. Та сама "Ля Палі-
сіада" порушує цю тему або "Як там Катя?" (режисерка Крістіна Тинькевич). Тему корупції потрібно постійно 
порушувати. Згадаймо Кобо Абе та його книгу "Жінка в пісках": якщо ви не відгрібатимете пісок, ваша домівка 
зникне. Так само з корупцією: з нею боротьба ніби з вітряками, вона має тривати постійно.  

 
• А.Т.: Які виклики стоять перед вами і які в контексті персонажів?  
• Д.С.-С.: У сьогоднішніх умовах, в умовах наджорстокої війни, кардинально змінилося життя людини. 

Ми ніколи не бачили, щоб діти ходили на похорони своїх однокласників, які загинули через обстріл. А зараз 
ми це бачимо. І вони зараз проживають цей досвід. Проживають цей досвід школярі, студенти... Ця трансфор-
мація вплине на цілі покоління. Знайти таку інтонацію, щоб розказати про свого сучасника, – це важливе за-
вдання, про яке треба пам'ятати. Усі ці зміни, що відбуваються з нами,  тектонічні, і ми просто на якомусь під-
свідомому рівні будемо їх відчувати на собі. А як це показати в кіно? Як це зобразити? Зобразити так, щоб це 
не було вульгарною, щоб це було точно, влучно і без плакатності – це серйозний виклик. 

 
• А.Т.: Чи можете ви передбачити, коли ця трансформація відбудеться?  
• Д.С.-С.: Процес становлення героя як такого буде тривати як під час, так і після. Не буде якоїсь сталої 

величини, будуть завжди виникати нові контексти. І це добре. Чому? Тому що коли ми говоримо про якусь 
усталеність, це означає, що працює пропаганда. Що ми бачили в радянському кіно? Партизан і радянський 
воїн незмінно благородний, чесний. Протилежними рисами наділяли або зрадників, або шпигунів. І ось такий 
персонаж закріпився від кінця Другої світової війни і початку 50-х, а потім він все більше і більше усталювався 
в цензурі. Якщо ж персонаж починає сумніватися в правильності, доцільності своїх дій, то режисер зазнає 
утисків, а його картину ставлять на полицю. У зв'язку з цим згадаймо фільм "Комісар" А. Аскольдова. Або, на-
приклад, фільм "Сьомий супутник" О. Германа чи його друга картина "Перевірка на дорогах", коли в партиза-
на є моральна дилема: це вибір між тим, щоб знищити велику кількість ворога або уберегти від смерті бага-
тьох своїх побратимів. І, виявляється, для радянської номенклатури це неймовірно незручна дилема, а тому 
картину кладуть на полицю. Ось такі теми неможливо було порушувати. Беремо, наприклад, фільм "Криниця 
для спраглих" (режисер Юрій Іллєнко). З'являлося багато таких конотацій, які були незручні для радянської 
цензури, що виходила з канонічного шаблону героя. Хоча прекрасно в цей шаблон, зважаючи на якісь художні 



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 107 ~ 

 

 

знахідки, вписувався А. Тарковський з його фільмом "Іванове дитинство": хлопчик-партизан, втрачене дитинс-
тво, і таких хлопчиків було мільйони. Можна згадати тут і фільм "Летять журавлі" (режисер Михайло Калато-
зов). Так само бездоганний герой, а ось вона, жінка, його не дочекалася. Тема була на поверхні, потрібний 
був ідеальний героя, а потім – неідеальна героїня. Що більше ми бачимо якусь усталеність одного персона-
жа, то більше маємо підстав говорити про те, що за цим стоїть інститут цензури. Якщо герой змінюється і ко-
жен автор має змогу ось цієї, скажімо, плюралістичної думки і право на власний голос, власну інтонацію, то це 
добре. Ці погляди, міркування можуть бути контроверсійні, і що більше суперечок, дискусій буде з цього при-
воду, то краще. Саме це дасть нам упевненість у правильному виборі теми для обговорення.  

 
• А.Т.: Чи можливо створити інструкцію для кінематографістів про те, яким має бути сучасний кіно-

герой? Якщо так, то напишімо її зараз, хоча б 5 пунктів? 
Д.С.-С.: Я б таких інструкцій ніколи б нікому не давав. Це, знаєте, те саме, якби хтось обирав би собі на-

реченого або наречену за певними пунктами – за зовнішніми рисами і внутрішніми якостями. І цих пунктів 
могло бути забагато чи всього кілька. Тому уявіть собі, що ви маєте зустріти когось, хто неймовірно вразить 
вас певними якостями. Тоді ці якості треба схарактеризувати і подумати, як із цієї людини створити кінопер-
сонажа. Тому я порадив би уважно вдивлятися в реальних людей, знайомитися з ними, якщо ви хочете ство-
рити якогось персонажа, знайомитися глибоко: розмовляти, знайти біографію, з'ясувати погляди. Усе, абсо-
лютно все. Екзистенційні кризи, чому, закохався, вірить, не вірить, що боліло, зрада, відчуття розпачу, страх 
смерті перед відходом, що для людини любов та інше. Усе це робить погляди кожної людини неповторними, 
бо вони сформувалися внаслідок якихось обставин. А які це обставини? Досвід. Ось тому, коли у вас є пер-
сонаж з досвідом, яким ви його наділяєте, то продумайте біографію цього персонажа від початку до кінця. 
Нехай це буде навіть набагато більше сторінок тексту, ніж ваш тритмент чи сценарій, але у вас буде реальна 
людина. І ось коли у вас з'явиться реальна людина з усіма її недоліками і чеснотами – не важливо вже, чи це 
антигерой, чи це герой – це буде просто жива людина. І чим більше ви розумітимете, що перед вами особис-
тість, яка пережила щось, і ви знаєте, як цей пережитий досвід позначається на тому, що людина робить, як 
вона мислить тощо, тим швидше ви почнете розуміти, що персонаж створюється, по суті, як портрет у живо-
писі. Перед вами все рівно сидить жива людина. Уявіть собі, що ви дивитесь на автопортрети Рембрандта. 
На них ми бачимо трохи кучерявого чоловіка. У нього то такий вусик, а то такий, то чоловік трішки неохайний. 
Ну і що такого, здавалось би? Ну намалював автопортрет і намалював. А коли ви прочитаєте біографію, діз-
наєтеся, у який саме момент свого життя він створив цей автопортрет, після якої пережитої втрати, як це поз-
начилося на ньому, ви почнете бачити перед собою живу людину. Побачити перед собою персонажа, живого, 
документального, непідробного, – це головне правило. А як цього досягнути? Так, ніби йдете на побачення з 
кимось чи в когось закохалися. Ви ж тоді хочете про цю людину все дізнатися. Так само має бути з героєм. Ви 
маєте знати про нього або про неї все. Вам має бути цікаво все. Навіть те, як вона чи він зрізає нігті (сцена із 
фільму "Памфір" самого режисера Дмитра Сухолиткого-Собчука, яка в деяких глядачів викликала неодно-
значні відгуки – А.Т.), якою пастою чистить зуби. Вам має бути цікаво все, все, все, все. І тоді ви просто п'єте 
інформацією про ту людину, яка вам цікава. Ось так можна створити цікавого персонажа. Інакшого способу 
немає, як тільки самому закохатись у такого персонажа. 

 
Alyona TYMOSHENKO, PhD Student 
ORCID ID: 0009-0003-1501-9476 
e-mail: timoshenkoalyona@gmail.com 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 
 

THE IMAGE OF THE HERO IN MODERN UKRAINIAN CINEMA.  
INTERVIEW WITH DMYTRО SUKHOLYTKYY-SOBCHUK 

 
Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  

інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 
The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 

interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 
 

 
 
 



~ 108 ~                        Українські культурологічні студії  
 

 

DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).17 
Anastasiia STEPANENKO, PhD Student 

ORCID ID: 0000-0003-1125-6522 
e-mail: hladka.anastasiiaa@gmail.com 

Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 
 

REVIEW OF THE TRAINEESHIP AT THE UNIVERSITY OF PREŠOV 
 

The University of Prešov is one of the leading higher education institutions in Slovakia, located in the city of Prešov. 
Founded in 1997, the university quickly established itself as an important educational and scientific center of the region. It 
offers a wide range of academic programs at bachelor's, master's and doctoral levels covering various fields of knowledge, 
including humanities, social sciences, natural sciences, theology, medicine and others. Training programs are aimed at 
developing critical thinking, practical skills and academic excellence. 

The University of Prešov actively cooperates with foreign universities and scientific institutions, which allows students 
and teachers to participate in international exchange programs, joint research and projects. The university plays an 
important role in the cultural and social life of the region, organizing various events, conferences, seminars and cultural 
events that contribute to the development of civil society and cultural exchange.  

During my traineeship, 58th International Academic Festival (Akademický Prešov) and FemFest 2024 were held in 
Prešov, with active participation from both students and teachers of the university.  

Ukrainian students enrich the cultural diversity of the University of Prešov. They bring unique perspectives, traditions, 
and experiences that enhance the multicultural environment on campus. Cultural events and activities organized by 
Ukrainian students contribute to the broader understanding and appreciation of Ukrainian culture among the university 
community. 

What about my traineeship, it was divided into two parts; at the very beginning, I became familiar with the receiving 
institution, the working environment, team of employees, his/her mentor and tasks, rules and guidelines related to safety at 
work, protection of health at work, hygiene and fire protection. 

The second part of the traineeship was a continuation of the fulfillment of tasks given by the receiving institution 
specified below:  

1. Lecture for students of aesthetics on the topic: Cultural practice of image. 
The theme of this lecture lying in Gottfried Boehm's conception of the cultural practice of images offers a valuable 

framework for understanding the complex role of visual representation in contemporary culture. By understanding Boehm's 
theories, we can gain a deeper appreciation of how images shape and reflect cultural identity, values, and practices. The 
lecture underscores the importance of visual literacy and critical engagement with images in an increasingly visual culture. 

2. Lecture for students of aesthetics on the topic: Internet meme as a visual practice of postmodern media landscape. 
Internet memes represent a visual practice of the postmodern media landscape, embodying intertextuality, irony, and 

hyperreality. They democratize content creation, serve as tools for social commentary and activism, and foster community 
building. As memes continue to evolve, they will remain a significant and dynamic element of digital culture, reflecting and 
shaping the complexities of contemporary media. This lecture about the importance of understanding memes not merely as 
humorous distractions but as powerful cultural artifacts that offer insights into the postmodern condition. At the lecture, I 
demonstrated Ukrainian internet memes. We also discussed the current Slovak memes and compared the current topics 
and visual images of the memes of both countries. 

3. Workshop for students of aesthetics on the topic: Classification and analysis of Internet memes. 
The workshop on "Classification and Analysis of Internet Memes" aims to provide participants with a comprehensive 

understanding of the various types of internet memes and the methodologies used to analyze them. Internet memes are a 
dynamic and influential component of digital culture, reflecting and shaping social norms, political opinions, and cultural 
trends. This workshop equipped participants with the tools to classify different memes and analyze their content, 
dissemination, and impact. 

The internship was useful and productive, and provided a significant contribution to my professional and academic 
growth.  

I gained experience working in a new environment, got to know a team of professionals, and learned the rules and 
guidelines related to the work of a higher education institution in Slovakia. This internship became an important stage in my 
professional activity, providing the necessary knowledge and skills for further successful development in the field of 
aesthetics and cultural studies. The competencies acquired and improved during the internship will be applied by me in 
conducting scientific research, which will contribute to my further academic development. 

 
Анастасія СТЕПАНЕНКО, асп. 
ORCID ID: 0000-0003-1125-6522 
e-mail: hladka.anastasiiaa@gmail.com 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
ОГЛЯД СТАЖУВАННЯ В ПРЯШІВСЬКОМУ УНІВЕРСИТЕТІ 

 
 

Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  
інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 

The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 
interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 

© Stepanenko Anastasiia, 2024



 УКРАЇНСЬКІ КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 1(14)/2024 ~ 109 ~ 

 

 

DOI: https://doi.org/10.17721/UCS.2024.1(14).18 
Tetiana KLYNINA, PhD, Senior Research Fellow 

ORCID ID: 0000-0002-0334-9852 
e-mail: tetiana.klynina@austin.utexas.edu 
University of Texas at Austin, Austin, USA 

 
A FEW SKETCHES ABOUT #CONNEXIONS24  

(OR WELCOME TO #CONNEXIONS24) 
 

March 18-20, 2024, The University of Texas at Austin, USA, Texas, hosted the annual #Connexions conference. 
Traditionally, the organizer of the conference was the Slavic and Eurasian Studies Department (Head – professor Mary 
Neuburger) for the second year in a row, with the direct participation of the Clement Center for National Security at The 
University of Texas at Austin and Global (Dis)Information Lab at The University of Texas at Austin. Unlike last year's theme 
– "Global Media in Diplomacy and Foreign Policy", this year's conference was dedicated to "Developing Global Leadership 
for the Networked Information Age». Aiming at the development of interdisciplinary cooperation, global thinking, leadership, 
and the search for innovative solutions, the conference was "dedicated to unraveling the complexities of information 
disorder, civil (dis)engagement, and the digital (r)evolution». 

#Connexions24 was excellent not only in content but also in form. Each day of the conference was equally divided into 
keynote, panel, book talk, poster session, and networking. This year's «innovation» of the conference was a series of 
organized workshops and book signing. The topics of the workshops were diverse (Deepfakes/Cheapfakes; Puppet Masters; 
Information Laundering; Foreign Influence Risk Index, etc.). The workshop «Telegram & The Far Right» by Bellingcat was one 
of the most popular and crowded. This workshop covered how to find, monitor, and archive content from Telegram, and 
several methods of using information extracted from Telegram in digital footprint investigations, using examples from Bellingcat 
investigations. Book signing sessions were presented by one of the best-knowing authors Peter Pomerantsev (new book "How 
to Win an Information War: The Propagandist Who Outwitted Hitler", Hachette Book Group, 2024) and Lee McIntyre (new book 
"On Disinformation: How to Fight for Truth and Protect Democracy", The MIT Press, 2023).  

#Connexions is not about long boring speeches. #Connexions is about cross-industry, cross-disciplinary, and 
international partnerships that seek creative and diverse solutions to develop the information space and counter-narratives. 

 
References 
#Connexions23 (2023). https://www.slavx.org/connexions  
#Connexions24 (2024). https://www.connexions.ai/  
 

 
Тетяна КЛИНІНА, канд. іст. наук, ст. дослідник 
ORCID ID: 0000-0002-0334-9852 
e-mail: tetiana.klynina@austin.utexas.edu 
Техаський університет в Остіні, Остін, Сполучені Штати Америки 
 

КІЛЬКА НАРИСІВ ПРО #CONNEXIONS24, АБО ЛАСКАВО ПРОСИМО ДО #CONNEXIONS24) 
 
 

Автор заявляє про відсутність конфлікту інтересів. Спонсори не брали участі в розробленні дослідження; у зборі, аналізі чи  
інтерпретації даних; у написанні рукопису; в рішенні про публікацію результатів. 

The author declares no conflicts of interest. The funders had no role in the design of the study; in the collection, analyses or 
interpretation of data; in the writing of the manuscript; in the decision to publish the results. 

 
 

 
 

© Klynina Tetiana, 2024



 

 

Наукове видання 
 
 

 
 
 
 

УКРАЇНСЬКІ 
КУЛЬТУРОЛОГІЧНІ СТУДІЇ 

 
 
 

ЖУРНАЛ 
 
 

 
 
 
 

№ 1(14)/2024 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Оригінал-макет виготовлено ВПЦ "Київський університет" 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Формат 60х841/8. Ум. друк. арк. 12,8. Наклад 300. Зам. № 224-11040. 
Гарнітура Arial. Папір офсетний. Друк офсетний. Вид. № Фл3.  

Підписано до друку 03.06.24 
  

Видавець і виготовлювач 
ВПЦ ''Київський університет'' 

Б-р Тараса Шевченка, 14, м. Київ, 01601, Україна 
 (38044) 239 32 22; (38044) 239 31 58; (38044) 239 31 28 

e-mail: vpc@knu.ua; vpc_div.chief@univ.net.ua; redaktor@univ.net.ua 
http: vpc.univ.kiev.ua 

Св і доц тво  суб 'є к т а  видавничо ї  справи  ДК  №  1 1 0 3  в і д  3 1 . 1 0 . 0 2  


